
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 6 (1999)

Artikel: Memoria und Repräsentation im 14. Jahrhundert : die Grabkapelle des
Hüglin von Schönegg in der Basler St. Leonhardskirche

Autor: Meyer, Ylva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720021

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




yIva Meyer

Memoria und Repräsentation

im 14. Jahrhundert

Die Grabkapelle des Hüglin von Schönegg

in der Basier St. Leonhardskirche

Abb. 1: Basel, St. Leonhard, Hüglinkapelle nach

Osten, 1362-1369.

Der vorliegende Aufsatz basiert auf meiner Li-

zentiatsarbeit, die ich bei Prof. Dr. Beat Brenk

am Kunsthistorischen Seminar der Universität
Basel eingereicht habe: Meyer, Ylva, Die

Grabkapelle des Hüglin von Schönegg in St. Leonhard

zu Basel, vorgelegt am 12. 12. 1995. An dieser

Stelle sei Prof. Dr. Beat Brenk und Dr. Carola

Jäggi bestens für ihre hilfreiche Unterstützung

gedankt.

1 Francesco Petrarca, De otio religioso, hrsg.

von Giuseppe Rotondi, Vatikan-Stadt 1958, S. 36.

Übersetzung zitiert nach: Widmer, Berthe,

Francesco Petrarca über seinen Aufenthalt in Basel

13S6, in: Basler Zeitschrift für Geschichte und

Altertumskunde 94,1994, S. 17-27, hier S. 19.

2 Die Figuren sind Gegenstand von ikono-

graphisch-motivischen und stilistischen

Untersuchungen: Maurer, François, Die Kunstdenkmäler

des Kantons Basel-Stadt, Band 4. Die

Kirchen, Klöster und Kapellen. Zweiter Teil:

St. Katharina bis St. Nikiaus, (Die Kunstdenkmäler

der Schweiz), Basel 1961, S. 141-294, hier

S. 190 und S. 245; Die Parier und der Schöne Stil,

1150-1400. Europäische Kunst unter den

Luxemburgern. Ein Handbuch zur Ausstellung des

Schnütgen-Museums in der Kunsthalle Köln,

Ausst.-Kat. hrsg. von Anton Legner, 3 Bände,

Köln 1978, hier Bd. 1, S. 307; Futterer, Ilse, Go

tische Bildwerke der Deutschen Schweiz

1200-1440, Augsburg 1930, S. 113-114. Zu den

waffenkundlichen Aspekten: Gessler, E. A., Hüglin

von Schönegg. Ein Basler Reiterführer des 14.

Jahrhunderts in Italien. Ein Beitrag zur damaligen

Am 18. Oktober 1356 legte ein starkes Erbeben die Stadt Basel und ihre Umgebung in

Schutt und Asche - dies schildern jedenfalls die zeitgenössischen Quellen. »[...] das

Stadtbild Izeigte sich] auf unbegreifliche und erbärmliche Weise vernichtet, indem ]...],

nun nichts als Berge von Gestein und Schweigen und Entsetzen dem Auge und dem Geist

der Betrachtenden entgegentraten [...]«.' So beschreibt Francesco Petrarca, der anlässlich

seiner Reise nach Prag im Jahr 1356 in Basel Halt machte, den erschütternden

Zustand der Stadt. Selbst wenn man von der Dramatisierung in den Schriften absieht und

diese als rhetorische Formel entlarvt, so dürften die Verluste an Menschenleben und

Bausubstanz beträchtlich gewesen sein. Etwa der Chor des Basler Münsters ging zu

Bruch, ebenso wurde die romanische St. Leonhardskirche in Mitleidenschaft gezogen

- insbesondere der Chorbereich, dessen Wiederaufbau zu einem wesentlichen Teil

durch Hüglin von Schönegg finanziell getragen wurde. Sozusagen als Gegenleistung

erwirkte sich Hüglin, ein im Ausland geadelter Ritter und Marschall, eine Grabkapelle

im nördlichen Nebenchor, die sich trotz zahlreicher Veränderungen in den folgenden

Jahrhunderten bis heute erhalten hat (Abb. 1). In einem Arcosolium, im westlichen Teil

der Nordwand eingelassen, fand der »Gisant«, die Grabfigur des Ritters, seinen Platz.

Die rundplastische kniende Stifterfigur, der »Priant«, kam auf einer Konsole rechts

oberhalb des Nischengrabes zu stehen. Diese beiden Skulpturen haben in der Forschung

verschiedentlich Beachtung gefunden,2 weniger berücksichtigt wurde hingegen das

räumliche Gesamtkonzept, das »Gisant« und »Priant« eine zentrale Rolle zuweist. Zur

Aufwertung seiner Kapelle veranlasste Hüglin die Translation von Reliquien aus Italien

sowie eine Anniversarstiftung. Damals entstanden auch die Wandmalereien und das

Skulpturprogramm in Form von Heiligenstatuen und Schlusssteinen, so dass sich schliesslich

der ganze Raum samt seiner Ausstattung in den Dienst der Memoria und

Repräsentation des Stifters stellte. Wie dies im Zusammenwirken der verschiedenen

bildnerischen Medien erzielt wurde, soll Gegenstand der folgenden Ausführungen sein.

31

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zürich 1999



Der Auftraggeber und seine Stiftungen

Bewaffnung, in: Basler Zeitschrift für Geschichte

und Altertumskunde 21, 1923, S. 75-126, hier
S. 113—117. Vereinzelt wurden typologische
Zusammenhänge diskutiert: Reinle, Adolf, Das

stellvertretende Bildnis. Plastiken und Gemälde

von der Antike bis ins 19. Jahrhundert,
Zürich/München 1984, S. 307; Egli, Viviane,

Gebärdensprache und Bedeutung mittelalterlicher

Rittergrabbilder, Diss., Zürich 1987, S. 159-165.

3 Miescher, Ernst, Zur Geschichte von Kirche

und Gemeinde St. Leonhard in Basel, Bd. 2, Basel

1914, S. 4; Gessler 1923 (wie Anm. 2), S. 88.

4 Gessler 1923 (wie Anm. 2), S. 88; Maurer
1961 (wie Anm. 2), S. 279, Anm. 2.

5 Schäfer, Karl Heinrich, Deutsche Ritter und

Edelknechte in Italien während des XIV.

Jahrhunderts, (Quellen und Forschungen der Gör-

resgesellschaft 16), Bd. 1-2, 1911, S. 160.

6 Vatikanisches Archiv, Introitus/Exitus fol.

277, 225s., Nr. 5, zitiert nach: Schäfer 1911 (wie

Anm. 5), S. 210.

7 Gessler 1923 (wie Anm. 2), S. 76.

8 »I...I venerabilem virum dominum Vgolinum

de Senechde de Allemanie Vincentie nunc habi-

tatorem licet I...1 «. Staatsarchiv Basel,

Leonhardsurkunde 520 (A), 5. 9.1369, zitiert nach: Ur-

kundenbuch der Stadt Basel, Bd. 4 (1301-1381),

bearbeitet von Rudolf Wackernagel, hrsg. von
der Historischen und Antiquarischen Gesellschaft

zu Basel, Basel 1899, S. 310.

9 Vatikanisches Archiv, Reg. Vatican. 279, fol.

51, zitiert in-. Schäfer 1911 (wie Anm. 5), S. 159.

10 Gessler 1923 (wie Anm. 2), S. 88; Ausst.-Kat.

Köln 1978 (wie Anm. 2), hier Bd. 1, S. 307. Letzter

Soldlisteneintrag vgl. Vatikanisches Archiv,

Introitus/Exitus fol. 91, Nr. 140, zitiert in: Kirsch, J.

P., Die Rückkehr der Päpste Urban V. und Gregor

XI. von Avignon nach Rom, (Quellen und

Forschungen der Görresgesellschaft 6), Paderborn

1898, S. 129.

11 Schnitt, Conrad, Wappenbuch Basel, Kopie

Staatsarchiv Basel; »von Schönegg« und Merz,

Walther, Burgen des Sisgaus, Bd. 2, Aarau 1910,

Stammtafel 12. Die Baslerin Agnes Fröweler wird

dort im Jahr 1386 als Hüglins Witwe genannt.
Wann diese Heirat zustande kam, ist unbekannt.

12 Scarpatetti, Beat von, Die Kirche und das

Augustiner-Chorherrenstift St. Leonhard in
Basel, (II./I2. Jahrhundert — 1525): ein Beitrag zur
Geschichte der Stadt Basel und der späten De-

votio Moderna, (Basler Beiträge zur
Geschichtswissenschaft 131), Basel/Stuttgart 1974, S. 368.

13 Zur Geschichte des Stiftes vgl. v. Scarpatetti

1974 (wie Anm. 12), S. 53-56.

14 Staatsarchiv Basel, Barfüsserurkunde 50,

1. 2.1362,: Transkription Y. Meyer und B. v.

Scarpatetti.

15 Mit dieser Domus muss das Wohnhaus im

südöstlichen Areal der Stiftsbauten gemeint
sein, in dem zunächst der Bruder Johannes, später

der durch Hüglins Heirat verwandte Propst

Fröweler wohnte. Bis zum heutigen Tag wird
dieses Gebäude als Hüglin-Haus bezeichnet. Ein

neuzeitlicher Schöneggscher Wappenstein

hängt noch an diesem Gebäude.

Ausgangspunkt für die Entstehung der Kapelle ist Hüglin von Schöneggs Stiftung von
1362. Aus einer Basler Bürgerfamilie stammend, kam er in den dreissiger Jahren des 14.

Jahrhunderts in Basel zur Welt.3 Hüglins Bruder Johannes führte zum Namen Schönegg

den Beinamen »Pictoris«, während der Vater »Moler« hiess. Die Berufsbezeichnung »Pic-

toris« oder »Moler« stimmt auch mit dem Familienwappen überein, das demjenigen der

Basler Malerzunft entspricht: ein weisser Pfahl mit drei roten Schildchen auf blauem

Grund.4 Als junger Mann verliess Hüglin die Stadt, um eine militärische Karriere in

Angriff zu nehmen, und versuchte sein Glück als Söldner im Heer des Papstes, der zu

dieser Zeit in Avignon residierte.5 Der Basler wird erstmals 1354 zur Zeit von Papst Inno-

zens VI. (1352—1362) aktenkundig, und zwar als »serviens armorum« in Avignon, was ihn

als Mitglied der päpstlichen Garde auszeichnete.6 Die »servientes armorum« stellten eine

besondere Leibgarde der Kurie dar, für deren Aufnahme man nicht dem Adelsstand

anzugehören brauchte. Aus diesem Grund bot der päpstliche Dienst für viele ambitiöse

nichtadelige Kämpfernaturen eine gute Aufstiegsmöglichkeit.7 Unter dem Kardinallegaten

Aegidius Albornoz als »conestabilis« (Reiterführer) dienend, siedelte Hüglin,
unterdessen zum Ritter geschlagen, nach Italien über, wo sich der »venerabilis vir«

zunächst in Vicenza niederliess.8 Hüglins militärische Erfolge wurden am 17. Juni 1376

von Gregor XI. honoriert, indem der Papst ihn zum Marschall des Herzogtums Spoleto

ernannte.9 1377 ritt Hüglin in der adeligen Begleitmannschaft Gregors XI. mit, als dieser

aus dem Exil in Avignon gegen Süden zog, um Rom wieder zum Sitz des Papsttums

zu erheben. Die meisten Autoren gehen davon aus, dass Hüglin kurz nach dem letzten

Soldlisteneintrag von 1377 verstorben ist.10 Allerdings gibt erst eine Quelle von 1386

Auskunft, dass Hüglin tot ist." Er starb vermutlich in Italien; ob eine Überführung seiner

sterblichen Reste in die Basler Grablege stattfand, entzieht sich unserer Kenntnis.

Die Stiftungsurkunde von 1362 nennt neben Hüglin auch dessen Bruder Johannes

»Pictoris ze Schoenegge«, der als Kanoniker von St. Leonhard bis 1376 nachweisbar ist.12

Gerade in dieser Zeit hatte das seit dreihundert Jahren bestehende Augustiner-Chorherrenstift

mit grossen Problemen zu kämpfen.13 Die Pest und die materiellen Schäden,

die das Erdbeben von 1356 der Kirche und den Konventsbauten zugefügt hatten,

versetzten das Stift in eine personell und wirtschaftlich prekäre Lage. Der landesabwesende

Hüglin scheint bald durch seinen Bruder von diesem Unglück erfahren zu haben. Die

Notsituation in der Heimatstadt dürfte Hüglin zur Stiftung von dreihundert Florentiner

Gulden für das St. Leonhardsstift bewogen haben. Hüglin war beim Aufsetzen der

Urkunde am 8. August 1362 nicht in Basel zugegen, weshalb sein Bruder Johannes als

Vermittler auftrat und den Betrag dem Stift übergab. In der Urkunde legte Hüglin fest,

wofür die dreihundert Gulden Verwendung finden sollten: »[... I parte eorundem (sc. flo-

renorum) cappellam sancte Katherine virginis sitam apud monasterium nostrum ante-

dictum miserabiliter per terremotum impetuosum desolatam in gua etiam idem Hugo

suam habere vult sepulturam funditus reformasse et cum parte etiam eorundem flore-

norum chorum et ecclesiam ac eius domum in parte reformasse prout iam liguet manifeste

l...]«.14. Bei der Aufzählung der Bauten, die erneuert werden sollen, rückt die

zerstörte »capella sancte Katherine« als erstgenannte in den Vordergrund. Es wird
ausdrücklich festgehalten, dass Hüglin in dieser der Hl. Katharina geweihten Kapelle

bestattet werden möchte. Für deren Wiederaufbau war denn auch die gestiftete Summe

ylva Meyer



33

Abb. 2: Urkunde der Anniversarstiftung vom

23. 5. 1375, Staatsarchiv des Kantons Basel-Stadt

(Leonh. Urk. 539). An der Urkunde hängt das Siegel

des Stifters Hüglin von Schönegg.

16 Der Hl. Theobald ist gleichzusetzen mit
dem Hl. Ubaldus aus Gubbio (gest. 1160). Die

andere Namensgebung in den nordalpinen
Ländern hängt mit einer Verwechslung zusammen,

denn der Nachfolger des Ubaldus hiess Theobald.

(Bruni, Sandra, Nel segno del santo pro-
tettore. Ubaldo, vescovo, taumaturgo e santo,

in: Studi medievali 28, vol. 1, 1987, S. 489-501,

hier S. 495).

17 Staatsarchiv Basel, Leonhards Urkunde 520

(A) (wie Anm. 8).

18 Gessler 1923 (wie Anm. 2), S. 89.

in erster Linie gedacht. Mit einem Teil des Betrages sollten im weiteren der Chor, die

Kirche sowie die Domus, bei der es sich um das Haus des Propstes handeln dürfte,

saniert werden.15 Da das Stift über liquide Mittel zur Finanzierung des Kirchenneubaus

verfügen musste, Hess Hüglin St. Leonhard die Summe direkt zukommen. Im Gegenzug

verpflichtete sich das Stift, täglich für Hüglin, Johannes und die Nachkommen der Familie

in der Kapelle eine Messe zu lesen und ein Ewiges Licht zu unterhalten.

Im Jahr 1369 bereicherte der Ritter seine Kapelle mit Reliquien des Hl. Theobald16

und anderer nicht näher bezeichneter Heiligen.17 Der Basler scheint ein besonders

glühender Verehrer des Hl. Theobald gewesen zu sein, dem nachgesagt wird, die

Vertreibung von bösen Geistern zu erwirken. Gessler meint, dass der Heilige Hüglin »nicht

nur gegen alle jene dämonischen Kräfte, welche einen tapferen Kriegsmann bedrohten,

schützen, sondern ihm auch auf seinen mannigfachen und gefährlichen Fahrten und Reisen

beistehen« sollte.18 Hüglin gab dem Provinzial des Augustiner-Eremitenstifts in

Vicenza den Auftrag, Reliquien des Heiligen, der in der Stadt Gubbio bestattet lag, zu

Memoria und Repräsentation im 14. Jahrhundert



19 Staatsarchiv Basel, Leonhardsurkunde 522

(A), 20. 10. 1369, zitiert in-. Urkundenbuch 1899

(wie Anm. 8), S. 311.

20 Ebd.

21 Staatsarchiv Basel, Leonhardsurkunde 524

(B), 13.11.1369, zitiert nach: Urkundenbuch 1899

(wie Anm. 8), S. 312.

22 Staatsarchiv Basel, Leonhardsurkunde 525

(A), 27.11.1369, zitiert nach: Urkundenbuch (wie

Anm. 8), S. 313: »[...] ein semlicher grosser
schätze und ein also wirdiges heiltum umbillich

verborgen sol sin und zimelich und mugelich ist,

daz man ime grosse ere biete und daz man es

künde und offene mengelichem und allen

cristanen luten [...)«.

23 Staatsarchiv Basel, Leonhardsurkunde 539,

23. 5. 1375 (wie Anm. 8).

24 Maurer 1961 (wie Anm. 2), hier S. 150, S. 284,

Anm. 18.

25 Grundlegend für die Rekonstruktion der

Hüglin-Kapelle: Moosbrugger-Leu, Rudolf, Die

Ausgrabungen in der St. Leonhardskirche. Der

archäologische Befund, in: Basler Zeitschrift für

Geschichte und Altertumskunde 68, 1968,

S. 11-56, und Gasser, Helmi, Unpubl. Notizen.

aufgenommen während der Ausgrabungen 1965,

Archiv der Öffentlichen Basler Denkmalpflege.
26 Moosbrugger-Leu 1968 (wie Anm. 25), S. 43.

27 Bei den Ausgrabungen der sechziger Jahre

kam das Fundament der Apsis unter der Sakristei

bzw. dem Turmerdgeschoss zum Vorschein.

Im noch vorhandenen Mörtelboden zeichnet

sich der rechteckige Abdruck des Altarfundamentes

ab.

28 Allerdings hat der Bogen im nördlichen
Bereich eine nachträgliche Veränderung erfahren

und wurde gestaucht. Diese Stauchung des

Bogens ist m. E. neuzeitlich.

29 Barf. Urk. 50 (wie Anm. 14).

30 1362 (Stiftung) bis 1369 (Reliquientranslation).

besorgen, und organisierte deren Transport nach Basel. Über diese Angelegenheit

geben verschiedene Schriftquellen präzise Auskunft. In der Urkunde vom 20. Oktober

1369 ist von der Ankunft der Reliquien in Klein-Basel die Rede, die der Basler Bischof

feierlich empfing. Ihm folgten die Domherren, die Geistlichkeit der Stadt sowie die

Zünfte, Männer und Frauen, die Kerzen haltend und singend die Reliquien begrüssten.19

Anschliessend fand die Überführung in die neue Grabkapelle in St. Leonhard statt. Dort

nahmen der Propst und das Kapitel die Reliquien entgegen und brachten sie in die

Kapelle, wo sie einen würdigen Platz erhielten: »[...] prepositus et capitulum ibidem dictas

reliquias [...] humiliter receperunt et in ipsa cappella condigne clauserunt et orna-

verunt ac custodiunt reverenter (...]«,20 Kurze Zeit später wurde der erste Ablass für die

Theobaldsreliquie verkündet. In einer Abschrift der obigen Urkunde forderte der

Bischof von Konstanz die Gläubigen auf, die neuen Reliquien zu verehren, und stellte

jenen Ablass in Aussicht, »[...] qui dictas reliquias in dicta capella visitaverint vel votum

de hiis visitandis emiserint.«21 Aber auch der Städtische Rat, der auf eine grosse Publizität

der wundertätigen Reliquien hoffte, empfahl sie den Gläubigen zur Verehrung.22

Durch die Anniversarstiftung von 1375 erkaufte sich Hüglin vom Stift eine auf

unbegrenzte Zeit hinaus zu erbringende Gebetsleistung für sich und die Seinigen (Abb. 2).23

Beim Abfassen der Urkunde war Hüglin in Basel anwesend, wie sein persönliches Siegel

belegt, das noch heute an der Urkunde hängt. Wie wichtig das Verrichten der

Jahrzeitmessen für den Stifter war, zeigt die Bestimmung, nach der die Gelder dem Armenhaus

zufallen, sollte der Stiftungszweck nicht mehr eingehalten werden. Möglicherweise

ist diese zweite Stiftung auf seine Gattin Agnes Fröweler zurückzuführen, deren Cousin,

Peter Fröweler, von 1371 bis 1388 als Propst des Stiftes amtierte.24

Befund und Rekonstruktion der Hüglin-Kapelle

Die Baugeschichte der Hüglin-Kapelle kann aufgrund der zahlreichen nachträglichen

Um- und Einbauten in ihren einzelnen Phasen nicht immer präzis erfasst werden.

Rekonstruktionsvorschlägen haftet also - wie so oft - Hypothetisches an (Abb. 3).25 Der

Gründungsbau von St. Leonhard aus dem dritten Viertel des 11. Jahrhunderts präsentierte sich

als dreischiffige Anlage mit Staffelchor. Der erhöhte Chor, über einer Krypta angelegt,

wurde beidseits von einem Nebenchor flankiert. Seit dem Ende des 13. Jahrhunderts

spannte sich ein Lettner vor den gesamten Chorbereich, wodurch Leutkirche und

Chorpartie streng geschieden waren und die Nebenchöre den Charakter privater Kapellen

erhielten.26 Der nördliche Nebenchor entsprach der Katharinenkapelle, ein im Grundriss

rechteckiger Raum mit einer halbkreisförmigen eingezogenen Ostapsis. Glücklicherweise

hat sich der Ostabschluss der Kapelle zum Teil erhalten (Abb. I).27 Das Apsisbo-

gengewände, das aus mit Randschlag versehenen roten Sandsteinquadern gefügt ist,

steht noch heute und mit ihm ein Teil des aufgehenden Mauerwerks des 11. Jahrhunderts.28

In welchem Masse die Katharinenkapelle durch das Erdbeben von 1356

»elendiglich zerstört« war,29 wie es in der Urkunde heisst, ist aus dem Befund nicht zu

erschliessen. Die Baumeister übernahmen für die neue Kapelle, deren Bauzeit zwischen

1362 und 1369 anzusetzen ist,30 den Grundriss und mit grosser Wahrscheinlichkeit die

Apsis, wo sich der Katharinenaltar befand.31 Um die Apsis herum entstand im Zuge der

Umbauten, die nicht nur die Hüglin-Kapelle, sondern den ganzen Chorbereich betrafen,

ylva Meyer



das Erdgeschoss des neuen Kirchturmes. Die ältere romanische Apsis wurde also dem

neuen Kirchturm einverleibt. Zusammen mit der Turmmauer erfolgte die Errichtung der

nördlichen Kapellenaussenwand mit zwei Masswerkfenstern. Über dem Raum wurden

zwei spitzbogige Gewölbe eingezogen. Von aussen präsentierte sich die Kapelle somit

Memoria und Repräsentation im 14. Jahrhundert



in ihren Grundzügen wie heute (Abb. 4). Nur sprang sie gegenüber dem damals noch

36 schmäleren Langhaus im Grundriss vor, denn erst mit dem Neubau des Kirchenschiffes

um 1500 glich sich die Flucht des Langhauses dem Chor an. Hüglin machte an der
Fassade seinen Anspruch als Stifter geltend. Auf dem hervortretenden Strebepfeiler, der

die Kapellenfassade gliedert, ist im oberen Bereich das Wappen der von Schönegg
angebracht.

»Gisant« und »Priant«

31 Die Hl. Katharina als Kapellenpatronin
dürfte in der Apsis verehrt worden sein.

32 Masse Arcosolium: Breite 230,5 cm; Höhe

bis Scheitel 145,5 cm; Tiefe 40 cm. Masse

»Gisant«: Länge 211 cm.

Der »Gisant« Hüglins liegt auf der Mensa im stichbogigen Arcosolium der Kapellen-

nordwand (Abb. 5 und 6).32 Dass es sich um ein Schöneggsches Monument handelt,

machen die Wappenschildreliefs zu Seiten des Arcosoliums deutlich. Die fast rundplastische

Ritterfigur in voller Rüstung nimmt die ganze Breite des Nischengrabes ein und

ist, den Kopf im Westen, in westöstlicher Richtung orientiert. Das Flaupt des »Gisant«

ist auf einen Topfhelm gebettet, aus dem ein Federbusch mit Schöneggwappen herauswächst.

Seine Hände hat er zum Gebet aneinander gelegt. Die Füsse lagern auf einem

kauernden Löwen, der grimmig seinen Kopf den in die Kapelle Eintretenden

entgegenreckt. Der einzige Körperteil, den keine Rüstungsstücke bedecken, ist das flächig
wirkende Gesicht. Die Halsberge lässt vom Gesicht nur gerade Augen, Brauen, Nase

sowie Oberlippenbart und Unterlippe frei. Unbeirrt blicken die geöffneten Augen
geradeaus. Der Gesichtsausdruck wirkt stumpf, denn die kräftige Nase, der feine Mund und

die unter der starren Stirnfalte liegenden Augen erscheinen auf den flächigen Backenpartien

wie aufgesetzt. Bis auf die Nase liegt das Gesicht in der Ebene, welche die

Kopfrüstung definiert, und versucht gar nicht durch Modellierung aus dieser Flächigkeit aus-

ylva Meyer



Abb. 6: Basel, St. Leonhard, Hüglinkapelle,
Gisant des Hüglin von Schönegg, um 1369

bzw. um 1380

Abb. 7: Freiburg/Br., Münster, Gisant des Berthold

von Zähringen, um 1350.

Abb. 8: Basel, Münster, Gisant des Burkard von

Massmünster, gest. 1386.

33 1918 erfolgte eine Neupolychromierung, die

in den sechziger Jahren entfernt und dezent

wieder aufgetragen wurde. Heute ist die

Farbfassung praktisch verschwunden.

34 Wischermann, Heinfried, Grabmal,

Grabdenkmal und Memoria im Mittelalter, (Berichte

und Forschungen zur Kunstgeschichte 5),

Freiburg/Br. 1980, S. 19; Ausst.-Kat. Parier 1978 (wie

Anm. 2), Bd. 1, S. 299. Das posthum errichtete
Monument steht heute aufrecht an der Wand im

südlichen Seitenschiff des Münsters in

Freiburg/Br.

37

zubrechen. Der Oberkörper steckt in einem satt anliegenden Kettenhemd, darüber trägt

Hüglin einen über der Brust geschnürten Lederwams, der mit aufgemalten Schöneggwappen

verziert ist. Über die Hände hat Hüglin gepanzerte Fingerhandschuhe gestülpt.

Locker um die Hüften gelegt trägt er den Rittergürtel, woran in der Körpermitte ein

Dolch und seitlich das Schwert befestigt ist. Das Beinzeug setzt sich aus Lederhosen,

Kniekacheln und einem schienenartig zusammengesetzten Unterbeinschutz zusammen,

die Füsse stecken in Schnabelschuhen mit Riemen und Bügeln für die Radsporen.

Der Künstler der Skulptur hat viel Wert auf die Darstellung der Stofflichkeit gelegt,

die durch die einstige Polychromierung" noch augenfälliger war. Durch die

unterschiedliche Art der Steinbearbeitung gelang es ihm, die verschiedenen Materialien der

Rüstung zu charakterisieren. Dennoch wirkt der schlanke, starre »Gisant«, der sich

durch seine streng symmetrische und stramme Haltung auszeichnet, unnatürlich

langgezogen. Helm und Halsberge, die den Zug in die Länge unterstützen, vermitteln
beinahe den Eindruck, der Kopf sei vom Körper gelöst und habe organisch nichts mehr mit

diesem zu tun. Dem fest gebauten Körper wohnt durch die Gestrecktheit etwas Anämisches

inne.

Als Vergleichsbeispiel für Hüglins »Gisant«, dessen Datierung nach 1362 bzw. nach

dessen Tod um 1380 anzusetzen ist, bietet sich derjenige des Herzogs Berthold V. von

Zähringen im Freiburger Münster an (Abb. 7).34 Diese um 1350 entstandene Grabfigur,

ebenfalls in Ritterkleidung mit Dolch und Schwert, mit zum Gebet gefalteten Händen,

offenen Augen und einem Löwen als Sockelmotiv, weist analoge Attribute zu Hüglin auf.

Memoria und Repräsentation im 14. Jahrhundert



35 Bauch, Kurt, Das mittelalterliche Grabbild.

Figürliche Grabmäler des II. bis 15. Jahrhunderts

in Europa. Berlin/New York 1976, S. 136-137.

36 Burkard von Massmünster starb 1386

(Dürst, Hans, Rittertum. Schweizerische

Dokumente. Hochadel im Aargau, Lenzburg 1960,

S. 181).

37 Es ist belegt, dass Johannes von Gmünd,

einer der drei grossen Parierkünstler, für den

Chor des Basler Münsters Entwürfe anfertigte
(Ausst.-Kat. Parier 1978 [wie Anm. 21, Bd. 3, S. 9).

38 Ausst.-Kat. Parier 1978 (wie Anm. 2), Bd. 2,

S. 653-654, Abb. ebd.

39 Masse »Priant«: Höhe 98 cm. Die erste

Nachricht über den »Priant« stammt von 1849,

als er in der Mauer des Lohnhofes gefunden
wurde (Brief von W. Fischer, 16.10.1849, Archiv

des Historischen Museums Basel). 1860 gelangte

die Figur in die Mittelalterliche Sammlung
Basels (Kartei Historisches Museum) und wurde
1918 in die Hüglin-Kapelle zurückgebracht und

(verkehrt) auf die Konsole gestellt (Stückelberg,
E. A., 800-jährige Jubelfeier der Kirche Sankt

Leonhard, in: Jahresbericht der Basler

Denkmalpflege, Basel 1918, S. 2-6, hier S. 3). Meines

Wissens wurde der »Priant« in den siebziger

Jahren korrekt aufgestellt, d. h. mit Blickrichtung

nach Osten.

40 Gessler 1923 (wie Anm. 2), S. 106.

Letzterer trägt allerdings einen jüngeren Rüstungstyp. Den beiden überlebensgrossen

»Gisants« mit straff über den Körper gezogenem Lendner liegt das selbe Körperverständnis

zugrunde. Wie bei Hüglin ist auch das Gesicht des Zähringers durch den Helm

und die Halsberge eingeengt und zeichnet sich durch eine ähnliche Flächigkeit aus. Die

beiden »Gisants« gehören zu einer Monumentengruppe, die Kurt Bauch als »Oberrheinischen

Rittergrabstein« bezeichnet und deren Auftreten ins letzte Drittel des 13.

Jahrhunderts anzusetzen ist.35 Neben dieser eher auf Motivik gründenden Kategorie weist

der »Gisant« von St. Leonhard eine stilistisch ausgereiftere Herkunft als die zeitgleichen
Basler Grabmäler auf. Burkard von Massmünsters Grabfigur im Basler Münster — um

einen wenig jüngeren »Gisant« aus der genannten Kategorie heranzuziehen — verfügt
über dieselben ikonographischen Motive,36 doch liegt dem Körperempfinden eine

andere Wahrnehmung zugrunde (Abb. 8). Die Figur wirkt unter der Rüstung beinahe hohl

und verschmilzt mit der Mensa.

Die minutiös ausgearbeiteten Details an der Grabfigur Hüglins lassen unweigerlich

an Skulpturen aus der Parierwerkstatt denken. Die Parier waren in jenen Jahren

verschiedentlich am Oberrhein tätig, unter anderem auch in Basel, wo namentlich der

Wiederaufbau des Münsterchores mit dieser aus Böhmen stammenden Künstlerfamilie

zusammenzubringen ist.37 Vergleicht man den Basler »Gisant« mit der Statue des Hl. Wenzel

im Prager Veitsdom, so werden zwar die Unterschiede in der Auffassung der

Körperlichkeit manifest — gleichzeitig fallen bei beiden die Präzision bei der Wiedergabe

der Rüstung auf; eine Liebe zum Detail, die die Annahme erlaubt, dass der am Hüglin-
Grabmal tätige Künstler den Parlern sehr nahe stand oder gar in einer ihrer Werkstätten

gearbeitet haben könnte.38

Wenden wir uns wieder der Kapelle zu, wo schräg über dem Arcosolium etwa zwei

Meter über den Köpfen der Besuchenden ein Konsolstein aus dem Mauerwerk ragt
(Abb. 5). Auf der wappengeschmückten Konsole erscheint Hüglin ein zweites Mal, diesmal

kniend als »Priant« (Abb. 9).39 Genau wie der »Gisant« zeigt das steinerne rundplastische

»Kniebild« Hüglin in seiner Rüstung, die er als Söldner trug. Die Rüstungsteile

weichen nur hinsichtlich des fehlenden Topfhelms und der unterschiedlichen
Handschuhe vom »Gisant« ab. Zusätzlich trägt der »Priant« auf dem Rücken einen wohl

nachträglich verkleinerten Schild, dessen ursprüngliche Form Gessler dreieckig
rekonstruiert.40

Der »Priant« zeichnet sich durch eine kräftige Anspannung in der Körperhaltung

aus, welche die sehr eng am Körper anliegende Rüstung unterstützt. Straff ist der Lendner

über die Hüften gezogen, wodurch die Körperrundungen prall hervortreten. Dies

ist umso erstaunlicher, als es sich um die starren und unbeweglichen Kleidungsstücke

einer Rüstung handelt. Sogar im eigentlichen Betgestus vermag die Formulierung der

aus Eisenringen geketteten Handschuhe die darin steckenden Finger wahrnehmbar zu

machen. Die Anspannung, von der Kopfhaltung bis zu den fest aufgestützten Füssen,

vermitteln der Figur eine Atemlosigkeit und eine Präsenz, die im Gesichtsausdruck noch

gesteigert wird. Die weit geöffneten Augen blicken fest und gerade. Darüber stehen die

wulstigen Lider mandelförmig vor. Die grosse Nase ist knorpelig und krumm. Durch die

kraftvolle plastische Modellierung im Gesicht und das aufgemalte Inkarnat mit seiner

reichen Binnenschattierung entsteht der Eindruck, dass dem »Priant« individuelle Züge

und Leben eingehaucht werden. Den Befund der originalen Bemalung — die Neupoly-

chromierung stammt aus dem Jahr 1918 - kennen wir aber nicht, so dass sich die Frage

ylva Meyer



Abb. 9: Basel, St. Leonhard, Hüglinkapelle,

Priant des Hüglin von Schönegg, um 1369.

nach der Porträthaftigkeit nicht ernsthaft stellen kann. Die von innen heraus empfundene

Formulierung des Antlitzes sowie der konzentrierte Blick erlauben allerdings die

Feststellung, der »Priant« sei »»aus dem Leben gegriffen« und repräsentiere den lebenden

Hüglin. Wie beim »Gisant« ist die Detailpräzision der Rüstung beim »»Priant«

frappierend und weist ohne Zweifel auf eine Entstehung im Parler-Umkreis. Und doch ist

die Figur des Betenden durch die strenge Axialsymmetrie, die Frontalität und Motivik

auch ein Werk, das auf die gleichen lokalen Wurzeln wie der »Gisant« zurückgeht.

Es fehlen Hinweise auf den Meister, der für die Figuren verantwortlich war.41

Ebenso wenig kann eindeutig geklärt werden, ob die beiden qualitativ anspruchsvollen

Skulpturen von der gleichen Hand gefertigt wurden, insbesondere weil der moderne

Ölanstrich die Bildhauerarbeit am »»Priant« verunklärt. Man darf voraussetzen, dass die-
4i Ein vergleich mit dem Grabmonument der ser spätestens 1369 in der Kapelle stand, wie dies die hochgelobte Einweihung nahe legt,
Grafen von Neuenburg in der dortigen Kolle-

giatskirche, zu dem gerne Bezüge hergestellt bei der sich die eigens für den knienden Ritter erstellte Konsole mit Sicherheit nicht
werden, muss ausbleiben. Erst nach einer Re- |eer präsentierte. In diesem Zusammenhang sollen die Datierung bzw. Datierungsvor-
staurierung und stilistischen Neubeurteilung

kann es m.E. für vergleiche herangezogen wer- Schläge für den »Gisant« nachgereicht werden. Als Liegefigur trägt Hüglin gepanzerte
den Fingerhandschuhe, die, wie waffenkundliche Untersuchungen zeigen, jünger anzusetzen

Memoria und Repräsentation im 14- Jahrhundert



sind als die aus Eisenringen geketteten Fäustlinge des »Priant«. Gessler widmete sich

eingehend der Rüstung und Bewaffnung der beiden Skulpturen und schlägt für den

»Gisant« eine Datierung um 1380 vor.42 Dies scheint auch plausibel angesichts der
Tatsache, dass Hüglins Name ab 1377 nicht mehr in den Akten zu finden ist. Das Grabbild

wäre demnach nach seinem mutmasslichen Tod kurz nach 1377 geschaffen worden.

Wie aber haben wir uns das Arcosolium bei den Feiern im Jahr 1369 vorzustellen?

War die Nische, die mit dem Kapellenneubau entstand, damals (noch) leer? Die

Möglichkeit, dass das Grabbild Hüglins bereits vor dessen Tod in Auftrag gegeben wurde,

besteht durchaus; vielleicht geschah dies sogar gleichzeitig mit der Figur des Knienden.

Diese Vermutung muss nicht zwingend zu realienkundlichen Widersprüchen führen,
denn die zeitliche Einordnung von Kostümen und Waffen geht gerne auf (scheinbar)

datierte Grabmäler zurück, was zu Zirkelschlüssen verleiten kann. Weitere Ansatzpunkte

für die Datierung fehlen, umso ergiebiger ist es aber, die »qualitativen« Bezüge zwischen

»Gisant« und »Priant« zu untersuchen. Die Differenzen im oben beschriebenen
Körperverständnis haben mit Stilmitteln, vielleicht mit der Zeitstufe, vor allem aber mit dem

Seinszustand der Skulpturen zu tun — und nicht mit der minderen künstlerischen Qualität

des »Gisant« gegenüber dem »Priant«.43 Denn die unterschiedliche körperliche
Gesinnung und die differierende Mimik sind gewollt. »Priant« und »Gisant« folgen
unterschiedlichen Intentionen: Während der »Priant« Hüglin als bebenden wiedergibt, will
der »Gisant« den erstarrt wirkenden Verstorbenen als Grabfigur repräsentieren. Gerade

hierin zeichnet sich die Besonderheit der Hüglin-Skulpturen aus. Die Feststellung, dass

gleichsam inhaltlich bedingte Stilmodi eingesetzt wurden, erlaubt keine präzisere Datierung.

Der »Gisant« kann gleichzeitig mit dem »Priant« gefertigt worden sein, der Künstler

des Grabbildes kann dieses aber auch im Abstand von zehn Jahren nach dem Vorbild

des »Kniebildes« geschaffen haben. Wie noch zu zeigen ist, dürften sich Familie, Stift

und Stadt um die würdige und vollständige Austattung der Kapelle bemüht haben. Alle

Parteien waren wohl darauf bedacht, dass im Arcosolium das figürliche Grabbild Hüglins

zu liegen kam, falls der Auftrag nicht bereits zu Febzeiten des Stifters erfolgte.

Abb. 10: Basel, Historisches Museum, Fragmente

Heilig-Grab, um 1343.

40

42 Gessler 1923 (wie Anm. 2), S. 113.

43 Gessler 1923 (wie Anm. 2), S. III.

44 Die Datierung liefert eine Urkunde von
1343, die den Ablass am Heilig-Grab verkündet

(Staatsarchiv Basel, Leonhardsurkunde 378,

6. 6. 1343). Der letzte schriftliche Nachweis

stammt von 1504, ein weiterer Ablass, der das

Heilig-Grab nennt (Staatsarchiv Basel,

Leonhardsurkunde 864a, 14. 7. 1504). Gemäss Leonh.

Urk. 734 befand sich das Heilig-Grab in der

Theobaldskapelle, wie die Hüglin-Kapelle meist
genannt wurde-. »[...] in sannt diepolds cappellen
neben dem heiligen Grab [...!« (Staatsarchiv
Basel, Leonhardsurkunde 734, 7. 2.1492, Transkription

Y. Meyer).

45 Maurer, François, Die Kunstdenkmäler des

Kantons Basel-Stadt, Band 5. Die Kirchen,

Klöster und Kapellen. Dritter Teil: St. Peter bis

Ulrichskirche, (Die Kunstdenkmäler der Schweiz),

Basel 1966, S. 175.

ylva Meyer



Abb. II: Basel, St. Leonhard, Hüglinkapelle,

aufgemaltes Rahmenwerk für Konsole und ehemalige

Statue des Hl. Theobald und Reliquiennische

(Detail Ostwand).

46 Die Fragmente sind im Historischen

Museum Basel ausgestellt (Inv. Nr. 1870.372; lnv. Nr.

1870.373). Sie wurden vermutlich beim Umbau

des Konventareals zum Lohnhofgefängnis um

1821 gefunden. Eine genaue Herkunft der wohl

nach der Reformation als Baumaterial bzw. Spo-

lien verwendeten Relieffragmente ist nirgends

angegeben.
47 Futterer, Ilse, Zur Plastik des 14. Jahrhunderts

in der Schweiz, in: Anzeiger für Schweizerische

Altertumskunde 3/4, Zürich 1926,

S. 171-179, hier S. 174-178. Auf der Ablassurkunde

befindet sich eine Miniatur, auf der zwei Frauen

hinter dem Grab Christi stehen (Leonh. Urk. 378

Iwie Anm. 441). Es wäre durchaus vorstellbar,
dass sie als vollplastische Figuren auf dem

Sarkophag gestanden haben, wie dies im Freiburger

Münster der Fall ist. Vergleiche mit den Hei-

lig-Gräbern in Freiburg/Br. (um 1330) und im

Strassburger Münster (1331-1349) bei Schwarzweber,

Annemarie, Das heilige Grab in der

deutschen Bildnerei des Mittelalters, (Forschungen

zur Geschichte der Kunst am Oberrhein 2),

Freiburg/Br. 1940, S. 10-13, Abb. 4: Münster

Freiburg/Br.; Abb. 5, 6: Strassburger Münster.

48 Diese Statue ist auch schriftlich belegt: »I...I

die zwey bilde sant Diebolds und sant Katheri-

nen mit iren tabernackeln und fusssteinen ver-

nüern und mit frischer ölyfarbe fassen, doch das

gold so an den yetzgenanten bilden und steinen

ist soll er weschen bruniren und in eiyn schin-

barer färbe bringen und nit von nüwem uffle-

gen, es sige dann sache das es an ettlichen

orten bletzes bedörffe.« (Staatsarchiv Basel,

Bauacten JJ 29, 11. 8. 1500, zitiert nach: Rott,

Hans, Quellen und Forschungen zur
südwestdeutschen und schweizerischen Kunstgeschichte

im XV. und XVI. Jahrhundert. Der Oberrhein,

Quellenband 2, Stuttgart 1939, S. 51-52).

Das Heilig-Crab

Schriftquellen zufolge stand spätestens seit 1343 ein Heilig-Grab, das bis ins Jahr 1504

belegt ist, in der Katharinen- bzw. Hügiin-Kapelle.44 Die Verantwortlichen des Kapel-

lenneubaus sorgten dafür, dass das Heilig-Grab in der Hügiin-Kapelle beibehalten

wurde. Seine Lokalisierung innerhalb des Raumes legt der Befund eines profilierten
Nischengewändes an der nördlichen Aussenwand nahe, die gleichzeitig mit dem Arko-

solgrab für Hüglin entstand (Abb. 5). Östlich des Arcosoliums befand sich die

stichbogenförmige Nische, die — im 17. Jahrhundert durch einen Türdurchbruch zerstört — in

ihren Dimensionen noch heute nachvollziehbar ist. Diese Nische darf mit hoher

Wahrscheinlichkeit als Standort des Heilig-Grabes zu Hüglins Zeiten gedeutet werden. Der

Standort an der Aussenwand erstaunt nicht, denn Heilig-Gräber waren oft architektonisch

mit diesen verbunden, wie beispielsweise in der benachbarten Kirche von

St. Peter.45

1870 gelangten laut Inventarnummern des Historischen Museums Basel zwei

Relieffragmente aus St. Leonhard in die »Mittelalterliche Sammlung« (Abb. 10).46 Die

Fragmente, die Teil einer figürlichen Tumbenfront waren, zeigen die schlafenden Wächter

am Heiligen Grab. Beim 1369 vollendeten Kapellenumbau dürften die Reliefplatten,

deren Entstehung gemäss der Urkunde um 1343 anzusetzen ist, in die oben genannte neu

erstellte Nische integriert worden sein. Das Relief mit den in kauernder Haltung

eingenickten Grabwächtern dekorierte die Front des Unterbaus, während in der Nische mit

einem Leichnam Christi und den Figuren der drei Marien am Grab zu rechnen ist, wie

wir dies von den zeitgleichen Heilig-Gräbern der Münster von Strassburg und

Freiburg/Br. kennen.47 Hüglin mag für seine Grablege die Nähe des bestehenden Heilig-Grabes

gesucht haben, das — vemutlich durch das Erdbeben beschädigt — erneuert werden

musste.

Die Wandmalereien, Statuen und Theobaldsreliquie

Vom einstigen Wandmalereiprogramm haben sich Fragmente einer Beischrift an der

Ostwand sowie Malereien an der östlichen Schildwand der Südmauer erhalten. Unmittelbar

südlich des Apsisbogens ist etwa vier Meter über Bodenhöhe ein abgeschlagener

Stein mit wappenförmigem Umriss sichtbar (Abb. 11). Dabei handelt es sich ganz unmiss-

verständlich um eine ehemalige Konsole für eine Statue. Auf der umliegenden Wandpartie

ist eine rechteckige, in schwarz und rot gehaltene Rahmung aufgemalt,
schmückendes und erklärendes Beiwerk für das verlorengegangene Standbild. Eine

fünfzeilige Beischrift beschneidet die Rahmenmalerei im unteren Bereich. Vom Text

kann nur wenig entziffert werden. »s[anctusl theobaldus [?] eps« steht in grossen
goldenen Minuskeln auf blauem Grund. Von den darunter folgenden Worten sind nur die

ersten drei lesbar: »s. theobalds tag«. Diese Zeugnisse belegen, dass die Konsole

ehemals als Standfläche für eine Statue des Hl. Theobald diente.48 Angrenzend an die

dekorativen Malereien, die sich auf diese Heiligenfigur bezogen, ist eine rechteckige Nische

ins Mauerwerk eingelassen (Abb. 11). Sie wurde, wie dies Baufugen dokumentieren,

nachträglich ins romanische Mauerwerk eingefügt. Die Wand rund um die Nische weist

Reste einer ornamentalen Bemalung auf, die auf die Umrahmung der benachbarten Statue

4/

Memoria und Repräsentation im 14. Jahrhundert



Abb. 12: Basel, St. Leonhard, Hüglinkapelle,
Südwand.

Abb. 13: Basel, St. Leonhard, Hüglinkapelle,
Wandmalerei Südwand, um 1369.

42

49 Maurer, François, St. Leonhard in Basel,

(Schweizerischer Kunstführer Serie 30, Nr. 294),

Bern 1981, S. 16.

50 Ausführungen bei Stamm, Lieselotte, Die

Rüdiger Schopf-Handschriften: die Meister einer

Freiburger Werkstatt des späten 14. Jahrhunderts

und ihre Arbeitsweise, Aarau/Frank-

furt/Main 1981, S. 231-232.

51 Vgl. Anm. 48.

52 Die Diskussion zur Terminologie, wie sie an

der Epigraphik-Tagung von 1988 geführt wurde,

sollte weiter verfolgt werden. Schmidt, Gerhard,

Zur terminologischen Unterscheidung
mittelalterlicher Grabmal-Typen (Diskussionsbeitrag),

in: Epigraphik 1988, Fachtagung für mittelalterliche

und neuzeitliche Epigraphik, hrsg. von
Walter Koch, Graz, 10.-14. 5.1988, (Österreichische

Akademie der Wissenschaften,

Philosophisch-Historische Klasse, Denkschriften 213),

Wien 1990, S. 293-304.

Rücksicht nimmt und deshalb wohl zeitgleich angebracht wurde. Die ursprünglich ver-
schliessbare Nische darf als Aufbewahrungsort der Theobaldsreliquie, die Hüglin von

Gubbio nach Basel transferieren Hess, interpretiert werden.49

Die Malerei der Südwand (Abb. 12 und 13) bezieht sich auf das Standbild und die

Reliquie des Hl. Theobald. Die gemalte Architektur eines sakralen Gebäudes gliedert das

Wandbild. Unter den spitzbogigen Arkaden einer basilikalen Kirche öffnet sich eine

Vorhalle, in der sich Menschen eng aneinander reihen. Auf den Kapitellen zweier
Arkadensäulen steht jeweils eine Prophetenfigur. In der Mitte auf Obergadenhöhe thront

unter einem Spitzbogen eine Marienstatue mit Christuskind. Um dem Inhalt der

Darstellung näher zu kommen, muss man sich der dicht gedrängten Schar von Menschen

zuwenden - alle beten andächtig zur Ostwand hin, wo sich auf gleicher Höhe die

Theobaldsstatue und die Reliquie befanden. Der Künstler hat den Moment der Rekondierung

der Reliquien im Jahr 1369 festgehalten, die, wie oben ausgeführt, in einer aufwendigen

Prozession in die Kapelle gebracht wurden. Lieselotte Stamm vermutet einen zum

böhmischen Stilkreis gehörenden lokalen Künstler für das wahrscheinlich unmittelbar

nach der Reliquientranslation entstandene Wandbild.50 Diese stilistische Provenienz

entspricht auch den beiden als Parlerisch, in weiterem Zusammenhang böhmisch

eingestuften Skulpturen von »Gisant« und »Priant«.

Exakt gegenüber dem »Priant« befindet sich an der Südwand eine weitere

abgeschlagene Konsole, auf der wiederum eine Statue ihren Platz hatte (Abb. 12). Wie eine

Schriftquelle bezeugt, befand sich in der Kapelle ein »bilde [...] sant Katherinen«, das

ylva Meyer



Abb. 14 a: Basel, St. Leonhard, Hüglinkapelle,

Gewölbeschlussstein ost: Haupt Christi, um

1369.

Abb. 14 b: Basel, St. Leonhard, Hüglinkapelle,
Gewölbeschlussstein west: Schönegg-Wappen,

um 1369.

53 Schmidt, Gerhard, Typen und Bildmotive
des spätmittelalterlichen Monumentalgrabes,

in: Skulptur und Grabmal des Spätmittelalters in

Rom und Italien, hrsg. von Jörg Garms/Angiola

Maria Romanini, (Publikationen des Historischen

Instituts beim Österreichischen
Kulturinstitut in Rom 1. Abt., 10), Wien 1990, S. 13-82,

hier S. 14-19. Im Kapitel »Typologische und

terminologische Komplikationen« sind die Problematik

und der Forschungsstand zusammenge-
fasst.

54 Schmidt unterscheidet fünf
Darstellungsmöglichkeiten für Verstorbene: den

aufgebahrten Leichnam, den liegenden Beter, den

standesspezifischen »Gisant«, die aktivierte

Liegefigur und den aufrecht knienden Beter.

Schmidt 1990 (wie Anm. 53), S. 62, und Schmidt,

Gerhard, Die Gotischen »Gisants« und ihr
Umfeld. Zum Wirklichkeitsbezug spätmittelalterlicher

Grabmäler, in: Ders., Gotische Bildwerke

und ihre Meister, Wien 1992, S. 30. Der liegende

Beter hat seinen Ursprung in Frankreich, wo er

seit der Mitte des 13. Jahrhunderts vorkommt

und von dort weite Verbreitung nördlich der

Alpen findet. Insbesondere im Gebiet des

Oberrheins erfreut er sich im 14. Jahrhundert grosser
Beliebtheit (Bauch 1976 [wie Anm. 35], S. 136). Ein

frühes Beispiel stellt Rudolf von Thierstein im

Basler Münster dar (Abb. bei Bauch 1976 [wie

Anm. 35], S. 137, Abb. 219). Vgl. dazu auch den

Beitrag von Georges Descœudres, Gebärden des

Todes, im vorliegenden Georges-Bloch-Jahr-
buch des Kunsthistorischen Instituts der

Universität Zürich.

55 Zuletzt Körner, Hans, Grabmonumente des

Mittelalters, Darmstadt 1997, S. 106-117.

auf dieser Konsole gestanden haben dürfte.51 Die ehemalige Kapellenpatronin war also

auch zu Hüglins Zeiten noch im Raum präsent, ordnete sich aber hinsichtlich ihres

Standortes an der Südwand dem neuen Heiligen, Theobald, unter. Zur zeitgleichen
plastischen Ausstattung zählen auch die beiden Gewölbeschlusssteine (Abb. 14 a und b). Der

östliche zeigt das Antlitz Christi, auf dem westlichen präsentiert sich das in der Diagonale

ausgerichtete Schöneggwappen auf einem Laubbüschel. Die gesamte Ausstattung
bezieht sich unmissverständlich auf Hüglin von Schönegg, den Stifter, Reliquienbe-
schaffer und ritterlichen Söldner. Das exklusive Grabmonument, die durch den Lettner

eingeschränkte Zugänglichkeit der Kapelle sowie der enthobene Aufbewahrungsort der

Theobaldsreliquie bekräftigen zudem, dass der Raum als Privatkapelle konzipiert war.

Überlegungen zu Typologie und Deutung von »Gisant« und
»Priant«

Beim Versuch einer typologischen Einordung von »Gisant« und »Priant« stösst man auf

zentrale Problemfelder in der Grabmalforschung. Obwohl zahlreiche Kunsthistoriker
sich damit beschäftigt haben, fehlt bis heute eine Systematisierung des Materials zur

mittelalterlichen Grabkunst, ebenso mangelt es an einer einheitlichen und unmissver-

ständlichen Begrifflichkeit.52 Die folgenden Betrachtungen stützen sich weitgehend auf

die Arbeiten von Gerhard Schmidt.53

Als architektonischer Rahmen für das Grabmonument wurde das Arcosolium

gewählt, ein schon in antiker und frühchristlicher Zeit geläufiger Typus, der seit dem

12. Jahrhundert wieder zur Anwendung kam und seit jeher eine privilegierte Form der

Grablege darstellte. Der »Gisant« gehört typologisch zu den liegenden Betern mit offenen

Augen und Gebetsgestus.54 Die Problematik dieses »Gisant«-Typs liegt zum einen

darin, dass er den Zustand der Grabfigur (lebend, tot, schlafend?) verunklärt, zum anderen

diese zwar liegend schildert, sie aber formal einem stehenden Bildwerk
gleichkommt. In der Forschung werden diese liegenden Beter gerne als »lebend«, also als

Darstellungen der lebenden Person, bezeichnet.55 Im Falle von Hüglin können wir zu diesem

Diskussionspunkt den »Priant« heranziehen, der - noch zu Lebzeiten Hüglins angefertigt

- ohne Zweifel den lebenden Stifter meint. Anhand der vom »»Priant« abweichenden

43

Memoria und Repräsentation im 14. Jahrhundert



56 Schmidt 1992 (wie Anm. 54), S. 39.

57 Ebd.

58 Wie zum Beispiel bei Rudolf von Thierstein

(im Basler Münster), wo die Ausführung des

Waffenrocks keine Rücksicht auf das Liegen der

Figur nimmt (Bauch 1976 [wie Anm. 35], S. 137,

Abb. 219).

59 Schmidt 1992 (wie Anm. 54), S. 45.

60 Egli 1987 (wie Anm. 2), S. 159-164, Reinle

1984 (wie Anm. 2), S. 45-51; Schmidt 1990 (wie

Anm. 53), S. 71-74. Bei Körner 1997 (wie Anm. 55),

S. 114, fehlen sie weitgehend. Auf die

Zusammenhänge mit den jüngeren »Priants« der

Renaissance, die auf dem Grabmonument knien

und zum eigenständigen Grabbild werden, kann

hier nicht eingegangen werden (Schmidt 1990

[wie Anm. 531, S. 72; Reinle 1984 [wie Anm. 2],

S. 237; Panofsky, Erwin, Grabplastik. Vier

Vorlesungen über ihren Bedeutungswandel von Alt-
Äegypten bis Bernini, hrsg. von Horst W. Jan-

son, Köln 1964, S. 78).

61 Pepin, Patricia Bolin, The Monumental

Tombs of Medieval England, 1250-1350, Diss.,

Pittsburgh 1978, S. 180.

62 Age of Chivalry. Art in Plantagenet England

1200-1400. Ausst.-Kat. hrsg. von Jonathan

Alexander/Paul Binski. Royal Academy of Arts,

London 1987, S. 96.

63 Das heutige Sakramentshaus stammt von
1461, ersetzt aber das ältere, das 1420 als solches

belegt ist. Wortmann, Reinhard, Das Ulmer

Münster, Stuttgart, 1972, S. 42.

Körperlichkeit des »Gisant« kann man folgern, dass letzterer einen anderen Seinszustand

wiedergeben möchte. Auch hier sind die Augen geöffnet, doch der starre Blick ist

nicht der Blick der lebenden Person und im Vergleich zum »Kniebild« scheint der

liegende Körper kraftlos zu sein. Umgekehrt gibt es keine Hinweise, die eindeutig auf den

Tod weisen. Welcher Zustand aber wird verkörpert, wenn die Figur nicht lebend,

genauso wenig aber tot wiedergegeben ist? Das Liegen der Figur am Ort der Bestattung

verweist auf den Tod, der Betgestus bedeutet Andacht, die geöffneten Augen »die Hoffnung

auf ewige Gottesschau«.56 Die reale Existenz ist zugunsten eines verdichteten
Zustandes des reinen Seins zurückgenommen. Der liegende Beter darf demnach »als

Gleichnis für die Seele auf ihrem Weg ins Jenseits« verstanden werden.57

Die Tatsache, dass typgleiche »Gisants« in der Regel wie stehende Figuren

wiedergegeben sind, bereitet zusätzlich Schwierigkeiten bei deren Deutung. Die Fusshaltung

und die Starrheit des Körpers entsprechen eindeutig dem Standmotiv, wie es auch

bei Portalfiguren anzutreffen ist. Wäre Hüglin nicht mit einer straff anliegenden

Ritterrüstung bekleidet, wäre festzustellen, dass die Gewandfalten ebenfalls so verlaufen

würden, wie bei einer stehenden Figur.58 Wenn wir die Figur als aufrecht stehend

begreifen, entstehen Widersprüche durch den Topfhelm, der als Kopfkissen dient, das

Schwert, das auf der Mensa liegt, und den ebenfalls liegenden Löwen. Für Gerhard

Schmidt, der die verschiedenen Erscheinungsformen ins geistesgeschichtliche Umfeld

einbettet und zeitgenössische Denkmodelle berücksichtigt, haben die liegenden
Standfiguren nichts Widersprüchliches, sondern vermittelten eine ganz bewusst gewählte

Ambivalenz: »In seinen Augen [denjenigen des mittelalterlichen Betrachters! mag eben

diese Mehrdeutigkeit einen Gedanken zum Ausdruck gebracht haben, der auch sein

ganzes übriges Leben bestimmte — dass nämlich die Existenz des Menschen (vergegenwärtigt

durch den »Gisant«) nicht nur eine somatische und zeitlich begrenzte, sondern

auch eine pneumatische und zeitlose ist; eine Existenz, die [...] ausgerichtet erscheint

auf die verheissende Erlösung — und insofern auf einen Bereich, der den Gesetzen von

Raum, Zeit und Schwerkraft entrückt ist.«59

Freiplastische »Priants«, die nicht zu einer Andachtsgruppe gehören, hat die

Forschung bislang nur marginal berücksichtigt.60 Dies mag daran liegen, dass nur zwei weitere

zeitgleiche Beispiele erhalten sind und sich daher weitere Schlüsse für derartige
kniende Figuren kaum ziehen lassen.

Ein formal verwandter »Priant« stammt aus Saint Mary im englischen Tewkesbury

(Abb. 15). Dort kniet die polychrome Figur des Edward Lord Despenser (gest. 1375) auf

einer so genannten »Chantry«, einem kapellenartigen Masswerkgehäuse, die wohl einst

auch sein figürliches Grabbild barg.61 Auch hier ist also der »Priant« nicht die eigentliche

Grabfigur, sondern zeigt den gottesfürchtig knienden Lord Despenser im Gebet als

Stifter und Auftraggeber der »Chantry«, die ihrerseits Teil des zum Familienmausoleum

umgestalteten Chores ist.62

Das zweite Vergleichsbeispiel eines »Priant« befindet sich im Ulmer Münster, wo

die Figur des knienden Johannes Ehinger auf einer Konsole eingangs des Chors

angebracht ist (Abb. 16). Ehinger, 1376/77 an der Münstergründung beteiligt, hatte vermutlich

ein Sakramentshaus gestiftet, das vor seinem »Priant« im Chorbereich aufgestellt
war.63 Das »Kniebild« wies keinen Bezug zu einem Grabmal auf, obwohl der Sockel mit

dem Todesjahr Ehingers von 1381 versehen ist. Dies zeigt, dass »Priants« als Stifterfiguren

unabhängig von einem sepulkralen Kontext auftreten können.

ylva Meyer



45

Abb. 15: Tewkesbury, St. Mary, Priant des Lord

Despenser, gest. 1375.

Abb. 16: Ulm, Münster, Priant des Johannes

Ehinger, gest. 1381.

64 Bauch 1976 (wie Anm. 35), S. 342, Anm. 410.

65 Schmidt nimmt an, dass die freiplastischen

»Priants« aus knienden Stifterfiguren in der

Wandmalerei herzuleiten sind (Schmidt 1990

[wie Anm. 531, S. 71f.).

66 Egli 1987 (wie Anm. 2), S. 159-163.

67 Ebd. S. 163.

Aus den drei »Priants« wird ersichtlich, dass ihre Aufgabe jeweils differiert und

eine typologische Kategorisierung scheitern muss. Kurt Bauch erkennt die Problematik

der »Priants«, wenn er fordert, dass eine Betrachtung der knienden Freifiguren gelöst

von reinen Stifterfiguren und Epitaphien zu geschehen hätte, beschäftigt sich aber nicht

weiter mit ihnen.64 Zwar sind kniende Figuren als Stifterbilder weit verbreitet,
insbesondere in der Wandmalerei können sie solcherart auch kombiniert mit einem Grabmal

auftreten,65 doch wird das einfache Etikett Stifterbild allein den Aufgabenbereichen der

plastischen »Priants« nicht gerecht. Im »Kniebild« wird die Stifterperson Hüglin
gegenwärtig, wir erhalten aber keinen konkreten Hinweis auf die Stiftung an sich (etwa durch

eine Inschrift oder ein Architekturmodell). Auch weist der »Priant« keinen Fürbittecharakter

auf, denn ein Schutzheiliger, auf den sich die Figur direkt beziehen könnte, fehlt
und dürfte auch nicht zu ergänzen sein. Genauso muss die selbstständige kniende Figur

vom Epitaph abgegrenzt werden, wo sich die Dargestellten, in der Regel mit Name und

Todesdatum versehen, einem Schutzpatron zuwenden. Viviane Egli thematisiert diese

Problematik und betont die Bedeutung der Blickrichtung der Figuren.66 Hüglin und

Lord Despenser beziehen sich nicht auf ein konkretes Andachtsbiid, sondern sind »in

ihrer Bedeutung als Devotionsbild verehrungsmässig auf ein in der Blickrichtung
liegendes, heilbringendes Objekt ausgerichtet.«67 Im Falle von Hüglin darf man das Hei-

lig-Grab und die Ostwand mit der Theobaldsreliquie, bei Lord Despenser den Hochaltar
als Blickfang ansprechen. Durch die Dreidimensionalität gelingt es den »Priants«, eine

Memoria und Repräsentation im 14. Jahrhundert



Form von räumlichem Beziehungsnetz aufzubauen, das ihnen eine vielschichtige
Legitimation erlaubt: als Kapellenstifter und Religuienbeschaffer, als Betende für ihr Seelenheil

und auch als Wächter über die Gebete der Lebenden.

Kultische und liturgische Funktionen der Grabkapelle. Memoria
und Repräsentation

68 Schmidt 1990 (wie Anm. 53), S. 14.

69 Ein Bodengrab könnte romanisch, also

älter sein (Moosbrugger-Leu 1968 [wie Anm. 25),

S. 28 Anm. 10 und S. 53). Alle übrigen Bodengräber

dürften neuzeitlich sein (Moosbrugger-Leu,

Rudolf, Unpubl. Tagebuch, aufgenommen während

der Ausgrabungen von 1964, S. 45, Archiv

Archäologische Bodenforschung). Die

Kapellenrenovation von 1918 zerstörte alle Anschlüsse

und verunmöglichte eine präzise zeitliche

Zuordnung der Bodengräber.

70 Erben, Dietrich, Bartolomeo Colleoni. Die

künstlerische Repräsentation eines Condottiere

im Quattrocento, (Studi. Schriftenreihe des

Deutschen Studienzentrums in Venedig 15),

Sigmaringen 1996, S. 193.

71 Leonh. Urk. 539 (wie Anm. 23).

72 Zu Lebzeiten gestiftete Totenfeiern, in

denen dem verstorbenen Stifter gedacht wird,
werden am Begräbnistag selbst, dann am dritten,

am siebten, am dreissigsten Tag und ein

Jahr nach der Bestattung vollzogen. Diese fünf

Totentage bilden zunächst eine feste liturgische
Einheit, die dann seit dem 14. Jahrhundert
gebrochen wird, weil sich die Jahrzeitmesse ver-

selbstständigt. Kyll, Nikolaus, Tod, Grab,

Begräbnisplatz, Totenfeier: Zur Geschichte ihres

Brauchtums im Trierer Lande und in Luxemburg

unter besonderer Berücksichtigung des

Visitationshandbuches des Regino von Pruem (915),

(Rheinisches Archiv 81), Bonn 1972, S. 34-35.

Hüglins Grabkapelle mit ihrer kostbaren Ausstattung hatte verschiedenen Aufgaben

gerecht zu werden. Gerade für die naheliegendste Funktion der Kapelle, diejenige als

Grabstätte, fehlen Zeugnisse. Der Unterbau des Arcosoliums, die Tumba, diente in der

Regel nicht der Bestattung,58 und die Untersuchungen der Bodengräber in der Kapelle

konnten keinen gesicherten Nachweis für eine Beisetzung im 14. Jahrhundert erbringen.69

In der Stiftungsurkunde wird ausdrücklich betont, dass Hüglin die Kapelle als Grablege

ausersehen hatte. Ob aber dessen Gebeine überhaupt nach Basel gebracht wurden, ist zu

bezweifeln. Überführungen von Leichnamen über weite Distanzen waren damals zwar

durchaus gängig, wie dies etwa mit dem »Condottiere« John Hawkwood geschah, dessen

Gebeine von Italien nach England transferiert wurden70 — für Fiüglin jedoch lässt sich eine

solche Überführung nicht nachweisen. Die Ausgrabungen haben gezeigt, dass sich erst in

der Neuzeit Basler in der Schöneggschen Kapelle zu bestatten wagten oder mit einem

Epitaph verewigen liessen. Fiüglin hatte es verstanden, seine Ansprüche in einer Weise

kundzutun, dass der Raum als private Grabkapelle mindestens bis zur Reformation allein ihm

vorbehalten blieb. Daraus kann gefolgert werden, dass das gesamte liturgische Gedenken,

die Memoria, rund um ein Grabmal, ungeachtet einer realen Beisetzung, funktionierte.

Bedingung für das Gedenken war das Anniversar. Für die Zeit Hüglins gilt es,

zwischen den eigentlichen Begräbnisfeierlichkeiten und den Jahrzeitmessen zu

unterscheiden. Die von Hüglin gestiftete Jahrzeitmesse71 ist nicht an Begräbnisrituale gebunden,

denn sie stellt eine unabhängige Feier für den Toten dar.72 Hüglin bestimmte, wer

an seiner Gedenkmesse teilzunehmen hatte, und verpflichtete den Propst, die Chorherren

und das ganze Kapitel, sich zu seiner Erinnerung zu versammeln. Das Anniversar

sollte nicht nur einmal im Jahr, sondern viermal jährlich abgehalten werden, und zwar

während der vierteljährlich (»quattuor tempora«) stattfindenden Fastenzeiten (»jeiunia

sive angaria«). Diese »quattuor tempora« bezeichneten feste Tage: den Mittwoch, Freitag

und Samstag zu Beginn der jeweiligen Fastenzeit. Auch die Bestandteile der Feier

waren festgelegt: Vigil und Gebet. Gleichzeitig forderte Hüglin, die Messe feierlich zu

gestalten, und verlangte, dass kleine und grosse brennende Kerzen aufgestellt wurden.

Weitere Einzelheiten schrieb Hüglin nicht vor, sondern bestimmte schlicht für die Feier

in der Kapelle, »ut moris est celebretur«. Gemäss dieser Sitte bedeckte man den »Gisant«

mit einem Tuch und stellte Kerzen auf. An die Totenmesse und das Messopfer schlössen

Gebete und Psalmgesänge an. Alles konzentrierte sich auf das Gedächtnis Hüglins, seine

Memoria. Die Feier bezweckte eine kollektive, feierlich abgehaltene Fürbitte für seine

Seele. Die mehrmals jährlich in dieser Weise vollzogene Jahrzeitmesse sollte, laut

Stiftungszweck, bis in alle Ewigkeit wiederholt werden. Um auch den kommenden Generationen

von Geistlichen von St. Leonhard präsent zu bleiben, offerierte Hüglin ihnen am

Tag der Jahrzeitmesse ein Mahl: »decern solidi denariorum [...] ad mensam communem

dominorum ecclesie [...] cedere debent I...1«.73

ylva Meyer



73 Leonh. Urk. 539 (wie Anm. 23), Transkription

Y. Meyer und B. v. Scarpatetti.
74 Akten des Bischöflichen Archivs XVII, No.

15, zitiert nach: Dürr, E./Roth, P., Aktensammlung

zur Geschichte der Basler Reformation

1519-1534, Bd. 3, Basel 1921-1959, Nr. 87: »Doch

soellend der chor zuo sant Lienhard, deszgliehen

der chor zuo den Barfuossen sampt iren

nebencapellen, wie die jetz sind, also geziert

plyben, damit die, so an den beden ortenn noch

mesz habennd, an solchen orten ir andacht ver-

pringe moegend; und soellend aber dies choer

und Capellen, wann man in diesn Kylchen dz

gottes wort verkündet, damit niemandts geer-

geret, nit uffgethon, sonder beschlossen gehalten

werden«.

75 Als Vergleichsbeispiel kann das von Peter

Jezler untersuchte Heilig-Grab im

Zisterzienserinnenkloster Magerau angeführt werden, das

ins zweite Viertel des 14. Jahrhunderts datiert

(Jezler, Peter, Bildwerke im Dienste der
dramatischen Ausgestaltung der Osterliturgie -
Befürworter und Gegner, in: Von der Macht der

Bilder. Beiträge des C.I.H.A.-Kolloquiums »Kunst

und Reformation«, hrsg. von Ernst Ullmann,

Leipzig 1983, S. 236-249, hier S. 236f.; vgl. auch

Schwarzweber 1940 {wie Anm. 461, S. 60-66).
76 Jezler 1983 (wie Anm. 75), S. 238.

77 »Hierum so gond herzu mit andacht und

lassen euch mit dem heiligtumb bestrichen, umb

das der lieb heilig [Theobaldl uwer guter fur-

sprech oder furminder gegen got sey [...]«.

Manuale curatorum. Liber II, consideratio 3 et 18,

1506, zitiert nach: Beissel, Stephan, Die Verehrung

der Heiligen und ihrer Reliquien in

Deutschland im Mittelalter, 1892 (Reprint Darmstadt

1976), 2. Teil, S. 93.

Dass diese Einrichtung mindestens hundertfünfzig Jahre lang aufrecht erhalten

blieb, dokumentiert eine Urkunde von 1528. In diesem Jahr, als die Reformation in Basel

Fuss fasste, wurde ein Mandat erlassen, demgemäss sämtlicher Schmuck in zahlreichen

Basler Gotteshäuser beseitigt werden sollte. Ausdrücklich davon ausgenommen waren

der Chor und die Nebenkapellen in St. Leonhard, damit dort die Anniversarien weiterhin

verrichtet werden konnten.74

Eine weitere liturgische Funktion übernahm die Kapelle hinsichtlich des Heilig-

Grabs. Das folgende Szenario orientiert sich an der von der Forschung aufgearbeiteten

mittelalterlichen Osterliturgie, in der das Heilig-Grab eine zentrale Rolle spielte.75 Zwei

Handlungen vollzogen sich an ihm: die Depositio und die Elevatio der Hostie. Am

Gründonnerstag versammelte sich die Gemeinde im Kirchenraum von St. Leonhard, um an

der letzten Eucharistie vor der Osternacht teilzunehmen. Nach der Kommunion folgten

Gebete, dann wurde der Hochaltar seines Schmuckes entledigt. Der Priester nahm die

(im voraus konsekrierte) Hostie vom Altar und löschte das Ewige Licht. In einer feierlichen

Prozession in den frühen Morgenstunden des Karfreitags schritt der Priester, von

Gesängen begleitet, vom Hochchor herab in den Gemeinderaum. Dort schlössen sich ihm

die Gläubigen an und folgten unter dem Lettner hindurch in die Grabkapelle des

Ritters. Während der Priester die Hostie auf dem Grab des Herrn deponierte, kniete die

versammelte Gemeinde vor dem Grab nieder. Die Gläubigen versanken in tiefer Andacht.

In diesem Zusammenhang wird die geschickte Platzierung des Grabmonuments Hüglins

offenkundig. Am Gebet der Gläubigen wollte auch Hüglin partizipieren: Als »Priant«

betete er mit den Gläubigen mit, während er, repräsentiert durch den »Gisant«, selbst

Gebete für sein Seelenheil empfangen wollte. In der Osternacht begab sich der Priester

dann erneut in die Schöneggsche Grabkapelle zum Heilig-Grab, um die Hostie zu erheben

und zum Hochaltar zurückzubringen: Christus ist auferstanden. Die Feier muss viele

Gläubigen in die Kirche gelockt haben. Wer mochte nicht dabei sein, wenn der Priester

den Leib Christi symbolisch aus dem Heilig-Grab erhob? Anschliessend feierte die

Gemeinde eine Messe und als Zeichen der Auferstehung zündete der Priester das Ewige

Licht wieder an. Die Anwesenden verfolgten dieses Schauspiel bestimmt nicht nur vom

Langhaus aus, sondern drängten in die Kapelle. Wir haben zwar keine Quellen, die diese

Vorgänge für unseren Fall belegen, kennen aber Berichte, wonach Heilig-Gräber

andernorts eine magische Faszination ausstrahlten.76

Auch die Theobaldsreliquie, die hoch oben an der Ostwand in einer kleinen
Wandnische eingelassen war, sollte eine funktionale Aufgabe im Kapellenraum erfüllen. Mit

einer aufwendigen Inszenierung wurde auf dieses Heiltum aufmerksam gemacht: Neben

der Nische erhob sich die Statue des Hl. Theobald, auf den auch die Beischrift hinwies.

Das anschliessende Wandfeld präsentierte ein Kircheninneres, in dem eine Gruppe von

knienden Gläubigen betend die Reliquien verehrte. Die Stadt Basel unterstützte die

seitens der Kirche initiierte Propagierung der Reliquien mit allen Mitteln. Doch ist es alles

andere als wahrscheinlich, dass diese, fern vom Publikum verwahrt, eine grosse
Anziehungskraft besassen. Aus dem elsässischen Thann erfahren wir, auf welche Weise die

dortige Theobaldsreliquie den Gläubigen vorgeführt wurde. Sie war, in einem gläsernen

Behälter eingelassen, für alle Herantretenden, die sich mit dem »heiligtumb bestrichen«

Hessen, deutlich sichtbar.77 Diese unmittelbare Nähe mussten die Basler Gläubigen

schmerzlich vermissen. Die weggeschlossenen Gebeine des Heiligen wurden wohl

kaum je aus der Wandnische genommen, um sie den Kirchenbesuchern näher zu

Memoria und Repräsentation im 14. Jahrhundert



78 Angenendt, Arnold, Heilige und Reliquien,

München 1994, S. 164.

79 Zu Memoria und ihrer Forschungsgeschichte

vgl. Borgolte, Michael, Memoria.

Zwischenbilanz eines Mittelalterprodukts, in-.

Zeitschrift für Geschichtswissenschaft 3, Jg. 46,

1998, S. 197-210.

80 Barf. Urk. 50 (wie Anm. 14).

81 Oexle, Otto Gerhard, Die Gegenwart der

Toten, in: Death in the Middle Ages, (Mediaeva-

lia Lovaniensia 9), hrsg. von Herman Braet/Wer-

ner Verbeke, Leuven 1983, S. 19-77, hier S. 35.

bringen. Welche Gründe gab es denn, diese Reliquien so unnahbar weit weg aufzubewahren?

Der Aufstellungsort und die damit verbundene Annahme, dass die Reliquien
kaum aus der Nische entfernt und ausgestellt wurden, macht deutlich, dass der private
Aspekt im Zentrum stand. Hüglin als Stifter der Theobaldsreliquie beanspruchte deren

Heil in erster Linie für sich und seine Verwandten. Theobald wird gewissermassen zu

Hüglins persönlichem Heiligen und Fürbitter vor Gott. Die Aufbewahrung der Reliquien
hoch über den Köpfen der Gläubigen erfüllte zudem einen weitaus profaneren Zweck.

Die Unerreichbarkeit verhinderte, dass die Reliquien Opfer eines Diebstahls wurden. Die

hoch verehrten Heiltümer hatten nicht nur spirituelle Anziehungskraft, sondern auch

materielle.78

Die bisher angesprochenen Funktionen der Kapelle weisen allesamt einen gemeinsamen

Nenner auf: die Memoria für den Stifter.79 Ausgangspunkt für die Memoria stellte
die Stiftung dar, in der Hüglin erstens den Bau seiner Grabkapelle bestimmte und zweitens

eine Ewige Messe stiftete.80 So schloss der Priester, der die tägliche Messe in

St. Leonhard las, Hüglin und die Seinen ins Gebet mit ein. In der Messe selbst wurde der

Name Hüglins ausgesprochen, wodurch den Anwesenden der Verstorbene, für den sie

beteten, präsent wurde. Die Namensnennung war das auslösende Moment für die
kollektive Memoria durch die Gläubigen, die an der Liturgie teilhahmen.81 In den alltäglichen

Messen war die Nennung von Hüglins Namen aber nur eine unter vielen. Hüglin

verlangte deshalb, wie dies für seine Zeit üblich war, nach Gebeten, die nur ihm allein

galten, und stiftete aus diesem Grund das Anniversar.

Die Kapelle als Ort des liturgischen Gedenkens verleiht der Memoria aber noch

weitere Facetten. Die Gläubigen empfingen die optischen Signale, die der Raum als

Grabkapelle aussandte: Hier befanden sich das Grabmonument, das Heilig-Grab, die

Theobaldsreliquie und der »Priant«. Über die zahlreichen Wappen gelang die Zuordnung

Hüglins als Angehöriger der Malerzunft. Gleichzeitig gab der »Priant « Aufschluss über

die Laufbahn des Baslers, der als Ritter mit allen erforderlichen Statussymbolen gezeigt

wurde. Eine Inschrift am Grabmal, die den Grabinhaber nennt, ist nicht erhalten,
vermutlich aber zu ergänzen. Eine weitere Identifizierungshilfe stellte die Heraldik dar.

Bereits das Äussere der Kapelle definierte Hüglin als Stifter durch das Wappen, das am

Strebepfeiler angebracht ist. Im Innern war der heraldische Schmuck des Ritters omni-

präsent: zwei Wappensteine seitlich des Arcosoliums, die mit Schildchen dekorierte

Rüstung des »Gisant« und »Priant« sowie das Schöneggwappen im westlichen Schlussstein

über den Köpfen der Anwesenden. Die Schöneggsche Selbstdarstellung
beschränkte sich nicht auf die Grabkapelle, sondern griff auch auf den Hochchor über,

wo zu beiden Seiten des östlichen Fensters nochmals je ein Wappen auf die Wand

aufgemalt war. Diese auf Repräsentation zielende Inszenierung führte den Geistlichen von
St. Leonhard und den Kirchenbesuchern vor Augen, dass Hüglin nicht nur seine eigene

Kapelle gestiftet hatte, sondern dass durch ihn auch die Errichtung des Chors finanziell

ermöglicht wurde. Der mittelalterlichen Memoria, auf deren biographisch-historischen

Gehalt eben verwiesen wurde, darf man auch Rechtscharakter zusprechen, der

sich im »Priant« spiegelte. Dieser hatte, erhöht auf seiner Konsole kniend, eine
kontrollierende Funktion, indem er die Gläubigen aufforderte, für Hüglin zu beten. Der »Priant«

und mit ihm auch der »Gisant« verkörperten gewissermassen den Vertrag zwischen

dem St. Leonhardsstift und Hüglin und mahnten zur Einhaltung der vertraglich vereinbarten

Gebetsleistungen.

ylva Meyer



Die Grabkapelle im Interessenfeld von Familie, Stift und Stadt

82 Brenk, Beat, »committenza«, in: Enciclope-

dia dell'Arte Medievale, hrsg. vom Istituto della

Enciclopedia Italiana, Mailand 1994, Bd. 5,

S. 203-218, und Einleitung von Carola Jäggi und

Hans-Rudolf Meier zu Für irdischen Ruhm und

himmlischen Lohn. Stifter und Auftraggeber in
der mittelalterlichen Kunst, hrsg. von Hans-Rudolf

Meier/Carola Jäggi/Philippe Büttner, Berlin

1995, S. 9-19.

83 Barf. Urk. 50 (wie Anm. 14).

84 Oexle 1983 (wie Anm. 81), S. 35.

85 Sauer, Christine, Fundatio und Memoria.

Stifter und Klostergründer im Bild 1100 bis 1350,

(Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts
für Geschichte 109), Göttingen 1993, S. 30-31.

Von Bedeutung ist das Verhältnis zwischen dem Geldgeber bzw. »Financier« Hiiglin von

Schönegg, der als päpstlicher Söldnerführer im Ausland weilte, und dem Entwerfer bzw.

»Concepteur«, der vor Ort für Programm und Ausführung verantwortlich war.82 Weder

die Schriftguellen noch die Ausstattung geben eindeutige Hinweise auf einen »Concepteur«.

Es darf jedoch vermutet werden, dass Johannes von Schönegg, der Bruder Hüg-

lins, diese Aufgabe übernahm. Jedenfalls war es Johannes, der St. Leonhard den gestifteten

Betrag im Namen Hüglins überreichte. Dies lässt darauf schliessen, dass Johannes

als stellvertretender Bevollmächtigter Hüglins in Basel waltete.8' Als Chorherr des Stiftes

befand sich Johannes in unmittelbarer Nähe des Bauplatzes und konnte den Neubau

und die Ausführung der Ausstattung beaufsichtigen. Bei seinem Besuch im Jahr 1375 war

Hüglin gewiss häufig in seiner Kapelle anzutreffen, um die von ihm finanzierten Arbeiten

zu besichtigen. Den Kriegsmann dürften aber die Entwicklung des Ausstattungsprogramms

oder die Zusammenarbeit mit Künstlern nicht besonders interessiert haben.

Diese Vermutung lässt sich durch den Umstand erhärten, dass die stilistische Sprache der

lokalen, böhmisch inspirierten Kunst zuzuordnen ist und nicht in Hüglins Wahlheimat

Italien führt. Wie weit die Kompetenz Johannes' hinsichtlich der Ausstattungskonzeption

ging, bleibt offen. Es ist jedoch anzunehmen, dass Johannes seinen Anteil an Hüglins

Memoria, durch die sich auch der Chorherr das Wohlergehen seiner Seele nach dem Tod

sicherte, beanspruchte. So schloss das überall wiederkehrende Schöneggsche Wappen

Johannes sozusagen »en passant« mit ein. Hüglin selbst hatte in den Urkunden gefordert,

dass auch Johannes in die Fürbittegebete namentlich miteingeschlossen wurde.

Die offenkundigste Funktion, die Hüglins Stiftung für St. Leonhard und seine Kanoniker

aufwies, ist materieller Natur, denn sie ermöglichte den zeitgemässen gotischen

Neubau des Chorbereichs der Kirche. Kirchliche Institutionen zeigten immer ein

lebhaftes Interesse an ihren Stiftern und bemühten sich, wie das die Stiftungsverträge stets

forderten, um die Durchführung der gestifteten Messfeiern. Dies belegen die zahlreichen

Nekrologien und Libri memoriales, die die Listen der Verstorbenen und die zu

verrichtende Gebetsleistung festsetzten.84

Hüglin von Schönegg nahm als Geldgeber für den Umbau und als Schenker der

Theobaldsreliquie einen zentralen Rang ein. In St. Leonhard wies kein anderes Grabmal die

Monumentalität und den Anspruch von Hüglins Privatkapelle auf. Es darf daher vermutet

werden, dass das Chorherrenstift in ihm eine Identifikationsfigur schaffen wollte.

Während sich ein Adelsgeschlecht durch dynastische Bindungen fortlaufend legitimieren

konnte, benötigte die Kirche andere Strukturen für eine Traditionsbildung. Das

ständig wechselnde Personal einer kirchlichen Institution verlangte nach

Identifikationsfiguren, die konstant blieben. Stifterpersönlichkeiten boten sich daher an, um

traditionsbildend zu wirken. Durch die Grabstätte mit figürlichem Grabbild konnte den

Geistlichen auf unbestimmte Zeit hinaus der Stifter und Wohltäter vor Augen geführt
werden. Aus diesem Grund nahmen Stiftergräber in Kirchen, an denen die Kleriker ihre
Gebete verrichteten, eine übergeordnete Position ein und stellten den sichtbaren

Fixpunkt der Traditionssicherung dar.85 Damit sich die Belegschaft des Stifts auch noch

Jahrzehnte nach dem Tod Hüglins durch ihn legitimieren konnte, war das Einhalten der

im Stiftungsvertrag festgehaltenen Gebetsleistungen unabdingbar. Vor allem durch die

in der Grabkapelle kontinuierlich zelebrierten Jahrzeitmessen wurde der Stifter den

Memoria und Repräsentation im 14. Jahrhundert



86 So sollen sich einer Quelle des 15. Jahrhunderts

zufolge an Feiertagen Geistliche dort
versammelt haben. Ob auch dies ein Hinweis dafür

sein mag. dass das Chorherren-Stift bestrebt

war, das Gedenken an den Stifter im Bewusst-

sein der Kanoniker wachzuhalten? »(...1 sed

festivis diebus rector et provisor cum scolaribus

intererunt cantationi missae I...I cum certis

presbyteris I...I in capella sancti Theobaldi in

latere chori Sita I...K Staatsarchiv Basel. Akte des

Bischöflichen Archivs Nr. 37c, 25. 6. 1463, zitiert
nach: Maurer 1961 (wie Anm. 2). S. 172.

87 Leonh. Urk. 525 (A) (wie Anm. 22).

88 Leonh. Urk. 522 (A) (wie Anm. 19).

89 ••Theobald von Thann«, in: Lexikon der

christlichen Ikonographie, Ikonographie der

Heiligen, hrsg. von Wolfgang Braunfels, Bd. 8.

Freiburg/Br. 1994, Sp. 439-442 (vgl. auch

Anm. 16).

90 Leonh. Urk. 522 (A) (wie Anm. 19). Das

Datum der Translation der Theobaldsreliquie nach

Basel ist der 20. Oktober.

Teilnehmenden vergegenwärtigt. Am anschliessend gemeinsam eingenommenen
Mahl kam jeder anwesenden Person die materielle Zuwendung des Stifters zugute. Ferner

fand der von Hüglin beanspruchte Nebenchor Verwendung als Räumlichkeit für den

Klerus.86

Nicht nur Hüglin, der mutmassliche »Concepteur« Johannes von Schönegg und das

St. Leonhardsstift bekundeten ihre Interessen an der Grabkapelle. Auch die Stadt Basel

war bemüht, die Kapelle und die darin rekondierte Theobaldsreliquie publik zu

machen. Dies verdeutlicht der Umstand, dass der Rat 1369 Hüglins Verdienste als Stifter

der Reliquien würdigte, dann aber Folgendes schrieb: »[...] in sant Leonhardes munster

in unser stat in ein cappelle, die gewichet und gebuwen ist in sant Theobaldes

namen und ere I...1«.87 Dass die Kapelle einst hauptsächlich als Grabkapelle für Hüglin
errichtet wurde, hielt man nicht für erwähnenswert. Für die Stadt Basel war es

propagandistisch wirkungsvoller, die Kapelle als eigens für die Theobaldsreliquie erstellt zu

bezeichnen.

Mit den »neuen«, im Spätmittelalter äusserst beliebten Theobaldsreliquien erhoffte

sich Basel einen grossen Zustrom von Gläubigen, die diese verehren sollten. Durch den

vom Bischof verkündeten Ablass versprach sich auch die Stadt eine Steigerung der

Anziehungskraft für Pilger.88 Der Hl. Theobald wurde seit 1310 im elsässischen Thann mit

grossem Enthusiasmus verehrt und verfügte bereits über öffentliches Ansehen und

Bekanntheit in der Region.89 Das Thanner Münster zog Pilger in Scharen an, was die

Stadt zur beliebten Station auf der Pilgerroute von Norddeutschland gegen Süden

machte. Die forcierte Propagierung der Theobaldsreliquie in Hüglins Kapelle durch Rat

und Kirche zeigte deren Bestreben, an die Thanner Tradition anzuknüpfen und den

Versuch, die dortigen Verhältnisse nachzuahmen. Nichts offenbart dies deutlicher als die

Tatsache, dass das Translationsfest der Theobaldsreliquien in Basel nicht am 20. Oktober

gefeiert wurde, sondern am 1. Juli, dem Translationstag in Thann.90 Doch trotz
öffentlicher Anpreisung, Ablass und Nachahmung der Thanner Situation gelang es nicht,

die Theobaldsreliquien im religiösen Leben der Basler zu verankern. Der Grund für diesen

Misserfolg mag im privaten Charakter der Kapelle zu suchen sein, zu der die Laien

nur an ausgesuchten Tagen Zutritt hatten. In einer Zeit, wo an anderen Orten das Heil

fast mit den Händen greifbar war, hatten die hoch in der Ostwand versenkten Reliquien

in der Basler Kapelle wenig Anziehendes.

Programm und Konzeption

In Hüglins Privatkapelle verbinden sich Architektur, Skulptur und Malerei zu einer

konzeptionellen Einheit, die mit den aufgezeigten Funktionen der Kapelle einhergeht und

dem Raum ein raffiniertes Bezugssystem zugrunde legt. Die beiden Gewölbejoche
scheiden die Kapelle in zwei räumliche Sphären, gekennzeichnet durch die

Gewölbeschlusssteine, die das Haupt Christi und das Schöneggwappen bergen. Mit dem

Anschluss des »Schönegg-Jochs« an das Joch Christi will sich der Ritter in den Schutz

und als guter Christ in die unmittelbare Nachfolge Jesu stellen. Diese Verknüpfung
wiederholt sich auf eindringliche Weise an der Kapellennordwand, wo neben Hüglins

Arcosolium das Heilig-Grab, die symbolische Grabstätte Christi, ruht. Durch die formale

Ähnlichkeit der beiden Bogengräber gelingt der direkte Bezug zwischen dem Hüglin-

ylva Meyer



Grab und dem Heilig-Grab. Dabei sticht Hüglins Repräsentationsbedürfnis ins Auge; das

Profil seines Arcosoliums ist weitaus aufwendiger gestaltet als das schlichte Gewände

des Heilig-Grabs.

Der »Priant« hat Eigenschaften eines Stifterbildes und lässt Hüglin als Stifter der

Kapelle, eines Anniversars und der Reliquien erscheinen. Genau dieses Mehrfache

kommt im »Priant« zum Ausdruck: Nicht mit einer Inschrift, einem Architekturmodell
oder am Rockzipfel des Hl. Theobald betend wird Hüglin hier dargestellt, sondern als

Stifter, der all diese Taten auf sich bezieht, in sich vereint und formal durch seine

Raumbezogenheit als dreidimensionale Figur zum Ausdruck bringt. Mit seiner eigenen

Gebetshaltung erinnert der »Priant« darüber hinaus daran, dass man für ihn bete, denn

durch die Fürbitte der bebenden erhofft er sich nach dem Tod eine erlösende Wirkung
für seine Seele. Somit kommt dem »Priant«, der die Handlungsfähigkeit des Stifters
mitteilt, auch die Aufgabe eines Garanten für die Memoria zu. Zugleich imitiert der »Priant«

die Situation des zu Febzeiten real Betenden, der sich ebenfalls nach Osten in Richtung

Altar orientiert, wodurch der steinerne Hüglin an der Liturgie für ewige Zeit

teilhaben will.91 Besonders geschickt nimmt sich die Platzierung des »Priant« innerhalb

des Raumgefüges aus. Die Konsole liegt nicht auf der Achse, die der Gewölbeanfänger

definiert, sondern leicht nach Osten verschoben. Dadurch leitet der »Priant« vom
westlichen Joch zum östlichen über, ist selbst aber eindeutig Teil des östlichen Kapellenbereichs.

Über die Figur des »Priant« laufen verschiedene Bedeutungsstränge. Er intensiviert

die Beziehung zwischen den beiden Arcosolien, indem er beinahe über dem

Heilig-Grab betet und zugleich den »Gisant« in anderer Daseinsform wiederholt.
Ausserdem stellt die kniende Figur durch die Blickrichtung die Verbindung zur Ostwand und 5/
zu der Theobaldsreliquie her. Nicht zuletzt kommunizierte der »Priant« einst mit der zu

ergänzenden, an der gegenüberliegenden Kapellensüdwand aufgestellten Katharinenstatue,

die ihrerseits zwischen den beiden Jochen vermittelte. Ihr war der Altar in der

Apsis geweiht, wodurch sie ihren Anspruch als ehemalige Kapellenpatronin geltend

machte. Das Standbild des Hl. Theobald ist um einiges höher angebracht als die beiden

eben genannten Statuen. Die exzentrisch gewählte Lage der Konsole für den neuen

Kapellenheiligen hebt den Hl. Theobald in seinem Stellenwert hervor. Diese Akzentuierung

des Anbringungsortes gilt auch für die Nische, in der die Theobaldsreliquie
aufbewahrt wird. Hoch über dem Altar, unmittelbar neben dem Heiligen, stellen sie einen

Brennpunkt in der Kapelle dar. Auf diese neuen Reliquien bezieht sich wiederum das

Wandgemälde an der Südwand mit der Gläubigenschar, die zum neuen Heiltum betet.

All diese Massnahmen bewirken, dass sich der Raum als Ort der Erinnerung zusammen

mit der kunstvollen Verknüpfung der Ausstattung auf die Stifterperson bezieht.

Die Besonderheiten der Grabkapelle suchen nicht nur in Basel nach ihresgleichen.

Für das 14. Jahrhundert ist das gemeinsame Auftreten von »Gisant« und vollplastischem
• Priant« nur für die Hüglin-Kapelle gesichert. Somit handelt es sich, wenn nicht um eine

einzigartige, so doch um eine sehr exklusive Kombination. Das durchdachte Konzept und

mit ihm die qualitätsvollen Skulpturen lassen die Kapelle zu einem für Basel ausserge-
wöhnlichen Gesamtmonument werden. Warum es gerade in Basel zu diesem neuartigen

Programm kommt, ist nicht nachzuweisen. Vermutlich sind die Gründe zum einen im

91 zur -Ewigen Anbetung, vgl. Arens, Fritz, zeitgenössischen Kunstschaffen im Gebiet des Oberrheins, das schöpferisch mit dem Ein-
Cotische Grabmaler mit der Darstellung der f|uss ^ böhmischen und spezifisch des Parierischen Umfeldes umzugehen wusste, zum
»Ewigen Anbetung« in Deutschland, in: Das

Münster25,1972, s. 333-340. anderen in der Biographie des Stifters zu suchen.

Memoria und Repräsentation im 14. Jahrhundert





Abb. 17: Bergamo, S. Maria Maggiore, Südwand

der Grabkapelle des Bartolomeo Colleoni, Grabmal

des Bartolomeo Colleoni, nach 1472.

92 Herzner, Volker, Giottos Grabmal für Enrico

Scrovegni, in: Münchner Jahrbuch für bildende

Kunst, Folge 33. 3, 1982, S. 3-66, hier S. 50f.;
Claussen, Peter Cornelius, Enrico Scrovegni, der

exemplarische Fall? Zur Stiftung der Arenakapelle

in Padua, in: Für irdischen Ruhm und

Himmlischen Lohn (wie Anm. 82), S. 227-246.

93 Wegener, Wendy, Mortuary Chapels of
Renaissance Condottieri, Diss., Ann Arbor 1989,

S. 21-22.

94 Erben 1996 (wie Anm. 70), S. 89-148.

Fotonachweis

1, 5, 12: Basler Denkmalpflege (Erik Schmidt,

1999); 4, 6, 9, 13, 14 b: Basler Denkmalpflege;
2: Staatsarchiv des Kantons Basel-Stadt; 3:

Archäologische Bodenforschung Basel-Stadt; 7, 10, 16,

17: Bildarchiv Foto Marburg; 8: Fotothek des

Kunsthistorischen Instituts der Universität

Zürich; 11: Autorin; 14 a: H. R. und P. Clerc-Gross,

Dornach; 15: The Conway Library, Courtauld

Institute of Art, London.

Ein im weiteren Sinn formal und inhaltlich verwandtes Beispiel stellt die
Arenakapelle Enrico Scrovegnis, deren Bau und Ausstattung noch zu Lebzeiten des Stifters

ausgeführt wurden, in Padua dar (erstes Viertel 14. Jahrhundert). Dort treffen wir im Langhaus

auf eine Konzeption, die ebenfalls Architektur, Malerei und Skulptur verknüpft. Das

vollplastische (heute in der Sakristei aufgestellte) Standbild Scrovegnis — einst im Langhaus

an der südlichen Chorbogenwand platziert — und die von Giotto im Weltgericht
gemalte Stifterfigur an der gegenüberliegenden Westwand nehmen über den Raum

hinweg den Dialog auf.92

Diesem Vergleich sollen jüngere italienische Grabkapellen von »Condottieri«, die

wie Hüglin eine militärische Karriere durchlaufen haben, gegenübergestellt werden.

Selbstständige »Condottieri«-Kapellen, deren Raumkonzept auf dem Einsatz von
verschiedenen Bildmedien basieren, treffen wir solcherart seit dem Quattrocento an.

Wendy Wegener, die sich ausführlich mit den »Mortuary Chapels« beschäftigte, definiert
für diese Kapellen folgende — auch für das Basler Beispiel geltende — Voraussetzungen:

Der Raum bildet eine in sich geschlossene architektonische Einheit (Nebenkapelle,

Annexbau); der »Condottiere« stiftet ein Anniversar.9' Häufig lassen sich diese Söldnerführer

in Form eines Reiterstandbildes verewigen, das sich in der Grabkapelle befinden

kann. In Bergamo etwa liess der »Condottiere« Bartolomeo Colleoni (um 1400—1475) an

S. Maria Maggiore eine Grabkapelle anfügen, in der sein Reiterstandbild aufgestellt
wurde (Abb. 17).94 Ohne auf dieses grossartige Ensemble des 15. Jahrhunderts weiter
einzugehen, seien Aspekte, die sich in Beziehung zur Hüglin-Kapelle setzen lassen,

herausgegriffen. Über dem zweigeschossigen Grabmonument erhebt sich Colleoni, ausgestattet

mit seinen Würdezeichen, auf seinem Pferd und blickt gegen Osten zum Altar.

Das freiplastische vergoldete Reiterbild, erst 1516 vollendet, präsentiert den Verstorbenen

im Leben, den einst mächtigen Stifter, der hier seine Ansprüche geltend macht. Aber

er präsentiert sich auch vor Gott. Durch den rauminternen Bezug zwischen Reiter und

Altar kommt die Hoffnung auf Erlösung zum Ausdruck. Als Phänomen der Renaissancekunst

erstaunt diese räumliche Verknüpfung keineswegs, die Verwandtschaft mit der

gotischen Kapelle in Basel ist dafür umso bemerkenswerter. Zwar sitzt Hüglin nicht auf

einem Pferd, doch wird durch den freiplastischen »Priant« ein inhaltliches Bezugssystem

möglich, welches über den ganzen Raum hinweg funktioniert. Ohne eine

Abhängigkeitsbeziehung zwischen den beiden Monumenten suggerieren zu wollen, demonstrieren

die Gemeinsamkeiten vielmehr das Selbstbewusstsein von Individuen, die durch ihre

militärische Laufbahn zu höchstem Ansehen gelangten und ein grosses Repräsentationsbedürfnis

hatten. Der Hüglin-Kapelle liegt ein Raumkonzept zugrunde, das in
ähnlicher Weise in der Scrovegni-Kapelle zur Anwendung kam. Die Kapelle in Basel bildet

eine Art Präzedenzfall für italienische »Condottieri«-Mausoleen. Hüglin selbst als

»Condottiere« zu bezeichnen, mag zu weit führen, doch weisen sein Status als Mann der

Waffen und seine Anspruchshaltung in diese Richtung. Der »Financier« Hüglin von

Schönegg verstand es, den Ruhm seiner Laufbahn nach Basel zu tragen, wo sein Bruder

Johannes als »Concepteur« ein zukunftweisendes Projekt realisierte, das als hochmodern

bezeichnet werden darf.

Memoria und Repräsentation im 14. Jahrhundert




	Memoria und Repräsentation im 14. Jahrhundert : die Grabkapelle des Hüglin von Schönegg in der Basler St. Leonhardskirche

