
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 6 (1999)

Artikel: Gebärden des Todes

Autor: Descœudres, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georges Descœudres

1 Bestattung, S. 730f. und S. 733; Hartinger
1992, S. 178-180.

2 Lutz Röhrich, im Vorwort zu Lecouteux
1987, S. 4.

3 Müller-Karpe, Hermann, Grundzüge früher

Menschheitsgeschichte, Bd. 1: Von den
Anfängen bis zum 3. Jahrtausend v. Chr., Darmstadt

1998, S. 28-33. Ein geraffter zeitlicher Überblick
bei Hermann Dannheimer, Totenbrauchtum in

vor- und frühgeschichtlicher Zeit, in: Die letzte
Reise. Sterben, Tod und Trauersitten in

Oberbayern, hrsg. von Sigrid Metken, München 1984,

S. 135-138.

4 Die 442 v. Chr. zur Aufführung gebrachte
»Antigone« des Sophokles, eines der grossen
Werke der griechischen Tragödienliteratur, hat

die Sicherstellung der Würde des Verstorbenen

zum Gegenstand (Sophokles, Antigone. Übersetzt

und herausgegeben von Norbert Zink

lUniversal-Bibliothek 76821, Stuttgart 1981).

5 Auch die in verschiedenen Epochen und in

unterschiedlichen Kulturen gebräuchliche
Brandbestattung wahrt insofern die Würde des

Verstorbenen, als sie den Toten vor unangemessenen

Eingriffen und zugleich die Lebenden vor
einer Wiederkehr des Toten schützt.
6 Zu Begriff und Bedeutung von »Gebärde«

und »Gestus«: Engemann, Josef, Geste, in:

LexMA, Bd. 4, München 1989, Sp. 1411f.; Schmitt

1990, S. 135-144. Zu den Gebärden Verstorbener-.

Brunei 1990, S. 248, Uli 1992, S. I8f„ Descœudres

u. a. 1995, S. 69f.

Gebärden

des Todes

Die Bestattung der Toten ist ein grundlegender, ja sogar ein konstituierender Bestandteil

der menschlichen Kultur. Bestattung bedeutet Schutz — Schutz für die Toten und

Schutz vor den Toten. Soweit abzusehen, ist der Umgang mit den Verstorbenen seit jeher

von zwei Gesichtspunkten geprägt: von der pietätvollen Fürsorge ebenso wie von der

Furcht vor den Toten.1 Eine nach Ritus und Brauchtum der jeweiligen Gemeinschaft

vollzogene Bestattung gewährleistet diese Fürsorge und schützt zugleich vor der Bedrohung

durch die Toten. Der Gebetswunsch »requiescat in pace« drückt die Sorge um die

Wahrung der Totenruhe bzw. der Unversehrtheit des Grabes aus; er ist aber zugleich

eine »Beschwörung, hinter der massive Angst vor der möglichen Wiederkehr der Toten

stand«2. 7

Seit dem Paläolithikum werden den Toten in wechselnder Art und Form Beigaben

mit ins Grab gegeben. Solche Grabbeigaben sind Zeugnis einer wie auch immer

gearteten Vorstellung eines Danach.' Die Bestattungsbräuche des christlichen
Kulturkreises weisen allerdings darauf hin, dass Vorstellungen von einem Danach bzw.

Erwartungen auf ein Jenseits des Todes nicht notwendigerweise in materiellen Grabbeigaben

ihren Ausdruck finden müssen. Dennoch lässt sich auch im Christentum zu bestimmten

Zeiten und in bestimmten Regionen der Brauch beobachten, den Verstorbenen Beigaben

mit ins Grab zu legen.

Wahrung der Würde im Tode

Bei der Beisetzung des Toten, die gewöhnlich von den Angehörigen im Rahmen einer

Kultgemeinschaft vorgenommen wird, steht vor allem ein Aspekt im Zentrum: Es gilt,
die Würde des Hingeschiedenen zu wahren.4 Die Würde des oder der Verstorbenen

verlangt nach einer angemessenen Darstellung. Dies gilt wohl gleichermassen für alle Zeiten

und Kulturen, wenn auch in unterschiedlichen Ausprägungen.5 Ein würdevoller

Umgang mit den Toten umfasst sowohl einen handelnden Teil, den Ritus der Beisetzung,

als auch einen bildlichen Teil, die Gebärde des Toten,6 welche einer entsprechenden

Herrichtung der Verstorbenen bedarf. Neben der Waschung und der Verhüllung des

Leichnams besteht eine solche »toilette funèbre« vor allem darin, dem Hingeschiedenen

eine würdevolle Körperhaltung, eine Gebärde, zu geben. Es ist diese Gebärde, die bei

der Aufbahrung als öffentlicher Präsentation des Toten wahrgenommen wird. Sie war

Georges-B/och-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zürich 1999



Abb. I: Emmenbrücke (LU), Richtstätte und

Wasenplatz, Ausschnitt (Manser u. a. 1992, Abb.

165). Hingerichtete wurden zusammen mit

Tierkadavern unter dem Galgen verscharrt.

7 Vgl. Moine, Nicole, Mélanie la Jeune (sainte),

in: Dictionnaire de Spiritualité ascétique et

mystique, Bd. 10, Paris 1980, Sp. 960-965.
8 Vie de sainte Mélanie. Texte grec,
introduction, traduction et notes par Denys Gorce,

(Sources chrétiennes 90), Paris 1962, c. 68,

Übersetzung zitiert nach Karl Gross, Menschenhand

und Gotteshand in Antike und Christentum,

aus dem Nachlass hrsg. von Wolfgang

Speyer, Stuttgart 1985, S. 257.

9 Bestattung, S. 743.

10 Lecouteux 1987, S. 69.

jedoch auch für die Beisetzung bestimmt und darüber hinaus wohl als bildliche

Darstellung des Toten im Hinblick auf das endzeitliche Gericht gedacht.

Im Folgenden werden die gebräuchlichen Formen der Gebärden Verstorbener im

Mittelalter und in der frühen Neuzeit aufgezeigt, wozu archäologische Befunde aus

Gräbern ebenso wie bildliche Darstellungen auf Grabmälern herangezogen und mit

narrativen Bildtypen, etwa der »Grablege Christi«, verglichen werden. Ohne Vollständigkeit

anzustreben, wird sowohl nach der Vielfalt als auch nach zeitlichen Veränderungen

der Gebärden des Todes bzw. der Gebärden im Tode zu fragen sein.

Mit der griechischen Vita der hl. Melania ist ein frühes literarisches Beispiel

überliefert, welches Hinweise auf die im christlichen Kulturkreis gebräuchlichen

Vorstellungen hinsichtlich einer würdevollen Gebärde im Tode gibt. Melania die

Jüngere verstarb am 31. Dezember 439 im Frauenkloster auf dem Ölberg bei Jerusalem,

wo sie sich einem streng asketischen Leben unterworfen hatte.7 In der vermutlich vom

Presbyter Gerontios im 5. Jahrhundert aufgezeichneten Vita ist nach Eintritt ihres Todes

Folgendes festgehalten: »Es war nicht nötig, ihren heiligen Leichnam in eine andere

Lage zu bringen. Denn die Füsse waren ausgestreckt, ihre Hände lagen zusammengefügt

auf der Brust, ihre Augenlider waren geschlossen.«8 Ausgestreckte Beine, auf der Brust

zusammengefügte Hände und geschlossene Augen sind hier als die wesentlichen

Merkmale einer würdigen Gebärde der Toten dargestellt. Aus anderen Überlieferungen

geht hervor, dass auch ein geschlossener Mund dazugehörte,9 gelegentlich werden

geschnittene Nägel erwähnt.10

Ohne Gebärde bestattet zu werden, galt als unwürdig und war eine Schande. Selbst

in Massengräbern, wie sie in Zeiten von Epidemien angelegt wurden, war man bemüht,

Georges Descœudres



die Verstorbenen mit den üblichen Exequien beizusetzen und ihnen eine würdige

Gebärde zu geben. Letzteres hat sich jedenfalls bei archäologischen Untersuchungen

von spätmittelalterlichen Massengräbern bei der Stadtkirche Winterthur und bei der

Pfarrkirche Schwyz gezeigt." Anders verfuhr man hingegen mit Hingerichteten. Auf den

ausserhalb der Siedlung gelegenen Richtplätzen, die vielfach auch Wasenplätze für die

Entsorgung von Tierkadavern waren, wurden Hingerichtete ebenso wie Tiere behandelt.

Die in Emmenbrücke (LU) durchgeführten Ausgrabungen im Bereich einer neuzeitlichen

Richtstätte haben ein eindrückliches Zeugnis dafür geliefert (Abb. I).12 Die Toten 9

wurden so, wie man sie vom Galgen oder vom Rad heruntergenommen hatte, inmitten

von Tierkadavern verscharrt — ohne Gebärde und ohne Segnungen der Kirche,

ausgeschlossen von der Gemeinschaft der Lebenden und der Verstorbenen.

Bemerkenswert in diesem Zusammenhang sind die Basler Vinzenztafeln aus dem

12. Jahrhundert,13 welche in gedrängten Szenen das Martyrium des hl. Vincentius von

Zaragoza wiedergeben, wovon uns hier jeweils die Darstellungen im unteren Register

interessieren. Nachdem der Diakon Vincentius verschiedene Torturen hatte über sich

ergehen lassen müssen, wurde er in ein Turmverlies geworfen, wo er verstarb. Links

oben im Bildfeld ist die »elevatio animae« dargestellt. Zwei Engel, die eben dem Turm

entweichen, tragen die als kleine Figur wiedergegebene Seele des Vinzenz

empor (Abb. 2a). Der mit Wundmalen übersäte Körper des Heiligen wird aus dem Turm

gezerrt — die von den Häschern vor den Mund gehaltenen Tücher geben einen Hinweis

auf den Zustand des Leichnams — und den Hunden zum Frass vorgeworfen, was jedoch

von Raben verhindert wird. Der Körper des unwürdig behandelten Heiligen ist achtlos

hingeworfen, eine Gebärde ist nicht erkennbar.14 Unklar ist, ob mit der am Horizont

erscheinenden Abbreviatur einer Stadt das himmlische Jerusalem gemeint ist und sich

solcherart auf die »elevatio animae« bezöge oder ob es sich um das irdische Zaragoza

handelt, wodurch die Geschehnisse »extra muros« situiert würden. Der Abschluss der

Szenenfolge auf dem nächsten Bild (Abb. 2b) zeigt, wie der verschnürte Leichnam des

Vinzenz ins Meer geworfen wird. Im mittleren Abschnitt sind zwei Männer zu erkennen,

die den angeschwemmten Körper des Vincentius an Land ziehen. Die abschliessende

Szene stellt die feierliche Beisetzung des Heiligen in einem Mausoleum dar, an dem noch

gebaut wird. Damit soll zum Ausdruck gebracht werden, dass man diesen Bau eigens für

Abb. 2a: Basel, Münster, Vinzenztafel, 12.

Jahrhundert. Der hl. Vincentius wird aus dem Turm

gezerrt und den Hunden zum Frass

vorgeworfen.

Abb. 2b: Basel, Münster, Vinzenztafel, 12.

Jahrhundert. Bergung und feierliche Beisetzung

des hl. Vincentius in einem eigens für ihn

errichteten Grabbau.

1 Windler 1993, S. 72, Descœudres u. a. 1995,

>. 61 f., vgl. Uli 1992, S. 58-60.
2 Manser u.a. 1992, vgl. Uli 1992, S. 62f.

3 Die Datierung der Tafeln ist umstritten,

/gl. Beer 1974 (mit Referat der älteren

:orschung), ferner Budde 1979, S. 24f. (der die

Arbeit von Beer nicht kennt) und François

Haurer-Kuhn, (Bildlegenden) in: Das Basler

Münster, hrsg. von der Münsterbaukommission

jnd Photograph Peter Heman, Basel 1982, S. 137

jnd 138, sowie mit einem neuen Datierungs-

/orschlag Derselbe, in: Bauten und Bilder aus

Sasels Kulturgeschichte, 1019-1919, hrsg. und

otografiert von Peter Heman, Basel 1986,

3ildlegende zum Frontispiz.
4 Noch deutlicher ist die Absenz jeglicher

3ebärde in einer analogen Szene des um 1135

entstandenen Vincentius-Pfeilers aus dem

Kreuzgang des Basler Leonhardsstifts (heute im

Historischen Museum in Basel): Maurer,

François, Die Kunstdenkmäler des Kantons

Basel-Stadt, Bd. 4: Die Kirchen, Klöster und

Kapellen. Zweiter Teil: St. Katharina bis

St. Nikiaus, (Die Kunstdenkmäler der Schweiz),

Basel 1961, Abb. 292, Beer 1974, Abb. 15.

Gebärden des Todes



die Bestattung des Heiligen errichtete. Der Tote, nun sorgfältig in Tücher eingehüllt,
wird von zwei Männern behutsam ins Grab gelegt. Ein Priester mit einem Kreuz in der

10 Hand schwingt ein Weihrauchfass als visuelle Umsetzung der Exequien. War die

unwürdige Aussetzung des Toten auf dem vorherigen Bild durch das Fehlen einer
Gebärde gekennzeichnet, so wird hier die feierliche Beisetzung in einem für Vincentius

errichteten Memorialbau als Kontrast zur erlittenen unehrenhaften Behandlung

hervorgehoben, womit die Würde des Heiligen wieder hergestellt ist.

Herrichtung und Beisetzung der Verstorbenen

15 Mayr-Harting, Henry, Ottonische
Buchmalerei. Liturgische Kunst im Reich der Kaiser,

Bischöfe und Äbte, (Belser Kulturgeschichte und

Ikonographie), Stuttgart/Zürich 1991, S. 279, vgl.
P. A. Mariaux, Warmund, in: LexMA, Bd. 8,

München 1997, Sp. 2050f.

In dem um die Jahrtausendwende entstandenen Sakramentar des Bischofs Warmund

von Ivrea15 ist das vom Klerus begleitete Sterbe- und Bestattungsbrauchtum in einem

Zyklus von insgesamt zehn Bildern wiedergegeben. Die Abfolge vom Sterben bis zur

Aufbahrung ist hinsichtlich der bildlichen Darstellung des in den Tod hinübergleitenden

Menschen von besonderem Interesse. Nachdem er zuvor die Beichte abgelegt und,

noch im Bett liegend, das Viaticum empfangen hat, wird der Sterbende nackt auf eine

Matte auf dem Fussboden gelegt (Abb. 3a). Die Beine sind gestreckt, die Arme liegen

in natürlicher Stellung kraftlos neben dem Körper. Es handelt sich dabei um eine

unwillkürliche Körperhaltung des Sterbenden, die nicht in besonderer Weise

hergerichtet wurde.

Im folgenden Bild ist der Eintritt des Todes wiedergegeben (Abb. 3b); »mens redit
ad dominum« heisst es in der Beischrift. Die »elevatio animae« ist in der Form einer

Menschengestalt dargestellt, die aus dem Mund des Hingeschiedenen auffährt. Die Gebärde

des Toten ist gegenüber der Sterbeszene unverändert, jedoch sind Unterleib und Beine

mit einem Tuch bedeckt. Gesten der Trauer sind bei den Umstehenden wahrzunehmen,

Georges Descœudres



Abb. 4: Ivrea, Biblioteca Capitolare, Cod. 86

(Warmund-Sakramentar), um 1000 (Schmitt

1990, Fig. 19). a) Überführung des Verstorbenen

zur Kirche - b) Aufbahrung »in choro« -
c) Überführung des Verstorbenen zum Grab -
d) Beisetzung.

16 Dass es sich tatsächlich um eine Bahre zur

Präsentation und zum Transport des Toten

handelt, wird daraus ersichtlich, dass er in der letzten

Darstellung der Szenenabfolge aus der Bahre

gehoben und in das Grab gelegt wird (vgl. Abb. 4d).

17 Zu diesem auch »libertinarii«, »funerarii«

oder »pollinctores« genannten Personenkreis

vgl. Kollwitz, J., Bestattung. Christlich, in:

Reallexikon für Antike und Christentum, Bd. 2,

Stuttgart 1954, Sp. 208-219, hier Sp. 208f. In

einfachen bäuerlichen Verhältnissen scheint die

Herrichtung des Verstorbenen Sache der Frauen

gewesen zu sein (Le Roy Ladurie, Emmanuel,

Montaillou. Ein Dorf vor dem Inquisitor 1294 bis

1324, Zürich 1982, S. 246).

18 Zur Verbreitung der Goldblattkreuze:

Riemer, Ellen, Im Zeichen des Kreuzes.

Goldblattkreuze und andere Funde mit christlichem

Symbolgehalt, in: Die Alamannen, Ausst.-

Kat. Archäologisches Landesmuseum Baden-

Württemberg, Stuttgart 1997, S. 447-454,

Abb. 509, vgl. ferner Hübener, Wolfgang (Hg.),

Die Goldblattkreuze des frühen Mittelalters,

(Veröffentlichung des Alemannischen Instituts

Freiburg/Br. 37), Bühl/Baden 1975.

19 Hundt, Hans-Jürgen, Die Textilreste von

Oberflacht, in: Schieck, Siegwalt, Das Gräberfeld

der Merowingerzeit bei Oberflacht (Gemeinde

Seitingen-Oberflacht, Lkr. Tuttlingen), (Forschungen

und Berichte zur Vor- und Frühgeschichte

in Baden-Württemberg 41/1), Stuttgart 1992,

S. 105-120.

20 Berger, Rupert, Vom geschichtlichen

Werden der christlichen Sterbe- und Begräbnisliturgie,

in: Die letzte Reise. Sterben, Tod und

Trauersitten in Oberbayern, hrsg. von Sigrid

Metken, München 1984, S. 239-243, hier S. 241f.

besonders eine Frau (die Gattin des Verstorbenen?) mit aufgelösten Haaren kann nur

mühsam zurückgehalten werden. Die Umstehenden sind in zwei Gruppen geteilt: links

die an ihrer Tonsur erkennbaren Kleriker in weissen Gewändern und auf der rechten

Seite die dunkel gewandeten Angehörigen.

Die nächste Szene zeigt die Waschung des Toten nach »üblichem Brauch«

(»Lautores more lavant solito«). Der Hingeschiedene sitzt nackt auf einem Stuhl, den

Kopf zur Seite geneigt und die Hände auf dem Schoss aufeinander gelegt. Ein Mann hält

ihn in dieser Stellung, während ein zweiter mit einer Kelle Wasser schöpft (Abb. 3c).

Die Aufbahrung des Verstorbenen bildet den Abschluss der »toilette funèbre«.

Vollständig in weisse Tücher gehüllt, ist er in eine Bahre gelegt (»ponitur in feretro«).16

Zwei Männer, in denen man wohl die »lautores/lavatores«17 der vorangehenden

Darstellung zu erkennen hat, sind eben daran, im Angesicht der Haare raufenden Witwe

ein Tuch über die Bahre zu legen (Abb. 3d). Der Verstorbene, wiewohl vollständig

verhüllt, ist — im Vergleich zur Waschszene — deutlich erkennbar mit einer Gebärde

versehen worden. Das Haupt, nun wiederum aufrecht, liegt auf einem Kissen, die Arme

sind zu Seiten des Körpers ausgestreckt. Auffallend ist das Kreuz auf der Brust, welches

an die Sitte der Goldblattkreuze erinnert, wie sie vom späten 6. Jahrhundert bis ins frühe

8 Jahrhundert südlich der Alpen sowie im alemannischen Siedlungsraum nördlich des

Rheins in Gräbern auftreten.18 In der Form von textilen Applikationen, obwohl bisher

nur vereinzelt nachgewiesen,19 könnten solche Kreuze möglicherweise eine zeitlich

erheblich länger dauernde Verbreitung gefunden haben. Zum Weiss der Verhüllung des

Verstorbenen, zum hellen Bahrtuch sowie zu den weissen Kleidern des Klerus in der

vorangehenden Szene ist anzumerken, dass Weiss als Farbe der Auferstehung die

ursprüngliche Farbe im christlichen Totenbrauchtum war. Die dunkle Farbe, wie sie

hauptsächlich die Angehörigen des Hingeschiedenen tragen, ist hier nicht als Ausdruck

der Trauer, sondern wohl der sozialen Besserstellung zu werten.20

II

Gebärden des Todes



Abb. 5: Hildesheim, Dom, Grabmal des Priesters

Bruno (f 1194), Ausschnitt. Gestische

Herrichtung des Leichnams als Werk der

Barmherzigkeit.

Die weitere Szenenfolge zeigt die Prozession mit der Bahre zur Kirche, angeführt

von einem Kleriker mit Leuchterkreuz (Abb. 4a), die Aufbahrung des Verstorbenen

»in choro« in Verbindung mit der Totenliturgie (Abb. 4b), die von zahlreichen

Lichtträgern begleitete Überführung des Toten (Abb. 4c) sowie die unter Beweihräucherung

vollzogene Beisetzung auf dem Friedhof (Abb. 4d). Während die in Abb. 3 wiedergegebenen

Szenen vor allem die bildliche Darstellung des Verstorbenen, seine

Herrichtung, zum Thema haben, so sind die übrigen Szenen der rituellen Darstellung
des Toten durch die Exeguien gewidmet.21 Jede Station des Sterbens und der Beisetzung

war von Gebeten begleitet,22 und wie je ein aus einem Buch rezitierender Kleriker
»in choro« sowie bei der Beisetzung auf dem Friedhof zeigt (Abb. 4b und d), wurden

hierbei feststehende Formulare verwendet.

Insgesamt macht das Warmund-Sakramentar deutlich, dass »die offiziellen
kultischen Handlungen [...] durch einen Kranz von begleitenden brauchtümlichen
Massnahmen« erweitert wurden, wodurch sichergestellt war, »dass nicht nur das betreffende

Individuum in Erscheinung trat, sondern auch die grössere Gemeinschaft, innerhalb

deren sich sein Leben vollzog«.23 Dies wird beispielsweise auch anhand der
spätmittelalterlichen Satzungen der Zürcher Schuhmacherzunft deutlich, welche zudem die

22 sestaffungens 744-746
Bemühungen zeigen, auch weniger begüterten Zunftgenossen ein würdevolles Begräb-

23 Hartinger 1992, s. !89f. nis zu ermöglichen: »Swo ouch einer stirbet in dieser zunfte, der von armut nicht so viel

Georges Descceudres



Abb. 6: Padua, Arena-Kapelle, »Beweinung

Christi« aus dem Wandmalerei-Zyklus von

Giotto, um 1305. Gestische Herrichtung des

Leichnams.

24 Zitiert nach Uli 1992, S. 103

25 Elbern, Victor H./Engter, Hermann/Reuther,

Hans, Der Hildesheimer Dom. Architektur,

Ausstattung, Patrozinien, (Die Diözese Hildesheim

in Vergangenheit und Gegenwart « Zeitschrift

des Vereins für Heimatkunde im Bistum Hildesheim

41/42), Hildesheim 1974, S. 89f. und

Abb. 40, Bauch 1976, S. 285f. und Abb. 425.

26 Kroos 1984, S. 288.

27 Zum Begriffspaar -pauper- und -peregri-

nus« vgl. Labande, Edmond-René, -Pauper et

peregrinus«. Les problèmes du pèlerin chrétien

d'après quelques travaux récents, in: Wallfahrt

kennt keine Grenzen. Ausst.-Kat. Bayerisches

Nationalmuseum München, hrsg. von Lenz

Kriss-Rettenbeck und Gerda Möhler,

München/Zürich 1984, S. 23-32.

hette, daz er möchte begraben werden, da git jeder zunftbruder einen pfennig, und sol

man im frumen gelutet, ein boum, ein grab, liechter und ein erber begrebde nach des

hantwerkes und der zunfte eren.«24 Zu einem »ehrbaren Begräbnis«, wie es hier heisst,

gehören zuerst einmal ein (eigenes) Grab und ein Sarg (iToten-lboum), ferner ein

Glockengeläut sowie Lichter als Begleitung bei der Überführung des Verstorbenen auf

den Kirchhof.

Eine ungewöhnliche Darstellung hinsichtlich der Gebärde des Verstorbenen zeigt

das Grabmal des Priesters Bruno (f 1194) am Dom zu Hildesheim.25 Die zur vertikalen

Aufstellung bestimmte Reliefplatte, die im 19. Jahrhundert überarbeitet wurde, ist

dreigeteilt: Unten ist die Herrichtung des Verstorbenen wiedergegeben (Abb. 5), in der

Mitte die »elevatio animae« und oben der segnende Christus als Halbfigur in einer mit

Kleeblattbogen überwölbten Nische. Auf dem Rahmen und den Zwischenstegen sind

Inschriften erhalten, darunter der Titulus »Brvnoni cvius speciem monstrat lapilsl iste

qvj sva pavperibvs tribvit da glalvldija xpe« (Dem Bruno, dessen Gestalt dieser Stein zeigt

und der seine Güter den Armen schenkte, gib, Christus, Glückseligkeit). Im unteren Bildfeld

sind zwei Kleriker mit der Schliessung des Mundes und mit der Verhüllung des

Verstorbenen beschäftigt. Zwei bärtige Figuren, die eine mit einer Krücke, die andere

mit Stab und Fellmantel als Pilger gekennzeichnet,26 umfassen die neben den Körper

gelegten Arme. Zwei weitere Personen, die eine bärtig und kauernd, die andere eine

tief gebückte Frau, scheinen sich an den Füssen, welche jedoch weggebrochen sind, zu

schaffen zu machen. Die Verhüllung des Leichnams, die Herrichtung des Kopfes, der

Gestus der Arme und Hände sowie die Stellung der Füsse erscheinen als die wichtigsten

Elemente einer Gebärde des Verstorbenen. Die hier dargestellten und auch in der

Inschrift evozierten »pauperes«27 üben zusammen mit den Klerikern das siebte Werk der

Barmherzigkeit aus, die Bestattung der Toten, was durch ein Inschriftenzitat auf der

13

Gebärden des Todes



14

Abb. 7: Glis (VS), Pfarrkirche (Anlage II) mit

Bestattungen des 8. bis II. Jahrhunderts. Innen-

wie Aussengräber orientieren sich am

bestehenden Bau (schraffiert), einige Aussengräber

richten sich nach der Westmauer des

Kirchengebäudes.

Abb. 8: Schutz des Antlitzes von Verstorbenen,

a) Glis (VS), Pfarrkirche. So genanntes Kopf-

plattengrab (frühmittelalterlich), b) Schwyz,

Klosterkirche St. Peter am Bach.

Klerikerbestattung im offenen Sarg mit Rundziegel über

dem Gesicht (1677).

Platte nach Mt 25,40 (»qluam] dliul vni ex milnimisl mleisl felcistisl mlihil flecistisl«)

unzweifelhaft gemacht wird. Die Bestattung der Toten als Werk der Barmherzigkeit
umfasste auch deren Herrichtung und würdige Darstellung in einer entsprechenden
Gebärde.

Erstaunliche Parallelen in der Sache sind in Giottos um 1305 entstandener

»Beweinung Christi« in der Arena-Kapelle in Padua auszumachen (Abb. 6), welche sich

der Stifter, Enrico Scrovegni, zu seiner Grablege ausersehen hat.28 Es handelt sich um

eine Darstellung der Trauer um den Tod Jesu verbunden mit einer gestischen

Herrichtung seines Leichnams. Wiederum sind mehrere Personen darum bemüht, Kopf,

Arme und Füsse, das heisst den Körper, im Hinblick auf die Grablegung (die in der

Arena- Kapelle nicht dargestellt ist) in eine würdige Gebärde zu bringen.

Der Befund der Gräber

28 Stubblebine, James H., Giotto. The Arena

Chapel Frescoes, New York 21995, Claussen,

Peter Cornelius, Enrico Scrovegni, der exemplarische

Fall? Zur Stiftung der Arenakapelle in

Padua, in: Für irdischen Ruhm und himmlischen

Lohn. Stifter und Auftraggeber in der
mittelalterlichen Kunst, hrsg. von Hans-Rudolf Meier,

Carola Jäggi und Philippe Büttner, Berlin 1995,

S. 227-246.

29 Vgl. dazu die Untersuchungen anhand des

Berner Materials von Ulrich-Bochsler 1997.

30 Eine intentioneile Ausrichtung nach Jerusalem

(Brunei 1990, S. 248) wie bei den Muslimen

nach Mekka kennt man im Christentum nicht.

Im weiteren Sinne zur Gebärde der Toten gehören auch die Situierung sowie die

Ausrichtung des Grabes. Wie archäologische Ausgrabungen zeigen, weisen christliche

Bestattungen von der Spätantike bis in die frühe Neuzeit ohne geschlechtsspezifische

Unterschiede29 weitgehend einheitlich eine West-Ost-Ausrichtung auf, wobei der Kopf

im Westen mit »Blick« gegen Osten liegt. Diese so genannte Ostung der Gräber folgt der

Ostung der Gebetsrichtung,30 wie sie seit den Anfängen des Christentums gebräuchlich
und auch ausdrücklich im bekannten Liturgiekommentar »Rationale divinorum

officiorum« des Durandus von Mende (f 1296) festgehalten war: »[Der Tote] muss so

beerdigt werden, dass sein Kopf im Westen liegt und er die Füsse nach Osten streckt,

so dass er gleichsam durch die Lage selbst Inach Osten] betet und andeutet, dass er

Georges Descœudres



31 Zitiert nach Dölger 1925, S. 264, allgemein

zur Ostung bei Tod und Begräbnis: ebd.

S. 258-272. Zu Durandus von Mende vgl. Zapp,

H,/Langgärtner, G, Duranti(s) Guillelmus I. in;

LexMA, Bd. 3, München 1986, Sp. I469f.

32 Dölger 1925, S. 136-258, Suntrup 1978,

S. 224-234.

33 Vgl. dazu etwa Eckstein, Rudolf/Büll, Fran-

ziskus/Hörning, Dieter, Die Ostung mittelalterlicher

Klosterkirchen des Benediktiner- und

Zisterzienserordens. Versuch einer Deutung, in:

Studien und Mitteilungen zur Geschichte des

Benediktinerordens und seiner Zweige 106,

1995, S. 7-78.
34 Ulrich-Bochsler 1997, S. 39 und Abb. 27.

35 Ausgeprägt war ein solcher Befund bei der

hochmittelalterlichen Pfarrkirche (Anlage 11) in

Lauperswil (BE). Eine Monographie zu diesen

Ausgrabungen ist in Vorbereitung (vgl. vorläufig

Descœudres, Georges, Lauperswil. Pfarrkirche.

Flächengrabung im Innern 1989. in: Archäologie

im Kanton Bern 3,1994, S. 229-231).

36 Es gibt bisher nur wenige archäologische

Untersuchungen neuzeitlicher Friedhöfe; das

Vergieichsmaterial ist dementsprechend schmal.

Als Beispiel einer evangelisch-reformierten
Gemeinde sei Aegerten bei Biel genannt
(Bacher, René/Suter, Peter J./Eggenberger,
Peter u. a., Aegerten. Die spätrömischen Anlagen

und der Friedhof der Kirche Bürglen,

ISchriftenreihe der Erziehungsdirektion des

Kantons Bern], Bern 1990, S. 87) sowie Schwyz

als Beispiel einer katholischen Pfarrei (Descœudres

u. a. 1995, S. 78).

37 Als Beispiel sei auf eine Gruppe von

Klerikern im Dominikanerinnenkloster St. Peter

am Bach in Schwyz hingewiesen (Cueni 1987,

S. I23f.).

38 Stork 1997, S. 422, vgl. Lecouteux 1987.

39 Stork 1997, S. 422.

40 Fingerlin, Ilse, Die Grafen von Sulz und ihr

Begräbnis in Tiengen am Hochrhein, (Forschungen

und Berichte der Archäologie des Mittelalters

in Baden-Württemberg 15), Stuttgart 1992,

S. 220 und S. 224.

41 Brunei 1990, S. 248, Cueni 1987, S. 124.

42 Descœudres, Georges/Sarott, Jachen, Eine

frühchristliche Taufkirche im Oberwallis. Die

Ausgrabungen in der Pfarr- und Wallfahrtskirche

Unsere Liebe Frau auf dem Glisacker

(Gemeinde Brig-Glis), in: Vallesia 39 (1984),

S. 349-448, hier S. 438f.

43 Cueni 1987, S. I23f.

bereit ist, vom Untergang zum Aufgang zu eilen, von der Welt zur Ewigkeit.«31 Auch die

»Orientierung« der Kirchenbauten nimmt in der Regel die Ostung des Gebetes auf,

welches sich nach der Wiederkunft des Herrn am Jüngsten Tag bzw. nach dem Paradies

ausrichtet, die nach alten Vorstellungen im Osten situiert werden.32 Die Orientierung

der Gräber folgt auf Kirchhöfen gewöhnlich der Ausrichtung des Gotteshauses, auch wo

dieses von der geographischen Ostung etwas abweicht, was möglicherweise mit der im

Jahreslauf veränderten Position der aufgehenden Sonne zur Bestimmung der

Ostrichtung zusammenhängt.33 Eine deutlich erkennbare Unsicherheit bezüglich der

Ausrichtung der Gräber zeigte sich bei den Ausgrabungen in der Kirche von Unterseen

(BE), welche, topographisch bedingt, nach Norden orientiert ist. Ein Teil der Gräber war

geostet, ein Teil jedoch auf den Hauptaltar im Norden ausgerichtet.34 Deutliche

Abweichungen von der Ostung der Gräber sind in solchen Fällen zu beobachten, wo sich

Gräber an bestimmten Gebäudeteilen orientieren, z. B. mit einer Nord-Süd-Ausrichtung

entlang der Westwand eines kirchlichen Gebäudes (Abb. 7) oder in radialer Streuung

auf der Aussenseite einer Apsis situiert sind35 und damit Bezug auf den (Haupt Altar

im Innern nehmen.

Eine grundsätzliche Neuorientierung der Gräber im Sinne einer Ausrichtung auf

Gebäude, Umfassungsmauern und Wege, wie dies in den heutigen Friedhöfen die Regel

darstellt, erfolgte erst in der Neuzeit, in evangelisch-reformiert geprägten Gegenden,

wie es scheint, etwas früher als in katholischen Gebieten.36 Im Kircheninnern, wo die

Ostung der Gräber bis zur Aufgabe der Sitte der Innenbestattungen beibehalten wurde,

sind gelegentlich Bestattungen von Klerikern zu beobachten, die mit dem Kopf gegen

Osten beigesetzt wurden, also gewestet waren, und somit zur Gemeinde »blickten«.37

Die Verstorbenen bzw. die in den Ausgrabungen fassbaren Skelette weisen

gewöhnlich eine gestreckte Rückenlage auf. Beisetzungen in Seiten oder Bauchlage

sind Ausnahmen, bei denen es sich um Sonderbestattungen handeln dürfte. Deren

Veranlassung ist im archäologischen Befund in der Regel nicht ersichtlich, höchstens in

jenen Fällen, wo der Leichnam mit grösseren Steinen beschwert worden ist, so dass

angenommen werden darf, dass diese wohl in der Biographie des jeweiligen Individuums

begründete Massnahme im Hinblick auf ein befürchtetes Wiedergängetum

getroffen wurde.38

Der Kopf des Verstorbenen wurde gelegentlich auf einen Stein gebettet.39 Nur

ausnahmsweise sind textile Überreste von Kissen nachzuweisen,40 aufgrund

physiologischer Befunde des Skelettes jedoch gelegentlich zu erschliessen.41 Manchmal

wurden besondere Vorkehrungen getroffen, um das Antlitz des Verstorbenen vor

zerstörerischen Einwirkungen bei der Einfüllung des Grabes zu schützen, wohl

eingedenk dessen, dass der Mensch als Abbild Gottes erschaffen worden ist (Gen 1,27).

Bei frühmittelalterlichen Erdbestattungen sind Grabformen beobachtet worden, bei

denen mit Steinplatten eine schützende Nische für das Haupt angelegt war (Abb. 8a).42

In einer neuzeitlichen Variante bedeckt ein Rundziegel das Antlitz von Klerikern, die

man in offenen Särgen beisetzte, wie in der Innerschweiz oft beobachtet. (Abb. 8b).43

Unterschiedliche Ausprägungen bei der Gebärde der Toten sind im Weiteren in der

Stellung der Arme zu beobachten, welche je nach Epoche und Region gewissen

brauchtümlichen Veränderungen unterliegt, auf die zurückzukommen sein wird. Aus

physiologischen Erwägungen ist davon auszugehen, dass die gestreckte Rückenlage

ebenso wie die jeweilige Stellung der Arme bei der »toilette funèbre« im Hinblick auf

Gebärder) des Todes



Abb. 9: Bonn, Grabstele, 7. Jahrhundert
Rheinisches Landesmuseum Bonn.

Abb. 10: München, Bayerische Staatsbibliothek,

Ms. Clm 4452, 1007-1012, »Grablegung Christi«,

Ausschnitt (Perikopenbuch, Tf. 27).

44 Berg, Steffen/Rolle, Renate/Seemann,

Henning, Der Archäologe und der Tod. Archäologie

und Gerichtsmedizin, München/Luzern

1981, S. 69-75.

45 Privati 1983, S. 24, Reynaud, Jean-François,

Lugdunum christianum. Lyon du IVe au VIIIe s.:

topographie, nécropoles et édifices religieux,
(Documents d'archéologie française 69), Paris

1998, S. 204.

46 Als Beispiele seien die Gräberfelder im

»Clos d'Aubonne« in La-Tour-de-Peilz VD

(Archéologie du moyen age. Le canton de Vaud

du Ve au XVe siècle. Ausst.-Kat. Musée cantonal

d'archéologie et d'histoire, Lausanne 1993,

die Aufbahrung und die spätere Beisetzung des Verstorbenen bewusst hergerichtet
worden sind. Dagegen sind die häufig bei Ausgrabungen anzutreffende, zur Seite

geneigte Lage des Hauptes sowie der fast regelmässig heruntergefallene Unterkiefer

nicht als Gebärde aufzufassen; es handelt sich dabei in der Regel um nachträgliche
Veränderungen, die sich erst nach der Auflösung der Bänder einstellten.44

Der Verstorbene als Toter

Bestattungen in spätantiken Gräberfeldern weisen, soweit bis anhin überhaupt
beobachtet, verschiedenartige Armhaltungen auf. Die Arme sind über der Brust gekreuzt oder

auf der Brust zusammengelegt (wie bei der Beschreibung der Melania), sie sind quer
über den Bauch oder auf den Unterleib gelegt, häufig sind sie neben dem Körper

ausgestreckt.45 Während diese Vielfalt der Armhaltungen in den romanisch geprägten
Gebieten auch in späterer Zeit weitgehend erhalten blieb,46 ist in den stärker germanisierten

Gegenden, etwa im alemannischen Siedlungsgebiet, im Frühmittelalter eine

erstaunlich einheitliche Art der Niederlegung der Verstorbenen in den Gräbern

festzustellen: Die Arme sind neben dem Körper ausgestreckt (Abb. 11), manchmal ist die eine

oder andere Hand auf den Oberschenkel gelegt.47 »Kaum eine andere Epoche kannte

derart weithin akzeptierte Bestattungsnormen.« Was Ingo Stork hier als generelle

Feststellung in Bezug auf die Merowingerzeit äussert,48 gilt hinsichtlich der Gebärde der

Verstorbenen für das gesamte Frühmittelalter.

Unter den wenigen Grabsteinen mit figürlichen Darstellungen aus dem Frühmittelalter

ist eine Stelle aus Bonn, welche mit einigen Unsicherheiten ins 7. Jahrhundert
datiert wird, in unserem Zusammenhang von besonderem Interesse (Abb. 9).49 Der im

unteren Teil abgebrochene Stein zeigt — stark stilisiert — eine menschliche Gestalt in

einer bogenförmigen Nische. Die Figur mit einer deutlich ausgeprägten Haarkalotte

weist geschlossene Augen auf. Sichtbar ist ihr Geschlecht; auf der Brust liegen zwei Vierecke

mit diagonalen Einritzungen. Obwohl einzelne Glieder nicht unterschieden sind,

hat man den Eindruck, dass die Figur mit gestreckten Armen am Körper daliegt und

einen Toten darstellt in der Art der frühmittelalterlichen Gebärden im Grabe.

Nisters-Weisbecker spricht von einer »phallischen Darstellung eines Toten im Grab «.50

Georges Descœudres



Abb. II: Bülach (ZH), Pfarrkirche, Grab einer

vornehmen Dame (um 650), links: Befund, rechts:

Rekonstruktion (Christlein 1979. Abb. 55/56,

nach Drack).

Abb. 12: Niederdollendorf (Niederrhein), Grabstele,

7. Jahrhundert, Rheinisches Landesmuseum

Bonn.

37—41, besonders fig. 29) und in Ried/

lühlehölzli FR (Hanni Schwab, Ried/

dühlehölzli. Ein Gräberfeld mit frühmittelal-

erlichen undhallstattzeitlichen Bestattungen.

Archäologie, [Freiburger Archäologie la],

reiburg 1983, S. 17-47) genannt.
7 Eggenberger u. a. 1983, S. 224-227, Windler

993, S. 21 und Abb. 35.

8 Stork 1997, S. 419.

9 Nisters-Weisbecker 1983, S. 318 (Kat.-Nr. 171),

.andesmuseum Bonn, S. 149-151 (Kat.-Nr. 49).

0 Nisters-Weisbecker 1983, S. 318.

1 Perikopenbuch, S. 122 und Tf. 27.

2 Vgl. Egli 1987, S. 70-72.

3 Christlein 1979, S. 58.

4 »Kaum ein Gebrauchsgegenstand fand sich

n germanischen Gräbern so häufig wie der [...I

;amm. (Koch, Ursula, Die Menschen und der

rod. Stätten der Totenruhe - Gräbformen und

iestattungssitten der Franken, in: Die Franken.

Vegbereiter Europas, Ausst.-Kat. Reiss-Museum

4annheim, Mainz 1996, S. 723-737, hier S. 729).

5 Privati 1983, S. 50.

6 Aufleger, Michela, Beinarbeiten und Bein-

'erarbeitung, in: Die Franken. Wegbereiter Eu-

opas, Ausst.-Kat. Reiss-Museum Mannheim,

4ainz 1996, S. 640-649, hier S. 642f.

>7 Nisters-Weisbecker 1983, Seiten 316-318

Kat.-Nr. 170), Landesmuseum Bonn, S. 140-149

Kat.-Nr. 48).

Ob der Phallus apotropäische Bedeutung habe, wie vermutet wurde, ist nicht auszu-

schliessen. Als gesicherte Aussage lässt sich jedenfalls festhalten, dass der Mann nackt

wiedergegeben ist und solcherart an die Darstellung des Sterbenden im Warmund-

Sakramentar (Abb. 3a) erinnert. An die Aufbahrungsszene derselben Handschrift, bei

welcher der verhüllte Leichnam ein Kreuz auf der Brust aufweist (Abb. 3d), gemahnen

die beiden Vierecke mit den diagonalen Einritzungen. Sind hier ebenfalls Kreuze

gemeint oder handelt es sich um verschnürte Päckchen, Religuien oder Amulette, die

um den Hals getragen oder dem Verstorbenen auf die Brust gelegt wurden?

Dieselbe Gebärde der neben dem Körper ausgestreckten Arme weisen auch

weitere frühe Darstellungen von Verstorbenen auf, neben dem Warmund-Sakramentar

(Abb. 3d) sei die »Grablegung Christi« in dem kurz nach der Jahrtausendwende

entstandenen Perikopenbuch Heinrichs II. genannt (Abb. 10).51 Eine in dieser Art

verbreitete, weitgehend identische Gebärde setzt eine entsprechend einheitliche

Vorstellung voraus, wie ein Verstorbener im Tode zu präsentieren sei. Offensichtlich

wurde er in diesen Fällen als das wiedergegeben, was er war: nämlich als ein Toter.52

Das Erscheinungsbild des Verstorbenen im Grabe wurde im Frühmittelalter,

im speziellen in der Merowingerzeit, in erheblicher Weise auch durch die Ausstattung

- bei den Männern das Gewäte (Waffentracht), bei den Frauen die Gerade (Schmucktracht)

- bestimmt (Abb. 11), welche »zum Erhalt [der 1 rechtlichen und bildlichen

Persönlichkeit [als] notwendig« erachtet wurde.53 Zu dieser Grabausstattung hat

auffallend häufig ein Kamm gehört,54 der den Toten, Männern wie Frauen, mit ins Grab

gegeben, manchmal sogar auf die Brust gelegt wurde55 und im Zusammenhang mit der

eminenten Bedeutung der Haartracht im Erscheinungsbild jedenfalls der Vornehmen im

Frühmittelalter gesehen werden muss.56 Darauf verweist auch ein Grabstein des

7. Jahrhunderts aus Niederdollendorf im Rheinland (Abb. 12).57 Auf dessen Vorderseite

17

Gebärden des Todes



Abb. 13: Häufige Armstellungen in Gräbern vom

Hochmittelalter bis in die Neuzeit (schematische

Darstellung).

a) II b) |V c) Äw d) jrfc e)

18

ist ein bekleideter Mann dargestellt, der sich mit der rechten Hand kämmt, während er

mit der linken nach dem quer über seinem Körper liegenden Breitsax greift. Die von

einem Rahmen umzogene Darstellung zeigt ferner eine Feldflasche sowie vogelköpfige
Schlangenwesen, deren Präsenz schwierig zu deuten ist. Der mit offenen Augen

wiedergegebene Verstorbene ist mit seinem Gewäte versehen ähnlich den Toten in den

Gräbern, zu seiner Versorgung ist ihm eine Feldflasche mitgegeben. Waffe und Kamm

erscheinen als die wichtigsten Attribute der bildlichen Darstellung des Verstorbenen.

Der Verstorbene als Amts- und Funktionsträger

58 Descceudres u. a. 1995, S. 146.

59 Eggenberger u. a. 1983, S. 229, Brunei 1990,

S. 248, Windler 1993, S. 69-71.

60 Egli 1987, S. 77 und S. 195.

Die Gräber in der Zeitspanne vom Hochmittelalter bis in die frühe Neuzeit zeigen in zweierlei

Hinsicht eine Veränderung gegenüber frühmittelalterlichen Bestattungen. Zur

bildlichen Darstellung der Verstorbenen bedarf es nicht länger der Beigaben im Grab. Die

Sitte der Grabbeigaben, die bei der romanischen Bevölkerung bereits im 5. Jahrhundert

weitgehend verschwunden ist, wird bei den Germanen im frühen 8. Jahrhundert
aufgegeben, um dann in der Neuzeit im Zusammenhang mit der Gegenreformation vor allem

in der Form des Rosenkranzes wieder aufzuleben.58 Die zweite Veränderung betrifft die

Haltung des Körpers, besonders der Arme: Die Hände, vielfach mit gekreuzten Unterarmen,

sind in den Schoss, die Unterarme quer über den Bauch oder auf die Brust gelegt,

manchmal auch über der Brust gekreuzt, ferner finden sich auch Kombinationen dieser

Gesten (Abb. 13).59 Die Basis der bisher erhobenen Befunde reicht allerdings nicht aus,

um sich eine genauere Vorstellung von der quantitativen, chronologischen oder regionalen

Verteilung einzelner dieser Gebärden machen zu können. Ob die verschiedenen

Gesten als unterschiedliche Aussagen — Viviane Egli nennt »Annahme des göttlichen
Willens« oder »innere Sammlung« und » Andacht« als Deutung einzelner Gebärden60 —

aufzufassen sind, ist durchaus denkbar, im einzelnen aber kaum zu belegen.

Georges Descceudres



Abb. 14: Merseburg, Dom, Grabplatte Rudolfs

von Schwaben (f 1080), Ausschnitt. Darstellung

des Königs mit den Reichsinsignien.

Eggenberger u. a. 1983, S. 226, vgl.

enberger, Peter/Ulrich-Bochsler, Susi,

fisburg. Reformierte Pfarrkirche. Die Ergeb-

e der archäologischen Forschungen von

0 und 1982, Bd. 1, (Schriftenreihe der

ehungsdirektion des Kantons Bern), Bern

I, S. 82.

Brunei 1990, S. 248.

Reinle 1984, S. 208.

Der Wechsel von den mehrheitlich entlang des Körpers ausgestreckten zu den auf

den Körper gelegten Unterarmen scheint sich regional zu unterschiedlichen Zeiten

vollzogen zu haben. Im Kanton Bern, wo ein umfangreiches und stratigrafisch gut
beobachtetes Vergleichsmaterial vorliegt, wird dieser Wechsel um die Jahrtausendwende

fassbar,61 für das Elsass hingegen wird als Zeitpunkt die Wende vom 13. zum

14. Jahrhundert angegeben.62

Figürliche Grabmäler, wie sie seit dem ausgehenden 11. Jahrhundert in zunehmendem

Masse in Erscheinung treten, geben - im Vergleich zu den frühmittelalterlichen

Grabsteinen - ebenfalls Zeugnis von einem Wandel in der Darstellung der Verstorbenen.

Grabmäler, welche für Könige und Angehörige des Hochadels sowie für

hochrangige Geistliche angefertigt wurden, zeigen die Hingeschiedenen gewöhnlich als

Amts- bzw. Funktionsträger in vollem Ornat und mit den lnsignien ihres Amtes

versehen (Abb. 14).63 Sie sind, wie bei den meisten Grabbildern nördlich der Alpen, mit

offenen Augen als liegende Standfiguren — d. h. als liegende Grabplatten, welche die

Gebärder) des Todes



Abb. 15: Schaffhausen, Allerheiligen,
Grabplatten der Grafen von Nellenburg, erstes

Drittel des 12. Jahrhunderts, links: Burkhard mit

Festuca, rechts Eberhard mit Kirchenmodell,

Museum Allerheiligen.

Abb. 16: Grabplatte des Abtes Haiderich (f 1206)

aus St-Nicaise in Reims (Bauch 1976, Abb. 432,

nach einer Zeichnung).

64 Zu dieser Problematik zuletzt Körner 1997,

S. 106-117.

65 Schmidt 1992, S. 34.

66 Seeliger 1972 (mit der älteren Literatur),
Sauer, Christine, Fundatio und Memoria. Stifter
und Klostergründer im Bild 1100 bis 1350.

(Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts

für Geschichte 109), Göttingen 1993, S. 93-103.

67 Seeliger 1972, S. 18—20, Schmidt-Wiegand,

Ruth, Gebärdensprache im mittelalterlichen
Recht, in: Frühmittelalterliche Studien 16 (1982),

S. 363-379, hier S. 373.

68 Greenhill 1976, Tf. 6a, 16b, 18b, 19a.

Figur stehend darstellen — in einer intrigierenden Ambivalenz als lebende Verstorbene

wiedergegeben.64 Gerhard Schmidt bezeichnet die Darstellungen solcher Grabmäler

innerhalb seiner Typologie des Totenbildes als »Liegefiguren in standespezifischer

Haltung«, wobei er präzisierend beifügt, dass deren »Gesten einer aufrecht stehenden,

nicht einer horizontal gelagerten Figur [entsprechen]«.55

Zu dieser Gruppe gehören die Grabplatten der Grafen von Nellenburg in

Schaffhausen, die, im ersten Drittel des 12. Jahrhunderts geschaffen, zu den frühesten ihrer
Art zu zählen sind (Abb. 15).66 Graf Eberhard (f 1075/79), der eine auffallend lange Haar-

und Barttracht aufweist, ist mit einem Kirchenmodell in der Hand auf einem mit
Arkaden versehenen Podest stehend als Gründer und Erbauer des Klosters Allerheiligen
dargestellt. Sein Sohn Burkhard (f 1101/02), der für die Neugründung von Allerheiligen
als Reformkloster verantwortlich war, trägt eine Festuca — ein Bäumchen mit Wurzelballen

- als Kennzeichnung einer Übertragung von Grund und Boden.67 Bezeichnenderweise

steht er, der diese symbolisch wiedergegebene Güterübereignung an das

Kloster vorgenommen hatte, auf einem Erdhaufen, einem Stück Land. Beider Gebärde

ist die einer Präsentation der von ihnen vollbrachten Wohltaten (Kirchenbau und

Güterübereignung) für das Kloster Allerheiligen, in dessen Chor ihre Grabmäler

Aufstellung gefunden hatten. Ebenso wie die Insignien eines bestimmten Amtes sind

auch das Kirchenmodell und die Festuca der Nellenburger primär Rechtssymbole. Die

Verstorbenen sind hier in Verkörperung der Würde eines Amtes bzw. einer bestimmten

Rechtshandlung wiedergegeben.
Eine Amtsträgerschaft ist in ähnlicher Weise auch bei einer Gruppe von Kleriker-

grabmälern dargestellt, bei denen der Verstorbene einen Kelch als Zeichen seiner

Priesterschaft in den Händen hält, wie häufig bei englischen Grabplatten,68 oder auf die

Brust gelegt bekommen hat (Abb. 16). Wie bei den Nellenburger Grabmälern gehören

Georges Descceudres



Abb. 17: Leuk (VS), Pfarrkirche (Anlage VII),

Prlestergrab mit Kasel und hölzernem

Grabkelch, 13. Jahrhundert. Die Störung des Skelettes

rührt von Nachfolgebestattungen her.

69 Vgl. Schmidt 1992, S. 42.

70 Zu den so genannten Grabkelchen vgl.

Elbern, Victor H., Kelch, in: LexMA, Bd. 5,

München/Zürich 1991, Sp. 1095f., hier Sp. 1096.

Ungeklärt ist, inwieweit ein Zusammenhang

besteht zwischen den gelegentlich auftretenden

Grabkelchen und der von hochmittelalterlichen

Liturgiekommentaren verbreiteten Vorstellung,

wonach die Absetzung des Kelches am Ende des

Hesskanons die Grablegung Christi symbolisiere

(vgl. Suntrup 1978, S. 390f.).

71 Soder von Güldenstubbe, Erik, Funde aus

Bischofsgräbern des Würzburger Domes, in:

1250 Jahre Bistum Würzburg. Archäologischhistorische

Zeugnisse der Frühzeit, Ausst.-Kat.

Marmelsteiner Kabinett, hrsg. von Jürgen

Lenssen und Ludwig Wamser, Würzburg 1992,

S. 97-99.
72 Kronen wurden beispielsweise im Grab

Friedrichs Ii. im Dom von Palermo (Otavsky,

Karel, Alte Gewebe und ihre Geschichte,

Riggisberg 1987, Abb. 77) oder im Grab der

Königin Anna, der Gemahlin Rudolfs von

Habsburg, im Basler Münster (Wölfflin 1946,

S. 216, Anm. 1) gefunden.
73 Zoepfl, Friedrich, Bestattung, in:

Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte, Bd. 2,

Stuttgart-Waldsee 1948, Sp. 332-355, hier Sp. 353

und Abb. 13-18.

74 Descceudres, Georges/Sarott, Jachen,

Materialien zur Pfarrei- und

Siedlungsgeschichte von Leuk. Drei archäologische

Untersuchungen: Pfarrkirche St. Stephan,

ehemalige St. Peterskirche und Mageranhaus,

in: Vallesia 41,1986,139-238, hier S. 174-176 und

S. 202f.

75 Valentinitsch 1982, S. 279f.

76 Meyer, Ylva, Memoria und Repräsentation

im 14. Jahrhundert. Die Grabkapelle des Hüglin

von Schönegg in der Basler St. Leonhardskirche,

Beitrag im vorliegenden Georges-Bloch-Jahr-

buch des Kunsthistorischen Instituts der

Universität Zürich.

77 Schmidt 1992, S. 33, ähnlich auch

Valentinitsch 1982, S. 281.

78 Deutsche Ausgabe: Kantorowicz, Ernst H„

Die zwei Körper des Königs. Eine Studie zur

politischen Theologie des Mittelalters, München

auch hier die liegenden Figuren in der Regel einem anderen Gravitätsfeld an als der

Kelch oder die Falten der Gewänder sowie die vielfach begleitenden Architekturrahmen.59

Neben dem Ornat gehören als Attribut der Kelch,70 bei Bischöfen gelegentlich

auch Stab und Ring,71 bei Königen und Königinnen die Krone,72 - vielfach aus

Ersatzstoffen gefertigt7' — zu den wenigen Ausnahmen in den zumeist beigabenlosen

mittelalterlichen Gräbern, Ein bemerkenswertes Beispiel dafür konnte bei den

archäologischen Untersuchungen der Pfarrkirche St. Stephan in Leuk (VS) beobachtet

werden.74 Ein Kleriker, möglicherweise ein Chorherr aus Sitten, ist im 13. Jahrhundert

mit einer goldbestickten Seidenkasel und einem hölzernen Grabkelch im Chor der

Kirche beigesetzt worden (Abb. 17).

Zur Gruppe der Amts- und Funktionsträger gehören auch die seit dem

13. Jahrhundert auf Grabmälern dargestellten Ritter. Anfänglich ohne Schwert und

Rüstung wiedergegeben, treten diese Standesattribute, zu denen vielfach noch der

Wappenschild dazukommt, im deutschsprachigen Gebiet erst in den ersten Jahrzehnten

des 14. Jahrhunderts auf Grabmälern in Erscheinung.75 Als Beispiel sei auf das Grabmal

Hüglins von Schönegg (f vor 1386) in der Leonhardskirche in Basel hingewiesen.76

Dieses Grabmal, welches als Besonderheit eine Verdoppelung der Darstellung des

Verstorbenen durch die zusätzliche Anbringung einer knienden Figur aufweist, zeigt ein

verbreitetes Merkmal späterer Rittergrabmäler: der betende Gestus. Gerhard Schmidt

hält allerdings fest, dass der Ritter in deutschen Landen seine Hände nur ungern zum

Gebet faltete, und wo er es dennoch tat, französischer Einfluss vermutet werden müsse,77

was beim Hüglin-Grab durchaus in Erwägung zu ziehen ist.

Ernst Kantorowicz hat in seiner berühmten, 1957 erschienenen Studie »The King's

Two Bodies«78 die Entstehung einer von der Person gelösten Vorstellung des Amtes in

der Fiktion zweier Körper behandelt, welche auf dem mittelalterlichen Rechtsgrundsatz

»dignitas non moritur« basiert. Der Inhaber eines Amtes kann sterben, aber die

»dignitas«, das Amt und die damit verbundene Würde, sind unsterblich. Wo ein

Verstorbener in der unvergänglichen Würde seines Amtes oder in einer auf »ewige Zeiten«

ausgerichteten Funktion wie der Gründung eines Klosters dargestellt wird, ist damit

21

Gebärden des Todes



Abb. 18: Canterbury, Chorder Kathedrale, Grabmal

des Erzbischofs Henry Chichele (f 1443),

(Körner 1997, Abb. 46). Zweifache Darstellung
des Verstorbenen.

79 Vgl. Zimmermann, Rainer, Die Überlistung
des Todes. Wozu der Mensch die Kunst erfand,

Gedanken zum Verständnis der Bildkunst,
München/Berlin 1998.

80 Dunning, R. W., Chichele, Henry, in: LexMA,

Bd. 2, München 1983, Sp. 1809f., zum Grabmal:

Bauch 1976, S. 258 und Abb. 384, Körner 1997,

S. 56f.

81 Bauch 1976, Abb. 422, Budde 1979, S. 33f.,

Böhm 1993, S. 40-47 und Abb. 7.

82 Böhm 1993, S. 41.

83 Böhm 1993, S. 51-55 und Abb. 9, S. 55-58

und Abb. 12, vgl. Greenhill 1976, Tf. 36a.

84 Biedermann, Gottfried, Vom Wandel antiker

Gesten im Mittelalter, in-. Pantheon 45,1987,

S. 21-27; hier S. 26.

85 Suntrup 1978, S. 179.

auch die Vorstellung verbunden, dass sich die Unsterblichkeit von Amt bzw. Funktion in

gewisser Weise auf die Person überträgt.79

Die Dualität von Individuum und Amt im Sinne der »zwei Körper« ist seit dem

ausgehenden 14. Jahrhundert mit den so genannten »Doppeldecker«-Grabmälern zum

Ausdruck gebracht worden. Eines der frühesten dieser Art ist von dem 1443 verstorbenen

Erzbischof von Canterbury, Henry Chichele, im Jahre 1424, also noch zu Lebzeiten, in

Auftrag gegeben worden, so dass wir in ihm wohl auch den »Concepteur« zu sehen

haben.80 In der Übereinanderstellung eines Tischgrabes und einer Grabplatte am Boden

ist der Verstorbene gleich zweimal wiedergegeben worden (Abb. 18). Auf dem Tischgrab

ist er im vollen Ornat und mit den Insignien seines bischöflichen Amtes mit offenen

Augen und mit einem betenden Gestus dargestellt. Ganz anders die darunter liegende

Grabplatte; sie zeigt den Verstorbenen als Leichnam. Die eine Hand neben dem Körper

hingestreckt, die andere wie zufällig auf den Unterleib gelegt, wird man diese Haltung

nicht im eigentlichen Sinne als Gebärde bezeichnen können. Der Gestus stellt den

Hingeschiedenen dar als das, was er ist: als einen Toten. Es ist die Vorstellung der zwei

Körper, die im Grabmal des Henry Chichele manifest wird: die Person als Bischof und

zugleich als sterbliches Individuum. Das Amt des Bischofs und auch die Würde der

Person leben, und demgemäss ist Chichele als Lebender mit einem Gestus des Gebetes

wiedergegeben. Dem Zerfall des Todes preisgegeben ist einzig der physische Leib, die

Figur auf der Grabplatte, der ähnlich wie beim Eintritt des Todes nach der Darstellung
des Warmund-Sakramentars (Abb. 3 a/b) nicht eine intentionelle Gebärde, sondern die

unwillkürliche Körperhaltung eines eben Verstorbenen zeigt.

Georges Descceudres



Abb. 19: Riesenbeck (Westfalen), St. Calixtus,

Grabmal der Reinhild, 12. Jahrhundert. Die

Verstorbene als Betende.

6 Körner 1997, S. I38f„ Abb. 105; Klaus Niehr,

Grabmal Heinrichs des Löwen und seiner Frau

lathilde, in: Heinrich der Löwe und seine Zeit,

errschaft und Repräsentation der Weifen

25-1235, Ausst.-Kat. des Herzog-Anton-Ulrich-

luseums, Braunschweig, Bd. 1, hrsg. von Jochen

uckhardt und Franz Niehoff, München 1995,

190-192; Jochen Luckhardt, Grabmal und

ötengedächtnis Heinrichs des Löwen, in: ebd.

d. 2, S. 283-291.

7 Bauch 1976, S. I04f„ Abb. 162.

8 Wölfflin 1946, S. 214 und Abb. auf S. 215.

9 Suntrup 1978, S. 180 und S. 181.

Der Verstorbene als Betender

Eine der wenigen Aussagen aus dem Mittelalter zur Gebärde des Todes ist die zitierte

Textstelle aus dem »Rationale divinorum officiorum« des Durandus von Mende aus

dem späteren 13. Jahrhundert, wonach der Tote als Betender erscheinen soll. Wie hat

man sich dies vorzustellen, abgesehen von der ausdrücklich erwähnten Ostung der

Bestattung?

Eine Gruppe von norddeutschen Grabplatten des 12. Jahrhunderts mit Ritzzeichnung

oder Flachrelief zeigt die Hingeschiedenen als Oranten, womit eine in der christlichen

Spätantike auf Wandmalereien in Grabkammern und Katakomben oder auf

Sarkophagen besonders häufig auftretende Darstellungsform der Verstorbenen

aufgenommen wird. Das qualitätvollste Beispiel dieser hochmittelalterlichen Gruppe ist die

Grabplatte der Reinhild in der Kirche St. Calixtus in Riesenbeck (Kr. Tecklenburg)

(Abb. 19).81 Die als Heilige verehrte Reinhild ist als langgewandete Dreiviertelfigur mit

Orantengestus wiedergegeben, welcher durch die weiten Ärmel wirkungsvoll
unterstrichen wird. Die jugendliche Frau blickt zum Himmel empor, wo aus einem

wolkengekräuselten Halbkreis ein Engel herabkommt, um die Seele der Hingeschiedenen in

Empfang zu nehmen. Trotz der eindeutig stehenden Gebetshaltung ist in der

Grabinschrift unmissverständlich vom Tod der Heiligen die Rede (»Reinhildis obitus...«).82

Handwerklich bescheidenere Platten wie jene aus Borghorst (Kr. Steinfurth) oder das

Kindergrabmal aus Roxel (Kr. Münster) zeigen den oder die Verstorbene(n) als stehende

Figur in frontaler Ansicht.8' Die Hände mit nach aussen gekehrten Innenflächen sind

parallel vor die Brust gehalten und bilden einen Orantengestus.

Weit häufiger als die antike Orantenhaltung84 ist ein jüngerer Gebetsgestus

anzutreffen, bei dem die Hände auf der Brust zusammengefügt sind. Dieser Gestus, der sich

von der »commendatio«, einer huldigenden Gebärde des Lehensrechts, herleitet,85

findet sich seit dem 13. Jahrhundert auf Grabmälern dargestellt. Die erwähnten Beispiele

des Hüglin von Schönegg und des Henry Chichele gehören dazu. Doch ist dieser Gestus

nicht auf Amts- und Funktionsträger beschränkt; er ist besonders auch bei Bildnissen

von Frauen anzutreffen. Als Beispiele seien Mathilde von England (f 1189) auf dem

1230—1240 entstandenen Grabmal zusammen mit ihrem Gatten, Heinrich dem Löwen,

genannt86 oder die in den 1340er-Jahren gefertigte Grabplatte der Gräfin Irmgard von

Württemberg (f 1329) in Rottenburg-Ehingen87. Dieselbe Gebärde ist auch für die

Darstellungen der Anna von Hochberg (f 1281), Gemahlin Rudolfs von Habsburg, sowie ihres

Sohnes Karl (f 1274) auf dem in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts enstandenen

Doppelgrabmal im Basler Münster anzunehmen. Die Hände beider Figuren sind

allerdings bei einer Restaurierung im 19. Jahrhundert in unsachgemässer Weise ergänzt
worden.88

Ein weiterer Gestus — die über der Brust gekreuzten Unterarme und Hände — ist

gleichermassen in spätmittelalterlichen und frühneuzeitlichen Gräbern (Abb. 13d) wie

auch bei gleichzeitigen Grabmälern anzutreffen. Diese Haltung unter der Bezeichnung

»cancellation ist auch als liturgische Gebärde bekannt, welche das demütige Gebet

begleitet, das aus dem Glauben des Herzens (»ex fide pectoris«) kommt. »Dabei wird die

rechte Hand über die linke gelegt [...], da mit der Rechten I...I die Auferstehung, mit der

Linken die Passion bedeutet wird.«89 Solcherart ist der 1450 verstorbene Prior

Bertholemier de Larchant in Saint-Seine-l'Abbaye (Côte d'Or, F) auf einer gravierten

Gebärden des Todes



Abb. 20: Saint-Seine-l'Abbaye (Côte d'Or, F),

Grabplatte des Bertholemier de Larchant

(t 1450), (Greenhill 1976, Tf. 27a).

24

90 Greenhill 1976, Tf. 27a.

91 Escher, Karl, Die Engel am französischen

Grabmal des Mittelalters und ihre Beziehungen

zur Liturgie, in-. Repertorium für Kunstwissenschaft

35, 1912, S. 97-119.

92 Kroos 1984, S. 309f.

93 Futterer, Ilse, Gotische Bildwerke der
deutschen Schweiz 1220-1440, Augsburg 1930,

S. 112.

94 Egli 1987, S. 81-90.

95 Warnke, Martin, Vorbemerkung, in: Panofsky

1993, S. 6f., hier S. 7.

Grabplatte wiedergegeben (Abb. 20).90 Diese weist wie jene des Haiderich in Reims

(Abb. 16) mit den inzensierenden Engeln zu Häupten des Hingeschiedenen ein vor allem

auf Grabplatten in Frankreich häufig wiederkehrendes Bildmotiv auf.91 »Der Weihrauch

als Bild der zu Gott aufsteigenden (Fürbitt-)Gebete von Engeln wie Menschen für die

Verstorbenen und die Vorstellung von Engeln als Träger der menschlichen Gebete zu Gott

haben hier, zusammen mit dem liturgischen Brauch der Beräucherung von Leichnam und

Grab, wohl zusammengewirkt.«92

Auf Grabplatten lassen sich nicht selten auch modische Gebärden feststellen. Dazu

gehören der im 13. Jahrhundert verbreitete Griff an den Tasselriemen, wofür die

Grabplatte des Ulrich von Regensberg (f um 1280) ein Beispiel ist (Abb. 21),93 oder jene

ungefähr zeitgleichen englischen Rittergrabmäler, welche den Verstorbenen mit

übereinander geschlagenen Beinen wiedergeben.94 Beide Gebärden repräsentieren
bestimmte, wenn auch im einzelnen nicht eindeutig benennbare Vorstellungen einer

höfisch geprägten sozialen Schicht. Sie erinnern daran, »dass es die Überlebenden sind,

die anhand der Toten die Geltung ihrer Normen, Interessen und Bedürfnisse überprüfen
und behaupten«, wie Martin Warnke in seiner »Vorbemerkung« zur Neuausgabe von

Panofskys »Grabplastik« schrieb.95

Georges Descceudres



Abb. 21: Zürich, Barfüsserkloster, Grabplatte

des Ulrich von Regensberg (f um 1280),

Schweizerisches Landesmuseum, Zürich. Griff

zum Tasselriemen als modische Gebärde.

Abb. 22: Rom, S. Sabina, Grabmal des

Dominikanergenerals Muüoz de Zamora

(f 1300), (Panofsky 1993, Abb. 195).

Nochmals: der Verstorbene als Toter

In Italien zeigen die Grabbilder den Verstorbenen gewöhnlich als Toten. Die Augen sind

geschlossen und die Hände auf dem Bauch gekreuzt übereinander gelegt wie beim Grabmal

des Dominikanergenerals Munoz de Zamora (f 1300) in S. Sabina in Rom (Abb. 22)

oder wie beim viel diskutierten Grabmal von Papst Klemens IV. (f 1268) in Viterbo.96 In

derselben Art auf- oder übereinandergelegte Hände sind seit dem Hochmittelalter auch

nördlich der Alpen als üblicher Gestus dort zu beobachten, wo der Verstorbene als Toter

dargestellt ist, und scheint solcherart die ältere Gebärde der neben dem Körper

ausgestreckten Arme weitgehend abgelöst zu haben. Dies gilt etwa für die Darstellung der

Beisetzung der Margarete von Brabant (Abb. 23), Gemahlin Kaiser Heinrichs VII., in der

um 1340 entstandenen Chronik des Balduin von Trier.97 Die tote Königin mit einer Krone

angetan hat geschlossene Augen. Mit zwei Kissen unter dem Nacken liegt sie

ausgestreckt in einem offenen Sarkophag, die Hände sind über dem Unterleib aufeinander
96 Zuletzt Körner 1997. s. 120-128.

cieleat Der Klerus unter der Führung eines Bischofs vollzieht die Exequien, während
97 Heyen 1976, S. 86f. y a

Gebärden des Todes



Abb. 23: Koblenz, Landeshauptarchiv, Chronik

des Balduin von Trier, um 1340, Begräbnis der

Königin Margarete von Brabant (f 1311), (Heyen

1976, S. 87).

98 Tripps, Johannes, Das handelnde Bildwerk

in der Gotik. Forschungen zu den Bedeutungsschichten

und der Funktion des Kirchengebäudes

und seinerAusstattung in der Hoch- und

Spätgotik, Berlin 1998, S. 141, vgl. den Abschnitt

»Frühe Figuren des toten Herrn und frühe

Heiliggrabgruppen - Fragen zu Entstehung und

Funktion« ebd. S. 128-141.

99 Hartinger 1992, S. 195-200.

100 Heimann-Schwarzweber, Annemarie, Grab,

Heiliges, in: Lexikon der christlichen
Ikonographie, Bd. 2, Freiburg/Br. 1970, Sp. 182—192,

besonders Sp. 188-192.

101 Kroos 1984, S. 287.

102 Eine der wenigen archäologischen
Ausgrabungen, die eine ausreichende Vorstellung

von der quantitativen Verteilung der verschiedenen

Armstellungen im Spätmittelalter zu

geben vermag, ist jene in der Stadtkirche

Winterthur (Windler 1993, Abb. 69 und Abb. 70).

103 Cohen, Kathleen, Metamorphosis of a

Death Symbol. The Transi Tombs in the Late

Middle Ages and the Renaissance, Berkeley/
Los Angeles/London 1973.

104 Haas, Alois M., Die Auffassung des Todes in

der deutschen Literatur des Mittelalters, in: Der

Tod in Dichtung, Philosophie und Kunst, hrsg.

von Hans Helmut Jansen, Darmstadt 1989,

S. 145-160, hier S. 153.

105 Vgl. Hartinger 1992, S. 243.

eine Gruppe von Personen mit verhülltem Haupt am Kopfende des Sarkophages steht.

Auf- oder übereinander gelegte Hände bilden den übliche Gestus, mit dem der tote
Christus im Spätmittelalter wiedergegeben wird. Dies trifft im besonderen auf den

Bildtypus des Heiliggrab-Christus zu (Abb. 24), der sich in die Reihe jener Andachtsbilder

einfügt, deren Entstehung entscheidend von der Mystik geprägt wurde.98 Zur

mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Osterfeier gehörte eine szenische Darstellung der

Grablegung und der Auferstehung Christi, die in bekannten Osterspielen, etwa jenem
des Klosters Muri, eine reiche dramatische Ausgestaltung gefunden haben.99 Für diese

szenische Wiedergabe der Grablege wurde seit dem Spätmittelalter eine Holzfigur, ein

so genannter Grabchristus, verwendet, die am Karfreitag feierlich im Heiliggrab — einer

sargförmigen, oft reich bemalten Holzlade — beigesetzt wurde.100

Renate Kroos sah in der szenischen und bildlichen Darstellung des Begräbnisses

Christi eine grundlegende Vorbildlichkeit für die Grabbräuche. »Daher gleichen sich

mittelalterliche Gebräuche am Heiligen Grab und an Gräbern [der Gläubigen) bis ins

Detail.«101 Dem wäre anzufügen, dass auch eine gegenläufige Beeinflussung anzunehmen

ist, zumal eine »authentische« bildliche Überlieferung der Grablegung Christi fehlt.

Ältere Darstellungen des toten Christus mit den zu Seiten des Körpers ausgestreckten

Armen (Abb. 10) folgen dem zeitgenössischen Bestattungsbrauchtum. Der Gestus der auf

dem Unterleib übereinander gelegten Hände (Abb. 13a), wie er bei spätmittelalterlichen
Bildnissen der Grablegung Christi üblich ist, ist in analoger Weise auch in gleichzeitigen
Gräbern anzutreffen.102 Der Gestus ist ein anderer als im Frühmittelalter; dennoch wird

deutlich, dass es auch im Spätmittelalter und in der frühen Neuzeit üblich war, dem

Verstorbenen im Grab eine Gebärde zu geben, die ihn als Toten erscheinen Hess.

Etwa zur gleichen Zeit werden auch Repräsentationen von Hingeschiedenen als

»Transi« fassbar, deren Sinngehalt mit dem Begriff des »Memento mori« zu umschreiben

ist.103 Es handelt sich dabei um Darstellungen von toten Körpern, wobei der physische

Georges Descœudres



Abb. 24. Arth (SZ), Pfarrkirche. Heiliggrab-

Christus, 2. Hälfte 14. Jahrhundert.

106 In den seltenen Fällen, wo zugleich die

Bestattung im Grab und ein zugehöriges Grabbild

bekannt sind, ist nur bedingt eine Übereinstimung

der Gebärden auszumachen (Egli 1987, S. 23).

107 Reinle 1984.

Zerfallsprozess in mehr oder weniger drastischer Ausprägung wiedergegeben sein kann.

Oft fehlt eine Gebärde im engeren Sinne einer intentionellen Herrichtung wie bei der

Platte unter dem Tischgrab des Henry Chichele.

Eine andere Perspektive zeigen jene Darstellungen auf Grabmälern, bei denen der

Verstorbene mit offenen Augen als liegende Standfigur wiedergegeben ist. Diese mehrfach

angesprochene Ambivalenz von liegenden Standfiguren und lebenden Toten

gemahnt an das Verständnis des Sterbens, wie es im Rolandslied in der im 12.

Jahrhundert entstandenen Version des Pfaffen Konrad zum Ausdruck gebracht wird, wo

vom »Verwandeln des Lebens« die Rede ist.101 Das Leben dauert fort, jedoch in anderen

Formen.

Gebärden sind nicht nur im Leben des mittelalterlichen Menschen, sondern auch

im Tod von eminenter Bedeutung.105 Die Wichtigkeit lässt sich daran ermessen, dass man

die Herrichtung der Gebärde stellvertretend für die Bestattung der Toten als Werk der

Barmherzigkeit darstellte wie beim Grabmal des Presbyters Bruno oder bei Giottos

»Beweinung Christi«, welche freilich heute kaum mehr als eine gestische Herrichtung

des Toten wahrgenommen wird. Wie sich gezeigt hat, sind die Gebärden der Toten im

Grab und jene der Verstorbenen auf dem Grabmal nicht ohne Bezug zueinander.106

Dennoch sind sie nicht oder jedenfalls nicht immer identisch, wie etwa anhand des

Gebetsgestus deutlich wurde. Der gewissermassen chronikalischen Darstellung des

Toten als solchen steht die - im Hinblick auf die Memoria - auf Repräsentation bedachte

Wiedergabe des Verstorbenen auf dem Grabmal gegenüber. Wo bei den einen, mit der

Gebärde des toten Christus ins Grab gelegt, der Hoffnung auf Auferstehung durch die

Ebenbildlichkeit mit dem Herrn Ausdruck verliehen wird, waren jene, die ein

»stellvertretendes Bildnis«107 in Anspruch nehmen konnten, darum bemüht, durch

entsprechende Gebärden und Attribute ihrem Stand angemessene Verdienste zur

Darstellung zu bringen. Doch ebenso wenig wie die figürliche Darstellung des Grabmals war

die gestische Darstellung des Verstorbenen im Grab dem Zufall überlassen, sondern eine

durch bildliche und brauchtümliche Konventionen geprägte Inszenierung, die dem

Hingeschiedenen (weiterhin) seinen Platz in der Gemeinschaft der Lebenden sicherte.

Abgekürzt zitierte Literatur

Bauch 1976

Bauch Kurt, Das mittelalterliche Grabbild. Figürliche Grabmäler des II. bis 15. Jahrhunderts in Europa. Berlin/New York 1976.

Beer 1974

Beer Ellen J., Die stilistische Herkunft der Apostel- und der Vincentiustafel im Münster zu Basel, in: Wallraf-Richartz-

Jahrbuch 36, 1974, S. 23-64.

Bestattung
Art Bestattung (mehrere Autoren), in: Theologische Realenzyklopädie, Bd. 5, Berlin/New York 1980, S. 730-757.

Böhm 1993

Böhm, Gabriele, Mittelalterliche figürliche Grabmäler in Westfalen von den Anfängen bis 1400, (Kunstgeschichte 19),

Münster/Hamburg 1993.

Brunei 1990

Brunei Pierre, En attendant le jugement dernier, in: Vivre au Moyen Age. 30 ans d'archéologie médiévale en Alsace,

Ausst.-Kat. Musée de la ville de Strasbourg, Strasbourg 1990, S. 241-251.

Budde 1979

Budde, Rainer, Deutsche Romanische Skulptur 1020-1250, München 1979.

Gebärden des Todes



Christlein 1979

Christlein, Rainer, Die Alamannen. Archäologie eines lebendigen Volkes, Stuttgart/Aalen 21979.

Cueni1987

Cueni, Andreas, Die Bestattungen in der Kirche des Dominikanerinnen-Klosters St. Peter am Bach in Schwyz, in:

Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons Schwyz 79, 1987, S. 117-135.

Descœudres u. a. 1995

Descoeudres, Georges/Cueni, Andreas/Hesse, Christian/Keck, Gabriele, Sterben in Schwyz. Beharrung und Wandlung im
Totenbrauchtum einer ländlichen Siedlung vom Spätmittelalter bis in die Neuzeit. Geschichte - Archäologie - Anthropologie,
(Schweizer Beiträge zur Kulturgeschichte und Archäologie des Mittelalters 20/21), Basel 1995.

Dölger 1925

Dölger, Franz Joseph, Sol salutis. Gebet und Gesang im christlichen Altertum, (Liturgiegeschichtliche Forschungen 4/5),

Münster 2I925.

Eggenberger u. a. 1983

Eggenberger, Peter/Ulrich-Bochsler, Susi/Schäublin, Elisabeth, Beobachtungen an Bestattungen in und um Kirchen im Kanton

Bern aus archäologischer und anthropologischer Sicht, in: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte
40, 1983, S. 221-240.

Egli 1987

Egli, Viviane, Gebärdensprache und Bedeutung mittelalterlicher Rittergrabbilder, Diss., Zürich 1987.

Greenhill 1976

Greenhill, F. A., Incised Effigial Slabs. A Study of Engraved Stone Memorials in Latin Christendom, c. 1100 to c. 1700, vol. 2,

London 1976.

Hartinger 1992

Hartinger, Walter, Religion und Brauch, Darmstadt 1992.

Heyen 1976

Heyen, Franz-Josef, Kaiser Heinrichs Romfahrt. Die Bilderchronik von Kaiser Heinrich VII. und Kurfürst Balduin von

Luxemburg (1308-1313), Boppard am Rhein 1965.

Uli 1992

Uli, Martin, Wohin die Toten gingen. Begräbnis und Kirchhof in der vorindustriellen Stadt, Zürich 1992.

Körner 1997

Körner, Hans, Grabmonumente des Mittelalters, Darmstadt 1997.

Kroos1984

Kroos, Renate, Grabbräuche — Grabbilder, in: Memoria. Der geschichtliche Zeugniswert des liturgischen Gedenkens im

Mittelalter, hrsg. von Karl Schmid und Joachim Wollasch, (Münstersche Mittelalter-Schriften 48), München 1984,

S. 285-353.

Landesmuseum Bonn

Spätantike und frühes Mittelalter. Ausgewählte Denkmäler im Rheinischen Landesmuseum Bonn, hrsg. von Josef Engemann

und Christoph B. Rüger, (Kunst und Altertum am Rhein 134), Bonn 1991.

Lecouteux 1987

Lecouteux, Claude, Geschichte der Gespenster und Wiedergänger im Mittelalter, Köln/Wien 1987.

LexMA

Lexikon des Mittelalters

Manser u. a. 1992

Manser, Jürg u. a., Richtstätte und Wasenplatz in Emmenbrücke (16.-19. Jahrhundert). Archäologische und historische

Untersuchungen zur Geschichte von Strafrechtspflege und Tierhaltung in Luzern, (Schweizer Beiträge zur Kulturgeschichte

und Archäologie des Mittelalters 18/19), Basel 1992.

Nisters-Weisbecker 1983

Nisters-Weisbecker, Andrea, Grabsteine des 7.—II. Jahrhunderts am Niederrhein, in: Bonner Jahrbücher des Rheinischen

Landesmuseums in Bonn 183, 1983, S. 175—326.

Panofsky 1993

Panofsky, Erwin, Grabplastik. Vier Vorlesungen über ihren Bedeutungsgehalt von Alt-Ägypten bis Bernini, hrsg. von Horst W.

Janson, Neudruck: Köln 1993.

Perikopenbuch
Zierde für ewige Zeit. Das Perikopenbuch Heinrichs II. Ausst.-Kat. Bayerische Staatsbibliothek München, hrsg. von Hermann

Fillitz, Rainer Kahsnitz und Ulrich Kuder, (Bayerische Staatsbibliothek, Ausstellungskataloge 63), Frankfurt a/M. 1994.

Privati 1983

Privati, Béatrice, La nécropole de Sézegnin (Avusy-Genève) IV-VIII s., (Mémoires et documents de la Société d'histoire et

d'archéologie de Genève 10), Genève 1983.

Reinle 1984

Reinle, Adolf, Das stellvertretende Bildnis. Plastiken und Gemälde von der Antike bis ins 19. Jahrhundert, Zürich/München 1984.

Georges Descœudres



Schmidt 1992

Schmidt, Gerhard, Die gotischen »Gisants« und ihr Umfeld. Zum Wirklichkeitsbezug spätmittelalterlicher Grabmäler,

in: Derselbe, Gotische Bildwerke und ihre Meister, Wien/Köln/Weimar 1992, S. 28-45.

Schmitt 1990

Schmitt, Jean-Claude, La raison des gestes dans l'Occident médiéval, (Bibliothèque des Histoires), Paris 1990.

Seeliger 1972

Seeliger, Hans, Die Grabplatten der Grafen von Nellenburg und die Nellenburger Memorialtafel im Museum zu Allerheiligen

in Schaffhausen, in: Schaffhauser Beiträge zur vaterländischen Geschichte 49, 1972, S. 9-52.

Stork 1997

Stork, Ingo, Als Persönlichkeit ins Jenseits. Bestattungssitte und Grabraub als Kontrast, in: Die Alamannen,

Ausst.-Kat. Archäologisches Landesmuseum Baden-Württemberg, Stuttgart 1997, S. 418-432.

Suntrup 1978

Suntrup, Rudolf, Die Bedeutung der liturgischen Gebärden und Bewegungen in lateinischen und deutschen Auslegungen des

9. bis 13. Jahrhunderts, (Münstersche Mittelalter-Schriften 37), München 1978.

Ulrich-Bochsler 1997

Ulrich-Bochsler, Susi, Anthropologische Befunde zur Stellung von Frau und Kind in Mittelalter und Neuzeit. Soziobiologische

und soziokulturelle Aspekte im Lichte von Archäologie, Geschichte, Volkskunde und Medizingeschichte, (Schriftenreihe der

Erziehungsdirektion des Kantons Bern), Bern 1997.

Valentinitsch 1982

Valentinitsch, Helfried, Die Aussage des spätmittelalterlichen Grabmals für die adelige Sachkultur, in: Adelige Sachkultur des

Spätmittelalters. Internationaler Kongress, Krems an der Donau 22.-25. September 1980, (Veröffentlichungen des Instituts

für mittelalterliche Realienkunde Österreichs 5 - Österreichische Akademie der Wissenschaften, phil.-hist. Klasse, Sitzungsberichte

400), Wien 1982, S. 273—292.

Windler 1993

Windler, Renata, Die Gräber, in: Jäggi, Carola/Meier, Hans-Rudolf/Windler, Renata/Illi, Martin, Die Stadtkirche St. Laurentius

in Winterthur. Ergebnisse der archäologischen und historischen Forschungen, (Zürcher Denkmalpflege. Archäologische

Monographien 14), Zürich/Elgg 1993, S. 56-78.

Wölfflin 1946

Wölfflin, Heinrich, Das Grabmal der Königin Anna im Münster zu Basel, in: Derselbe, Kleine Schriften, Basel 1946, S. 212-218.

Fotonachweis

Bildarchiv Foto Marburg: 5, 9, 12, 14, 19, 21;

Museum Allerheiligen, Schaffhausen: 15; Photo-

thek Kunsthistorisches Institut der Universität

Zürich: 2a, 2b, 6; Service des monuments

historiques, Sion (Zeichnung Jachen Sarott, Atelier

d'archéologie médiévale): 8a, (Zeichnung Franz

Wadsack, Atelier d'archéologie médiévale): 7,

8b, 17; Staatsarchiv Schwyz (Fotosammlung):

24 (Zeichnung Susi Eyer, Atelier d'archéologie

médiévale): 8b; Wadsack Franz, Atelier d'archéologie

médiévale, Moudon: 13.

Gebärden des Todes


	Gebärden des Todes

