Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitat

Zirich
Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universitat Zdrich
Band: 6 (1999)
Artikel: Gebarden des Todes
Autor: Descceudres, Georges
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720016

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1 Bestattung, S. 730f. und S. 733; Hartinger
1992, S. 178-180.

2 Lutz Réhrich, im Vorwort zu Lecouteux
1987, S. 4.

3 Miiller-Karpe, Hermann, Grundziige friiher
Menschheitsgeschichte, Bd. 1: Von den An-
fangen bis zum 3. Jahrtausend v. Chr., Darmstadt
1998, S. 28--33. Ein geraffter zeitlicher Uberblick
bei Hermann Dannheimer, Totenbrauchtum in
vor- und friihgeschichtlicher Zeit, in: Die letzte
Reise. Sterben, Tod und Trauersitten in Ober-
bayern, hrsg. von Sigrid Metken, Miinchen 1984,
S. 135-138.

4 Die 442 v. Chr. zur Auffiihrung gebrachte
»Antigone« des Sophokles, eines der grossen
Werke der griechischen Tragddienliteratur, hat
die Sicherstellung der Wiirde des Verstorbenen
zum Gegenstand (Sophokles, Antigone. Uber-
setzt und herausgegeben von Norbert Zink
|Universal-Bibliothek 7682, Stuttgart 1981).

5 Auch die in verschiedenen Epochen und in
unterschiedlichen Kulturen gebréuchliche Brand-
bestattung wahrt insofern die Wiirde des Ver-
storbenen, als sie den Toten vor unangemesse-
nen Eingriffen und zugleich die Lebenden vor
einer Wiederkehr des Toten schiitzt.

6 Zu Begriff und Bedeutung von »Gebirde«
und »Gestus«: Engemann, Josef, Geste, in:
LexMA, Bd. 4, Miinchen 1989, Sp. 141If.; Schmitt
1990, S. 135-144. Zu den Gebérden Verstorbener:
Brunel 1990, S. 248, 11111992, S. 18f., Descceudres
u. a. 1995, S. 69f.

Georges Desceeudres

Gebdrden

des Todes

Die Bestattung der Toten ist ein grundlegender, ja sogar ein konstituierender Bestand-
teil der menschlichen Kultur. Bestattung bedeutet Schutz — Schutz fiir die Toten und
Schutz vor den Toten. Soweit abzusehen, ist der Umgang mit den Verstorbenen seit jeher
von zwei Gesichtspunkten gepragt: von der pietatvollen Fiirsorge ebenso wie von der
Furcht vor den Toten.! Eine nach Ritus und Brauchtum der jeweiligen Gemeinschaft voll-
zogene Bestattung gewdhrleistet diese Fiirsorge und schiitzt zugleich vor der Bedrohung
durch die Toten. Der Gebetswunsch »requiescat in pace« driickt die Sorge um die
Wahrung der Totenruhe bzw. der Unversehrtheit des Grabes aus; er ist aber zugleich
eine »Beschworung, hinter der massive Angst vor der moglichen Wiederkehr der Toten
stand«? .

Seit dem Paldolithikum werden den Toten in wechselnder Art und Form Beigaben
mit ins Grab gegeben. Solche Grabbeigaben sind Zeugnis einer wie auch immer
gearteten Vorstellung eines Danach.? Die Bestattungsbrauche des christlichen Kultur-
kreises weisen allerdings darauf hin, dass Vorstellungen von einem Danach bzw. Erwar-
tungen auf ein Jenseits des Todes nicht notwendigerweise in materiellen Grabbeigaben
ihren Ausdruck finden miissen. Dennoch lasst sich auch im Christentum zu bestimmten
Zeiten und in bestimmten Regionen der Brauch beobachten, den Verstorbenen Beigaben
mit ins Grab zu legen.

Wahrung der Wiirde im Tode

Bei der Beisetzung des Toten, die gewohnlich von den Angehorigen im Rahmen einer
Kultgemeinschaft vorgenommen wird, steht vor allem ein Aspekt im Zentrum: Es gilt,
die Wiirde des Hingeschiedenen zu wahren.* Die Wiirde des oder der Verstorbenen ver-
langt nach einer angemessenen Darstellung. Dies gilt wohl gleichermassen fiir alle Zei-
ten und Kulturen, wenn auch in unterschiedlichen Auspragungen.> Ein wiirdevoller
Umgang mit den Toten umfasst sowohl einen handelnden Teil, den Ritus der Beisetzung,
als auch einen bildlichen Teil, die Gebarde des Toten,® welche einer entsprechenden
Herrichtung der Verstorbenen bedarf. Neben der Waschung und der Verhiillung des
Leichnams besteht eine solche »toilette funébre« vor allem darin, dem Hingeschiedenen
eine wiirdevolle Koérperhaltung, eine Gebarde, zu geben. Es ist diese Gebarde, die bei
der Aufbahrung als 6ffentlicher Prasentation des Toten wahrgenommen wird. Sie war

Georges-Bloch-jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitdt Zirich 1999



Abb. I: Emmenbriicke (LU), Richtstatte und
Wasenplatz, Ausschnitt (Manser u. a. 1992, Abb.
165). Hingerichtete wurden zusammen mit
Tierkadavern unter dem Galgen verscharrt.

7  Vgl. Moine, Nicole, Mélanie la Jeune (sainte),
in: Dictionnaire de Spiritualité ascétique et
mystique, Bd. 10, Paris 1980, Sp. 960—965.

8 Vie de sainte Mélanie. Texte grec, intro-
duction, traduction et notes par Denys Gorce,
(Sources chrétiennes 90), Paris 1962, c. 68,
Ubersetzung zitiert nach Karl Gross, Mensch-
enhand und Gotteshand in Antike und Christen-
tum, aus dem Nachlass hrsg. von Wolfgang
Speyer, Stuttgart 1985, S. 257.

9  Bestattung, S. 743.

10 Lecouteux 1987, S. 69.

jedoch auch fiir die Beisetzung bestimmt und dariiber hinaus wohl als bildliche
Darstellung des Toten im Hinblick auf das endzeitliche Gericht gedacht.

Im Folgenden werden die gebrauchlichen Formen der Gebarden Verstorbener im
Mittelalter und in der frithen Neuzeit aufgezeigt, wozu archédologische Befunde aus
Grabern ebenso wie bildliche Darstellungen auf Grabmalern herangezogen und mit
narrativen Bildtypen, etwa der »Grablege Christi«, verglichen werden. Ohne Vollstandig-
keit anzustreben, wird sowohl nach der Vielfalt als auch nach zeitlichen Veranderun-
gen der Gebarden des Todes bzw. der Gebarden im Tode zu fragen sein.

Mit der griechischen Vita der hl. Melania ist ein friihes literarisches Beispiel
iiberliefert, welches Hinweise auf die im christlichen Kulturkreis gebrauchlichen
Vorstellungen hinsichtlich einer wiirdevollen Gebarde im Tode gibt. Melania die
Jiingere verstarb am 31. Dezember 439 im Frauenkloster auf dem Olberg bei Jerusalem,
wo sie sich einem streng asketischen Leben unterworfen hatte.” In der vermutlich vom
Presbyter Gerontios im 5. Jahrhundert aufgezeichneten Vita ist nach Eintritt ihres Todes
Folgendes festgehalten: »Es war nicht notig, ihren heiligen Leichnam in eine andere
Lage zu bringen. Denn die Fiisse waren ausgestreckt, ihre Hande lagen zusammengefiigt
auf der Brust, ihre Augenlider waren geschlossen.«® Ausgestreckte Beine, auf der Brust
zusammengefiigte Hande und geschlossene Augen sind hier als die wesentlichen
Merkmale einer wiirdigen Gebérde der Toten dargestellt. Aus anderen Uberlieferungen
geht hervor, dass auch ein geschlossener Mund dazugehorte,® gelegentlich werden
geschnittene Nagel erwahnt.'©

Ohne Gebarde bestattet zu werden, galt als unwiirdig und war eine Schande. Selbst
in Massengrabern, wie sie in Zeiten von Epidemien angelegt wurden, war man bemiiht,

Georges Descceudres



Abb. 2a: Basel, Miinster, Vinzenztafel, 12. Jahr-
hundert. Der hl. Vincentius wird aus dem Turm
gezerrt und den Hunden zum Frass vorge-
worfen.

Abb. 2b: Basel, Miinster, Vinzenztafel, 12. Jahr-
hundert. Bergung und feierliche Beisetzung
des hl. Vincentius in einem eigens far ihn
errichteten Grabbau.

1l Windler 1993, S. 72, Desceeudres u. a. 1995,
S. 61f., vgl. 111 1992, S. 58—60.

12 Manser u.a. 1992, vgl. 11 1992, S. 62f.

13 Die Datierung der Tafeln ist umstritten,
vgl. Beer 1974 (mit Referat der alteren
Forschung), ferner Budde 1979, S. 24f. (der die
Arbeit von Beer nicht kennt) und Frangois
Maurer-Kuhn, (Bildlegenden) in: Das Basler
Miinster, hrsg. von der Miinsterbaukommission
und Photograph Peter Heman, Basel 1982, S. 137
und 138, sowie mit einem neuen Datierungs-
vorschlag Derselbe, in: Bauten und Bilder aus
Basels Kulturgeschichte, 1019—1919, hrsg. und
fotografiert von Peter Heman, Basel 1986,
Bildlegende zum Frontispiz.

14 Noch deutlicher ist die Absenz jeglicher
Gebérde in einer analogen Szene des um 1135
entstandenen Vincentius-Pfeilers aus dem
Kreuzgang des Basler Leonhardsstifts (heute im
Historischen Museum in Basel): Maurer,
Francois, Die Kunstdenkméler des Kantons
Basel-Stadt, Bd. 4: Die Kirchen, Kloster und
Kapellen. Zweiter Teil: St. Katharina bis
St. Niklaus, (Die Kunstdenkméler der Schweiz),
Basel 1961, Abb. 292, Beer 1974, Abb. I5.

die Verstorbenen mit den iiblichen Exequien beizusetzen und ihnen eine wiirdige

Gebirde zu geben. Letzteres hat sich jedenfalls bei archdologischen Untersuchungen
von spatmittelalterlichen Massengrébern bei der Stadtkirche Winterthur und bei der
Pfarrkirche Schwyz gezeigt." Anders verfuhr man hingegen mit Hingerichteten. Auf den
ausserhalb der Siedlung gelegenen Richtplatzen, die vielfach auch Wasenplatze fiir die
Entsorgung von Tierkadavern waren, wurden Hingerichtete ebenso wie Tiere behandelt.
Die in Emmenbriicke (LU) durchgefiihrten Ausgrabungen im Bereich einer neuzeitlichen
Richtstitte haben ein eindriickliches Zeugnis dafiir geliefert (Abb. 1).”2 Die Toten
wurden so, wie man sie vom Galgen oder vom Rad heruntergenommen hatte, inmitten
von Tierkadavern verscharrt — ohne Gebarde und ohne Segnungen der Kirche, ausge-
schlossen von der Gemeinschaft der Lebenden und der Verstorbenen.

Bemerkenswert in diesem Zusammenhang sind die Basler Vinzenztafeln aus dem
12. Jahrhundert,” welche in gedrdngten Szenen das Martyrium des hl. Vincentius von
Zaragoza wiedergeben, wovon uns hier jeweils die Darstellungen im unteren Register
interessieren. Nachdem der Diakon Vincentius verschiedene Torturen hatte iiber sich
ergehen lassen miissen, wurde er in ein Turmverlies geworfen, wo er verstarb. Links
oben im Bildfeld ist die »elevatio animae« dargestellt. Zwei Engel, die eben dem Turm
entweichen, tragen die als kleine Figur wiedergegebene Seele des Vinzenz
empor (Abb. 2a). Der mit Wundmalen iibersate Kérper des Heiligen wird aus dem Turm
gezerrt — die von den Haschern vor den Mund gehaltenen Tiicher geben einen Hinweis
auf den Zustand des Leichnams — und den Hunden zum Frass vorgeworfen, was jedoch
von Raben verhindert wird. Der Korper des unwiirdig behandelten Heiligen ist achtlos
hingeworfen, eine Gebarde ist nicht erkennbar."* Unklar ist, ob mit der am Horizont
erscheinenden Abbreviatur einer Stadt das himmlische Jerusalem gemeint ist und sich
solcherart auf die »elevatio animae« bezége oder ob es sich um das irdische Zaragoza
handelt, wodurch die Geschehnisse »extra muros« situiert wiirden. Der Abschluss der
szenenfolge auf dem nachsten Bild (Abb. 2b) zeigt, wie der verschniirte Leichnam des
Vinzenz ins Meer geworfen wird. Im mittleren Abschnitt sind zwei Manner zu erkennen,
die den angeschwemmten Korper des Vincentius an Land ziehen. Die abschliessende
Szene stellt die feierliche Beisetzung des Heiligen in einem Mausoleum dar, an dem noch
gebaut wird. Damit soll zum Ausdruck gebracht werden, dass man diesen Bau eigens fiir

Gebdrden des Todes



Abb. 3: Ivrea, Biblioteca Capitolare, Cod. 86
(Warmund-Sakramentar), um 1000 (Schmitt
1990, Fig. 19). a) Sterbeszene — b) »Elevatio
animae« — ¢) Totenwaschung — d) Aufbahrung.

15 Mayr-Harting, Henry, Ottonische Buch-
malerei. Liturgische Kunst im Reich der Kaiser,
Bischéfe und Abte, (Belser Kulturgeschichte und
Ikonographie), Stuttgart/Zirich 1991, S. 279, vgl.
P. A. Mariaux, Warmund, in: LexMA, Bd. 8,
Miinchen 1997, Sp. 2050f.

-

=

A4~z

3

»

FRUITUR DomiNoO

Mo Re LA u)\!\lT’ So ll‘To

die Bestattung des Heiligen errichtete. Der Tote, nun sorgféltig in Tiicher eingehiillt,
wird von zwei Mannern behutsam ins Grab gelegt. Ein Priester mit einem Kreuz in der
Hand schwingt ein Weihrauchfass als visuelle Umsetzung der Exequien. War die
unwiirdige Aussetzung des Toten auf dem vorherigen Bild durch das Fehlen einer
Gebarde gekennzeichnet, so wird hier die feierliche Beisetzung in einem fiir Vincentius
errichteten Memorialbau als Kontrast zur erlittenen unehrenhaften Behandlung her-
vorgehoben, womit die Wiirde des Heiligen wieder hergestellt ist.

Herrichtung und Beisetzung der Verstorbenen

In dem um die Jahrtausendwende entstandenen Sakramentar des Bischofs Warmund
von Ivrea® ist das vom Klerus begleitete Sterbe- und Bestattungshrauchtum in einem
Zyklus von insgesamt zehn Bildern wiedergegeben. Die Abfolge vom Sterben bis zur
Aufbahrung ist hinsichtlich der bildlichen Darstellung des in den Tod hiniibergleiten-
den Menschen von besonderem Interesse. Nachdem er zuvor die Beichte abgelegt und,
noch im Bett liegend, das Viaticum empfangen hat, wird der Sterbende nackt auf eine
Matte auf dem Fusshoden gelegt (Abb. 3a). Die Beine sind gestreckt, die Arme liegen
in natiirlicher Stellung kraftlos neben dem Korper. Es handelt sich dabei um eine
unwillkiirliche Korperhaltung des Sterbenden, die nicht in besonderer Weise herge-
richtet wurde.

Im folgenden Bild ist der Eintritt des Todes wiedergegeben (Abb. 3b); »mens redit
ad dominum« heisst es in der Beischrift. Die »elevatio animae« ist in der Form einer Men-
schengestalt dargestellt, die aus dem Mund des Hingeschiedenen auffahrt. Die Gebarde
des Toten ist gegeniiber der Sterbeszene unverandert, jedoch sind Unterleib und Beine
mit einem Tuch bedeckt. Gesten der Trauer sind bei den Umstehenden wahrzunehmen,

Georges Descoeudres



Abb. 4: Ivrea, Biblioteca Capitolare, Cod. 86
(Warmund-Sakramentar), um 1000 (Schmitt
1990, Fig. 19). a) Uberfithrung des Verstorbenen
zur Kirche — b) Aufbahrung »in choro« —
) Uberfiihrung des Verstorbenen zum Grab —
d) Beisetzung.

16 Dass es sich tatséchlich um eine Bahre zur
Prasentation und zum Transport des Toten
handelt, wird daraus ersichtlich, dass erin der letz-
ten Darstellung der Szenenabfolge aus der Bahre
gehoben und in das Grab gelegt wird (vgl. Abb. 4d).
17 Zu diesem auch »libertinariic, »funerariic
oder »pollinctores« genannten Personenkreis
vgl. Kollwitz, J., Bestattung, Christlich, in:
Reallexikon fiir Antike und Christentum, Bd. 2,
Stuttgart 1954, Sp. 208-219, hier Sp. 208f. In
einfachen béuerlichen Verhaltnissen scheint die
Herrichtung des Verstorbenen Sache der Frauen
gewesen zu sein (Le Roy Ladurie, Emmanuel,
Montaillou. Ein Dorf vor dem Inquisitor 1294 bis
1324, Ziirich 1982, S. 246).

18 Zur Verbreitung der Goldblattkreuze:
Riemer, Ellen, Im Zeichen des Kreuzes.
Goldblattkreuze und andere Funde mit christli-
chem Symbolgehalt, in: Die Alamannen, Ausst.-
Kat. Archédologisches Landesmuseum Baden-
Wiirttemberg, Stuttgart 1997, S. 447454,
Abb. 509, vgl. ferner Hiibener, Wolfgang (Hg.),
Die Goldblattkreuze des frithen Mittelalters,
(Veroffentlichung des Alemannischen Instituts
Freiburg/Br. 37), Biihl/Baden 1975.

19 Hundt, Hans-Jiirgen, Die Textilreste von
Oberflacht, in: Schieck, Siegwalt, Das Graberfeld
der Merowingerzeit bei Oberflacht (Gemeinde
Seitingen-Oberflacht, Lkr. Tuttlingen), (Forschun-
gen und Berichte zur Vor- und Friihgeschichte
in Baden-Wiirttemberg 41/1), Stuttgart 1992,
S.105-120.

20 Berger, Rupert, Vom geschichtlichen
Werden der christlichen Sterbe- und Begrabnis-
liturgie, in: Die letzte Reise. sterben, Tod und
Trauersitten in Oberbayern, hrsg. von Sigrid
Metken, Miinchen 1984, S. 239243, hier S. 24If.

T u_us

besonders eine Frau (die Gattin des Verstorbenen?) mit aufgelosten Haaren kann nur
miihsam zuriickgehalten werden. Die Umstehenden sind in zwei Gruppen geteilt: links
die an ihrer Tonsur erkennbaren Kleriker in weissen Gewandern und auf der rechten
seite die dunkel gewandeten Angehdrigen.

Die nichste Szene zeigt die Waschung des Toten nach »iiblichem Brauch«
(-Lautores more lavant solito<). Der Hingeschiedene sitzt nackt auf einem Stuhl, den
Kopf zur Seite geneigt und die Hande auf dem Schoss aufeinander gelegt. Ein Mann halt
ihn in dieser Stellung, wahrend ein zweiter mit einer Kelle Wasser schopft (Abb. 3c).

Die Aufbahrung des Verstorbenen bildet den Abschluss der »toilette funébre«.
Vollstandig in weisse Tiicher gehiillt, ist er in eine Bahre gelegt (>ponitur in feretro«).1°

Zwei Manner, in denen man wohl die »lautores/lavatores«’ der vorangehenden
Darstellung zu erkennen hat, sind eben daran, im Angesicht der Haare raufenden Witwe
ein Tuch iber die Bahre zu legen (Abb. 3d). Der Verstorbene, wiewohl vollstindig
verhiillt, ist — im Vergleich zur Waschszene — deutlich erkennbar mit einer Gebérde
versehen worden. Das Haupt, nun wiederum aufrecht, liegt auf einem Kissen, die Arme
sind zu Seiten des Korpers ausgestreckt. Auffallend ist das Kreuz auf der Brust, welches
an die Sitte der Goldblattkreuze erinnert, wie sie vom spéten 6. Jahrhundert bis ins friihe
8. Jahrhundert stdlich der Alpen sowie im alemannischen Siedlungsraum nérdlich des
Rheins in Gribern auftreten.’® In der Form von textilen Applikationen, obwohl bisher
nur vereinzelt nachgewiesen,'” konnten solche Kreuze moglicherweise eine zeitlich
erheblich linger dauernde Verbreitung gefunden haben. Zum Weiss der Verhiillung des
Verstorbenen, zum hellen Bahrtuch sowie zu den weissen Kleidern des Klerus in der
vorangehenden Szene ist anzumerken, dass Weiss als Farbe der Auferstehung die
urspriingliche Farbe im christlichen Totenbrauchtum war. Die dunkle Farbe, wie sie
hauptsachlich die Angehorigen des Hingeschiedenen tragen, ist hier nicht als Ausdruck
der Trauer, sondern wohl der sozialen Besserstellung zu werten.2

Gebdrden des Todes



Abb. 5: Hildesheim, Dom, Grabmal des Priesters
Bruno (t+ 1194), Ausschnitt. Gestische Her-
richtung des Leichnams als Werk der Barm-
herzigkeit.

Die weitere Szenenfolge zeigt die Prozession mit der Bahre zur Kirche, angefiihrt
von einem Kleriker mit Leuchterkreuz (Abb. 4a), die Aufbahrung des Verstorbenen
»in choro« in Verbindung mit der Totenliturgie (Abb. 4b), die von zahlreichen Licht-
tragern begleitete Uberfiihrung des Toten (Abb. 4c) sowie die unter Beweihrducherung
vollzogene Beisetzung auf dem Friedhof (Abb. 4d). Wahrend die in Abb. 3 wiederge-
gebenen Szenen vor allem die bildliche Darstellung des Verstorbenen, seine
Herrichtung, zum Thema haben, so sind die tibrigen Szenen der rituellen Darstellung
des Toten durch die Exequien gewidmet.? Jede Station des Sterbens und der Beisetzung
war von Gebeten begleitet,22 und wie je ein aus einem Buch rezitierender Kleriker
»in choro« sowie bei der Beisetzung auf dem Friedhof zeigt (Abb. 4b und d), wurden
hierbei feststehende Formulare verwendet.

Insgesamt macht das Warmund-Sakramentar deutlich, dass »die offiziellen kulti-
schen Handlungen [...] durch einen Kranz von begleitenden brauchtiimlichen Mass-
nahmen« erweitert wurden, wodurch sichergestellt war, »dass nicht nur das betreffende
Individuum in Erscheinung trat, sondern auch die gréssere Gemeinschaft, innerhalb
deren sich sein Leben vollzog«.2 Dies wird beispielsweise auch anhand der spatmittel-

alterlichen Satzungen der Ziircher Schuhmacherzunft deutlich, welche zudem die
21 Vgl. Kroos 1984.
22 Bestattungen, S. 744-746
23 Hartinger 1992, S. 189f. nis zu ermoglichen: »Swo ouch einer stirbet in dieser zunfte, der von armut nicht so viel

Bemiihungen zeigen, auch weniger begiiterten Zunftgenossen ein wiirdevolles Begrah-

Georges Descoeudres



Abb. 6: Padua, Arena-Kapelle, »Beweinung
Christi« aus dem Wandmalerei-Zyklus von
Giotto, um 1305. Gestische Herrichtung des
Leichnams.

24 Zitiert nach 111i 1992, S. 103

25 Elbern, Victor H./Engfer, Hermann/Reuther,
Hans, Der Hildesheimer Dom. Architektur, Aus-
stattung, Patrozinien, (Die Diozese Hildesheim
in Vergangenheit und Gegenwart = Zeitschrift
des Vereins fiir Heimatkunde im Bistum Hildes-
heim 41/42), Hildesheim 1974, S. 89f. und
Abb. 40, Bauch 1976, S. 285f. und Abb. 425.

26 Kroos 1984, S. 288.

27 Zum Begriffspaar »pauper« und »peregri-
nus« vgl. Labande, Edmond-René, »Pauper et
peregrinus-. Les problémes du pélerin chrétien
d'aprés quelques travaux récents, in: Wallfahrt
kennt keine Grenzen. Ausst.-Kat. Bayerisches
Nationalmuseum Miinchen, hrsg. von lenz
Kriss-Rettenbeck und Gerda Mohler, Min-
chen/Zirich 1984, S. 23-32.

hette, daz er mochte begraben werden, da git jeder zunftbruder einen pfennig, und sol

man im frumen gelutet, ein boum, ein grab, liechter und ein erber begrebde nach des
hantwerkes und der zunfte eren.«?* Zu einem »ehrbaren Begrabnis«, wie es hier heisst,
gehoren zuerst einmal ein (eigenes) Grab und ein Sarg ([Toten-lboum), ferner ein
Glockengeldut sowie Lichter als Begleitung bei der Uberfiihrung des Verstorbenen auf
den Kirchhof.

Eine ungewéhnliche Darstellung hinsichtlich der Gebarde des Verstorbenen zeigt
das Grabmal des Priesters Bruno (f 1194) am Dom zu Hildesheim.? Die zur vertikalen
Aufstellung bestimmte Reliefplatte, die im 19. Jahrhundert iiberarbeitet wurde, ist drei-
geteilt: Unten ist die Herrichtung des Verstorbenen wiedergegeben (Abb. 5), in der
Mitte die »elevatio animae« und oben der segnende Christus als Halbfigur in einer mit
Kleeblatthbogen iiberwélbten Nische. Auf dem Rahmen und den Zwischenstegen sind
Inschriften erhalten, darunter der Titulus »Brvnoni cvius speciem monstrat lapils] iste
qvi sva pavperibvs tribvit da glalvldila xpe« (Dem Bruno, dessen Gestalt dieser Stein zeigt
und der seine Giiter den Armen schenkte, gib, Christus, Gliickseligkeit). Im unteren Bild-
feld sind zwei Kleriker mit der Schliessung des Mundes und mit der Verhiillung des
Verstorbenen beschiftigt. Zwei bartige Figuren, die eine mit einer Kriicke, die andere
mit Stab und Fellmantel als Pilger gekennzeichnet,?® umfassen die neben den Korper
gelegten Arme. Zwei weitere Personen, die eine bartig und kauernd, die andere eine
tief gebiickte Frau, scheinen sich an den Fiissen, welche jedoch weggebrochen sind, zu
schaffen zu machen. Die Verhiillung des Leichnams, die Herrichtung des Kopfes, der
Gestus der Arme und Hande sowie die Stellung der Fiisse erscheinen als die wichtigsten
Elemente einer Gebirde des Verstorbenen. Die hier dargestellten und auch in der
Inschrift evozierten »pauperes«’ iiben zusammen mit den Klerikern das siebte Werk der
Barmherzigkeit aus, die Bestattung der Toten, was durch ein Inschriftenzitat auf der

Gebdrden des Todes



14

Abb. 7: Glis (VS), Pfarrkirche (Anlage I1) mit
Bestattungen des 8. bis I1. Jahrhunderts. Innen-
wie Aussengraber orientieren sich am be-
stehenden Bau (schraffiert), einige Aussengra-
ber richten sich nach der Westmauer des
Kirchengebaudes.

Abb. 8: Schutz des Antlitzes von Verstorbenen.
a) Glis (VS), Pfarrkirche. So genanntes Kopf-
plattengrab (friihmittelalterlich). b) Schwyz,
Klosterkirche St. Peter am Bach. Kleriker-
bestattung im offenen Sarg mit Rundziegel iiber
dem Gesicht (1677).

28 Stubblebine, James H., Giotto. The Arena
Chapel Frescoes, New York 21995, Claussen,
Peter Cornelius, Enrico Scrovegni, der exempla-
rische Fall? Zur Stiftung der Arenakapelle in
Padua, in: Fiir irdischen Ruhm und himmlischen
Lohn. Stifter und Auftraggeber in der mittel-
alterlichen Kunst, hrsg. von Hans-Rudolf Meier,
Carola Jaggi und Philippe Biittner, Berlin 1995,
S. 227-246.

29 Vgl. dazu die Untersuchungen anhand des
Berner Materials von Ulrich-Bochsler 1997.

30 Eineintentionelle Ausrichtung nach Jerusa-
lem (Brunel 1990, S. 248) wie bei den Muslimen
nach Mekka kennt man im Christentum nicht.

Platte nach Mt 25,40 (»qluam] dliu] vni ex milnimis] mleis] fe[cistis] mlihi] flecistis]«)
unzweifelhaft gemacht wird. Die Bestattung der Toten als Werk der Barmherzigkeit
umfasste auch deren Herrichtung und wiirdige Darstellung in einer entsprechenden
Gebarde.

Erstaunliche Parallelen in der Sache sind in Giottos um 1305 entstandener
»Beweinung Christi« in der Arena-Kapelle in Padua auszumachen (Abb. 6), welche sich
der Stifter, Enrico Scrovegni, zu seiner Grablege ausersehen hat.?® Es handelt sich um
eine Darstellung der Trauer um den Tod Jesu verbunden mit einer gestischen
Herrichtung seines Leichnams. Wiederum sind mehrere Personen darum bemiiht, Kopf,
Arme und Fiisse, das heisst den Korper, im Hinblick auf die Grablegung (die in der
Arena- Kapelle nicht dargestellt ist) in eine wiirdige Gebarde zu bringen.

Der Befund der Grdber

Im weiteren Sinne zur Gebarde der Toten gehoren auch die Situierung sowie die Aus-
richtung des Grabes. Wie archaologische Ausgrabungen zeigen, weisen christliche
Bestattungen von der Spatantike bis in die friithe Neuzeit ohne geschlechtsspezifische
Unterschiede? weitgehend einheitlich eine West-Ost-Ausrichtung auf, wobei der Kopf
im Westen mit »Blick« gegen Osten liegt. Diese so genannte Ostung der Graber folgt der
Ostung der Gebetsrichtung,’? wie sie seit den Anfangen des Christentums gebrauchlich
und auch ausdriicklich im bekannten Liturgiekommentar »Rationale divinorum
officiorum« des Durandus von Mende (f 1296) festgehalten war: »[Der Tote] muss so
beerdigt werden, dass sein Kopf im Westen liegt und er die Fiisse nach Osten streckt,
so dass er gleichsam durch die Lage selbst [nach Osten] betet und andeutet, dass er

Georges Desceeudres



31 Zitiert nach Dolger 1925, S. 264, allgemein
zur Ostung bei Tod und Begrabnis: ebd.
S. 258—272. Zu Durandus von Mende vgl. Zapp,
H./Langgértner, G, Duranti(s), Guillelmus I, in:
LexMA, Bd. 3, Miinchen 1986, Sp. 1469f.

32 Dolger 1925, S. 136258, Suntrup 1978,
S. 224-234.

33 Vgl. dazu etwa Eckstein, Rudolf/Biill, Fran-
ziskus/Horning, Dieter, Die Ostung mittelalter-
licher Klosterkirchen des Benediktiner- und
Zisterzienserordens. Versuch einer Deutung, in:
Studien und Mitteilungen zur Geschichte des
Benediktinerordens und seiner Zweige 106,
1995, S. 7-78.

34 Ulrich-Bochsler 1997, S. 39 und Abb. 27.

35 Ausgepréagt war ein solcher Befund bei der
hochmittelalterlichen Pfarrkirche (Anlage 1) in
Lauperswil (BE). Eine Monographie zu diesen
Ausgrabungen ist in Vorbereitung (vgl. vorldu-
fig Desceeudres, Georges, Lauperswil, Plarrkirche.
Fléchengrabung im Innern 1989, in: Archdologie
im Kanton Bern 3, 1994, S. 229-231).

36 Es gibt bisher nur wenige archéologische
Unlersuchungen neuzeitlicher Friedhofe; das
Vergleichsmaterial ist dementsprechend schmal.
Als Beispiel einer evangelisch-reformierten
Gemeinde sei Aegerten bei Biel genannt
(Bacher, René/Suter, Peter ]./Eggenberger.
Peter u. a., Aegerten. Die spatromischen Anla-
gen und der Friedhof der Kirche Biirglen,
[Schriftenreihe der Erziehungsdirektion des
Kantons Bernl, Bern 1990, S. 87) sowie Schwyz
als Beispiel einer katholischen Pfarrei (Descceu-
dres u. a. 1995, S. 78).

37 Als Beispiel sei auf eine Gruppe von
Klerikern im Dominikanerinnenkloster St. Peter
am Bach in Schwyz hingewiesen (Cueni 1987,
S.123f).

38 Stork 1997, S. 422, vgl. Lecouteux 1987.

39 Stork 1997, S. 422.

40 Fingerlin, llse, Die Grafen von Sulz und ihr
Begrébnis in Tiengen am Hochrhein, (Forschun-
gen und Berichte der Archéologie des Mittel-
alters in Baden-Wiirttemberg 15), Stuttgart 1992,
S. 220 und S. 224.

41 Brunel 1990, S. 248, Cueni 1987, S. 124.

42 Descceudres, Georges/Sarott, Jachen, Eine
friihchristliche Taufkirche im Oberwallis. Die
Ausgrabungen in der Pfarr- und Wallfahrts-
kirche Unsere Liebe Frau auf dem Glisacker
(Gemeinde Brig-Glis), in: Vallesia 39 (1984),
S. 349—448, hier S. 438f.

43 Cueni 1987, S. 123f.

bereit ist, vom Untergang zum Aufgang zu eilen, von der Welt zur Ewigkeit.<3' Auch die
»Orientierung« der Kirchenbauten nimmt in der Regel die Ostung des Gebetes auf,
welches sich nach der Wiederkunft des Herrn am Jiingsten Tag bzw. nach dem Paradies
ausrichtet, die nach alten Vorstellungen im Osten situiert werden.”> Die Orientierung
der Griber folgt auf Kirchhéfen gewohnlich der Ausrichtung des Gotteshauses, auch wo
dieses von der geographischen Ostung etwas abweicht, was méglicherweise mit der im
Jahreslauf veranderten Position der aufgehenden Sonne zur Bestimmung der
Ostrichtung zusammenhéangt.?* Eine deutlich erkennbare Unsicherheit beziiglich der
Ausrichtung der Graber zeigte sich bei den Ausgrabungen in der Kirche von Unterseen
(BE), welche, topographisch bedingt, nach Norden orientiert ist. Ein Teil der Gréber war
geostet, ein Teil jedoch auf den Hauptaltar im Norden ausgerichtet.’* Deutliche Ab-
weichungen von der Ostung der Gréber sind in solchen Féllen zu beobachten, wo sich
Graber an bestimmten Gebaudeteilen orientieren, z. B. mit einer Nord-Siid-Ausrichtung
entlang der Westwand eines kirchlichen Gebaudes (Abb. 7) oder in radialer Streuung
auf der Aussenseite einer Apsis situiert sind* und damit Bezug auf den (Haupt-) Altar
im Innern nehmen.

Eine grundsatzliche Neuorientierung der Graber im Sinne einer Ausrichtung auf
Gebaude, Umfassungsmauern und Wege, wie dies in den heutigen Friedhéfen die Regel
darstellt, erfolgte erst in der Neuzeit, in evangelisch-reformiert gepragten Gegenden,
wie es scheint, etwas friiher als in katholischen Gebieten.’¢ Im Kircheninnern, wo die
Ostung der Gréaber bis zur Aufgabe der Sitte der Innenbestattungen beibehalten wurde,
sind gelegentlich Bestattungen von Klerikern zu beobachten, die mit dem Kopf gegen
Osten beigesetzt wurden, also gewestet waren, und somit zur Gemeinde »blickten«.’?

Die Verstorbenen bzw. die in den Ausgrabungen fassharen Skelette weisen
gewohnlich eine gestreckte Riickenlage auf. Beisetzungen in Seiten- oder Bauchlage
sind Ausnahmen, bei denen es sich um Sonderbestattungen handeln diirfte. Deren
Veranlassung ist im archaologischen Befund in der Regel nicht ersichtlich, hochstens in
jenen Fallen, wo der Leichnam mit grosseren Steinen beschwert worden ist, so dass
angenommen werden darf, dass diese wohl in der Biographie des jeweiligen Individu-
ums begriindete Massnahme im Hinblick auf ein befiirchtetes Wiedergangetum
getroffen wurde.”®

Der Kopf des Verstorbenen wurde gelegentlich auf einen Stein gebettet.?* Nur
ausnahmsweise sind textile Uberreste von Kissen nachzuweisen,*© aufgrund physio-
logischer Befunde des Skelettes jedoch gelegentlich zu erschliessen.# Manchmal
wurden besondere Vorkehrungen getroffen, um das Antlitz des Verstorbenen vor
zerstorerischen Einwirkungen bei der Einfiillung des Grabes zu schiitzen, wohl
eingedenk dessen, dass der Mensch als Abbild Gottes erschaffen worden ist (Gen 1,27).
Bei friithmittelalterlichen Erdbestattungen sind Grabformen beobachtet worden, bei
denen mit Steinplatten eine schiitzende Nische fiir das Haupt angelegt war (Abb. 8a).%
In einer neuzeitlichen Variante bedeckt ein Rundziegel das Antlitz von Klerikern, die
man in offenen Sirgen beisetzte, wie in der Innerschweiz oft beobachtet. (Abb. 8b).3

Unterschiedliche Auspragungen bei der Gebarde der Toten sind im Weiteren in der
Stellung der Arme zu beobachten, welche je nach Epoche und Region gewissen
prauchtiimlichen Verdnderungen unterliegt, auf die zuriickzukommen sein wird. Aus
physiologischen Erwagungen ist davon auszugehen, dass die gestreckte Riickenlage
ebenso wie die jeweilige Stellung der Arme bei der »toilette funébre« im Hinblick auf

Gebdrden des Todes

5



16

3
N
~ 3
»

AR,

Abb. 9: Bonn, Grabstele, 7. Jahrhundert (?),
Rheinisches Landesmuseum Bonn.

Abb. 10: Miinchen, Bayerische Staatsbibliothek,
Ms. Clm 4452, 10071012, »Grablegung Christi«,
Ausschnitt (Perikopenbuch, Tf. 27).

44 Berg, Steffen/Rolle, Renate/Seemann,
Henning, Der Archéologe und der Tod. Archéo-
logie und Gerichtsmedizin, Minchen/Luzern
1981, S. 69-75.

45 Privati 1983, S. 24, Reynaud, Jean-Frangois,
Lugdunum christianum. Lyon du [Ve au VIIIe s.:
topographie, nécropoles et édifices religieux,
(Documents d‘archéologie francaise 69), Paris
1998, S. 204.

46 Als Beispiele seien die Graberfelder im
»Clos d'Aubonne« in La-Tour-de-Peilz VD
(Archéologie du moyen age. Le canton de Vaud
du Ve au XVe siécle. Ausst.-Kat. Musée canto-
nal d'archéologie et d'histoire, Lausanne 1993,

die Aufbahrung und die spatere Beisetzung des Verstorbenen bewusst hergerichtet

worden sind. Dagegen sind die haufig bei Ausgrabungen anzutreffende, zur Seite
geneigte Lage des Hauptes sowie der fast regelmassig heruntergefallene Unterkiefer
nicht als Gebarde aufzufassen; es handelt sich dabei in der Regel um nachtragliche Ver-
anderungen, die sich erst nach der Auflosung der Bander einstellten.

Der Verstorbene als Toter

Bestattungen in spatantiken Graberfeldern weisen, soweit bis anhin tiberhaupt beob-
achtet, verschiedenartige Armhaltungen auf. Die Arme sind iiber der Brust gekreuzt oder
auf der Brust zusammengelegt (wie bei der Beschreibung der Melania), sie sind quer
iiber den Bauch oder auf den Unterleib gelegt, haufig sind sie neben dem Kérper aus-
gestreckt.* Wahrend diese Vielfalt der Armhaltungen in den romanisch gepragten
Gebieten auch in spaterer Zeit weitgehend erhalten blieb,* ist in den starker germani-
sierten Gegenden, etwa im alemannischen Siedlungsgebiet, im Frithmittelalter eine
erstaunlich einheitliche Art der Niederlegung der Verstorbenen in den Grabern fest-
zustellen: Die Arme sind neben dem Korper ausgestreckt (Abb. 11), manchmal ist die eine
oder andere Hand auf den Oberschenkel gelegt.” »Kaum eine andere Epoche kannte
derart weithin akzeptierte Bestattungsnormen.« Was Ingo Stork hier als generelle
Feststellung in Bezug auf die Merowingerzeit aussert,*8 gilt hinsichtlich der Gebarde der
Verstorbenen fiir das gesamte Friithmittelalter.

Unter den wenigen Grabsteinen mit figiirlichen Darstellungen aus dem Frithmittel-
alter ist eine Stelle aus Bonn, welche mit einigen Unsicherheiten ins 7. Jahrhundert
datiert wird, in unserem Zusammenhang von besonderem Interesse (Abb. 9).4° Der im
unteren Teil abgebrochene Stein zeigt — stark stilisiert — eine menschliche Gestalt in
einer bogenformigen Nische. Die Figur mit einer deutlich ausgepragten Haarkalotte
weist geschlossene Augen auf. Sichtbar ist ihr Geschlecht; auf der Brust liegen zwei Vier-
ecke mit diagonalen Einritzungen. Obwohl einzelne Glieder nicht unterschieden sind,
hat man den Eindruck, dass die Figur mit gestreckten Armen am Korper daliegt und
einen Toten darstellt in der Art der frihmittelalterlichen Gebarden im Grabe.
Nisters-Weisbecker spricht von einer »phallischen Darstellung eines Toten im Grah«.>0

Georges Descaeudres



Abb. 11: Biilach (ZH), Pfarrkirche, Grab einer vor-
nehmen Dame (um 650), links: Befund, rechts:
Rekonstruktion (Christlein 1979, Abb. 55/56,
nach Drack).

Abb. 12: Niederdollendorf (Niederrhein), Grab-
stele, 7. Jahrhundert, Rheinisches Landesmu-

seum Bonn.

S. 3741, besonders fig. 29) und in Ried/
Miihlehslzli FR  (Hanni Schwab, Ried/
Miihleholzli. Ein Gréaberfeld mit frihmittelal-
terlichen und hallstattzeitlichen Bestattungen.
Archaologie, [Freiburger Archaologie lal,
Freiburg 1983, S. 17-47) genannt.

47 Eggenberger u. a. 1983, S. 224-227, Windler
1993, S. 21 und Abb. 35.

48 Stork 1997, S. 419.

49  Nisters-Weisbecker 1983, S. 318 (Kat.-Nr. 171),
Landesmuseum Bonn, S. 149151 (Kat.-Nr. 49).

50 Nisters-Weisbecker 1983, S. 318.

51 Perikopenbuch, S. 122 und Tf. 27.

52 Vgl. Egli 1987, S. 70-72.

53 Christlein 1979, S. 58.

54 »Kaum ein Gebrauchsgegenstand fand sich
in germanischen Grébern so héufig wie der [...]
Kamme (Koch, Ursula, Die Menschen und der
Tod. Stétten der Totenruhe — Grabformen und
Bestattungssitten der Franken, in: Die Franken.
Wegbereiter Europas, Ausst.-Kat. Reiss-Museum
Mannheim, Mainz 1996, S. 723737, hier S. 729).

55 Privati 1983, S. 50.

56 Aufleger, Michela, Beinarbeiten und Bein-
verarbeitung, in: Die Franken. Wegbereiter Eu-
ropas, Ausst.-Kat. Reiss-Museum Mannheim,
Mainz 1996, S. 640—649, hier S. 642f.

57 Nisters-Weisbecker 1983, Seiten 316-318
(Kat.-Nr. 170), Landesmuseum Bonn, S. 140-149
(Kat.-Nr. 48).

Ob der Phallus apotropaische Bedeutung habe, wie vermutet wurde, ist nicht auszu-
schliessen. Als gesicherte Aussage lasst sich jedenfalls festhalten, dass der Mann nackt
wiedergegeben ist und solcherart an die Darstellung des Sterbenden im Warmund-
sakramentar (Abb. 3a) erinnert. An die Aufbahrungsszene derselben Handschrift, bei
welcher der verhiillte Leichnam ein Kreuz auf der Brust aufweist (Abb. 3d), gemahnen
die beiden Vierecke mit den diagonalen Einritzungen. Sind hier ebenfalls Kreuze
gemeint oder handelt es sich um verschniirte Packchen, Reliquien oder Amulette, die
um den Hals getragen oder dem Verstorbenen auf die Brust gelegt wurden?

Dieselbe Gebidrde der neben dem Korper ausgestreckten Arme weisen auch
weitere friihe Darstellungen von Verstorbenen auf, neben dem Warmund-Sakramentar
(Abb. 3d) sei die »Grablegung Christi« in dem kurz nach der Jahrtausendwende
entstandenen Perikopenbuch Heinrichs II. genannt (Abb. 10).5! Eine in dieser Art
verbreitete, weitgehend identische Gebarde setzt eine entsprechend einheitliche
Vorstellung voraus, wie ein Verstorbener im Tode zu prasentieren sei. Offensichtlich
wurde er in diesen Fallen als das wiedergegeben, was er war: namlich als ein Toter.52

Das Erscheinungsbild des Verstorbenen im Grabe wurde im Friihmittelalter,
im speziellen in der Merowingerzeit, in erheblicher Weise auch durch die Ausstattung
— bei den Mannern das Gewate (Waffentracht), bei den Frauen die Gerade (Schmuck-
tracht) — bestimmt (Abb. 11), welche »zum Erhalt [der] rechtlichen und bildlichen
Personlichkeit [als] notwendig« erachtet wurde.” Zu dieser Grabausstattung hat
auffallend hdufig ein Kamm gehort,>* der den Toten, Mannern wie Frauen, mit ins Grab
gegeben, manchmal sogar auf die Brust gelegt wurde* und im Zusammenhang mit der
eminenten Bedeutung der Haartracht im Erscheinungsbild jedenfalls der Vornehmen im
Frithmittelalter gesehen werden muss.>® Darauf verweist auch ein Grabstein des
7. Jahrhunderts aus Niederdollendorf im Rheinland (Abb. 12).5 Auf dessen Vorderseite

Gebdrden des Todes

17



18

Abb. 13: Haufige Armstellungen in Grabern vom
Hochmittelalter bis in die Neuzeit (schematische
Darstellung).

58 Descceudres u. a. 1995, S. 146.

59 Eggenberger u. a. 1983, S. 229, Brunel 1990,
S. 248, Windler 1993, S. 69-71.

60 Egli1987,S.77 und S. 195.

i

=S ——— 1

?I—-—.
&

ist ein bekleideter Mann dargestellt, der sich mit der rechten Hand kammt, wahrend er
mit der linken nach dem quer iiber seinem Korper liegenden Breitsax greift. Die von
einem Rahmen umzogene Darstellung zeigt ferner eine Feldflasche sowie vogelkopfige
Schlangenwesen, deren Prasenz schwierig zu deuten ist. Der mit offenen Augen
wiedergegebene Verstorbene ist mit seinem Gewate versehen dahnlich den Toten in den
Grabern, zu seiner Versorgung ist ihm eine Feldflasche mitgegeben. Waffe und Kamm
erscheinen als die wichtigsten Attribute der bildlichen Darstellung des Verstorbenen.

Der Verstorbene als Amts- und Funktionstrdger

Die Graber in der Zeitspanne vom Hochmittelalter bis in die frithe Neuzeit zeigen in zwei-
erlei Hinsicht eine Veranderung gegeniiber friithmittelalterlichen Bestattungen. Zur bild-
lichen Darstellung der Verstorbenen bedarf es nicht langer der Beigaben im Grab. Die
Sitte der Grabbeigaben, die bei der romanischen Bevolkerung bereits im 5. Jahrhundert
weitgehend verschwunden ist, wird bei den Germanen im frithen 8. Jahrhundert aufge-
geben, um dann in der Neuzeit im Zusammenhang mit der Gegenreformation vor allem
in der Form des Rosenkranzes wieder aufzuleben.>® Die zweite Veranderung betrifft die
Haltung des Korpers, besonders der Arme: Die Hande, vielfach mit gekreuzten Unterar-
men, sind in den Schoss, die Unterarme quer tiber den Bauch oder auf die Brust gelegt,
manchmal auch iiber der Brust gekreuzt, ferner finden sich auch Kombinationen dieser
Gesten (Abb. 13).5 Die Basis der bisher erhobenen Befunde reicht allerdings nicht aus,
um sich eine genauere Vorstellung von der quantitativen, chronologischen oder regio-
nalen Verteilung einzelner dieser Gebarden machen zu konnen. Ob die verschiedenen
Gesten als unterschiedliche Aussagen — Viviane Egli nennt »Annahme des gottlichen Wil-
lens« oder »innere Sammlung« und »Andacht« als Deutung einzelner Gebarden®® — auf-

zufassen sind, ist durchaus denkbar, im einzelnen aber kaum zu belegen.

Georges Descaeudres



Abb. 14: Merseburg, Dom, Grabplatte Rudolfs
von Schwaben (+ 1080), Ausschnitt. Darstellung
des Kénigs mit den Reichsinsignien.

61 Eggenberger u. a. 1983, S. 226, vgl.
Eggenberger, Peter/Ulrich-Bochsler, Susi,
Steffisburg. Reformierte Pfarrkirche. Die Ergeb-
nisse der archdologischen Forschungen von
1980 und 1982, Bd. 1, (Schriftenreihe der
Erziehungsdirektion des Kantons Bern), Bern
1994, S. 82.

62 Brunel 1990, S. 248.

63 Reinle 1984, S. 208.

Der Wechsel von den mehrheitlich entlang des Korpers ausgestreckten zu den auf
den Korper gelegten Unterarmen scheint sich regional zu unterschiedlichen Zeiten voll-
zogen zu haben. Im Kanton Bern, wo ein umfangreiches und stratigrafisch gut
beobachtetes Vergleichsmaterial vorliegt, wird dieser Wechsel um die Jahrtausend-
wende fassbar,® fiir das Elsass hingegen wird als Zeitpunkt die Wende vom 13. zum
14. Jahrhundert angegeben.®

Figiirliche Grabmaler, wie sie seit dem ausgehenden 11. Jahrhundert in zunehmen-
dem Masse in Erscheinung treten, geben — im Vergleich zu den friithmittelalterlichen
Grabsteinen — ebenfalls Zeugnis von einem Wandel in der Darstellung der Verstorbe-
nen. Grabmaéler, welche fiir Konige und Angehorige des Hochadels sowie fiir hoch-
rangige Geistliche angefertigt wurden, zeigen die Hingeschiedenen gewohnlich als
Amts- bzw. Funktionstrager in vollem Ornat und mit den Insignien ihres Amtes
versehen (Abb. 14).63 Sie sind, wie bei den meisten Grabbildern nordlich der Alpen, mit
offenen Augen als liegende Standfiguren — d. h. als liegende Grabplatten, welche die

Gebdrden des Todes

19



20

Abb. 15. Schaffhausen, Allerheiligen, Grab-
platten der Grafen von Nellenburg, erstes
Drittel des 12. Jahrhunderts, links: Burkhard mit
Festuca, rechts Eberhard mit Kirchenmodell,
Museum Allerheiligen.

Abb. 16: Grabplatte des Abtes Haiderich (f 1206)
aus St-Nicaise in Reims (Bauch 1976, Abb. 432,
nach einer Zeichnung).

64  Zu dieser Problematik zuletzt Korner 1997,
S. 106-117.

65  Schmidt 1992, S. 34.

66 Seeliger 1972 (mit der alteren Literatur),
Sauer, Christine, Fundatio und Memoria. Stifter
und Klostergriinder im Bild 1100 bis I350,
(Veroffentlichungen des Max-Planck-Instituts
fir Geschichte 109), Gottingen 1993, S. 93—-103.
67 Seeliger 1972, S. 18—20, Schmidt-Wiegand,
Ruth, Gebdrdensprache im mittelalterlichen
Recht, in: Frithmittelalterliche Studien 16 (1982),
S.363-379, hier S. 373.

68 Greenhill 1976, Tf. 6a, 16b, 18b, 19a.

O, |
O | LS
03.0;},A Al

Figur stehend darstellen — in einer intrigierenden Ambivalenz als lebende Verstorbene
wiedergegeben.®* Gerhard Schmidt bezeichnet die Darstellungen solcher Grabmaler
innerhalb seiner Typologie des Totenbildes als »Liegefiguren in standespezifischer
Haltung«, wobei er prazisierend beifiigt, dass deren »Gesten einer aufrecht stehenden,
nicht einer horizontal gelagerten Figur [entsprechen]«.%5

Zu dieser Gruppe gehoren die Grabplatten der Grafen von Nellenburg in Schaff-
hausen, die, im ersten Drittel des 12. Jahrhunderts geschaffen, zu den friihesten ihrer
Art zu zéhlen sind (Abb. 15).6¢ Graf Eberhard (+ 1075/79), der eine auffallend lange Haar-
und Barttracht aufweist, ist mit einem Kirchenmodell in der Hand auf einem mit
Arkaden versehenen Podest stehend als Griinder und Erbauer des Klosters Allerheiligen
dargestellt. Sein Sohn Burkhard (f 1101/02), der fiir die Neugriindung von Allerheiligen
als Reformkloster verantwortlich war, tragt eine Festuca — ein Baumchen mit Wurzel-
ballen — als Kennzeichnung einer Ubertragung von Grund und Boden.®” Bezeichnender-
weise steht er, der diese symbolisch wiedergegebene Giiteriibereignung an das
Kloster vorgenommen hatte, auf einem Erdhaufen, einem Stiick Land. Beider Gebarde
ist die einer Prasentation der von ihnen vollbrachten Wohltaten (Kirchenbau und
Giiteriibereignung) fiir das Kloster Allerheiligen, in dessen Chor ihre Grabmaler
Aufstellung gefunden hatten. Ebenso wie die Insignien eines bestimmten Amtes sind
auch das Kirchenmodell und die Festuca der Nellenburger primar Rechtssymbole. Die
Verstorbenen sind hier in Verkérperung der Wiirde eines Amtes bzw. einer bestimmten
Rechtshandlung wiedergegeben.

Eine Amtstragerschaft ist in ahnlicher Weise auch bei einer Gruppe von Kleriker-
grabmalern dargestellt, bei denen der Verstorbene einen Kelch als Zeichen seiner
Priesterschaft in den Handen halt, wie haufig bei englischen Grabplatten,® oder auf die
Brust gelegt bekommen hat (Abb. 16). Wie bei den Nellenburger Grabmalern gehdren

Georges Descaeudres



Abb. 17: Leuk (VS), Pfarrkirche (Anlage VII),
Priestergrab mit Kasel und holzernem Grab-
kelch, 13. Jahrhundert. Die Storung des Skelettes
rithrt von Nachfolgebestattungen her.

69 Vgl. Schmidt 1992, S. 42.

70 Zu den so genannten Grabkelchen vgl.
Elbern, Victor H., Kelch, in: LexMA, Bd. S,
Miinchen/Ziirich 1991, Sp. 1095f., hier Sp. 1096.
Ungeklart ist, inwieweit ein Zusammenhang
besteht zwischen den gelegentlich auftretenden
Grabkelchen und der von hochmittelalterlichen
Liturgiekommentaren verbreiteten Vorstellung,
wonach die Absetzung des Kelches am Ende des
Messkanons die Grablegung Christi symboli-
siere (vgl. Suntrup 1978, S. 390F.).

71 Soder von Giildenstubbe, Erik, Funde aus
Bischofsgrabern des Wiirzburger Domes, in:
1250 Jahre Bistum Wiirzburg. Archéologisch-
historische Zeugnisse der Friihzeit, Ausst.-Kat.
Marmelsteiner Kabinett, hrsg. von Jiirgen
Lenssen und Ludwig Wamser, Wiirzburg 1992,
S.97-99.

72 Kronen wurden beispielsweise im Grab
Friedrichs 1I. im Dom von Palermo (Otavsky,
Karel, Alte Gewebe und ihre Geschichte,
Riggisberg 1987, Abb. 77) oder im Grab der
Kénigin Anna, der Gemahlin Rudolfs von
Habsburg, im Basler Minster (Wolfflin 1946,
S. 216, Anm. 1) gefunden.

73 Zoepfl, Friedrich, Bestattung, in: Real-
lexikon zur deutschen Kunstgeschichte, Bd. 2,
Stuttgart-Waldsee 1948, Sp. 332355, hier Sp. 353
und Abb. 3-18.

74 Descceudres, Georges/Sarott, Jachen,
Materialien zur Pfarrei- und Siedlungs-
geschichte von Leuk. Drei archéologische
Untersuchungen: Pfarrkirche St. Stephan,
ehemalige St. Peterskirche und Mageranhaus,
in: Vallesia 41, 1986, 139238, hier S. 174-176 und
S. 202f.

75  Valentinitsch 1982, S. 279f.

76 Meyer, Ylva, Memoria und Reprdasentation
im 14. Jahrhundert. Die Grabkapelle des Hiiglin
von Schénegg in der Basler St. Leonhardskirche,
Beitrag im vorliegenden Georges-Bloch-Jahr-
buch des Kunsthistorischen Instituts der Uni-
versitat Zarich.

77 Schmidt 1992, S. 33, &hnlich auch Valen-
tinitsch 1982, S. 281.

78 Deutsche Ausgabe: Kantorowicz, Ernst H.,
Die zwei Korper des Konigs. Eine Studie zur
politischen Theologie des Mittelalters, Miinchen
1990.

auch hier die liegenden Figuren in der Regel einem anderen Gravitédtsfeld an als der
Kelch oder die Falten der Gewiander sowie die vielfach begleitenden Architektur-
rahmen.%® Neben dem Ornat gehéren als Attribut der Kelch,”® bei Bischofen gelegent-
lich auch Stab und Ring,” bei Kénigen und Koniginnen die Krone,” — vielfach aus Ersatz-
stoffen gefertigt”? — zu den wenigen Ausnahmen in den zumeist beigabenlosen
mittelalterlichen Grabern. Ein bemerkenswertes Beispiel dafiir konnte bei den archéa-
ologischen Untersuchungen der Pfarrkirche St. Stephan in Leuk (VS) beobachtet
werden.” Ein Kleriker, moglicherweise ein Chorherr aus Sitten, ist im 13. Jahrhundert
mit einer goldbestickten Seidenkasel und einem holzernen Grabkelch im Chor der
Kirche beigesetzt worden (Abb. 17).

Zur Gruppe der Amts- und Funktionstrager gehoren auch die seit dem
13. Jahrhundert auf Grabmalern dargestellten Ritter. Anfénglich ohne Schwert und
Riistung wiedergegeben, treten diese Standesattribute, zu denen vielfach noch der
Wappenschild dazukommt, im deutschsprachigen Gebiet erst in den ersten Jahrzehnten
des 14. Jahrhunderts auf Grabmalern in Erscheinung.” Als Beispiel sei auf das Grabmal
Hiiglins von Schonegg (t vor 1386) in der Leonhardskirche in Basel hingewiesen.?®
Dieses Grabmal, welches als Besonderheit eine Verdoppelung der Darstellung des
Verstorbenen durch die zuséatzliche Anbringung einer knienden Figur aufweist, zeigt ein
verbreitetes Merkmal spaterer Rittergrabmaler: der betende Gestus. Gerhard Schmidt
halt allerdings fest, dass der Ritter in deutschen Landen seine Hande nur ungern zum
Gebet faltete, und wo er es dennoch tat, franzosischer Einfluss vermutet werden miisse,”
was beim Hiiglin-Grab durchaus in Erwdgung zu ziehen ist.

Ernst Kantorowicz hat in seiner beriihmten, 1957 erschienenen Studie »The King's
Two Bodies«<’® die Entstehung einer von der Person gelésten Vorstellung des Amtes in
der Fiktion zweier Korper behandelt, welche auf dem mittelalterlichen Rechtsgrundsatz
»dignitas non moritur« basiert. Der Inhaber eines Amtes kann sterben, aber die
»dignitas«, das Amt und die damit verbundene Wiirde, sind unsterblich. Wo ein Ver-
storbener in der unverganglichen Wiirde seines Amtes oder in einer auf »ewige Zeiten«
ausgerichteten Funktion wie der Griindung eines Klosters dargestellt wird, ist damit

Gebdrden des Todes

21



22

Abb. 18: Canterbury, Chor der Kathedrale, Grab-
mal des Erzbischofs Henry Chichele (1 1443),
(Korner 1997, Abb. 46). Zweifache Darstellung
des Verstorbenen.

79 Vgl. Zimmermann, Rainer, Die Uberlistung
des Todes. Wozu der Mensch die Kunst erfand,
Gedanken zum Verstandnis der Bildkunst, Miin-
chen/Berlin 1998

80 Dunning, R. W., Chichele, Henry, in: LexMA,
Bd. 2, Miinchen 1983, Sp. 1809f., zum Grabmal:
Bauch 1976, S. 258 und Abb. 384, Korner 1997,
S. 56f.

81  Bauch 1976, Abb. 422, Budde 1979, S. 33f.,
B6hm 1993, S. 40—47 und Abb. 7.

82 Bohm 1993, S. 41.

83 Bohm 1993, S. 51-55 und Abb. 9, S. 55-58
und Abb. 12, vgl. Greenhill 1976, Tf. 36a.

84 Biedermann, Gottfried, Vom Wandel anti-
ker Gesten im Mittelalter, in: Pantheon 45, 1987,
S. 21-27; hier S. 26.

85 Suntrup 1978, S. 179

auch die Vorstellung verbunden, dass sich die Unsterblichkeit von Amt bzw. Funktion in
gewisser Weise auf die Person tibertragt.”?

Die Dualitdt von Individuum und Amt im Sinne der »zwei Korper« ist seit dem aus-
gehenden 14. Jahrhundert mit den so genannten »Doppeldecker«Grabmalern zum
Ausdruck gebracht worden. Eines der friihesten dieser Art ist von dem 1443 verstorbenen
Erzbischof von Canterbury, Henry Chichele, im Jahre 1424, also noch zu Lebzeiten, in
Auftrag gegeben worden, so dass wir in ihm wohl auch den »Concepteur« zu sehen
haben.8 In der Ubereinanderstellung eines Tischgrabes und einer Grabplatte am Boden
ist der Verstorbene gleich zweimal wiedergegeben worden (Abb. 18). Auf dem Tischgrab
ist er im vollen Ornat und mit den Insignien seines bischoflichen Amtes mit offenen
Augen und mit einem betenden Gestus dargestellt. Ganz anders die darunter liegende
Grabplatte; sie zeigt den Verstorbenen als Leichnam. Die eine Hand neben dem Kérper
hingestreckt, die andere wie zuféllig auf den Unterleib gelegt, wird man diese Haltung
nicht im eigentlichen Sinne als Gebarde bezeichnen konnen. Der Gestus stellt den Hin-
geschiedenen dar als das, was er ist: als einen Toten. Es ist die Vorstellung der zwei
Korper, die im Grabmal des Henry Chichele manifest wird: die Person als Bischof und
zugleich als sterbliches Individuum. Das Amt des Bischofs und auch die Wiirde der
Person leben, und demgemass ist Chichele als Lebender mit einem Gestus des Gebetes
wiedergegeben. Dem Zerfall des Todes preisgegeben ist einzig der physische Leib, die
Figur auf der Grabplatte, der dhnlich wie beim Eintritt des Todes nach der Darstellung
des Warmund-Sakramentars (Abb. 3 a/b) nicht eine intentionelle Gebarde, sondern die
unwillkiirliche Kérperhaltung eines eben Verstorbenen zeigt.

Georges Descoeudres



Abb. 19: Riesenbeck (Westfalen), St. Calixtus,
Grabmal der Reinhild, 12. Jahrhundert. Die
Verstorbene als Betende.

86 Korner 1997, S. 138f., Abb. 105; Klaus Niehr,
Grabmal Heinrichs des Léwen und seiner Frau
Mathilde, in: Heinrich der Lowe und seine Zeit.
Herrschaft und Reprasentation der Welfen
1125-1235, Ausst.-Kat. des Herzog-Anton-Ulrich-
Museums, Braunschweig, Bd. 1, hrsg. von Jochen
Luckhardt und Franz Niehoff, Miinchen 1995,
S. 190-192; Jochen Luckhardt, Grabmal und
Totengedichtnis Heinrichs des Lowen, in: ebd.
Bd. 2, S. 283-291.

87 Bauch 1976, S. 104f., Abb. 162.

88  Wolfflin 1946, S. 214 und Abb. auf S. 215.

89  Suntrup 1978, S. 180 und S. 181.

Der Verstorbene als Betender

Eine der wenigen Aussagen aus dem Mittelalter zur Gebarde des Todes ist die zitierte
Textstelle aus dem »Rationale divinorum officiorum« des Durandus von Mende aus
dem spateren 13. Jahrhundert, wonach der Tote als Betender erscheinen soll. Wie hat
man sich dies vorzustellen, abgesehen von der ausdriicklich erwahnten Ostung der
Bestattung?

Eine Gruppe von norddeutschen Grabplatten des 12. Jahrhunderts mit Ritzzeich-
nung oder Flachrelief zeigt die Hingeschiedenen als Oranten, womit eine in der christ-
lichen Spatantike auf Wandmalereien in Grabkammern und Katakomben oder auf
Sarkophagen besonders haufig auftretende Darstellungsform der Verstorbenen aufge-
nommen wird. Das qualitatvollste Beispiel dieser hochmittelalterlichen Gruppe ist die
Grabplatte der Reinhild in der Kirche St. Calixtus in Riesenbeck (Kr. Tecklenburg)
(Abb. 19).8! Die als Heilige verehrte Reinhild ist als langgewandete Dreiviertelfigur mit
Orantengestus wiedergegeben, welcher durch die weiten Armel wirkungsvoll unter-
strichen wird. Die jugendliche Frau blickt zum Himmel empor, wo aus einem wolken-
gekrduselten Halbkreis ein Engel herabkommt, um die Seele der Hingeschiedenen in
Empfang zu nehmen. Trotz der eindeutig stehenden Gebetshaltung ist in der Grab-
inschrift unmissverstandlich vom Tod der Heiligen die Rede (»Reinhildis obitus...«).82
Handwerklich bescheidenere Platten wie jene aus Borghorst (Kr. Steinfurth) oder das
Kindergrabmal aus Roxel (Kr. Miinster) zeigen den oder die Verstorbene(n) als stehende
Figur in frontaler Ansicht.®’ Die Hande mit nach aussen gekehrten Innenflachen sind
parallel vor die Brust gehalten und bilden einen Orantengestus.

Weit haufiger als die antike Orantenhaltung® ist ein jiingerer Gebetsgestus anzu-
treffen, bei dem die Hande auf der Brust zusammengefiigt sind. Dieser Gestus, der sich
von der »commendatio«, einer huldigenden Gebarde des Lehensrechts, herleitet,?
findet sich seit dem 13. Jahrhundert auf Grabmalern dargestellt. Die erwahnten Beispiele
des Hiiglin von Schonegg und des Henry Chichele gehoren dazu. Doch ist dieser Gestus
nicht auf Amts- und Funktionstrager beschrankt; er ist besonders auch bei Bildnissen
von Frauen anzutreffen. Als Beispiele seien Mathilde von England ( 1189) auf dem
1230—1240 entstandenen Grabmal zusammen mit ihrem Gatten, Heinrich dem Loéwen,
genannt® oder die in den 1340er-Jahren gefertigte Grabplatte der Gréfin Irmgard von
Wiirttemberg ( 1329) in Rottenburg-Ehingen®’. Dieselbe Gebirde ist auch fiir die Dar-
stellungen der Anna von Hochberg (f 1281), Gemahlin Rudolfs von Habsburg, sowie ihres
Sohnes Karl ( 1274) auf dem in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts enstandenen
Doppelgrabmal im Basler Miinster anzunehmen. Die Hénde beider Figuren sind
allerdings bei einer Restaurierung im 19. Jahrhundert in unsachgemasser Weise erganzt
worden.88

Ein weiterer Gestus — die tiber der Brust gekreuzten Unterarme und Hande — ist
gleichermassen in spatmittelalterlichen und frithneuzeitlichen Grabern (Abb. 13d) wie
auch bei gleichzeitigen Grabmalern anzutreffen. Diese Haltung unter der Bezeichnung
»cancellatio« ist auch als liturgische Gebarde bekannt, welche das demiitige Gebet
begleitet, das aus dem Glauben des Herzens (»ex fide pectoris<) kommt. »Dabei wird die
rechte Hand iiber die linke gelegt [...], da mit der Rechten [...] die Auferstehung, mit der
Linken die Passion bedeutet wird.«# Solcherart ist der 1450 verstorbene Prior
Bertholemier de Larchant in Saint-Seine-I'Abbaye (Cote d'Or, F) auf einer gravierten

Gebdrden des Todes

23



24

Abb. 20: Saint-Seine-1'Abbaye (Cote d'Or, F),
Grabplatte des Bertholemier de Larchant
(1 1450), (Greenhill 1976, Tf. 27a)

90 Greenhill 1976, Tf. 27a.

91 Escher, Karl, Die Engel am franzésischen
Grabmal des Mittelalters und ihre Beziehungen
zur Liturgie, in: Repertorium fiir Kunstwissen-
schaft 35, 1912, S. 97-119.

92 Kroos 1984, S. 309f.

93 Futterer, llse, Gotische Bildwerke der
deutschen Schweiz 1220-1440, Augsburg 1930,
S. 112

94 Egli 1987, S. 81-90.

95  Warnke, Martin, Vorbemerkung, in: Panofsky
1993, S. 6f., hier S. 7

“1ur oeto

e
2
k%)
L
E
=
E—2
X
k=
2

Grabplatte wiedergegeben (Abb. 20).9° Diese weist wie jene des Haiderich in Reims
(Abb. 16) mit den inzensierenden Engeln zu Haupten des Hingeschiedenen ein vor allem
auf Grabplatten in Frankreich haufig wiederkehrendes Bildmotiv auf.?' »Der Weihrauch
als Bild der zu Gott aufsteigenden (Fiirbitt-)Gebete von Engeln wie Menschen fiir die Ver-
storbenen und die Vorstellung von Engeln als Trager der menschlichen Gebete zu Gott
haben hier, zusammen mit dem liturgischen Brauch der Beraucherung von Leichnam und
Grab, wohl zusammengewirkt. «92

Auf Grabplatten lassen sich nicht selten auch modische Gebarden feststellen. Dazu
gehoren der im 13. Jahrhundert verbreitete Griff an den Tasselriemen, wofiir die
Grabplatte des Ulrich von Regensberg (f um 1280) ein Beispiel ist (Abb. 21),% oder jene
ungefahr zeitgleichen englischen Rittergrabmaler, welche den Verstorbenen mit
iibereinander geschlagenen Beinen wiedergeben.?* Beide Gebarden reprasentieren
bestimmte, wenn auch im einzelnen nicht eindeutig benennbare Vorstellungen einer
hofisch gepragten sozialen Schicht. Sie erinnern daran, »dass es die Uberlebenden sind,
die anhand der Toten die Geltung ihrer Normen, Interessen und Bediirfnisse iiberpriifen
und behaupten«, wie Martin Warnke in seiner »Vorbemerkung« zur Neuausgabe von

Panofskys »Grabplastik« schrieb.%

Georges Descaeudres



Abb. 21: Zirich, Barfiisserkloster, Grabplatte
des Ulrich von Regensberg (f um 1280),
Schweizerisches Landesmuseum, Zirich. Griff
zum Tasselriemen als modische Gebarde.

Abb. 22: Rom, S. Sabina, Grabmal des
Dominikanergenerals Munoz de Zamora
(+1300), (Panofsky 1993, Abb. 195).

96 Zuletzt Korner 1997, S. 120-128.
97 Heyen 1976, S. 86f.

Nochmals: der Verstorbene als Toter

In Italien zeigen die Grabbilder den Verstorbenen gewéhnlich als Toten. Die Augen sind
geschlossen und die Hande auf dem Bauch gekreuzt iibereinander gelegt wie beim Grab-
mal des Dominikanergenerals Munoz de Zamora (t 1300) in S. Sabina in Rom (Abb. 22)
oder wie beim viel diskutierten Grabmal von Papst Klemens IV. (t 1268) in Viterbo.9 In
derselben Art auf- oder iibereinandergelegte Hande sind seit dem Hochmittelalter auch
nérdlich der Alpen als iiblicher Gestus dort zu beobachten, wo der Verstorbene als Toter
dargestellt ist, und scheint solcherart die altere Gebérde der neben dem Korper aus-
gestreckten Arme weitgehend abgeldst zu haben. Dies gilt etwa fiir die Darstellung der
Beisetzung der Margarete von Brabant (Abb. 23), Gemahlin Kaiser Heinrichs VII., in der
um 1340 entstandenen Chronik des Balduin von Trier.%” Die tote Konigin mit einer Krone
angetan hat geschlossene Augen. Mit zwei Kissen unter dem Nacken liegt sie ausge-
streckt in einem offenen Sarkophag, die Hénde sind iiber dem Unterleib aufeinander
gelegt. Der Klerus unter der Fiihrung eines Bischofs vollzieht die Exequien, wahrend

Gebdrden des Todes

25



Abb. 23: Koblenz, Landeshauptarchiv, Chronik
des Balduin von Trier, um 1340, Begrabnis der
Kénigin Margarete von Brabant (1 1311), (Heyen
1976, S. 87).

98 Tripps, Johannes, Das handelnde Bildwerk
in der Gotik. Forschungen zu den Bedeutungs-
schichten und der Funktion des Kirchenge-
béudes und seiner Ausstattung in der Hoch- und
Spétgotik, Berlin 1998, S. 141, vgl. den Abschnitt
»Frithe Figuren des toten Herrn und friihe
Heiliggrabgruppen — Fragen zu Entstehung und
Funktion« ebd. S. 128—141

99 Hartinger 1992, S. 195-200.

100 Heimann-Schwarzweber, Annemarie, Grab,
Heiliges, in: Lexikon der christlichen lkono-
graphie, Bd. 2, Freiburg/Br. 1970, Sp. 182—192,
besonders Sp. 188—192.

101 Kroos 1984, S. 287.

102 Eine der wenigen archaologischen Aus-
grabungen, die eine ausreichende Vorstellung
von der quantitativen Verteilung der verschie-
denen Armstellungen im Spatmittelalter zu
geben vermag, ist jene in der Stadtkirche
Winterthur (Windler 1993, Abb. 69 und Abb. 70).
103 Cohen, Kathleen, Metamorphosis of a
Death Symbol. The Transi Tombs in the Late
Middle Ages and the Renaissance, Berkeley/
Los Angeles/London 1973.

104 Haas, Alois M., Die Auffassung des Todes in
der deutschen Literatur des Mittelalters, in: Der
Tod in Dichtung, Philosophie und Kunst, hrsg.
von Hans Helmut Jansen, Darmstadt 1989,
S. 145-160, hier S. 153.

105 Vgl. Hartinger 1992, S. 243.

eine Gruppe von Personen mit verhiilltem Haupt am Kopfende des Sarkophages steht.

Auf- oder iibereinander gelegte Hande bilden den iibliche Gestus, mit dem der tote
Christus im Spatmittelalter wiedergegeben wird. Dies trifft im besonderen auf den Bild-
typus des Heiliggrab-Christus zu (Abb. 24), der sich in die Reihe jener Andachtsbilder
einfiligt, deren Entstehung entscheidend von der Mystik gepragt wurde.?® Zur mittel-
alterlichen und friihneuzeitlichen Osterfeier gehorte eine szenische Darstellung der
Grablegung und der Auferstehung Christi, die in bekannten Osterspielen, etwa jenem
des Klosters Muri, eine reiche dramatische Ausgestaltung gefunden haben.? Fiir diese
szenische Wiedergabe der Grablege wurde seit dem Spatmittelalter eine Holzfigur, ein
so genannter Grabchristus, verwendet, die am Karfreitag feierlich im Heiliggrab — einer
sargformigen, oft reich bemalten Holzlade — beigesetzt wurde.!00

Renate Kroos sah in der szenischen und bildlichen Darstellung des Begréabnisses
Christi eine grundlegende Vorbildlichkeit fiir die Grabbrauche. »Daher gleichen sich
mittelalterliche Gebrauche am Heiligen Grab und an Grdbern [der Glaubigen] bis ins
Detail.«<%' Dem ware anzufiigen, dass auch eine gegenlaufige Beeinflussung anzunehmen
ist, zumal eine »authentische« bildliche Uberlieferung der Grablegung Christi fehlt.
Altere Darstellungen des toten Christus mit den zu Seiten des Koérpers ausgestreckten
Armen (Abb. 10) folgen dem zeitgenossischen Bestattungsbrauchtum. Der Gestus der auf
dem Unterleib iibereinander gelegten Hande (Abb. 13a), wie er bei spatmittelalterlichen
Bildnissen der Grablegung Christi tiblich ist, ist in analoger Weise auch in gleichzeitigen
Gréabern anzutreffen.'92 Der Gestus ist ein anderer als im Frithmittelalter; dennoch wird
deutlich, dass es auch im Spatmittelalter und in der friihen Neuzeit iiblich war, dem
Verstorbenen im Grab eine Gebarde zu geben, die ihn als Toten erscheinen liess.

Etwa zur gleichen Zeit werden auch Représentationen von Hingeschiedenen als
»Transi« fassbar, deren Sinngehalt mit dem Begriff des »Memento mori« zu umschreiben
ist.! Es handelt sich dabei um Darstellungen von toten Korpern, wobei der physische

Georges Descoeudres



Abb. 24:. Arth (SZ), Pfarrkirche, Heiliggrab-
Christus, 2. Halfte 14. Jahrhundert.

106 In den seltenen Fallen, wo zugleich die
Bestattung im Grab und ein zugehoriges Grabbild
bekannt sind, ist nur bedingt eine Ubereinstimung
der Gebirden auszumachen (Egli 1987, S. 23).
107 Reinle 1984.

Zerfallsprozess in mehr oder weniger drastischer Auspragung wiedergegeben sein ka
Oft fehlt eine Gebadrde im engeren Sinne einer intentionellen Herrichtung wie bei ;m'
Platte unter dem Tischgrab des Henry Chichele. ¢
Eine andere Perspektive zeigen jene Darstellungen auf Grabmalern, bei denen d
Verstorbene mit offenen Augen als liegende Standfigur wiedergegeben i;t Diese meher
fach angesprochene Ambivalenz von liegenden Standfiguren und leb;enden Tot )
gemahnt an das Verstiandnis des Sterbens, wie es im Rolandslied in der im 12 jalfn
hundert entstandenen Version des Pfaffen Konrad zum Ausdruck gebracht wi.rd w:
;Z:nmj;rwandeln des Lebens« die Rede ist.'* Das Leben dauert fort, jedoch in anderen
Gebarden sind nicht nur im Leben des mittelalterlichen Menschen, sondern auch
im Tod von eminenter Bedeutung.'® Die Wichtigkeit ldsst sich daran erme’ssen dass m
die Herrichtung der Gebérde stellvertretend fiir die Bestattung der Toten als’ Werk d;:ln
Barmherzigkeit darstellte wie beim Grabmal des Presbyters Bruno oder bei GiottZ:
,Beweinung Christi«, welche freilich heute kaum mehr als eine gestische Herrichtun
des Toten wahrgenommen wird. Wie sich gezeigt hat, sind die Gebérden der Toten ir?l
Grab und jene der Verstorbenen auf dem Grabmal nicht ohne Bezug zueinander.!06
Dennoch sind sie nicht oder jedenfalls nicht immer identisch, wie etwa anhand (ies
Gebetsgestus deutlich wurde. Der gewissermassen chronikalischen Darstellung des
Toten als solchen steht die — im Hinblick auf die Memoria — auf Reprasentation bed?achte
Wiedergabe des Verstorbenen auf dem Grabmal gegeniiber. Wo bei den einen, mit der
Gebarde des toten Christus ins Grab gelegt, der Hoffnung auf Auferstehung d’urch die
Ebenbildlichkeit mit dem Herrn Ausdruck verliehen wird, waren jene, die ein
sstellvertretendes Bildnis«<!®” in Anspruch nehmen konnten, darum bem[jvht durch
entsprechende Gebarden und Attribute ihrem Stand angemessene Verdienste ;ur Dar-
stellung zu bringen. Doch ebenso wenig wie die figiirliche Darstellung des Grabmals wa
die gestische Darstellung des Verstorbenen im Grab dem Zufall iiberlassen, sondern ein(:
durch bildliche und brauchtiimliche Konventionen gepragte lnszenierung' die dem Hin-
geschiedenen (weiterhin) seinen Platz in der Gemeinschaft der Lebenden’ sicherte

Abgekiirzt zitierte Literatur

Bauch 1976
Bauch, Kurt, Das mittelalterliche Grabbild. Figiirliche Grabmiler des I1. bis I5. Jahrhunderts in Europa, Berlin/N
, Berlin/New York 1976.

Beer 1974
Beer, Ellen J., Die stilistische Herkunft der Apostel- und der Vi i
incentiustafel im Miinster zu Basel, i
, in: Wallraf-Richartz-

Jahrbuch 36, 1974, S. 23-64.

Bestattung
Art. Bestattung (mehrere Autoren), in: Theologische Realenzyklopadie, Bd. 5, Berlin/New York 1980, S. 730
4 S Sy , S. —757.

Bohm 1993
Bohm, Gabriele, Mittelalterliche figiirliche Grabmaler in Westf:
alen von de i ;
Miinster/Hamburg 1993. n Anfingen bis 1400, (Kunstgeschichte 19),

Brunel 1990
Brunel, Pierre, En attendant le jugement dernier, in: Vivre
L in: au Moyen Age. 30 ans d‘arché i g
2 eologie médiévale en Alsac
e,

Ausst.-Kat. Musée de la ville de Strasbourg, Strashourg 1990, S. 241-251
Budde 1979
Budde, Rainer, Deutsche Romanische Skulptur 1020-1250, Minchen 1979

Gebdrden des Todes

27



28

Christlein 1979
Christlein, Rainer, Die Al Archéologie eines lebendigen Volkes, Stuttgart/Aalen 21979.

9

Cueni 1987
Cueni, Andreas, Die Bestattungen in der Kirche des Dominikanerinnen-Klosters St. Peter am Bach in Schwyz, in:
Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons Schwyz 79, 1987, S. 117-135.

Descceudres u. a. 1995

Descceudres, Georges/Cueni, Andreas/Hesse, Christian/Keck, Gabriele, Sterben in Schwyz. Beharrung und Wandlung im Toten-
brauchtum einer lindlichen Siedlung vom Spétmittelalter bis in die Neuzeit. Geschichte — Archdologie — Anthropologie,
(Schweizer Beitrage zur Kulturgeschichte und Archaologie des Mittelalters 20/21), Basel 1995.

Dolger 1925
Délger, Franz Joseph, Sol salutis. Gebet und Gesang im christlichen Altertum, (Liturgiegeschichtliche Forschungen 4/5),
Miinster 21925.

Eggenberger u. a. 1983

Eggenberger, Peter/Ulrich-Bochsler, Susi/Schéiublin, Elisabeth, Beobachtungen an Bestattungen in und um Kirchen im Kan-
ton Bern aus archiologischer und anthropologischer Sicht, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Archédologie und K geschichte
40, 1983, S. 221-240.

Egli 1987
Egli, Viviane, Gebdrdensprache und Bed: mittelalterlicher Rittergrabbilder, Diss., Ziirich 1987.

Greenhill 1976
Greenhill, F. A., Incised Effigial Slabs. A Study of Engraved Stone Memorials in Latin Christendom, c. 1100 to c. 1700, vol. 2,
London 1976.

Hartinger 1992
Hartinger, Walter, Religion und Brauch, Darmstadt 1992.

Heyen 1976
Heyen, Franz-Josef, Kaiser Heinrichs Romfahrt. Die Bilderchronik von Kaiser Heinrich VII. und Kurfiirst Balduin von
Luxemburg (1308—1313), Boppard am Rhein 1965.

111i 1992
1lli, Martin, Wohin die Toten gingen. Begrébnis und Kirchhof in der vorindustriellen Stadt, Ziirich 1992.

Korner 1997
Korner, Hans, Grabmonumente des Mittelalters, Darmstadt 1997.

Kroos 1984
Kroos, Renate, Grabbrduche — Grabbilder, in: Memoria. Der geschichtliche Zeugniswert des liturgischen Gedenkens im
Mittelalter, hrsg. von Karl Schmid und Joachim Wollasch, (Miinstersche Mittelalter-Schriften 48), Miinchen 1984,
S. 285-353.

Landesmuseum Bonn
Spétantike und friihes Mittelalter. Ausgewéhlte Denkméler im Rheinischen Landesmuseum Bonn, hrsg. von Josef Engemann
und Christoph B. Riiger, (Kunst und Altertum am Rhein 134), Bonn 1991.

Lecouteux 1987
Lecouteux, Claude, Geschichte der Gespenster und Wiedergénger im Mittelalter, Koln/Wien 1987.

LexMA
Lexikon des Mittelalters

Manser u. a. 1992
Manser, Jirg u. a., Richtstitte und W iplatz in Ei briicke (16.—19. Jahrhundert). Archiologische und historische

Untersuchungen zur Geschichte von Strafrechtspflege und Tierhaltung in Luzern, (Schweizer Beitrage zur Kulturgeschichte
und Archédologie des Mittelalters 18/19), Basel 1992.

Nisters-Weisbecker 1983
Nisters-Weisbecker, Andrea, Grabsteine des 7.—II. Jahrhunderts am Niederrhein, in: Bonner Jahrbiicher des Rheinischen
Landesmuseums in Bonn 183, 1983, S. 175-326.

Panofsky 1993
Panofsky, Erwin, Grabplastik. Vier Vorl tiber ihren Bed halt von Alt-Agypten bis Bernini, hrsg. von Horst W.
Janson, Neudruck: Kéln 1993.

Perikopenbuch
Zierde fiir ewige Zeit. Das Perikopenbuch Heinrichs II. Ausst.-Kat. Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, hrsg. von Hermann
Fillitz, Rainer Kahsnitz und Ulrich Kuder, (Bayerische St bibliothek, A 11 ‘ 1 63), Frankfurt a/M. 1994.

Privati 1983
Privati, Béatrice, La nécropole de Sézegnin (Avusy-Genéve) IV=VIII s., (Mémoires et documents de la Société d'histoire et
d'archéologie de Geneve 10), Genéve 1983.

Reinle 1984
Reinle, Adolf, Das stellvertretende Bildnis. Plastiken und Gemélde von der Antike bis ins 19. Jahrhundert, Zirich/Miinchen 1984.

Georges Descaudres



Fotonachweis

Bildarchiv Foto Marburg: 5, 9, 12, 14, 19, 2I;
Museum Allerheiligen, Schaffhausen: 15; Photo-
thek Kunsthistorisches Institut der Universitat
Ziirich: 2a, 2b, 6; Service des monuments histo-
riques, Sion (Zeichnung Jachen Sarott, Atelier
d'archéologie médiévale): 8a, (Zeichnung Franz
Wadsack, Atelier d'archéologie médiévale): 7,
8b, 17; Staatsarchiv Schwyz (Fotosammlung):
24 (Zeichnung Susi Eyer, Atelier d'archéologie
médiévale): 8b; Wadsack Franz, Atelier d'archéo-
logie médiévale, Moudon: 13.

Schmidt 1992
Schmidt, Gerhard, Die gotischen »Gisants« und ihr Umfeld. Zum Wirklichkeitsbezug spatmittelalterlicher Grabmaler,
in: Derselbe, Gotische Bildwerke und ihre Meister, Wien/KoIn/Weimar 1992, S. 28—45.

Schmitt 1990
Schmitt, Jean-Claude, La raison des gestes dans I'Occident médiéval, (Bibliothéque des Histoires), Paris 1990.

Seeliger 1972
Seeliger, Hans, Die Grabplatten der Grafen von Nellenburg und die ‘ger Memorialtafel im Museum zu Allerheiligen
in Schaffhausen, in: Schaffhauser Beitrage zur vaterldndischen Geschichte 49, 1972, S. 9-52.

Nellenh,

Stork 1997
Stork, Ingo, Als Personlichkeit ins Jenseits. Bestattungssitte und Grabraub als Kontrast, in: Die Alamannen,
Ausst.-Kat. Archédologisches Land Baden-Wiirttemberg, Stuttgart 1997, S. 418—432.

Suntrup 1978
Suntrup, Rudolf, Die Bedeutung der liturgischen Gebarden und Bewegungen in lateinischen und deutschen Auslegungen des

9. bis 13. Jahrhunderts, (Miinstersche Mittelalter-Schriften 37), Miinchen 1978.

Ulrich-Bochsler 1997

Ulrich-Bochsler, Susi, Anthropologische Befunde zur Stellung von Frau und Kind in Mittelalter und Neuzeit. Soziobiologische
und soziokulturelle Aspekte im Lichte von Archéologie, Geschichte, Volkskunde und Medizingeschichte, (Schriftenreihe der
Erziehungsdirektion des Kantons Bern), Bern 1997.

Valentinitsch 1982

Valentinitsch, Helfried, Die Aussage des spatmittelalterlichen Grabmals fiir die adelige Sachkultur, in: Adelige Sachkultur des
Spétmittelalters. Internationaler Kongress, Krems an der Donau 22.—25. September 1980, (Veroffentlichungen des Instituts
fiir mittelalterliche Realienkunde Osterreichs 5 = Osterreichische Akademie der Wissenschaften, phil.-hist. Klasse, Sitzungs-
berichte 400), Wien 1982, S. 273-292.

Windler 1993
Windler, Renata, Die Gréber, in: Jidggi, Carola/Meier, Hans-Rudolf/Windler, Renata/Illi, Martin, Die Stadtkirche St. Laurentius
in Winterthur. Ergebni der archaologischen und historischen Forschungen, (Ziircher Denkmalpflege. Archiologische

Monographien 14), Ziirich/Elgg 1993, S. 56-78.

Wolfflin 1946
Wolfflin, Heinrich, Das Grabmal der Kénigin Anna im Miinster zu Basel, in: Derselbe, Kleine Schriften, Basel 1946, S. 212-218.

Gebdrden des Todes

29



	Gebärden des Todes

