Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitat

Zirich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universitat Zdrich

Band: 5 (1998)

Artikel: Die Neue Kulturwissenschaft : eine Herausforderung ftr die
Kunstgeschichte?

Autor: Dilly, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720129

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heinrich Dilly

Die Neue Kulturwissenschaft -
eine Herausforderung fiir die

Kunstgeschichte?

Als Jacob Burckhardt, dessen Todestag vor einem Jahr am 8. August zum 100. Mal
wiederkehrte, zu Beginn des Wintersemesters 1874/75 die Lehrkanzel fiir Kunstge-
schichte an der Universitat Basel iibernahm, hielt er keine eigene Antrittsvorlesung
mit anschliessendem Fakultatsempfang oder gar -festmahl. Obwohl die Basler 213
Hochschule zu den ersten Universitaten tiberhaupt zahlte, die das damals hochbe-
gehrte Bildungsgut Kunstgeschichte akademisch habilitierte, feierte Burckhardt
anders als die Kollegen Rudolf Eitelberger von Edelberg, Anton Springer und
Herman Grimm in Wien, Bonn, Strassbhurg, Leipzig und Berlin seine Berufung keines-
wegs als eine kulturpolitische Wende und Bestatigung der Biirger-Konige der Dis-
ziplin gegeniiber den tiichtigen Kéarrnern des Faches — anders mit Friedrich Nietzsche
gesagt: einer heroisierenden gegeniiber einer antiquarisch-kennerschaftlichen
Kunsthistoriographie. Burckhardt blickte auch nicht mit Genugtuung auf seine
eigenen Verdienste als allererster ordentlicher Vertreter des Fachgebiets an einer
Hochschule tiberhaupt — am Eidgendssischen Polytechnikum in Ziirich — zurtick.
Mehr als die Wiirde des Amtes und das Ansehen der Person bewogen ihn Pflichtge-
fiihl, padagogischer Eros, politische und wissenschaftliche Skepsis. Ohne Umschweife
machte er sich an die Arbeit und begann seine auf vier Semester angelegte Serie
von Vorlesungen mit folgender, eigenartig trocken, fast schon bizarr eng zu nennen-
den, geradezu kontraproduktiven Ausgrenzung seines Gegenstandes Kunstge-
schichte. »Das Thema dieses Lehrstuhls [...]«, so stellte er gleich im ersten Satz klar,
»bildet nicht« die »Darstellung des Entwicklungsganges« der bildenden Kunst »im
einzelnen, wozu Mittel und Zeit nicht reichen (und noch weniger Archéologie in dem
besonderen Sinne als »Nachweisung des von der Kunst Dargestellten<)«, also als
Ikonographie. Thema ist »vielmehr eine kurze Anleitung zur Betrachtung der Kunst-
werke nach Zeiten und Stilen. Ganz besonders sorgfaltig auszuschliessen ist jede
systematische Asthetik.« Ebenso »wird gar nie von der >Idee« eines Kunstwerkes die
Rede sein. Auch »die Verbindung des Kunstwerkes mit dem Seelenvermoégen des



214

1 Burckhardt, Jacob, Die Kunst der Betrachtung:
Aufsétze und Vortrége zur bildenden Kunst, hrsg.
von Henning Ritter, Koln 1984, S. 185.

2 Podro hat in seinem Buch (Podro, Michael,
The Critical Historians of Art, New Haven/London
1982) die bei Georg Friedrich Wilhelm Hegel hospi-
tierenden Kunsthistoriker von Carl Schnaase iiber
Gottfried Semper, Adolf Goller, Alois Riegl, Hein-
rich Wolfflin bis zu Erwin Panofsky verfolgt. Eine
ausgesprochene Geschichte der in der Kunst-
geschichte hospitierenden Philosophen steht noch
aus. Woher hatten z.B. Martin Heidegger oder
Theodor W. Adorno ihre kunsthistorischen Kennt-
nisse? Zu Heidegger vgl.: Gethmann-Siefert,
Annemarie, Martin Heidegger und die Kunstwis-
senschaft, in: Heidegger und die praktische Philo-
sophie, hrsg. von Annemarie Gethmann-Siefert und
Otto Poggeler, Frankfurt am Main 1988, S. 251-285.
3 Burckhardt 1984 (wie Anm. 1), S. 187 und 188.
4 Ebd, S.188 und 189.

Kiinstlers wie des Beschauenden wird von jedem auf seine Weise beurteilt werden«
miissen; »der Prozess ist ein reicher, grosser und auf alle Zeiten ratselhafter. Frei-
lich« — so schrankte er nicht ohne Ironie ein — »Freilich die Philosophie, welche
iiberall hospitiert, wird sich auch die Kunst nie mehr nehmen lassen. Unser Interesse
und unsere Pflicht ist es, auf jede Weise die Beschrankung zuzugestehen und nicht
mehr zu versprechen als wir halten konnen.

Burckhardt hielt, was er versprach. Wenn er auch in diesem ersten wie in allen
weiteren Kollegien nach dem Motto von Enea Silvio Piccolomini »amant se artes
hae ad invicem« den Zusammenhang von Literatur, Musik und bildender Kunst wie-
derholt ansprach, so hospitierte bzw. spionierte er auf keinen Fall in Disziplinen
wie etwa der Philosophie, der Psychologie und der Theologie, um seinen Ausfiih-
rungen mehr Autoritat, hohere Weihen oder gar Genialitat zu verleihen.2 Und
obwohl er davon iiberzeugt war, dass »der kunstgeschichtliche Lehrstuhl [...] so not-
wendig als irgend einer« und »das Studium an sich [...] so schwierig wie jedes
andere« sei, sorgte er sich vornehmlich um eine »wirkliche geistige Bereicherung«
seiner Horer. Burckhardt konzentrierte sich auf den kreativen »Geist, welcher
nicht redet, sondern baut, bildnert und malt«, — demnach auf die bildende Kunst,
die er uniibertreffbar schlicht als »das Ungesprochene als solches« definierte, das
»eben deshalb in Formen und Ténen lebt, we il es im Worte nicht leben konnte.<
Die Kunstwerke, tiber die er bekanntlich mit Hilfe von fotografischen Papierab-
zligen sprach, sollten stets Rétsel fiir die Augen, das Herz, die Seele und den Verstand
seiner Horer bleiben. Und zwar fiir Augen, Herz, Seele und Verstand, die »iiber-
haupt noch der Betrachtung fahig und fiir die Dinge der ganzen sichtbaren Welt
noch nicht durch Uberarbeiten abgestumpft, noch nicht auf die bloss schriftliche und
gedruckte Welt reduziert« seien. Anders gesagt: Burckhardt bereitete seine Horer
darauf vor, wenigstens einmal im Leben ein oder mehrere Gemélde und Zeichnun-
gen, Gebaude und Skulpturen so wirksam wie ein »Wunder, so glanzvoll wie »ein
Geschenk der Gottheit« zu erfahren. Danach konnten die Studierenden wieder ge-
trost wie viele andere, ja wie fast alle Menschen die Kunst als blosse »Erholung«
betrachten. Aber: »Einmal im Leben wenigstens muss sie« — die Kunst — »mehr als
dies gewesen sein.«* Anders gesagt: Burckhardt bildete; er bildete nicht aus.

Ihren Horern gegentiiber erheblich sorg- und liebloser, indes sehr viel anspruchs-
voller gegentiiber ihren professoralen Kollegen in den philosophischen Fakultaten
und voller Ehrerbietung gegeniiber den gesellschaftlichen und staatlichen Reprasen-
tanten — den »Staatslichtern«, hatte Jeremias Gotthelf gesagt — feierten die Ordi-
narien in Bonn, Strassburg, Leipzig und Berlin sowie an den Polytechnika in Karls-
ruhe und Stuttgart die akademische Disziplinierung der bis dahin vielseitig ge-
streuten kunstgeschichtlichen Aktivitaten. lhren umwolkten Gipfel erreichten die
Festreden und Vortrage zur Rechtfertigung eines selbstandigen Faches Kunstge-
schichte in Bruno Meyers Pamphlet »Das Aschenbrodel in den modernen Wissen-
schaften«. Der Karlsruher Professor feierte mit Carl Schnaase die akademische
Institutionalisierung der Kunstgeschichte als den Beginn einer neuen Epoche der
Historiographie. Forsch kiindigte er dieser zugleich den Kampf, wenn nicht Rache
fiir lange Jahre der Geringschatzung an. Von nun an werde die Kunstgeschichte
der Geschichtswissenschaft vorfiihren, was tiberhaupt Historiographie sei. Obwohl
Blut vom gleichen Blute, habe die Geschichte die Kunstgeschichte wie im Marchen

Heinrich Dilly



5 Meyer, Bruno, Das Aschenbrodel unter den
modernen Wissenschaften, Leipzig 1873. — Carl
Schnaase griisste 1873 in einem Telegramm den
Ersten Kunstwissenschaftlichen Kongress und
teilte u. a. folgendes mit: »Je mehr die Geschichte
Culturgeschichte wird, desto mehr wird sie ein-
sehen, dass die Kunstgeschichte das Herz dieser
Disziplin ist.« Vgl.: Mitteilungen des Osterreichi-
schen Museums fiir Kunst und Industrie, 1873,
S. 451.

6 Vgl. Dilly, Heinrich/Ryding, James, Kulturge-
schichtsschreibung vor und nach der biirgerlichen
Revolution von 1848, in: Asthetik und Kommunika-
tion. Beitrage zur politischen Erziehung 21, Sept.
1975, S. 15-33.

7 Grimm, Herman, Das Leben Raphaels von Ur-
bino, Berlin 1872 (jiingste Ausgabe: Stuttgart 1927);
Ders., Leben Michelangelo’s, Hannover 1860/1863
(jiingste Ausgabe: Koln 1996); Woltmann, Alfred,
Holbein und seine Zeit, Leipzig 1868; Justi, Carl,
Diego Velazquez und sein Jahrhundert, Bonn 1888
(jiingste Ausgabe: Leipzig 1991); Ders., Winckelmann.
Sein Leben, seine Werke und seine Zeitgenossen,
Leipzig 1866 (jiingste Ausgabe: Hildesheim 1983).

die Schwestern das Aschenbrodel hintangestellt, unterschatzt und verachtet. Jetzt
aber miissten die drei alteren historisch-philologischen Schwestern — die allgemeine
Geschichte, die Archdologie und alte Kunstgeschichte sowie die Literaturwissen-
schaft — zur Kenntnis nehmen, wo tiberhaupt der Fokus der Geschichte gliihe: in der
bildenden Kunst und in der Baukunst, somit in der Kunstgeschichte, die eben
auch reinste Kulturgeschichte sei, weil sich in den bildenden Kiinsten wie in keinem
anderen geistigen Bereich der Geist einer Zeit und eines Volkes spiegele.5> Und
siehe da, schon verneigten sich die Geschwisterfacher vor der Kulturgeschichte, die
— und dies muss ich jetzt hinzuftigen — seit Voltaire und Johann Christoph Adelung,
seit Johann Gottfried Herder und Arnold Hermann Ludwig Heeren bis hin zu Jacob
Burckhardt und Johannes Scherr ihren Anspruch auf hohere Legitimitat als die
politisch-diplomatische und Kriegs-Geschichtsschreibung tiber die Taten von Kaisern
und Koénigen, von Feldherrn und Diplomaten, von Péapsten, Bischéfen und Abten
langst erhoben hatte.¢ Als die wahre, die eigentliche Geschichte werde die Kunst-
geschichte als Teil der Kulturgeschichte nun die Fiihrung in den historischen Dis-
ziplinen tibernehmen. In einer vergoldeten Staatskarrosse werde sie gleichsam in
Samt und Seide an den alteren Schwester-Disziplinen vorbeirauschen. Die Fragen,
die man sich heute freilich immer noch stellt, sind: Wer war der Prinz, der das Aschen-
brodel Kunstgeschichte erkannte und auf den akademischen Tanzboden entfiihrte?
Wann und wie verabschiedete sich das Paar wieder vom Parkett? Franzosisch?
Und: Warum kiimmerte dies die dlteren Schwestern denn doch reichlich wenig?

Immerhin, wie dem auch sei, ein Stiick weit kann man auch heute noch Bruno
Meyer Recht geben, und man sollte wohl daran erinnern, dass Herman Grimms
Biicher tiber »Das Leben Raphaels« und tiiber das »Leben Michelangelos«, dass Alfred
Woltmanns Monographie »Holbein und seine Zeit«, vor allem aber Carl Justis
»Diego Velazquez und sein Jahrhundert« und dessen »Winckelmann« als die Bande
einer umfassenden, narrativen Geistes- und Sittengeschichte vom 15. bis zum 18. Jahr-
hundert noch bis in die siebziger Jahre dieses Jahrhunderts wiederaufgelegt, gele-
sen und selbst von Historikern als die wahren, die wertvollen, geistreich ein-
pragsamen Kulturgeschichten Studierenden zur Lektiire empfohlen worden sind.”
Obenauf jedoch wurde seit 1868 Jacob Burckhardts »Die Cultur der Renaissance
in Italien« in der jeweiligen Neuauflage gelegt. Fiir die besonders Interessierten
legte man noch Burckhardts Vorlesungen »Uber das Studium der Geschichte« mit
der These von den drei Potenzen hinzu und vergass nicht darauf hinzuweisen,
dass der grosse Basler in Jan Huizinga und seine Kulturgeschichte in dessen
»Herbst des Mittelalters« einen wiirdigen Nachfolger und eine wesentliche Ergéan-
zung gefunden hat.

Das war Kulturgeschichtsschreibung, immer wieder einmalig, in jeder Facette
originell. Sammelten sich doch unter dem Banner, hinter dem Etikett, unter und
hinter dem Schutzschild der Kulturgeschichte — erstens — immer mal wieder Aka-
demiker — nie viele! —, die voller Skepsis und Unbehagen gegeniiber dem einge-
spielten Betrieb der allgemeinen Geschichtswissenschaft, deren Nachbar- und Hilfs-
disziplinen waren, und die ihre Zweifel und ihren Unmut sei es in programmatischen
Schriften, sei es in gross angelegten Versuchen oder auch in eigens gegriindeten
Instituten artikulierten. Unter Kulturgeschichte begriffen sie — zweitens — stets ein
wie auch immer bestimmtes Ganzes, dessen vielféltig reiche, ebenso widerspriichliche

Die neue Kulturwissenschaft — eine Herausforderung fiir die Kunstgeschichte?

215



216

8  Gothein, Eberhard, Die Aufgaben der Kultur-
geschichte, Leipzig 1889.

9  Schéfer, Dietrich, Geschichte und Kulturge-
schichte. Eine Erwiderung, Jena 1891.

10 Lamprecht, Karl, Deutsche Geschichte, Berlin
1904 (2. Aufl.), S. VI.

11 Gall, Lothar, Das Argument der Geschichte.
Uberlegungen zum Gegenwiértigen Standort der
Geschichtswissenschaft, in: Historische Zeitschrift
Bd. 264, Heft | (Februar 1997), S. 1-20.

12 Ebd, S. 20.

Uberraschungskomponenten man eigentlich immer nur ahnte. Fiir die programma-
tischen Texte seien hier stellvertretend die Streitschriften iiber »Die Aufgaben der
Kulturgeschichte« von Eberhard Gothein8 und iiber »Geschichte und Kulturge-
schichte: Eine Erwiderung« von Dietrich Schafer? genannt; fiir die grossangelegten
Versuche steht selbstredend Karl Lamprechts »Deutsche Geschichte«, die zum Aus-
gangspunkt des inzwischen mehrmals verhandelten Lamprecht-Streits iiber die des-
kriptiven und genetischen Methoden der Geschichtswissenschaft sowie iiber Lamp-
rechts Forderung wurde, Historiker diirften sich keineswegs ausschliesslich mit
der politischen Geschichte befassen. Zumindest ebenso, wenn nicht noch intensiver
héatten sie sich auf die Kultur-, die Wirtschafts-, Rechts- und Geistesgeschichte zu
konzentrieren.!0 Lamprecht trennte zwischen Kultur- und Geistesgeschichte! Das In-
stitut konnte »Lamprechts Kulturwissenschaftliches Institut in Leipzig« heissen.
Weil hier aber der kunsthistorische Zusammenhang gewahrt werden soll, sei an den
Namen der Bibliothek erinnert, in der Gertrud Bing, Fritz Saxl und Aby M. Warburg
wohl als erste die Dedisziplinierung erprobten, fiir die seit ihrer Unterdriickung
zwar laut geworben wird, deren Formen sich aber erst in allerjiingster Zeit an bis-
lang gering geschatzten Orten abzeichnen. Das Institut hiess bekanntlich gewiss
nicht ohne Jacob Burckhardts versteckte Patenschaft die »Kulturwissenschaftliche
Bibliothek Warburg«. Von den Geschichtswissenschaftlern aber wurden diese Aus-
senseiter als Leute, die schlichtweg viel zu viel wiinschten und wollten, bestenfalls
am Rande ihrer wissenschaftlichen Gemeinde angesiedelt und ertragen.

Deshalb muss es um so mehr erstaunen, dass — allerdings nicht ganz so plétzlich,
wie vielfach behauptet — neuerdings selbst von gestandenen Historikern, ja sogar
von Historikern soziologischer Grundorientierung die Bezeichnung Kulturgeschichte
bzw. Kulturwissenschaft aufgegriffen und laut fiir eine Neue Kulturwissenschaft
geworbén wird. Mehr noch: Lothar Gall, bester Kenner der Bismarckschen Politik,
des Investiturstreits, der 48er Revolution, der Geschichte der Deutschen Bank und
damals Vorsitzender des deutschen Historikerverbandes, sorgte mit seinen »Uberle-
gungen zum gegenwartigen Standort der Geschichtswissenschaft«, die er unter
dem Titel »Das Argument Geschichte« wahrend des 41. Deutschen Historikertags am
20. September 1996 vortrug, fiir Aufsehen und Aufhorchen. Nachdem er namlich
dem hohen Grad an 6ffentlicher und akademischer Anerkennung, den die Geschichts-
wissenschaft anders als manch andere Disziplin heutzutage geniesst, den leicht

zu verschmerzenden Verlust an Natur- und Geschichtsphilosophie gegeniibergestellt
hatte, sprach er sich fiir eine »zur historischen Kulturwissenschaft geweitete Ge-
schichtswissenschaft« aus.!' [hr Gegenstand sei »die Beschreibung und Analyse des
wandlungsreichen Prozesses der Selbstdefinition und Selbstidentifizierung des

bei aller Mannigfaltigkeit seiner Existenz- und Erscheinungsformen mit sich selbst
identischen Kulturwesens Mensch.« Fern aller Geschichtsphilosophien und Fort-
schrittsutopien liege dieses neue Argument Geschichtswissenschaft: bei den Menschen
und in deren geschichtlich gewachsener Kultur.!2 Kultur begriff Gall mit Jirgen
Mittelstrass schlicht als »Inbegriff aller menschlichen Arbeit und Lebensformen«
und wohlwissend um alle Fragezeichen, die moderne Skeptiker hinter Burckhardts

Heinrich Dilly



13 Ebd,S.16.

14 Ebd.,S.17.

15 So zum Beispiel von Thomas Steinfeld in der
Frankfurter Allgemeinen Zeitung am 4. September
1996, S. N 5, von Hans Ulrich Wehler in DIE ZEIT am
25. Oktober 1996, S. 46, von Lucian Hélscher in der
Neuen Ziircher Zeitung am 23./24. November 1996,
S. 53-54, und von Henning Ritter erneut in der
Frankfurter Allgemeinen Zeitung vom 26. Februar
1997, S. N 5.

16  Schlesier, Renate, Kulturwissenschaft heute —
eine Chimére? Warum Vieldeutigkeit kein Mangel
sein muss, in: Neue Zircher Zeitung Nr. 250 von
Samstag/Sonntag, 26./27. Oktober 1996, S. 53. Die
NZZ veroffentlichte diesen Artikel gewiss nicht
ohne kulturpolitische Spitze an eben dem Wochen-
ende, an dem in Ziirich das 50jéhrige Bestehen der
Akademie der Geistes- und Sozialwissenschaften
begangen wurde.

17 Schlesier, Renate, Zauber der Unschérfe. Ein
Pladoyer fiir einen Wandel der Fécher, in: DIE ZEIT
Nr. 48, 22. November 1996, S. 35.

Nachsatz gesetzt haben, kam Gall auf dessen Definition zurtick: Es gehe um den
»duldenden, strebenden und handelnden Menschen«.B3 Dieser kulturwissenschaftli-
chen Geschichtswissenschaft gab Gall schliesslich die aktuelle Aufgabe, das zu er-
mitteln, »was man die kulturelle Tradition, das >kulturelle Gedachtnis« im weitesten
Verstandnis des Wortes genannt hat.« Die entsprechenden Kenntnisse und Einsich-
ten, Vorstellungen und Werthaltungen, »Sitten« und Verhaltensweisen seien zu ver-
breiten.!* Dabei dachte er, der auch historische Ausstellungen vorbereitet und
mitinszeniert, gewiss nicht bloss an Biicher und Zeitschriften, sondern auch an die
neuen Medien und die ungeahnten professionellen Moglichkeiten, die diese bieten.

Noch bekannter wurden Begriff und Aufgaben einer Neuen Kulturwissenschaft
durch die daran ankniipfenden Aufsatze in einigen renommierten Zeitungen.!> In
Ziirich war es der Artikel der Paderborner Professorin fiir kulturwissenschaftliche
Anthropologie Renate Schlesier,!6 — ein Artikel, der zwei Wochen spéater von der
Hamburger Wochenzeitung DIE ZEIT unter anderer Uberschrift iibernommen worden
ist.I” Schlesier belegte darin, wie unbegriindet die Sorge ist, mit dem Terminus
Kultur assoziiere man in der Welt draussen allein das deutsche Barbarentum im
20. Jahrhundert. Sie nannte die neuen interdisziplinaren Institute und pladierte
bei aller Liebe fiirs kulturhistorische Detail dafiir, wieder die langen, diachronen
Schnitte zu ziehen.

Was Schlesier angesichts eines mancherorts noch pejorativen Gebrauchs der
Begriffe Kultur und Kulturwissenschaft rechtfertigen zu miissen meinte, erscheint
indessen als bereits ausgemachte Sache, wenn man die Feuilletons beiseite legt
und in den grossen historischen und literaturwissenschaftlichen Fachzeitschriften
die theoretischen und praktischen Belege fiir eine stille, kulturwissenschaftliche
Trendwende entdeckt. Demnach geht es offensichtlich nicht, wie wieder andere
Feuilletonisten diagnostizieren, nur um den Austausch eines altertiimlichen Etiketts
»Geisteswissenschaften« gegen das modischere, vor allem allen Staatslichtern
verstandlichere Etikett »Kulturwissenschaften«, und erst recht nicht um eine Ver-
ringerung der wissenschaftlich gebotenen Distanz bei gleichzeitiger Erh6hung
des Engagements. Vielmehr geht es darum, den theoretischen und methodologischen
Einwanden gegen die eingespielten sozialwissenschaftlichen und auch mentalitéts-
geschichtlichen Erklarungsmodelle Rechnung zu tragen. Denn ausgerechnet in den
beiden Institutionen, die allein schon mit ihren Namen seit Jahrzehnten fiir eine
akademische Zielstrebigkeit und Préazision, auch Langlebigkeit und -atmigkeit biir-
gen, in der »Deutschen Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistes-
geschichte« und in der »Zeitschrift Geschichte und Gesellschaft«, wird die kulturwis-
senschaftliche Wende vielstimmig intoniert.

Die prallen Hefte der fiihrenden deutschen Zeitschrift eben der Historiker,
die vor etwa dreissig Jahren die Erforschung der sozialen Strukturen und Prozesse
zur Voraussetzung fiir ein Rerum cognoscere causas gemacht haben, also die
Hefte der Zeitschrift »Geschichte und Gesellschaft«, sind seit drei Jahren mit Auf-
satzen tber die Begriffe Kultur, Kulturgeschichte und Kulturwissenschaft sowie
iiber Probleme kultureller Identitat, kultureller Integration und kultureller Rechte
inshesondere von ethnischen, religiosen Minderheiten, von bestimmten Berufs-
gruppen und sozialen Schichten wie etwa der Angestellten, der Beamten, der Ange-
horigen freier Berufe oder wissenschaftlicher Communities gespickt. Ende des

Die neue Kulturwissenschaft - eine Herausforderung fiir die Kunstgeschichte?

217



218

18  Hardtwig, Wolfgang/Wehler, Hans-Ulrich, Kul-
turgeschichte Heute, Gottingen 1997, S. 8-9 (Ge-
schichte und Gesellschaft [Sonderheft]).

19 Die durch philosophische Kenntnisse und Fi-
guren beeindruckende, in literarischer Hinsicht je-
doch enttauschende Abhandlung des Preistrages
Uwe C. Steiner ist im ersten Heft des Jahrgangs
1997 zur Diskussion gestellt. Der Begriff des »stil-
len Paradigmenwechsels« wurde schon 1993 von
Klaus P. Hansen gebraucht, der eine Passauer Ring-
vorlesung iiber Kulturbegriff und Methode unter
diesem Titel und dem Untertitel »Der stille Para-
digmenwechsel in den Geisteswissenschaften«in
Tiibingen 1993 herausgab.

vorvergangenen Jahres wurde ein Sonderheft unter dem Titel »Kulturgeschichte
heute« von Wolfgang Hardtwig und Hans-Ulrich Wehler herausgegeben, in dem die
Neue Kulturwissenschaft auf die zuerst in den USA, dann in England, Frankreich
und zuletzt in Deutschland entfachte Kritik an der modernen, vornehmlich seriellen
Sozialgeschichte und auf den Linguistic Turn der Geisteswissenschaften zuriickge-
fiihrt und so rekapituliert wird: Die »Erfahrungs- und Alltagsgeschichte [...] wandte
sich zunehmend kritisch gegen die Erkenntnisinteressen, Themenschwerpunkte
und Methoden der herkdmmlichen Sozialgeschichte, der Sozialwissenschaften iiber-
haupt und betonte demgegeniiber zum einen die Bedeutung der Einzelpersonlich-
keit, wobei jetzt nicht mehr der historisch herausragende Akteur im Zentrum stand,
sondern die Individualitat der >kleinen Leute<; zum andern schob sich die indivi-
duelle und gruppenspezifische subjektive Erfahrung, Wahrnehmung und Sinndeutung
in den Vordergrund des Interesses.«8 So leiteten sie die neu erwachten Interessen
aus der unmittelbaren Vergangenheit ab und widmeten das Heft des Friihjahrs 1997
den »Wegen zur Kulturwissenschaft«, also der hier bereits angesprochenen, langen
Geschichte der Verdrangung der Kulturgeschichte aus dem etablierten Facher-
kanon der Jahrhundertwende, wobei allerdings sofort festzuhalten ist: Die wissen-
schaftlichen Genealogien werden umgeschrieben. An Jacob Burckhardt, Karl Lamp-
recht und etwa Kurt Breysig kniipfen die Neuen Kulturwissenschaftler nicht an;

sie sind dabei, die Skizzen, Entwiirfe und Plane von Max Weber, Emile Durckheim,
Georg Simmel, Ernst Troeltsch, Aby M. Warburg und Ernst Cassirer wiederaufzuneh-
men und zu einer neuen Wissenschaft zu biindeln. Deshalb sprechen sie auch von
einer »Kulturwissenschaft in historischer Absicht« und hoffen, diese neue Kulturwis-
senschaft gewiss nicht zuletzt deshalb entdiszipliniert voranzutreiben zu konnen,
weil die Namen Weber, Durckheim, Simmel, Troeltsch, Warburg und Cassirer ja auch
fiir die Facher Soziologie, Philosophie, Psychologie, Geschichts- und Kunst- bzw.
Kulturwissenschaft stehen, und weil — wie stets betont — keiner der Genannten sich
in eines der disziplindren Prokrusteshetten zwangen liess.

Ebenso hat die Redaktion der noch viel traditionsreicheren »Deutschen Viertel-
jahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte« auf die kulturwissen-
schaftliche Drift ihrer Autoren und somit ihrer Gegenstande, Methoden und Theo-
rien reagiert. Nach den Vorbildern aufklarerischer Akademien hat sie sogar einen
Preis fiir den besten wissenschaftlichen Aufsatz iiber die bereits gestellte Frage
ausgesetzt, ob »die Kulturwissenschaften« auch »eine neue moralische Funktion be-
anspruchen« konnen. Ausgerechnet die Institution, die die von Wilhelm Dilthey
legitimierte Geistesgeschichte und -wissenschaft in ihrem Schilde, das heisst auf
ihrem Buchdeckel fiihrt, geht also bereits von einer geisteswissenschaftlichen Re-
volution und einem diese Umwalzung auslosenden Paradigmenwechsel aus. Ja, sie
vermutet schon ethische Konsequenzen einer »stillen« Revolution!!?

Es liesse sich noch eine ganze Reihe weiterer Indizien fiir eine Konjunktur
kulturwissenschaftlicher Forschungsprogramme fiir eigens einzurichtende Zentren
und Publikationsreihen aufzahlen. Uber das stattliche Kulturwissenschaftliche In-
stitut in Essen, das Renate Schlesier erwahnt hat, oder iiber das fast verborgene
Zentrum fiir Kulturwissenschaft und Kulturtheorie an der Universitat Stuttgart
miisste z. B. gesprochen werden. Aber wenn schon von einem Wechsel der Paradig-
mata die Rede ist, sollte man die wissenschaftliche Alltagspraxis bedenken und

Heinrich Dilly



20 Die Zitate stammen aus dem Verlagsprospekt
des Friihjahrs 1997.

21 Assmann, Jan, Das kulturelle Gedéchtnis.
Schrift, Erinnerung und politische Identitét in
friihen Hochkulturen, Miinchen 1997 (2. Aufl.), S. 20
und S. 22.

danach fragen, wo die Biicher sich finden, in denen die abstrakten Ideen ihr Aqui-
valent in Form von konkreten Forschungsergebnissen haben. Auch diese sind leicht
aufzustobern. Denn der fiihrende Verlag angewandter Wissenschaften, der Miin-
chner Verlag C. H. Beck, hat eine neue Serie »Kulturwissenschaft« etabliert und ver-
sprochen, in diese Reihe »bedeutende« Werke aufzunehmen, die erstens »kultur-
vergleichend« sind, zweitens »methodisch auf neue Weise« die »6ffentliche Ausei-
nandersetzung mit einzelnen historischen Wissenschaften oder auch mit den
historischen Kulturwissenschaften in ihrer Gesamtheit fordern.« Dazu zdhlen auch
»altere Meisterwerke«, »die noch heute vorbildlich sind.«20

An erster Stelle steht das Buch »Das kulturelle Gedachtnis« des Agyptologen
Jan Assmann, an zweiter der Titel »Zeitalter und Menschenalter« von Arnold Esch,
an dritter Fritz Grafs Buch iiber die Magie in der griechisch-romischen Antike
unter dem Titel »Gottesndhe und Schadenzauber« und an fiinfter das wohl auch
allen Kunsthistorikern vertraute Werk des Nestors der Emblem-Forschung Albrecht
Schone tiber »Emblematik und Drama im Zeitalter des Barock». Der achte und jiing-
ste Band des Anthropologen Clifford Geertz wird unter dem Aufmacher annonciert:
»Ein grosser Ethnologe blickt zuriick«. Als ein »ungewo6hnliches Buch [...], eine
Mischung von Forschungsberichten und autobiographischen Skizzen, von theoreti-
scher Erorterung und Erzdhlung — ein ganz und gar personliches Buch, brillant ge-
schrieben, unerbittlich kritisch gegen voreilige Schliisse und auf eine unvergleich-
liche Weise anregend.«

Der Verlag tut dies offenbar mit gutem Recht. Denn, wenn man auch nur zum
ersten der empfohlenen Bande, zu Jan Assmanns Buch iiber »Das kulturelle Ge-
dachtnis« greift und darin auch nur wenig schmokert, dann méchte man es so schnell
nicht wieder aus der Hand geben und jedenfalls mit dem Spruch weiterempfehlen:
jede Zeile ein Erkenntnisgewinn, nein mehr noch — ein Erkenntnisgenuss! Denn
bereits die einleitenden Unterscheidungen zwischen einem »mimetischen Gedacht-
nis«, einem »Gedachtnis der Dinge«, einem »kommunikativen Gedachtnis« sowie
einem »kulturellem Gedachtnis«, die allein die Aussendimension und langst noch
nicht die innerern Kammern des Gedachtnisses kennzeichnen,?! befliigeln die kunst-
wissenschaftliche Phantasie so stark, dass man aufspringen und nach den ent-
sprechenden Formationen in den Werkstatten, Ateliers und Factories der bildenden
Kiinstler, in den Sammlungen der Liebhaber, der Spekulanten, in den Biiros der
Kulturreferenten und Ausstellungskuratoren, in den Biblio-, Fototheken und den
Archiven der zahlreichen Fernsehsender forschen und iiberpriifen mochte, ob sich
diese Klassifikationen auch fiir die unterschiedlichen Formationen des Bildge-
dachtnisses eignen und bewahren kénnten.

Das alles mutet nach einem Drehbuch an, das »Die Struktur wissenschaftlicher Re-
volutionen« heissen und von Thomas S. Kuhn stammen konnte, wenn dieser nicht
behauptet héitte, dass die Geistes-, die Kultur-, Sozial- und Geschichtswissenschaf-
ten ihre Kopernikanische Wende noch gar nicht durchlaufen hatten, d. h. dass
diese immer noch Kiinste und nicht Wissenschaften seien. Erst nach ihrer Verwis-
senschaftlichung konnten Revolutionen statthaben, wie er sie beschrieben hat.

Die neue Kulturwissenschaft - eine Herausforderung fir die Kunstgeschichte?

219



220

22 Moseneder, Karl, Kulturgeschichte und Kunst-
wissenschaft, in: Kulturbegriff und Methode. Der
stille Paradigmenwechsel in den Geisteswissen-
schaften, hrsg. von Klaus P. Hansen. Tiibingen 1993,
S. 59-79.

23 Das Medium Bild in historischen Ausstellun-
gen, Beitrdge von Klaus Schreiner, Rainer A. Miil-
ler, Manfred Treml, Wolfgang Briickner und Claus
Grimm zur Sektion 6 des 41. Deutschen Historiker-
tags in Miinchen 1996 (Materialien zur bayerischen
Geschichte und Kultur, 5), Augsburg 1998.

Die derzeitigen kulturwissenschaftlichen Regieanweisungen erscheinen daher wie
Anweisungen zur Persiflage von Kuhn. Denn tédglich wird eine neue wissenschaft-
liche Revolution ausgerufen; taglich findet angeblich ein Paradigmenwechsel
haufig auch noch bei Champagner und reich bestiickten Buffets statt, und wochent-
lich werden wissenschaftliche Bestseller gekiirt, tatsachlich auch noch gelesen.
Dariiber vergisst man dann allerdings sehr leicht die Probe aufs alltagliche Exem-
pel, auf die — bei Kuhn — »normale« wissenschaftliche Praxis zu machen.

Wenn man auch noch keine Einsicht in die aktuellen Vorlesungsmanuskripte
oder -mitschriften erhalt — das wird erst in fiinfzig bzw. siebzig Jahren erlaubt
sein —, so liegen in Sachen Neuer Kulturwissenschaft doch einige Biicher bzw. Bro-
schiiren vor, denen man ein paar vorlaufige Antworten auf die im Titel aufgewor-
fene Frage entnehmen kann. Als erstes sei die bereits erwahnte Passauer Ringvor-
lesung tiber »Kulturbegriff und Methode« mit dem unzutreffenden Untertitel »Der
stille Paradigmenwechsel in den Geisteswissenschaften« genannt, — eine Vorle-
sungsreihe, die vermutlich schon 1992 stattfand und im folgenden Jahr von Klaus
P. Hansen herausgegeben worden ist. Professoren der Ethnologie, der Siidost-
asienkunde, der Volkskunde, Romanischen Landeskunde, Amerikanistik, Kulturgeo-
graphie, der Allgemeinen Geschichtswissenschaft, der Psychologie, Soziologie
und eben auch der Kunstgeschichte taten sich aus welchem Anlass auch immer zu-
sammen und referierten iiber den Kulturbegriff, das Verhaltnis ihrer Disziplin
zur traditionellen und einer neuen Kulturgeschichte bzw. -wissenschaft. Karl Mo-
seneder, der das Fach Kunstgeschichte vorstellte, schickte seinen Ausfithrungen
eine »klassische Definition Tylors (1871)« voraus: Kultur war ihm »jenes komplexe
Ganze, welches Wissen, Glaube, Kunst, Moral, Rechte, Sitte und Brauch und alle
anderen Fahigkeiten und Gewohnheiten einschliesst, welche der Mensch als Mitglied
der Gesellschaft erworben hat,« wiederholte er und umriss dann in chronologi-
scher Abfolge eine Reihe der Positionen, die die seit langem geriihmten Methodo-
logen der Disziplin — Alois Riegl, Heinrich Wélfflin, Max Dvorak, Aby M. Warburg
— angesichts jeweils zeitgenossischer Kulturdefinitionen bezogen haben.22 Mose-
neder setzte mit dem Holbeinstreit und einer Rekapitulation von Moritz Thausings
Antrittsvorlesung aus dem Jahr 1873 ein. In ihr hatte Thausing die Kunstgeschichts-
schreibung als die Vorarbeiterin der Asthetik und als standige Begleiterin einer
Kulturgeschichte personifiziert. Moseneder endete mit einem Bericht iiber Erwin
Panofskys Vorschlag, Werke der bildenden Kunst nach einem Dreistufen-Modell zu
beschreiben und ihren eigentlichen Gehalt mit dem anderer Zeugnisse, anderer
geistiger Dokumente der Kultur ihrer Epoche analysierend zu korrelieren. Zuletzt
suchte Moseneder seine eigene Position zu umschreiben. In den von Wladimir
Weidlé und Hans Sedlmayr gezogenen Koordinaten machte er sie aus. Mehr als
deutlich gab er so zu erkennen, dass er, der zweitjiingste im Passauer Ring, sich
mitnichten von einer Neuen Kulturwissenschaft herausfordern liess.

Eine zweite Probe kann man der Broschiire entnehmen, die die »Beitrdage zur
Sektion 6 des 41. Deutschen Historikertags in Miinchen 1996« dokumentiert. Unter
dem Titel »Das Medium Bild in historischen Ausstellungen« ist sie in der Serie »Ma-
terialien zur Bayerischen Geschichte und Kultur« im Haus der Bayerischen Ge-
schichte in Augsbhurg erschienen.? Im Vorwort nimmt der Herausgeber und Hausherr,
Manfred Treml, die Schlagworter von der »Visuellen Zeitenwende«, der »Herrschaft

Heinrich Dilly



24 Treml zitiert hier aus dem Aufsatz Die Bilder
in der Bildung. Das Nichtgesehene in Worten von
Hans Belting, der am 3. Juni 1995 von der Siiddeut-
schen Zeitung auf S. 13 veroffentlicht worden ist.
25  Wie Anm. 23.

der Bilder« und der »Beliebigkeit der zuvielen Bilder« auf, vor denen man sich ret-
ten miisse und nur in die eigenen retten konne.24 Er appelliert an die Verantwor-
tung der Historiker auch auf diesem Gebiet und pladiert fiir eine »systematisch be-
triebene Historische Bildkunde, die Bilder nicht nur als Quellen ernst nimmt,
sondern auch kritisch untersucht.« Allein die »Schulung der Wahrnehmung« und die
»Anerkennung von Wort und Bild als gleichberechtigte Partner« konnten vor deren
Einfluss schiitzen.?> Im Training sieht er die Hauptaufgabe der Kulturwissenschaf-
ten, zu denen er bereits ganz selbstverstandlich die allgemeine Geschichtswissen-
schaft, die Volkskunde und die Kunstgeschichte zahlt. Die vier weiteren Mitglieder
der sechsten Sektion, die Historiker Klaus Schreiner und Rainer A. Miiller, der
Volkskundler Wolfgang Briickner und der Kunsthistoriker Claus Grimm, stellen ihren
gemeinsamen Einsatz fiir eine Historische Bildkunde am Beispiel antijiidischer
Miniaturen und Marienbilder aus dem Spatmittelalter, an den Quaternionenmeta-
phern des Heiligen Romischen Reiches in der Frithmoderne, an einer Reihe von
Schreckensfotos aus den Vernichtungslagern des Naziregimes sowie an mittelalter-
lichen Spiegelbildern und Votivtafeln des 19. und 20. Jahrhunderts dar. Obwohl sie
mehrmals den Eigenwert der Bilder, die eigene Dynamik der bildlichen Medien
hervorheben und den skandaléosen Umgang vieler ihrer Kollegen mit Bildern an-
prangern, begniigen sie sich vermutlich aus didaktischen Griinden in Hinblick auf
die historischen Ausstellungen vorerst mit einer Historischen Bildkunde in Form von
ikonographischen Auslegungen und einer Typologie fotografischer Aufnahmen,
die von den Zwecken bestimmt wird, denen die Bilder einst dienten. Des Kunsthi-
storikers Grimm bildloser Redebeitrag tiber das selbst unter Historikern weit ver-
breitete Vorurteil, Gemalde, Zeichnungen, Fotos und Filme seien nicht mehr und
nicht weniger als Spiegel ihrer Zeit, entzerrt zwar das visuelle Beziehungsgeflecht,
wagt sich aber auch nicht tiiber die eng gezogenen Grenzen dieser Bildkunde zur
bildenden Kunst hinaus.

Das dritte Buch ist ein Biichlein, hat aufgrund seiner sorgfiltigen Typographie
beinahe bibliophilen Charakter. Sein Titel verspricht ebenfalls einen »Blick auf
die Bilder« und der Untertitel den lange erhofften, offenen und unmittelbaren Dia-
log zwischen zwei Fachern: »Kunstgeschichte und Geschichte im Gesprach« steht
da, was der Reihentitel »Gottinger Gesprache zur Geschichtswissenschaft« auch noch
bekraftigt. Kenner wissen: Gesprache im Gottinger Max-Planck-Institut fiir Ge-
schichte, doch werden sie nach erstem Blattern vermutlich kraftig enttduscht. Denn
es handelt sich offenbar allein um den Abdruck zweier Vortriage des Berliner Kunst-
historikers Klaus Kriiger und des Historikers Jean-Claude Schmitt aus Paris. Fra-
gen, Antworten, Kommentare und Reaktionen der Gastgeber und der Referenten
selbst, auch eines wie immer gearteten Publikums sind nicht dokumentiert. So
muss man sich trosten: Immerhin soviel! Doch gab es das schon einmal? Ein Dialog
zwischen Geschichte und Kunstgeschichte?

Man liest dann, dass Schmitt die kulturwissenschaftliche Wende als eine Wende
zum Bild, einen Iconic Turn, begreift und als eine Erweiterung des Territoriums
der Geschichtswissenschaft versteht. Die Kunstgeschichte werde, so meint er, sicher-
lich davon beriihrt, ja dazu angehalten, Bilanz iiber Getanes und Erreichtes zu
ziehen und dariiber nachzudenken, wie sie die Probleme lose, die auf sie zukom-
men; ebenso seien die Historiker zukiinftig dazu angehalten, sich tiber die soziale

Die neue Kulturwissenschaft - eine Herausforderung fir die Kunstgeschichte?

221



222

26  Der Blick auf die Bilder. Kunstgeschichte und
Geschichte im Gespréch, mit Beitragen von Klaus
Kriiger und Jean-Claude Schmitt, hrsg. von Otto
Gerhard Oexle, Gottingen 1997, S. 27.

27 Schapiro, Meyer, Uber die dsthetische Bewer-
tung der Kunst in romanischer Zeit (1947), in: Ders.,
Romanische Kunst. Ausgewahlte Schriften, KéIn
1987, S. 24-63.

Funktion von Bildern zu verstdndigen. Zuvor aber seien drei Voraussetzungen zu
klaren: Erstens habe man nach den Griinden zu forschen, die das Entfachen eines
visuellen Interesses seitens der Historiker lange Zeit verhindert, nun aber doch
noch befordert haben. Zweitens sollte man sich tiber die Methoden der Bildanalyse
austauschen, und drittens die historischen Problemfelder umreissen, die dem nun-
mehr anerkannten Stellenwert von Bildern im gesellschaftlichen Gefiige gerecht
werden. Schmitt skizziert diese drei Voraussetzungen in drei grossen Abschnitten
— Historiographie, Methodologie und Histoire — ebenso routiniert wie prazis, so
dass man nach der Lektiire erleichtert festhalten mochte: Nach mehr als einhundert-
undzwanzig Jahren hat sich in der Nachbardisziplin tatséchlich die Einsicht durch-
gesetzt, die sich am besten in Jacob Burckhardts Worten sagen lasst, und hier wie-
derholt werden kann: Es gibt welthewegende Dinge, inshesondere Bilder, Bild-
und Kunstwerke und viele andere menschliche Schopfungen, die »deshalb in Formen
und Tonen leben, weil sie im Worte nicht leben konnten.« In Jean-Claude Schmitts
Sprache heisst das: »On retiendra enfin comme une idée centrale que I'image n'est
pas l'expression d'un signifié culturel, religieux, ou idéologique, comme si celui-ci
lui était antérieur et pouvait exister en dehors de cette expression. Au contraire,
c'est I'image qui le fait étre tel que nous le percevons, le réalise dans sa structure,
sa forme et son efficacité sociale.« Doch fiigt der Methodologe Schmitt noch einen
Satz an, auf den sich dann der Kunsthistoriker Kriiger beabsichtigt oder nicht —
man erfahrt es nicht — einlasst: »Autrement dit, I'analyse de I'ceuvre, de sa forme et
de sa structure, n'est pas séparable de I'étude de ses fonctions. Il n'y a pas de
solution de continuité entre le travail d'analyse et l'interprétation historique.«26
Kriigers Part beginnt eigentlich an dieser Stelle, an der der Historiker Schmitt
jedoch noch nicht zu Ende ist. Doch sollte man ihn hier einfiigen, weil sich wider
alle Enttauschungen an dieser Stelle beide Vortrage zu einem, wenn auch imagina-
ren Gespréch fiigen, obwohl — so mochte ich wetten — zuvor keine Absprachen
getroffen worden sind. Ja, Schmitts lange Auseinandersetzung mit Hans Beltings
viel diskutiertem Buch »Bild und Kult« lassen vermuten, dass er mit diesem als
Gottinger Partner gerechnet hat. Dennoch und umso besser fiir eine keineswegs
resignierende Kunstgeschichte! Kriiger also holt ebenfalls weit aus, beginnt dort,
wo Karl Moseneder aufgehort hat, verwirft den Gedanken an eine Historische Bild-
kunde und geht flugs zu Meyer Schapiros Aufsatz »Uber die dsthetische Bewertung
der Kunst in romanischer Zeit« tiber,?” den Schmitt ebenfalls als eine der wichtigsten
kunsthistorischen Einsichten gepriesen und als Argument gegen Beltings un-
scharfe Bild- und Kult-Begriffe sowie gegen dessen strenge Trennung zwischen einem
Zeitalter des Bildes und einer Epoche der Kunst an- und eingefiihrt hat. Dort, bei
Meyer Schapiro, ist, wie die Uberschrift schon verréit, anhand einiger Beispiele
iiber die Bewunderung die Rede, die ausgewogene Proportionen, subtil erzeugte
Farbkontraste und unterschiedliche Kompositionsweisen bereits im elften Jahrhun-
dert manche Gemiiter erregt haben. Allerdings ohne Schmitt zu erwéhnen fahrt
Kriiger dann geradezu traumwandlerisch fort, wenn er schreibt, wenn er sagt: »Es
ist naheliegend, dass die Kunstgeschichte fiir diese Aufgabe einer historischen
Rekonstruktion der Funktionen und des Kontextes, kurz: des Erwartungshorizontes,
fiir den ein Werk geschaffen wurde und innerhalb dessen es seine »Lebensbe-
deutsamkeit« entfaltet, den Dialog und den fachiibergreifenden Austausch mit der

Heinrich Dilly



28 Oexle 1997 (wie Anm. 26), S. 66—67.

Geschichtswissenschaft sucht, zumal mit jener jiingeren Ausrichtung, die sich von
der Fakten- und Ereignisgeschichte abkehrt und auf eine Geschichte der Vorstel-
lungen und Denkformen, des Wertens und Fiihlens hin 6ffnet und solcherart die
kognitiven wie auch affektiven Konstitutionshedingungen von Gesellschaft und
sozialer Wirklichkeit in den Blick nimmt.«28 Kriiger nimmt also das Angebot an,
nimmt den eindringenden Historiker gern in der kunsthistorischen Doméane auf und
zeigt ihm nach einer kurzen Auseinandersetzung mit der Schule der Annales zwei
Gemalde: Eine »Madonna mit Kind«, die Lazzaro Bastiani zugeschrieben und in der
Gemaldegalerie der Stiftung Preussischer Kulturbesitz in Berlin aufbewahrt wird,
und Leonardo da Vincis »Johannes der Taufer« aus dem Louvre zu Paris. An beiden
Beispielen zeigt er, dass sich die den Werken eigene Sinndichte erst erschliesst,
wenn man sich nicht allein auf die Darstellung, sondern auf alle Innen- und Aussen-
beziehungen, das heisst auf die mediale Prasenz des jeweiligen Werkes sowohl
geschichtlich als auch dsthetisch konzentriert. Und nun sollte man wohl den dritten
Abschnitt des Historikers lesen, noch einmal lesen, in der Schmitt einer kompa-
rativen Bild- und Kunstgeschichte zwischen Orient und Okzident im ersten Jahrtau-
send das Wort redet, aus der eine Geschichte der Kunst als die Geschichte einer
bestimmten Kultur nach und nach hervorgehen kann.

Die neue Kulturwissenschaft - eine Herausforderung fir die Kunstgeschichte?

223



	Die Neue Kulturwissenschaft : eine Herausforderung für die Kunstgeschichte?

