
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 5 (1998)

Artikel: Die Neue Kulturwissenschaft : eine Herausforderung für die
Kunstgeschichte?

Autor: Dilly, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720129

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Dilly

Die Neue Kulturwissenschaft -
eine Herausforderung für die

Kunstgeschichte?

Als Jacob Burckhardt, dessen Todestag vor einem Jahr am 8. August zum 100. Mal

wiederkehrte, zu Beginn des Wintersemesters 1874/75 die Lehrkanzel für Kunstgeschichte

an der Universität Basel übernahm, hielt er keine eigene Antrittsvorlesung
mit anschliessendem Fakultätsempfang oder gar -festmahl. Obwohl die Basler 2/3
Hochschule zu den ersten Universitäten überhaupt zählte, die das damals hochbegehrte

Bildungsgut Kunstgeschichte akademisch habilitierte, feierte Burckhardt

anders als die Kollegen Rudolf Eitelberger von Edelberg, Anton Springer und

Herman Grimm in Wien, Bonn, Strassburg, Leipzig und Berlin seine Berufung keineswegs

als eine kulturpolitische Wende und Bestätigung der Bürger-Könige der

Disziplin gegenüber den tüchtigen Kärrnern des Faches - anders mit Friedrich Nietzsche

gesagt: einer heroisierenden gegenüber einer antiquarisch-kennerschaftlichen

Kunsthistoriographie. Burckhardt blickte auch nicht mit Genugtuung auf seine

eigenen Verdienste als allererster ordentlicher Vertreter des Fachgebiets an einer

Hochschule überhaupt - am Eidgenössischen Polytechnikum in Zürich - zurück.

Mehr als die Würde des Amtes und das Ansehen der Person bewogen ihn Pflichtgefühl,

pädagogischer Eros, politische und wissenschaftliche Skepsis. Ohne Umschweife

machte er sich an die Arbeit und begann seine auf vier Semester angelegte Serie

von Vorlesungen mit folgender, eigenartig trocken, fast schon bizarr eng zu nennenden,

geradezu kontraproduktiven Ausgrenzung seines Gegenstandes Kunstgeschichte.

»Das Thema dieses Lehrstuhls [...]«, so stellte er gleich im ersten Satz klar,

»bildet nicht« die »Darstellung des Entwicklungsganges« der bildenden Kunst »im

einzelnen, wozu Mittel und Zeit nicht reichen (und noch weniger Archäologie in dem

besonderen Sinne als >Nachweisung des von der Kunst Dargestelltem)«, also als

Ikonographie. Thema ist »vielmehr eine kurze Anleitung zur Betrachtung der Kunstwerke

nach Zeiten und Stilen. Ganz besonders sorgfältig auszuschliessen ist jede

systematische Ästhetik.« Ebenso »wird gar nie von der >Idee< eines Kunstwerkes die

Rede sein. Auch »die Verbindung des Kunstwerkes mit dem Seelenvermögen des



1 Burckhardt, Jacob, Die Kunst der Betrachtung:
Aufsätze und Vorträge zur bildenden Kunst, hrsg.

von Henning Ritter, Köln 1984, S. 185.

2 Podro hat in seinem Buch (Podro, Michael,
The Critical Historians ofArt, New Haven/London

1982) die bei Georg Friedrich Wilhelm Hegel

hospitierenden Kunsthistoriker von Carl Schnaase über

Gottfried Semper, Adolf Göller, Alois Riegl, Heinrich

Wölfflin bis zu Erwin Panofsky verfolgt. Eine

ausgesprochene Geschichte der in der

Kunstgeschichte hospitierenden Philosophen steht noch

aus. Woher hatten z. B. Martin Heidegger oder

Theodor W. Adorno ihre kunsthistorischen Kenntnisse?

Zu Heidegger vgl.-. Gethmann-Siefert,

Annemarie, Martin Heidegger und die Kunstwissenschaft,

in-. Heidegger und die praktische
Philosophie, hrsg. von Annemarie Gethmann-Siefert und

Otto Pöggeler, Frankfurt am Main 1988, S. 251-285.

3 Burckhardt 1984 (wie Anm. 1), S. 187 und 188.

4 Ebd., S. 188 und 189.

Künstlers wie des Beschauenden wird von jedem auf seine Weise beurteilt werden«

müssen; »der Prozess ist ein reicher, grosser und auf alle Zeiten rätselhafter. Freilich«

- so schränkte er nicht ohne Ironie ein - »Freilich die Philosophie, welche

überall hospitiert, wird sich auch die Kunst nie mehr nehmen lassen. Unser Interesse

und unsere Pflicht ist es, auf jede Weise die Beschränkung zuzugestehen und nicht
mehr zu versprechen als wir halten können.«1

Burckhardt hielt, was er versprach. Wenn er auch in diesem ersten wie in allen

weiteren Kollegien nach dem Motto von Enea Silvio Piccolomini »amant se artes

hae ad invicem < den Zusammenhang von Literatur, Musik und bildender Kunst

wiederholt ansprach, so hospitierte bzw. spionierte er auf keinen Fall in Disziplinen

wie etwa der Philosophie, der Psychologie und der Theologie, um seinen Ausführungen

mehr Autorität, höhere Weihen oder gar Genialität zu verleihen.2 Und

obwohl er davon überzeugt war, dass »der kunstgeschichtliche Lehrstuhl [...] so

notwendig als irgend einer« und »das Studium an sich [...] so schwierig wie jedes

andere« sei, sorgte er sich vornehmlich um eine »wirkliche geistige Bereicherung«

seiner Hörer. Burckhardt konzentrierte sich auf den kreativen »Geist, welcher

nicht redet, sondern baut, bildnert und malt«, - demnach auf die bildende Kunst,

die er unübertreffbar schlicht als »das Ungesprochene als solches« definierte, das

»eben deshalb in Formen und Tönen lebt, weil es im Worte nicht leben könnte.«3

Die Kunstwerke, über die er bekanntlich mit Hilfe von fotografischen Papierabzügen

sprach, sollten stets Rätsel für die Augen, das Herz, die Seele und den Verstand

seiner Hörer bleiben. Und zwar für Augen, Herz, Seele und Verstand, die »überhaupt

noch der Betrachtung fähig und für die Dinge der ganzen sichtbaren Welt

noch nicht durch Überarbeiten abgestumpft, noch nicht auf die bloss schriftliche und

gedruckte Welt reduziert« seien. Anders gesagt: Burckhardt bereitete seine Hörer

darauf vor, wenigstens einmal im Leben ein oder mehrere Gemälde und Zeichnungen,

Gebäude und Skulpturen so wirksam wie ein »Wunder«, so glanzvoll wie »ein

Geschenk der Gottheit« zu erfahren. Danach könnten die Studierenden wieder

getrost wie viele andere, ja wie fast alle Menschen die Kunst als blosse »Erholung«

betrachten. Aber: »Einmal im Leben wenigstens muss sie« — die Kunst — »mehr als

dies gewesen sein.«4 Anders gesagt: Burckhardt bildete; er bildete nicht aus.

Ihren Hörern gegenüber erheblich sorg- und liebloser, indes sehr viel anspruchsvoller

gegenüber ihren professoralen Kollegen in den philosophischen Fakultäten

und voller Ehrerbietung gegenüber den gesellschaftlichen und staatlichen Repräsentanten

— den »Staatslichtern«, hätte Jeremias Gotthelf gesagt — feierten die

Ordinarien in Bonn, Strassburg, Leipzig und Berlin sowie an den Polytechnika in Karlsruhe

und Stuttgart die akademische Disziplinierung der bis dahin vielseitig
gestreuten kunstgeschichtlichen Aktivitäten. Ihren umwölkten Gipfel erreichten die

Festreden und Vorträge zur Rechtfertigung eines selbständigen Faches Kunstgeschichte

in Bruno Meyers Pamphlet »Das Aschenbrödel in den modernen
Wissenschaften«. Der Karlsruher Professor feierte mit Carl Schnaase die akademische

Institutionalisierung der Kunstgeschichte als den Beginn einer neuen Epoche der

Historiographie. Forsch kündigte er dieser zugleich den Kampf, wenn nicht Rache

für lange Jahre der Geringschätzung an. Von nun an werde die Kunstgeschichte

der Geschichtswissenschaft vorführen, was überhaupt Historiographie sei. Obwohl

Blut vom gleichen Blute, habe die Geschichte die Kunstgeschichte wie im Märchen

Heinrich Dilly



5 Meyer, Bruno, Das Aschenbrödel unter den

modernen Wissenschaften, Leipzig 1873. - Carl

Schnaase grüsste 1873 in einem Telegramm den

Ersten Kunstwissenschaftlichen Kongress und

teilte u. a. folgendes mit: »Je mehr die Geschichte

Culturgeschichte wird, desto mehr wird sie

einsehen, dass die Kunstgeschichte das Herz dieser

Disziplin ist.« Vgl.: Mitteilungen des Österreichischen

Museums für Kunst und Industrie, 1873,

S. 451.

6 Vgl. Dilly, Heinrich/Ryding, James,

Kulturgeschichtsschreibung vor und nach der bürgerlichen
Revolution von 1848, in: Ästhetik und Kommunikation.

Beiträge zur politischen Erziehung 21, Sept.

1975, S. 15-33.

7 Grimm, Herman, Das Leben Raphaels von Ur-

bino, Berlin 1872 (jüngste Ausgabe: Stuttgart 1927);

Ders., Leben Michelangelo's, Hannover 1860/1863

(jüngste Ausgabe: Köln 1996); Woltmann, Alfred,

Holbein und seine Zeit, Leipzig 1868; Justi, Carl,

Diego Velazquez und sein Jahrhundert, Bonn 1888

(jüngste Ausgabe: Leipzig 1991); Ders., Winckelmann.

Sein Leben, seine Werke und seine Zeitgenossen,

Leipzig 1866 (jüngste Ausgabe-. Hildesheim 1983).

die Schwestern das Aschenbrödel hintangestellt, unterschätzt und verachtet. Jetzt

aber müssten die drei älteren historisch-philologischen Schwestern - die allgemeine

Geschichte, die Archäologie und alte Kunstgeschichte sowie die Literaturwissenschaft

— zur Kenntnis nehmen, wo überhaupt der Fokus der Geschichte glühe: in der

bildenden Kunst und in der Baukunst, somit in der Kunstgeschichte, die eben

auch reinste Kulturgeschichte sei, weil sich in den bildenden Künsten wie in keinem

anderen geistigen Bereich der Geist einer Zeit und eines Volkes spiegele.5 Und

siehe da, schon verneigten sich die Geschwisterfächer vor der Kulturgeschichte, die

— und dies muss ich jetzt hinzufügen — seit Voltaire und Johann Christoph Adelung,

seit Johann Gottfried Herder und Arnold Hermann Ludwig Heeren bis hin zu Jacob

Burckhardt und Johannes Scherr ihren Anspruch auf höhere Legitimität als die

politisch-diplomatische und Kriegs-Geschichtsschreibung über die Taten von Kaisern

und Königen, von Feldherrn und Diplomaten, von Päpsten, Bischöfen und Äbten

längst erhoben hatte.6 Als die wahre, die eigentliche Geschichte werde die

Kunstgeschichte als Teil der Kulturgeschichte nun die Führung in den historischen

Disziplinen übernehmen. In einer vergoldeten Staatskarrosse werde sie gleichsam in

Samt und Seide an den älteren Schwester-Disziplinen vorbeirauschen. Die Fragen,

die man sich heute freilich immer noch stellt, sind: Wer war der Prinz, der das Aschenbrödel

Kunstgeschichte erkannte und auf den akademischen Tanzboden entführte?

Wann und wie verabschiedete sich das Paar wieder vom Parkett? Französisch?

Und: Warum kümmerte dies die älteren Schwestern denn doch reichlich wenig?

Immerhin, wie dem auch sei, ein Stück weit kann man auch heute noch Bruno

Meyer Recht geben, und man sollte wohl daran erinnern, dass Herman Grimms

Bücher über »Das Leben Raphaels« und über das »Leben Michelangelos«, dass Alfred

Woltmanns Monographie »Holbein und seine Zeit«, vor allem aber Carl Justis

»Diego Velazguez und sein Jahrhundert« und dessen »Winckelmann« als die Bände

einer umfassenden, narrativen Geistes- und Sittengeschichte vom 15. bis zum 18.

Jahrhundert noch bis in die siebziger Jahre dieses Jahrhunderts wiederaufgelegt, gelesen

und selbst von Historikern als die wahren, die wertvollen, geistreich

einprägsamen Kulturgeschichten Studierenden zur Lektüre empfohlen worden sind.7

Obenauf jedoch wurde seit 1868 Jacob Burckhardts »Die Cultur der Renaissance

in Italien« in der jeweiligen Neuauflage gelegt. Für die besonders Interessierten

legte man noch Burckhardts Vorlesungen »Über das Studium der Geschichte« mit

der These von den drei Potenzen hinzu und vergass nicht darauf hinzuweisen,

dass der grosse Basler in Jan Huizinga und seine Kulturgeschichte in dessen

»Herbst des Mittelalters« einen würdigen Nachfolger und eine wesentliche Ergänzung

gefunden hat.

Das war Kulturgeschichtsschreibung, immer wieder einmalig, in jeder Facette

originell. Sammelten sich doch unter dem Banner, hinter dem Etikett, unter und

hinter dem Schutzschild der Kulturgeschichte — erstens — immer mal wieder
Akademiker — nie viele! —, die voller Skepsis und Unbehagen gegenüber dem

eingespielten Betrieb der allgemeinen Geschichtswissenschaft, deren Nachbar- und

Hilfsdisziplinen waren, und die ihre Zweifel und ihren Unmut sei es in programmatischen

Schriften, sei es in gross angelegten Versuchen oder auch in eigens gegründeten

Instituten artikulierten. Unter Kulturgeschichte begriffen sie - zweitens - stets ein

wie auch immer bestimmtes Ganzes, dessen vielfältig reiche, ebenso widersprüchliche

Die neue Kulturwissenschaft - eine Herausforderung für die Kunstgeschichte?



Überraschungskomponenten man eigentlich immer nur ahnte. Für die programmatischen

Texte seien hier stellvertretend die Streitschriften über »Die Aufgaben der

Kulturgeschichte « von Eberhard Gothein8 und über »Geschichte und Kulturgeschichte:

Eine Erwiderung« von Dietrich Schäfer9 genannt; für die grossangelegten
Versuche steht selbstredend Karl Lamprechts »Deutsche Geschichte«, die zum

Ausgangspunkt des inzwischen mehrmals verhandelten Lamprecht-Streits über die

deskriptiven und genetischen Methoden der Geschichtswissenschaft sowie über
Lamprechts Forderung wurde, Historiker dürften sich keineswegs ausschliesslich mit
der politischen Geschichte befassen. Zumindest ebenso, wenn nicht noch intensiver
hätten sie sich auf die Kultur-, die Wirtschafts-, Rechts- und Geistesgeschichte zu

konzentrieren.10 Lamprecht trennte zwischen Kultur- und Geistesgeschichte! Das

Institut könnte »Lamprechts Kulturwissenschaftliches Institut in Leipzig« heissen.

Weil hier aber der kunsthistorische Zusammenhang gewahrt werden soll, sei an den

Namen der Bibliothek erinnert, in der Gertrud Bing, Fritz Saxl und Aby M. Warburg

wohl als erste die Dedisziplinierung erprobten, für die seit ihrer Unterdrückung

zwar laut geworben wird, deren Formen sich aber erst in allerjüngster Zeit an

bislang gering geschätzten Orten abzeichnen. Das Institut hiess bekanntlich gewiss

nicht ohne Jacob Burckhardts versteckte Patenschaft die »Kulturwissenschaftliche

Bibliothek Warburg«. Von den Geschichtswissenschaftlern aber wurden diese

Aussenseiter als Leute, die schlichtweg viel zu viel wünschten und wollten, bestenfalls

am Rande ihrer wissenschaftlichen Gemeinde angesiedelt und ertragen.

8 Gothein, Eberhard, Die Aufgaben der
Kulturgeschichte, Leipzig 1889.

9 Schäfer, Dietrich, Geschichte und Kulturgeschichte.

Eine Erwiderung, Jena 1891.

10 Lamprecht, Karl, Deutsche Geschichte, Berlin

1904 (2. Aufl.), S. VI.

11 Gall, Lothar, Das Argument der Geschichte.

Überlegungen zum Gegenwärtigen Standort der

Geschichtswissenschaft, in: Historische Zeitschrift
Bd. 264, Heft 1 (Februar 1997), S. 1-20.
12 Ebd., S. 20.

Deshalb muss es um so mehr erstaunen, dass — allerdings nicht ganz so plötzlich,
wie vielfach behauptet — neuerdings selbst von gestandenen Historikern, ja sogar

von Historikern soziologischer Grundorientierung die Bezeichnung Kulturgeschichte
bzw. Kulturwissenschaft aufgegriffen und laut für eine Neue Kulturwissenschaft

geworben wird. Mehr noch: Lothar Gall, bester Kenner der Bismarckschen Politik,
des Investiturstreits, der 48er Revolution, der Geschichte der Deutschen Bank und

damals Vorsitzender des deutschen Historikerverbandes, sorgte mit seinen »Überlegungen

zum gegenwärtigen Standort der Geschichtswissenschaft«, die er unter
dem Titel »Das Argument Geschichte« während des 41. Deutschen Historikertags am

20. September 1996 vortrug, für Aufsehen und Aufhorchen. Nachdem er nämlich

dem hohen Grad an öffentlicher und akademischer Anerkennung, den die
Geschichtswissenschaft anders als manch andere Disziplin heutzutage geniesst, den leicht

zu verschmerzenden Verlust an Natur- und Geschichtsphilosophie gegenübergestellt
hatte, sprach er sich für eine »zur historischen Kulturwissenschaft geweitete
Geschichtswissenschaft« aus.11 Ihr Gegenstand sei »die Beschreibung und Analyse des

wandlungsreichen Prozesses der Selbstdefinition und Selbstidentifizierung des

bei aller Mannigfaltigkeit seiner Existenz- und Erscheinungsformen mit sich selbst

identischen Kulturwesens Mensch.« Fern aller Geschichtsphilosophien und

Fortschrittsutopien liege dieses neue Argument Geschichtswissenschaft: bei den Menschen

und in deren geschichtlich gewachsener Kultur.12 Kultur begriff Gall mit Jürgen

Mittelstrass schlicht als »Inbegriff aller menschlichen Arbeit und Lebensformen«

und wohlwissend um alle Fragezeichen, die moderne Skeptiker hinter Burckhardts

Heinrich Dilly



13 Ebd., S. 16.

14 Ebd., S. 17.

15 So zum Beispiel von Thomas Steinfeld in der

Frankfurter Allgemeinen Zeitung am 4. September

1996, S. N 5, von Hans Ulrich Wehler in DIE ZEIT am

25. Oktober 1996, S. 46, von Lucian Hölscher in der

Neuen Zürcher Zeitung am 23./24. November 1996,

S. 53-54, und von Henning Ritter erneut in der

Frankfurter Allgemeinen Zeitung vom 26. Februar

1997, S. N 5.

16 Schlesier, Renate, Kulturwissenschaft heute -
eine Chimäre? Warum Vieldeutigkeit kein Mangel

sein muss, in: Neue Zürcher Zeitung Nr. 250 von

Samstag/Sonntag, 26./27. Oktober 1996, S. 53. Die

NZZ veröffentlichte diesen Artikel gewiss nicht
ohne kulturpolitische Spitze an eben dem Wochenende,

an dem in Zürich das 50jährige Bestehen der

Akademie der Geistes- und Sozialwissenschaften

begangen wurde.

17 Schlesier, Renate, Zauber der Unscharfe. Ein

Plädoyer für einen Wandel der Fächer, in: DIE ZEIT

Nr. 48, 22. November 1996, S. 35.

Nachsatz gesetzt haben, kam Gall auf dessen Definition zurück: Es gehe um den

»duldenden, strebenden und handelnden Menschen«.13 Dieser kulturwissenschaftlichen

Geschichtswissenschaft gab Gall schliesslich die aktuelle Aufgabe, das zu

ermitteln, »was man die kulturelle Tradition, das 'kulturelle Gedächtnis« im weitesten

Verständnis des Wortes genannt hat.« Die entsprechenden Kenntnisse und Einsichten,

Vorstellungen und Werthaltungen, »Sitten« und Verhaltensweisen seien zu

verbreiten.14 Dabei dachte er, der auch historische Ausstellungen vorbereitet und

mitinszeniert, gewiss nicht bloss an Bücher und Zeitschriften, sondern auch an die

neuen Medien und die ungeahnten professionellen Möglichkeiten, die diese bieten.

Noch bekannter wurden Begriff und Aufgaben einer Neuen Kulturwissenschaft

durch die daran anknüpfenden Aufsätze in einigen renommierten Zeitungen.15 In

Zürich war es der Artikel der Paderborner Professorin für kulturwissenschaftliche

Anthropologie Renate Schlesier,16 — ein Artikel, der zwei Wochen später von der

Hamburger Wochenzeitung DIE ZEIT unter anderer Überschrift übernommen worden

ist.17 Schlesier belegte darin, wie unbegründet die Sorge ist, mit dem Terminus

Kultur assoziiere man in der Welt draussen allein das deutsche Barbarentum im

20. Jahrhundert. Sie nannte die neuen interdisziplinären Institute und plädierte
bei aller Liebe fürs kulturhistorische Detail dafür, wieder die langen, diachronen

Schnitte zu ziehen.

Was Schlesier angesichts eines mancherorts noch pejorativen Gebrauchs der

Begriffe Kultur und Kulturwissenschaft rechtfertigen zu müssen meinte, erscheint

indessen als bereits ausgemachte Sache, wenn man die Feuilletons beiseite legt
und in den grossen historischen und literaturwissenschaftlichen Fachzeitschriften

die theoretischen und praktischen Belege für eine stille, kulturwissenschaftliche

Trendwende entdeckt. Demnach geht es offensichtlich nicht, wie wieder andere

Feuilletonisten diagnostizieren, nur um den Austausch eines altertümlichen Etiketts

»Geisteswissenschaften« gegen das modischere, vor allem allen Staatslichtern

verständlichere Etikett »Kulturwissenschaften«, und erst recht nicht um eine

Verringerung der wissenschaftlich gebotenen Distanz bei gleichzeitiger Erhöhung

des Engagements. Vielmehr geht es darum, den theoretischen und methodologischen
Einwänden gegen die eingespielten sozialwissenschaftlichen und auch

mentalitätsgeschichtlichen Erklärungsmodelle Rechnung zu tragen. Denn ausgerechnet in den

beiden Institutionen, die allein schon mit ihren Namen seit Jahrzehnten für eine

akademische Zielstrebigkeit und Präzision, auch Langlebigkeit und -atmigkeit
bürgen, in der »Deutschen Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und

Geistesgeschichte« und in der »Zeitschrift Geschichte und Gesellschaft«, wird die
kulturwissenschaftliche Wende vielstimmig intoniert.

Die prallen Hefte der führenden deutschen Zeitschrift eben der Historiker,
die vor etwa dreissig Jahren die Erforschung der sozialen Strukturen und Prozesse

zur Voraussetzung für ein Rerum cognoscere causas gemacht haben, also die

Hefte der Zeitschrift »Geschichte und Gesellschaft«, sind seit drei Jahren mit
Aufsätzen über die Begriffe Kultur, Kulturgeschichte und Kulturwissenschaft sowie

über Probleme kultureller Identität, kultureller Integration und kultureller Rechte

insbesondere von ethnischen, religiösen Minderheiten, von bestimmten

Berufsgruppen und sozialen Schichten wie etwa der Angestellten, der Beamten, der

Angehörigen freier Berufe oder wissenschaftlicher Communities gespickt. Ende des

Die neue Kulturwissenschaft - eine Herausforderung für die Kunstgeschichte)



18 Hardtwig, Wolfgang/Wehler, Hans-Ulrich,

Kulturgeschichte Heute, Göttingen 1997, S. 8-9
(Geschichte und Gesellschaft [Sonderheft]).

19 Die durch philosophische Kenntnisse und

Figuren beeindruckende, in literarischer Hinsicht

jedoch enttäuschende Abhandlung des Preisträges
Uwe C. Steiner ist im ersten Heft des Jahrgangs
1997 zur Diskussion gestellt. Der Begriff des »stillen

Paradigmenwechsels« wurde schon 1993 von
Klaus P. Hansen gebraucht, der eine Passauer

Ringvorlesung über Kulturbegriff und Methode unter
diesem Titel und dem Untertitel »Der stille
Paradigmenwechsel in den Geisteswissenschaften« in

Tübingen 1993 herausgab.

vorvergangenen Jahres wurde ein Sonderheft unter dem Titel »Kulturgeschichte

heute« von Wolfgang Hardtwig und Hans-Ulrich Wehler herausgegeben, in dem die

Neue Kulturwissenschaft auf die zuerst in den USA, dann in England, Frankreich

und zuletzt in Deutschland entfachte Kritik an der modernen, vornehmlich seriellen

Sozialgeschichte und auf den Linguistic Turn der Geisteswissenschaften zurückgeführt

und so rekapituliert wird: Die »Erfahrungs- und Alltagsgeschichte [...] wandte

sich zunehmend kritisch gegen die Erkenntnisinteressen, Themenschwerpunkte

und Methoden der herkömmlichen Sozialgeschichte, der Sozialwissenschaften

überhaupt und betonte demgegenüber zum einen die Bedeutung der Einzelpersönlichkeit,

wobei jetzt nicht mehr der historisch herausragende Akteur im Zentrum stand,

sondern die Individualität der kleinen Leute<; zum andern schob sich die individuelle

und gruppenspezifische subjektive Erfahrung, Wahrnehmung und Sinndeutung

in den Vordergrund des Interesses.«18 So leiteten sie die neu erwachten Interessen

aus der unmittelbaren Vergangenheit ab und widmeten das Heft des Frühjahrs 1997

den »Wegen zur Kulturwissenschaft«, also der hier bereits angesprochenen, langen

Geschichte der Verdrängung der Kulturgeschichte aus dem etablierten Fächerkanon

der Jahrhundertwende, wobei allerdings sofort festzuhalten ist: Die

wissenschaftlichen Genealogien werden umgeschrieben. An Jacob Burckhardt, Karl Lamprecht

und etwa Kurt Breysig knüpfen die Neuen Kulturwissenschaftler nicht an;

sie sind dabei, die Skizzen, Entwürfe und Pläne von Max Weber, Emile Durckheim,

Georg Simmel, Ernst Troeltsch, Aby M. Warburg und Ernst Cassirer wiederaufzunehmen

und zu einer neuen Wissenschaft zu bündeln. Deshalb sprechen sie auch von

einer »Kulturwissenschaft in historischer Absicht« und hoffen, diese neue Kulturwissenschaft

gewiss nicht zuletzt deshalb entdiszipliniert voranzutreiben zu können,

weil die Namen Weber, Durckheim, Simmel, Troeltsch, Warburg und Cassirer ja auch

für die Fächer Soziologie, Philosophie, Psychologie, Geschichts- und Kunst- bzw.

Kulturwissenschaft stehen, und weil - wie stets betont - keiner der Genannten sich

in eines der disziplinaren Prokrustesbetten zwängen liess.

Ebenso hat die Redaktion der noch viel traditionsreicheren »Deutschen

Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte« auf die kulturwissenschaftliche

Drift ihrer Autoren und somit ihrer Gegenstände, Methoden und Theorien

reagiert. Nach den Vorbildern aufklärerischer Akademien hat sie sogar einen

Preis für den besten wissenschaftlichen Aufsatz über die bereits gestellte Frage

ausgesetzt, ob »die Kulturwissenschaften« auch »eine neue moralische Funktion

beanspruchen« können. Ausgerechnet die Institution, die die von Wilhelm Dilthey

legitimierte Geistesgeschichte und -Wissenschaft in ihrem Schilde, das heisst auf

ihrem Buchdeckel führt, geht also bereits von einer geisteswissenschaftlichen
Revolution und einem diese Umwälzung auslösenden Paradigmenwechsel aus. Ja, sie

vermutet schon ethische Konsequenzen einer »stillen« Revolution!19

Es liesse sich noch eine ganze Reihe weiterer Indizien für eine Konjunktur
kulturwissenschaftlicher Forschungsprogramme für eigens einzurichtende Zentren

und Publikationsreihen aufzählen. Über das stattliche Kulturwissenschaftliche

Institut in Essen, das Renate Schlesier erwähnt hat, oder über das fast verborgene

Zentrum für Kulturwissenschaft und Kulturtheorie an der Universität Stuttgart
müsste z. B. gesprochen werden. Aber wenn schon von einem Wechsel der Paradigmata

die Rede ist, sollte man die wissenschaftliche Alltagspraxis bedenken und

Heinrich Dilly



danach fragen, wo die Bücher sich finden, in denen die abstrakten Ideen ihr
Äquivalent in Form von konkreten Forschungsergebnissen haben. Auch diese sind leicht

aufzustöbern. Denn der führende Verlag angewandter Wissenschaften, der

Münchner Verlag C. H. Beck, hat eine neue Serie »Kulturwissenschaft« etabliert und

versprochen, in diese Reihe »bedeutende« Werke aufzunehmen, die erstens

»kulturvergleichend« sind, zweitens »methodisch auf neue Weise« die »öffentliche

Auseinandersetzung mit einzelnen historischen Wissenschaften oder auch mit den

historischen Kulturwissenschaften in ihrer Gesamtheit fördern.« Dazu zählen auch

»ältere Meisterwerke«, »die noch heute vorbildlich sind.«20

An erster Stelle steht das Buch »Das kulturelle Gedächtnis« des Ägyptologen

Jan Assmann, an zweiter der Titel »Zeitalter und Menschenalter« von Arnold Esch,

an dritter Fritz Grafs Buch über die Magie in der griechisch-römischen Antike

unter dem Titel »Gottesnähe und Schadenzauber« und an fünfter das wohl auch

allen Kunsthistorikern vertraute Werk des Nestors der Emblem-Forschung Albrecht

Schöne über »Emblematik und Drama im Zeitalter des Barock». Der achte und jüngste

Band des Anthropologen Clifford Geertz wird unter dem Aufmacher annonciert:
»Ein grosser Ethnologe blickt zurück«. Als ein »ungewöhnliches Buch [...], eine

Mischung von Forschungsberichten und autobiographischen Skizzen, von theoretischer

Erörterung und Erzählung — ein ganz und gar persönliches Buch, brillant
geschrieben, unerbittlich kritisch gegen voreilige Schlüsse und auf eine unvergleichliche

Weise anregend.«

Der Verlag tut dies offenbar mit gutem Recht. Denn, wenn man auch nur zum

ersten der empfohlenen Bände, zu Jan Assmanns Buch über »Das kulturelle Ge- 2/9
dächtnis« greift und darin auch nur wenig schmökert, dann möchte man es so schnell

nicht wieder aus der Hand geben und jedenfalls mit dem Spruch weiterempfehlen:

jede Zeile ein Erkenntnisgewinn, nein mehr noch — ein Erkenntnisgenuss! Denn

bereits die einleitenden Unterscheidungen zwischen einem »mimetischen Gedächtnis«,

einem »Gedächtnis der Dinge«, einem »kommunikativen Gedächtnis« sowie

einem »kulturellem Gedächtnis«, die allein die Aussendimension und längst noch

nicht die innerern Kammern des Gedächtnisses kennzeichnen,21 beflügeln die

kunstwissenschaftliche Phantasie so stark, dass man aufspringen und nach den

entsprechenden Formationen in den Werkstätten, Ateliers und Factories der bildenden

Künstler, in den Sammlungen der Liebhaber, der Spekulanten, in den Büros der

Kulturreferenten und Ausstellungskuratoren, in den Biblio-, Fototheken und den

Archiven der zahlreichen Fernsehsender forschen und überprüfen möchte, ob sich

diese Klassifikationen auch für die unterschiedlichen Formationen des

Bildgedächtnisses eignen und bewähren könnten.

20 Die Zitate stammen aus dem Verlagsprospekt
des Frühjahrs 1997.

21 Assmann, Jan, Das kulturelle Gedächtnis.

Schrift, Erinnerung und politische Identität in
frühen Hochkulturen, München 1997 (2. Aufl.), S. 20

und S. 22.

Das alles mutet nach einem Drehbuch an, das »Die Struktur wissenschaftlicher
Revolutionen« heissen und von Thomas S. Kuhn stammen könnte, wenn dieser nicht

behauptet hätte, dass die Geistes-, die Kultur-, Sozial- und Geschichtswissenschaften

ihre Kopernikanische Wende noch gar nicht durchlaufen hätten, d. h. dass

diese immer noch Künste und nicht Wissenschaften seien. Erst nach ihrer
Verwissenschaftlichung könnten Revolutionen statthaben, wie er sie beschrieben hat.

Die neue Kulturwissenschaft - eine Herausforderung für die Kunstgeschichte?



22 Möseneder, Karl, Kulturgeschichte und

Kunstwissenschaft, in: Kulturbegriff und Methode. Der

stille Paradigmenwechsel in den Geisteswissenschaften,

hrsg. von Klaus P. Hansen. Tübingen 1993,

S. 59-79.
23 Das Medium Bild in historischen Ausstellungen,

Beiträge von Klaus Schreiner, Rainer A. Müller,

Manfred Treml, Wolfgang Brückner und Claus

Grimm zur Sektion 6 des 41. Deutschen Historikertags

in München 1996 (Materialien zur bayerischen

Geschichte und Kultur, 5), Augsburg 1998.

Die derzeitigen kulturwissenschaftlichen Regieanweisungen erscheinen daher wie

Anweisungen zur Persiflage von Kuhn. Denn täglich wird eine neue wissenschaftliche

Revolution ausgerufen; täglich findet angeblich ein Paradigmenwechsel

häufig auch noch bei Champagner und reich bestückten Buffets statt, und wöchentlich

werden wissenschaftliche Bestseller gekürt, tatsächlich auch noch gelesen.

Darüber vergisst man dann allerdings sehr leicht die Probe aufs alltägliche Exem-

pel, auf die — bei Kuhn — »normale« wissenschaftliche Praxis zu machen.

Wenn man auch noch keine Einsicht in die aktuellen Vorlesungsmanuskripte
oder -mitschriften erhält — das wird erst in fünfzig bzw. siebzig Jahren erlaubt

sein — so liegen in Sachen Neuer Kulturwissenschaft doch einige Bücher bzw.

Broschüren vor, denen man ein paar vorläufige Antworten auf die im Titel aufgeworfene

Frage entnehmen kann. Als erstes sei die bereits erwähnte Passauer Ringvorlesung

über »Kulturbegriff und Methode« mit dem unzutreffenden Untertitel »Der

stille Paradigmenwechsel in den Geisteswissenschaften« genannt, — eine

Vorlesungsreihe, die vermutlich schon 1992 stattfand und im folgenden Jahr von Klaus

P. Hansen herausgegeben worden ist. Professoren der Ethnologie, der

Südostasienkunde, der Volkskunde, Romanischen Landeskunde, Amerikanistik, Kulturgeographie,

der Allgemeinen Geschichtswissenschaft, der Psychologie, Soziologie

und eben auch der Kunstgeschichte taten sich aus welchem Anlass auch immer

zusammen und referierten über den Kulturbegriff, das Verhältnis ihrer Disziplin

zur traditionellen und einer neuen Kulturgeschichte bzw. -Wissenschaft. Karl

Möseneder, der das Fach Kunstgeschichte vorstellte, schickte seinen Ausführungen
eine »klassische Definition Tylors (1871)« voraus: Kultur war ihm »jenes komplexe

Ganze, welches Wissen, Glaube, Kunst, Moral, Rechte, Sitte und Brauch und alle

anderen Fähigkeiten und Gewohnheiten einschliesst, welche der Mensch als Mitglied
der Gesellschaft erworben hat,« wiederholte er und umriss dann in chronologischer

Abfolge eine Reihe der Positionen, die die seit langem gerühmten Methodologen

der Disziplin — Alois Riegl, Heinrich Wölfflin, Max Dvorak, Aby M. Warburg
— angesichts jeweils zeitgenössischer Kulturdefinitionen bezogen haben.22

Möseneder setzte mit dem Holbeinstreit und einer Rekapitulation von Moritz Thausings

Antrittsvorlesung aus dem Jahr 1873 ein. In ihr hatte Thausing die Kunstgeschichtsschreibung

als die Vorarbeiterin der Ästhetik und als ständige Begleiterin einer

Kulturgeschichte personifiziert. Möseneder endete mit einem Bericht über Erwin

Panofskys Vorschlag, Werke der bildenden Kunst nach einem Dreistufen-Modell zu

beschreiben und ihren eigentlichen Gehalt mit dem anderer Zeugnisse, anderer

geistiger Dokumente der Kultur ihrer Epoche analysierend zu korrelieren. Zuletzt

suchte Möseneder seine eigene Position zu umschreiben. In den von Wladimir

Weidlé und Hans Sedlmayr gezogenen Koordinaten machte er sie aus. Mehr als

deutlich gab er so zu erkennen, dass er, der zweitjüngste im Passauer Ring, sich

mitnichten von einer Neuen Kulturwissenschaft herausfordern Hess.

Eine zweite Probe kann man der Broschüre entnehmen, die die »Beiträge zur

Sektion 6 des 41. Deutschen Historikertags in München 1996« dokumentiert. Unter

dem Titel »Das Medium Bild in historischen Ausstellungen« ist sie in der Serie

»Materialien zur Bayerischen Geschichte und Kultur« im Haus der Bayerischen
Geschichte in Augsburg erschienen.23 Im Vorwort nimmt der Herausgeber und Hausherr,

Manfred Treml, die Schlagwörter von der »Visuellen Zeitenwende«, der »Herrschaft

Heinrich Dilly



24 Treml zitiert hier aus dem Aufsatz Die Bilder
in der Bildung. Das Nichtgesehene in Worten von
Hans Belting, der am 3. Juni 1995 von der Süddeutschen

Zeitung auf S. 13 veröffentlicht worden ist.
25 Wie Anm. 23.

der Bilder« und der »Beliebigkeit der zuvielen Bilder« auf, vor denen man sich retten

müsse und nur in die eigenen retten könne.24 Er appelliert an die Verantwortung

der Historiker auch auf diesem Gebiet und plädiert für eine »systematisch

betriebene Historische Bildkunde, die Bilder nicht nur als Quellen ernst nimmt,

sondern auch kritisch untersucht.« Allein die »Schulung der Wahrnehmung« und die

»Anerkennung von Wort und Bild als gleichberechtigte Partner« könnten vor deren

Einfluss schützen.25 Im Training sieht er die Hauptaufgabe der Kulturwissenschaften,

zu denen er bereits ganz selbstverständlich die allgemeine Geschichtswissenschaft,

die Volkskunde und die Kunstgeschichte zählt. Die vier weiteren Mitglieder
der sechsten Sektion, die Historiker Klaus Schreiner und Rainer A. Müller, der

Volkskundler Wolfgang Brückner und der Kunsthistoriker Claus Grimm, stellen ihren

gemeinsamen Einsatz für eine Historische Bildkunde am Beispiel antijüdischer
Miniaturen und Marienbilder aus dem Spätmittelalter, an den Quaternionenmeta-

phern des Heiligen Römischen Reiches in der Frühmoderne, an einer Reihe von

Schreckensfotos aus den Vernichtungslagern des Naziregimes sowie an mittelalterlichen

Spiegelbildern und Votivtafeln des 19. und 20. Jahrhunderts dar. Obwohl sie

mehrmals den Eigenwert der Bilder, die eigene Dynamik der bildlichen Medien

hervorheben und den skandalösen Umgang vieler ihrer Kollegen mit Bildern

anprangern, begnügen sie sich vermutlich aus didaktischen Gründen in Hinblick auf

die historischen Ausstellungen vorerst mit einer Historischen Bildkunde in Form von

ikonographischen Auslegungen und einer Typologie fotografischer Aufnahmen,

die von den Zwecken bestimmt wird, denen die Bilder einst dienten. Des

Kunsthistorikers Grimm bildloser Redebeitrag über das selbst unter Historikern weit
verbreitete Vorurteil, Gemälde, Zeichnungen, Fotos und Filme seien nicht mehr und

nicht weniger als Spiegel ihrer Zeit, entzerrt zwar das visuelle Beziehungsgeflecht,

wagt sich aber auch nicht über die eng gezogenen Grenzen dieser Bildkunde zur

bildenden Kunst hinaus.

Das dritte Buch ist ein Büchlein, hat aufgrund seiner sorgfältigen Typographie
beinahe bibliophilen Charakter. Sein Titel verspricht ebenfalls einen »Blick auf

die Bilder« und der Untertitel den lange erhofften, offenen und unmittelbaren Dialog

zwischen zwei Fächern: »Kunstgeschichte und Geschichte im Gespräch« steht

da, was der Reihentitel »Göttinger Gespräche zur Geschichtswissenschaft« auch noch

bekräftigt. Kenner wissen: Gespräche im Göttinger Max-Planck-Institut für
Geschichte, doch werden sie nach erstem Blättern vermutlich kräftig enttäuscht. Denn

es handelt sich offenbar allein um den Abdruck zweier Vorträge des Berliner
Kunsthistorikers Klaus Krüger und des Historikers Jean-Claude Schmitt aus Paris.

Fragen, Antworten, Kommentare und Reaktionen der Gastgeber und der Referenten

selbst, auch eines wie immer gearteten Publikums sind nicht dokumentiert. So

muss man sich trösten: Immerhin soviel! Doch gab es das schon einmal? Ein Dialog
zwischen Geschichte und Kunstgeschichte?

Man liest dann, dass Schmitt die kulturwissenschaftliche Wende als eine Wende

zum Bild, einen Iconic Turn, begreift und als eine Erweiterung des Territoriums
der Geschichtswissenschaft versteht. Die Kunstgeschichte werde, so meint er, sicherlich

davon berührt, ja dazu angehalten, Bilanz über Getanes und Erreichtes zu

ziehen und darüber nachzudenken, wie sie die Probleme löse, die auf sie zukommen;

ebenso seien die Historiker zukünftig dazu angehalten, sich über die soziale

221

Die neue Kulturwissenschaft - eine Herausforderung für die Kunstgesch ichte?



26 Der Blick aufdie Bilder. Kunstgeschichte und

Geschichte im Gespräch, mit Beiträgen von Klaus

Krüger und Jean-Claude Schmitt, hrsg. von Otto
Gerhard Oexle, Göttingen 1997, S. 27.

27 Schapiro, Meyer, Über die ästhetische Bewertung

der Kunst in romanischer Zeit 0947), in: Ders.,

Romanische Kunst. Ausgewählte Schriften, Köln

1987, S. 24-63.

Funktion von Bildern zu verständigen. Zuvor aber seien drei Voraussetzungen zu

klären: Erstens habe man nach den Gründen zu forschen, die das Entfachen eines

visuellen Interesses seitens der Historiker lange Zeit verhindert, nun aber doch

noch befördert haben. Zweitens sollte man sich über die Methoden der Bildanalyse

austauschen, und drittens die historischen Problemfelder umreissen, die dem

nunmehr anerkannten Stellenwert von Bildern im gesellschaftlichen Gefüge gerecht
werden. Schmitt skizziert diese drei Voraussetzungen in drei grossen Abschnitten

— Historiographie, Methodologie und Histoire — ebenso routiniert wie präzis, so

dass man nach der Lektüre erleichtert festhalten möchte: Nach mehr als einhundertundzwanzig

Jahren hat sich in der Nachbardisziplin tatsächlich die Einsicht

durchgesetzt, die sich am besten in Jacob Burckhardts Worten sagen lässt, und hier
wiederholt werden kann: Es gibt weltbewegende Dinge, insbesondere Bilder, Bild-

und Kunstwerke und viele andere menschliche Schöpfungen, die »deshalb in Formen

und Tönen leben, weil sie im Worte nicht leben könnten.« In Jean-Claude Schmitts

Sprache heisst das: »On retiendra enfin comme une idée centrale que l'image n'est

pas l'expression d'un signifié culturel, religieux, ou idéologique, comme si celui-ci

lui était antérieur et pouvait exister en dehors de cette expression. Au contraire,
c'est l'image qui le fait être tel que nous le percevons, le réalise dans sa structure,
sa forme et son efficacité sociale.« Doch fügt der Methodologe Schmitt noch einen

Satz an, auf den sich dann der Kunsthistoriker Krüger beabsichtigt oder nicht —

man erfährt es nicht — einlässt: »Autrement dit, l'analyse de l'œuvre, de sa forme et

de sa structure, n'est pas séparable de l'étude de ses fonctions. Il n'y a pas de

solution de continuité entre le travail d'analyse et l'interprétation historique.«26

Krügers Part beginnt eigentlich an dieser Stelle, an der der Historiker Schmitt

jedoch noch nicht zu Ende ist. Doch sollte man ihn hier einfügen, weil sich wider

alle Enttäuschungen an dieser Stelle beide Vorträge zu einem, wenn auch imaginären

Gespräch fügen, obwohl — so möchte ich wetten — zuvor keine Absprachen

getroffen worden sind. Ja, Schmitts lange Auseinandersetzung mit Hans Beltings

viel diskutiertem Buch »Bild und Kult« lassen vermuten, dass er mit diesem als

Göttinger Partner gerechnet hat. Dennoch und umso besser für eine keineswegs

resignierende Kunstgeschichte! Krüger also holt ebenfalls weit aus, beginnt dort,

wo Karl Möseneder aufgehört hat, verwirft den Gedanken an eine Historische
Bildkunde und geht flugs zu Meyer Schapiros Aufsatz »Über die ästhetische Bewertung

der Kunst in romanischer Zeit« über,27 den Schmitt ebenfalls als eine der wichtigsten
kunsthistorischen Einsichten gepriesen und als Argument gegen Beltings
unscharfe Bild- und Kult-Begriffe sowie gegen dessen strenge Trennung zwischen einem

Zeitalter des Bildes und einer Epoche der Kunst an- und eingeführt hat. Dort, bei

Meyer Schapiro, ist, wie die Überschrift schon verrät, anhand einiger Beispiele

über die Bewunderung die Rede, die ausgewogene Proportionen, subtil erzeugte
Farbkontraste und unterschiedliche Kompositionsweisen bereits im elften Jahrhundert

manche Gemüter erregt haben. Allerdings ohne Schmitt zu erwähnen fährt

Krüger dann geradezu traumwandlerisch fort, wenn er schreibt, wenn er sagt: »Es

ist naheliegend, dass die Kunstgeschichte für diese Aufgabe einer historischen

Rekonstruktion der Funktionen und des Kontextes, kurz: des Erwartungshorizontes,

für den ein Werk geschaffen wurde und innerhalb dessen es seine
»Lebensbedeutsamkeit« entfaltet, den Dialog und den fachübergreifenden Austausch mit der

Heinrich Dilly



Geschichtswissenschaft sucht, zumal mit jener jüngeren Ausrichtung, die sich von

der Fakten- und Ereignisgeschichte abkehrt und auf eine Geschichte der Vorstellungen

und Denkformen, des Wertens und Fühlens hin öffnet und solcherart die

kognitiven wie auch affektiven Konstitutionsbedingungen von Gesellschaft und

sozialer Wirklichkeit in den Blick nimmt.«28 Krüger nimmt also das Angebot an,

nimmt den eindringenden Historiker gern in der kunsthistorischen Domäne auf und

zeigt ihm nach einer kurzen Auseinandersetzung mit der Schule der Annales zwei

Gemälde: Eine »Madonna mit Kind«, die Lazzaro Bastiani zugeschrieben und in der

Gemäldegalerie der Stiftung Preussischer Kulturbesitz in Berlin aufbewahrt wird,
und Leonardo da Vincis »Johannes der Täufer« aus dem Louvre zu Paris. An beiden

Beispielen zeigt er, dass sich die den Werken eigene Sinndichte erst erschliesst,

wenn man sich nicht allein auf die Darstellung, sondern auf alle Innen- und Aussen-

beziehungen, das heisst auf die mediale Präsenz des jeweiligen Werkes sowohl

geschichtlich als auch ästhetisch konzentriert. Und nun sollte man wohl den dritten
Abschnitt des Historikers lesen, noch einmal lesen, in der Schmitt einer komparativen

Bild- und Kunstgeschichte zwischen Orient und Okzident im ersten Jahrtausend

das Wort redet, aus der eine Geschichte der Kunst als die Geschichte einer

bestimmten Kultur nach und nach hervorgehen kann.

223

28 Oexle 1997 (wie Anm. 26), S. 66-67.

Die neue Kulturwissenschaft - eine Herausforderung für die Kunstgeschichte?


	Die Neue Kulturwissenschaft : eine Herausforderung für die Kunstgeschichte?

