
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 5 (1998)

Artikel: Die Verheissung der Tänzerin Ruth St. Denis : Ludwig von Hofmann im
Weimarer Kreis

Autor: Wintsch, Susann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720086

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Susann Wintsch

Die Verheissung der Tänzerin

Ruth St. Denis

Ludwig von Hofmann im Weimarer Kreis

1 Meier-Graefe, Julius, Entwicklungsgeschichte
der modernen Kunst. Vergleichende Bildbetrachtung

der bildenden Künste, als Beitrag zu einer
neuen Ästhetik, Stuttgart 1904, Bd. 2, S. 473-479,

hier S. 473-474.

2 Meier-Graefe, Julius, Entwicklungsgeschichte
der modernen Kunst. Zweite umgearbeitete und

ergänzte Auflage mit mehr als 600 Abbildungen, Stuttgart

1915, Bd. 2, S. 392-393. Karl Scheffler hatte seine

Bedenken bereits 1902 geäussert: Hofmanns Malerei

schwebe »beständig in Gefahr, ein wenig ins Süßliche

zu geraten.« (Scheffler, Karl, Ludwig von
Hofmann [Moderne Essays zur Kunst und Literatur, hrsg.

von Hans Landsberg, Nr. 221, Berlin 1902, S. 20-23).

3 Meier-Graefe, Julius, Entwicklungsgeschichte
der modernen Kunst, neu herausgegeben und mit

einem Nachwort versehen von Hans Belting,
München/Zürich 1987, Bd. 2.

4 Hermand, Jost, Jugendstil. Ein Forschungsbericht.

1918—1964, Stuttgart 1965 (Erweiterter
Sonderdruck aus Deutsche Vierteljahresschrift für
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 11964], Jg.

38, H. 1 und 2); Jugendstil, hrsg. von Jost Hermand,

Darmstadt 1971, darin besonders: Hamann, Richard,

Jugendstil und dekorativer Archaismus in der
Deutschen Malerei (1914), S. 1-7; Schmalenbach, Fritz, Die

Frage einer Jugendstilmalerei (1962), S. 315-332;

Fechter, Paul, Nietzsches Bildwelt und der Jugend-

sr//(1935), S. 349—357: »Nietzsches Welt war die Welt

Böcklins und Ludwig von Hofmanns, Otto Greiners

und, vor allen Dingen [...], Max Klingers« (S. 354).

Vgl. auch Krause, Jürgen, »Märtyrer und Prophet«

(Studien zum Nietzsche-Kult in der bildenden Kunst

der Jahrhundertwende. Monographien und Texte

zur Nietzsche-Forschung, Bd. 14), Berlin/New York

1984, S. 75—88: Krause sieht Hofmann als einen der

»Bahnbrecher des Philosophen«; Hamann, Richard/

1. Die kunstkritische Abwertung der Malerei Ludwig von Hofmanns: Julius Meier-

Graefe widmete im Jahr 1904 dem Maler Ludwig von Hofmann (1861—1945) in seinem

Buch »Entwicklungsgeschichte der modernen Kunst« ein ganzes Kapitel. Darin

betonte er, dass er dem »geheimnisvollen Stil« als ästhetischem Stilmittel zwar
grundsätzlich ablehnend gegenüberstehe, aber bei Hofmann doch eine herausragende

Qualität in der geheimnisvollen Bildaussage sehe: »Hofmann malt, was die Jugend

empfindet; das Zögern seiner zarten Hand steht ihr näher, sie empfindet mit ihm

den bangen Zauber der Erwartung und fühlt in seiner tastenden Entwicklung die

Frage nach dem eigenen Geschick. Vielleicht gelingt diesem Unbewußten leichter

den Götzen zu zerstören, zu dem er selbst gebetet hat, als wenn es einer mit einem

neuen Gott versuchte.«1 Meier-Graefes Einschätzung war für die Zeit um 1900

charakteristisch. Elf Jahre später jedoch, in der zweiten Auflage der »Entwicklungsgeschichte

der modernen Kunst«, erwähnte der Kunstschriftsteller den Künstler in

Anspielung auf Hans von Marées »Hesperiden« nur noch in einem einzigen Satz:

»Die Stuck und Ludwig von Hofmann haben mit dämonischen und idyllischen Spielen

die Aussicht auf die Hesperiden verdeckt«.2 1924 schliesslich, in der dritten Auflage

von Meier-Graefes Buch, wird nicht einmal mehr der Name Ludwig von Hofmann

genannt.3 Die zunehmende Geringschätzung und nachträgliche Relativierung von
Hofmanns Werk in den Neuauflagen der Schrift Meier-Graefes ist für die
allgemeine Rezeptionsgeschichte von Hofmanns Malerei symptomatisch. - Erst im Zuge

eines Ende der sechziger Jahre neu aufkommenden Interesses für den Jugendstil

würdigte Jost Hermand den Maler Ludwig von Hofmann als einen bedeutenden

Vertreter der Kultur um 1900.4 In der Folgezeit setzte die historisch-kritische
Aufarbeitung des Weimarer Kreises ein, doch Hofmann blieb erneut unbeachtet. In

jüngster Zeit sind gegenläufige Bestrebungen zu beobachten, z. B. angesichts der

Gründung eines Ludwig-von-Hofmann-Archivs in Zürich.5

Oeorges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zürich 1998



Hermand, Jost, Stilkunst um 1900 (Epochen Deutscher

Kultur von 1870 bis zur Gegenwart, 4), 2. Aufl.,

München 1973, bes. S. 262.

5 Das Archiv Ludwig von Hofmann in Zürich

wurde 1995 gegründet, seine Bestände sind aus der

Sammlungstätigkeit Peter H. R. Hüssys erwachsen.

Nebst umfangreicher Literatur zu Hofmann und

seinem Umfeld beherbergt das Archiv auch

unveröffentlichte Briefwechsel mit Otto lilies, Charlotte

Schmitt, Erwin Redslob und Hofmanns Familie.

Neuere Literatur-. Gerhart Hauptmann. Ludwig v.

Hofmann. Briefwechsel 1894—1944, hrsg. von Herta

Hesse-Frielinghaus, Bonn 1983; Roberts, Contessa,

Ludwig von Hofmann - Die Buchillustrationen.

1897-1927, Magisterarbeit an der Philosophisch-Historischen

Fakultät der Ruprecht-Karls-Universität

Heidelberg, Heidelberg 1993 (Typoskript); Ludwig

von Hofmann (1861-1945). Zeichnungen, Pastelle,

Druckgraphik. Ausst.-Kat. Städtische Galerie

Albstadt, Albstadt 1995; Liebner-Harenberg, Renate,

Ludwig von Hofmann. Biographie, Zürich: Archiv

Ludwig von Hofmann Zürich, 1996 (Die Autorin
arbeitet an einem Werkverzeichnis als Dissertation);

Thamer, Jutta, Ludwig von Hofmann und die

Zeitschrift »PAN« (1895-1900). Eine Wahlverwandtschaft,

Zürich 1997; Starz, Ingo, »Du lieber, göttlicher

Olympier...«. Die Freundschaft zwischen Gerhart

Hauptmann und Ludwig von Hofmann, Ausst.-

Kat. Gerhart-Hauptmann-Museum Erkner (D), Zürich

1998; Senti, Verena, Ludwig von Hofmann. Der Tanz

als Bildmotiv, Lizentiatsarbeit Universität Fribourg
1997 (Typoskript).

6 Hofmann lebte und arbeitete seit 1890 in Berlin,

wo er im Umkreis der Zeitschrift »PAN« die entscheidenden

Bekanntschaften mit Hugo von Hofmannsthal,

Harry Graf Kessler und Gerhart Hauptmann
gemacht hatte.

7 Scheffler, Karl, Berlin-Ausstellung von Werken

Ludwig von Hofmann's bei Keller G Reiner, in:

Dekorative Kunst. Illustrierte Zeitschrift für
angewandte Kunst, (Kunst 3,1899, S. 273; Ders. 1902 wie

Anm. 2), hier S. 10; Ders., Ruth St. Denis, in: Kunst

und Künstler 5, Januar 1907, H. 5, S. 154—162.

8 Hofmannsthal, Hugo von, Die Bühne als Traumbild

(1903), in: Hofmannsthal, Hugo von, Gesammelte

Werke in zehn Einzelbänden, hrsg. v. Bernd

Schoeller in Beratung mit Rudolf Hirsch, Bd. 8,

Reden und Aufsätze 1,1891-1913, Frankfurt a. M. 1979,

S. 490-493, hier S. 490.

9 Grupp, Peter, Harry Graf Kessler. 1868-1937.

Eine Biographie, München 1996, S. 99—100, mit

einem Zitat aus Kesslers Aufsatz »Kunst und Publikum«,

erschienen in: Die neue Rundschau 17, Berlin,

Januar 1906, H. 1, S. 112-116.

2. Die kulturhistorische Bedeutung der Malerei Ludwig von Hofmanns:

Hofmanns Gemälde einer arkadischen Idylle und seine Tanzdarstellungen sind in einem

intellektuellen Spannungsfeld zu situieren, das sich durch einen Vergleich von
Schriften Karl Schefflers und Hugo von Hofmannsthals besonders deutlich
herauskristallisieren lässt.6 Im Jahr 1902 etwa war für Scheffler die Frage nach einer

soziopolitischen Realität »die wichtigste, ethische und darum auch für die Kunst

maßgebende Frage der Zeit«, und er vertrat öffentlich die Überzeugung, Ludwig von
Hofmann und dessen »dichtende Geistesbrüder« würden diese Frage ausschalten.7

Zu den »dichtenden Geistesbrüdern« zählte insbesondere Hugo von Hofmannsthal,

der 1903 den Wahrheitsanspruch der sichtbaren Welt generell in Frage stellte: »Die

Wirklichkeit — die Wirklichkeit?«8 Allein Träume und die Phantasiegebilde der

Seele galten dem Dichter als real und »natürlich«. Dass Hugo von Hofmannsthal seine

Naturvorstellung unter dem Eindruck von Hofmanns Bildern entwickelt hat, wurde

in der neueren Forschung nicht berücksichtigt. Im vorliegenden Aufsatz wird nun

gezeigt, welch intensive wechselseitige Beeinflussung von Malerei und Literatur in

den Arbeiten der beiden Künstler zwischen 1894 und 1903 stattgefunden hat. 1894

entdeckte der Dichter in der atmosphärischen Bildsprache des Malers wesentliche

Ansatzpunkte für eine neue Poetologie. Die literarische Idee einer Natursprache, die

Hofmannsthal 1895/96 konzipierte, wirkte wiederum auf Hofmanns Malerei
zurück. Und schliesslich beeinflussten Hofmanns Bilder Forderungen nach einer
modernen dramatischen Inszenierung, wie sie im Jahr 1900 Peter Behrens und drei

Jahre später Hugo von Hofmannsthal formulierten. Die von Hofmann und Hofmannsthal

gleichermassen entwickelte Ästhetik der »Gefühlsphantasie«, eine Ästhetik der

auf die Sinne wirkenden Malerei und Literatur, war um 1898 im Umkreis der
Zeitschrift »PAN« zur Selbstverständlichkeit geworden. Auf Harry Graf Kesslers Konzept

des »Neuen Weimar« hatte sie nachhaltigen Einfluss. Kesslers Engagement als

Museumsdirektor zielte bekanntlich auf die »Erziehung eines elitären Kunstpublikums

durch die [...] Ausbildung einer »feinen und geübten Sinnlichkeit««.9 Es ist deshalb

mit guten Gründen anzunehmen, dass Ludwig von Hofmann seine im Jahr 1903

erfolgte Berufung an die Grossherzoglich-Sächsische Kunstschule in Weimar durch

Grossherzog Wilhelm Ernst von Sachsen-Weimar einer Empfehlung Kesslers

verdankt. Obwohl nur wenige Äusserungen Kesslers überliefert sind, lässt sich Hofmanns

Stellung in der Kultur Weimars rekonstruieren: Der Maler war für Kessler der

geeignete Partner für die Begründung einer natürlicheren Gebärdensprache. 1906

richtete Kessler ein Schreiben an Hofmannsthal, in dem er die Bedeutung Ludwig

von Hofmanns für das Projekt des »Neuen Weimar« ausdrücklich betonte: »Im

Zusammenhalten unseres Kreises, zu dem ich Schröder ganz selbstredend rechne,

und Vandevelde und Hofmann und Hauptmann und noch manchen Andern

hoffentlich; — in dem immer schärferen und klareren Herausarbeiten unserer Charaktere

und Bedürfnisse bis wir wenigstens in Deutschland eine Kultur haben, die mit

unsren Instinkten, unsrer Zeit und unsrer Schaffensfähigkeit zusammenstimmt,

darin sehe ich das Glück und die Aufgabe der nächsten Jahre. [...] Unter uns durch

unsere Freundschaft; nach aussen hin durch unsere Werke, müssen wir die neuen

Lebensformen schaffen, die von unermeßlicher Bedeutung sein können, wenn

wir wirklich das sind, wofür wir uns bis jetzt halten dürfen.«10 Kurze Zeit später

initiierte Kessler ein Gesamtkunstwerk um die Tänzerin Ruth St. Denis, das die

Susann Wintsch



künstlerische Verwirklichung seiner idealen Kulturvorstellungen — zu gleichen Teilen

auf Tradition und auf bedingungslose Modernität ausgerichtet11 — verhiess. 121

Doch Kesslers Verständnis der Moderne konnte sich schliesslich in der Avantgarde

nicht durchsetzen, und Ludwig von Hofmann verlor in der Folge allmählich an

Bedeutung in der Kunstgeschichte.

Die Natursprache der Kunst

Im Jahr 1894 äusserte sich Hugo von Hofmannsthal anlässlich der Münchner

Sezessionsausstellung mit höchstem Lob über Ludwig von Hofmann: »Die Ansätze zu

ganz Neuem und Großen sind in dieser traumhaft absichtslosen Weise, die Gestalten

von Menschen auf hellgrünen Wiesen zu verstreuen; und nur die sehr großen

Maler drücken Dinge aus, die man zuerst vag empfindet, dann auf eine Formel

bringt und am Ende erfunden zu haben glaubt, während sie doch im Bild sind. [...]

das schweigend Schöne [...]. Ja, es ist nichts, was Malerei nicht auszudrücken

vermöchte, wofern sie nur nicht versucht, ihrem edlen schweigsamen Wesen nicht

untreu zu werden«.12 Was erschien dem Dichter in Hofmanns Bildern so neu und grossartig

»vag«, dass es ihm zur Inspiration wurde, die er sprachlich fassen wollte?

Ludwig von Hofmann zeigte 1895 an der dritten Ausstellung der »Vereinigung

der XI« das Gemälde »Frühling« (Abb. 1). Drei nackte Kinder stehen in einer

Frühlingslandschaft, die in leuchtend hellen Grün-, Blau- und Rosatönen gemalt ist.

Auf der fernen Hügelkuppe sind zwei weitere, klein gehaltene menschliche Gestalten

zu sehen. Der nach Erfahrungswerten des räumlichen Sehens aufgebaute

Bildraum — auch die plastisch durchgebildeten Bäume und Menschenkörper werden

nach hinten immer kleiner — vermittelt den Eindruck, als seien die Kinder in der

Abb. 1: Ludwig von Hofmann, Frühling, 1895, Öl auf

Leinwand, 92 x 118 cm, Dresden, Gemäldegalerie
Neue Meister, Staatliche Kunstsammlungen Dresden

(Inv. Nr. 2509 B).

10 Kessler an Hofmannsthal am 17. Juli 1906. Kurz

zuvor, am 13. Juli 1906: »Heute habe ich vom
Grossherzog meine Entlassung erhalten, und endlich

fühle ich mich wieder frei. [...] Was in diesen drei

Jahren geschaffen ist, ist ein Kreis und ein Mittelpunkt,

und diesen möchte ich wenigstens erhalten

und weiter ausbauen. [...] Der wahre Anziehungspunkt

und Zusammenhalt waren von jeher nur wir
selbst: du, Vandevelde, Frau Förster, Hofmann,

Hauptmann u. s. w.« (Hugo von Hofmannsthal/Harry
Graf Kessler, Briefwechsel 1898-1929, hrsg. von
Hilde Burger, Frankfurt a. M. 1968, S. 119 und

122-123). Peter Grupp beschreibt das Projekt des

»Neuen Weimar« wie folgt: »[...] Ideen über die

lebenserneuernde Kraft der Kunst, Gedanken im

Sinne Nietzsches über eine durch die Kultur zu

bewirkende Erhöhung des Menschen, Vorstellungen,

Weimar zu einem Zentrum moderner, europäisch

ausgerichteter Kunstbestrebungen zu machen [...].«

(Grupp 1996 [wie Anm. 9], S. 94).

11 Vgl. Neumann, Gerhard, Wahrnehmungswandel

um 1900. Harry Graf Kessler als Diarist, in:

Harry Graf Kessler: Ein Wegbereiter der Moderne,

hrsg. von Gerhard Neumann und Günter Schnitzler

(Rombach Wissenschaft: Reihe Litterae, Bd. 37),

Freiburg i. Br. 1997, S. 47—107, hier S. 85.

12 Hofmannsthal, Hugo von, Ausstellung der

Münchner Sezession und der Freien Vereinigung
Düsseldorfer Künstler (1894), in-, GW 1979 (wie

Anm. 8), Bd. 8, S. 553-560, hier S. 558-559.

Die Verheissung der Tänzerin Ruth St. Denis



122

13 So auch Karl Scheffler: »Seine Menschen handeln

nicht eigentlich. Meist leben sie in der schönen

Trägheit der Blumen. [...] Es sind nicht
selbständige Geschöpfe, deren Thun uns interessiert
[...]. Die Natur des Alltags wird zu einer Festtagsnatur,

die Träume beherbergen [...] kann [...].«

(Scheffler 1902 [wie Anm. 2], S. 20).

14 Hofmannsthal, Hugo von, Eine Monographie.

»Friedrich Mitterwurzer«, von Eugen Guglia (1895),

in: GW 1979 (wie Anm. 8), Bd. 8, S. 479-483, hier
S. 479-481.

15 Hofmannsthal, Hugo von, Eine Monographie
(wie Anm. 14), S. 479-480.
16 Hofmannsthal, Hugo von, Eine Monographie
(wie Anm. 14), S. 479-481.

17 Hofmannsthal, Hugo von, Poesie und Leben

(1896), in-, GW 1979 (wie Anm. 8), Bd. 8, S. 13-25,

hier S. 15-16.

18 Hofmannsthal, Hugo von Bildlicher Ausdruck

(1896), in: GW 1979 (wie Anm. 8), Bd. 8, S. 234.

19 Die Kritiker sahen Hofmanns Gemälde immer

als ein Pendant zur Dichtung Hugo von Hofmannsthals,

sei es, dass sie diesen Zusammenhang explizit
ansprachen oder ihn in ihrer Wortwahl andeuteten.

Natur vollkommen geborgen. Im Vordergrund wird dies besonders eindrücklich

vorgeführt, hier reckt sich die schöne Knabengestalt nach einem Ast, den sie mit

der rechten Hand zum Gesicht zieht, um an den Blüten zu riechen, und dabei

drückt der bogenförmig gespannte Körper ein Begehren aus nach einer Verbindung

von Natur und Mensch, die hier als Zwiegespräch vorgestellt wird. Hofmannsthal

bewunderte an solch einem Bild, wie die Figuren scheinbar absichtslos, also nicht

zielgerichtet oder zweckgebunden agieren.13 So konnten sie für den Dichter,
jenseits der Realität, in »traumhaft absichtsloselr] Weise«, nichts Geringeres repräsentieren

als die Totalität ihres Seins als Natur, deren Schönheit und Wahrheit eben

nur schweigsam, absichtslos zum Ausdruck gelangen könne. Im gleichen Jahr, in
dem Hofmann sein Bild malte, fügte Hofmannsthal im Essay »Eine Monographie.

-Friedrich Mitterwurzer«, von Eugen Guglia« (1895) in Parenthese an, die Malerei

schweige zwar immer, »aber man kann durch eine Hintertüre auch aus ihr einen

Augiasstall des begrifflichen Denkens machen, und so hat man sie gleichfalls unmöglich

gemacht.«14 Dieser Essay war der Auftakt zu Hofmannsthals sprachkritischen

Überlegungen (die schliesslich 1902 im »Chandos-Brief« gipfeln sollten): »Denn die

Worte haben sich vor die Dinge gestellt. [...] Wir sind im Besitz eines entsetzlichen

Verfahrens, das Denken völlig unter den Begriffen zu ersticken. Es ist beinahe

niemand mehr imstande [...] zu sagen, was er spürt und was er nicht spürt. [...]

Das »gut Ausgedrückte« erregt spontan den Verdacht, nicht empfunden zu sein. I...]

Wenn wir den Mund aufmachen, reden immer zehntausend Tote mit [...]«.15 Im

Gegensatz zu solchen Befürchtungen bildeten Hofmanns Gemälde einer arkadischen

Idylle einen ersten Ausgangspunkt für Hofmannsthal, eine künstlerische Ästhetik

des Schweigens zu formulieren. Gleichzeitig fand er einen zweiten Ansatz in der

durch Hofmann malerisch anschaulich gemachten Gebärdensprache. Hofmannsthal

meinte, nur die stummen Künste könnten noch wahre Empfindung vermitteln: »So

ist eine verzweifelte Liebe zu allen Künsten erwacht, die schweigend ausgeübt werden:

die Musik, das Tanzen und alle Künste der Akrobaten und Gaukler [...]. Dieses

Wissen um sich selbst ist [...] ein Wissen in allen Gliedern, ein inneres Wissen,

und, wie jedes tiefe Wissen um sich selbst, den Worten und Begriffen völlig, völlig
entzogen. [...] Wenn einer es hat, [werden] seine Gebärden wahr.«16

Es ist offensichtlich, dass sich Hofmanns Gemälde »Frühling« und Hofmannsthals

Essay »Eine Monographie«, beide aus dem Jahr 1895, aufeinander beziehen. In

der sehnsuchtsvollen Geste des Knaben spiegelt sich Hofmannsthals Gedanke, die

Natur (der Seele) könne in der Sprache des Körpers lebendig, »traumhaft absichtslos«,

ausgedrückt werden. Demnach dürfte es um 1895 zwischen den beiden Künstlern

zur Übereinstimmung bezüglich der Gebärde als Zeichen für die Natur gekommen

sein. 1896 entwarf Hofmannsthal in zwei Essays unter den bezeichnenden

Titeln »Poesie und Leben« und »Bildlicher Ausdruck« die Konseguenzen für sein

eigenes Schreiben, das durch das Postulat der schweigsamen Sprache in eine Krise

geraten sein musste: Es sei sinnlos, ein Gedicht zu erklären, da es »ein gewichtloses

Gewebe aus Worten ist, die [...] einen genau umschriebenen, traumhaft
deutlichen, flüchtigen Seelenzustand hervorrufen, den wir Stimmung nennen«.17 »Was

der Dichter in seinen unaufhörlichen Gleichnissen sagt, das läßt sich niemals auf

irgend eine andere Weise (ohne Gleichnisse) sagen: nur das Leben vermag das

gleiche auszudrücken, aber nur in seinem Stoff, wortlos«.18 Mit solchen Bestimmungen

Susann Wintsch



S«»'.!,.

Abb. 2: Ludwig von Hofmann, Adam und Eva (in

paradiesischer Landschaft), 1897, Öl auf Leinwand,

91,5 x 209,5 cm, Leipzig, Museum der bildenden
Künste (Foto: MdbK, Gerstenberger 1990, ©Museum

der bildenden Künste Leipzig und Pro Litte-

ris, 1998, 8033 Zürich).

Cornelius Gurlitt: »Es ist Idurch Hofmann und Walter

Leistikow] eine neue Art dekorativer Malerei

aufgekommen, und hat viel Gutes erzeugt; Bilder, die nicht

sachlich Klares, sondern sachlich Verschleiertes in

leuchtenden Tönen geben; Bilder, in die man sich

hineinträumen kann.« (Gurlitt, Cornelius, Deutsche

Kunst des NeunzehntenJahrhunderts. Ihre Ziele und

Thaten, (Das Neunzehnte Jahrhundert in Deutschlands

Entwicklung, hrsg. von Paul Schienther], Berlin

1899, Bd. 2, S. 652-655, hier S. 653); Karl Scheffler.

»Im Vergleich mit der Poesie wird die eigenartige
Stellung Hofmanns am besten erklärt.« Hofmann wie

Hugo von Hofmannsthal, Richard Dehmel, Stefan

George und Julius Bierbaum würden nach der wahren

Schönheit suchen, die angesichts der zerrissenen

Gegenwart aber nur für den flüchtigen Augenblick
erreicht werden könne; Hofmann als »mit Form und

Farbe poetisierender Künstler«, »dichtender Maler«

schaffe »ein merkwürdiges Stück Malerei, worin die

Idee sich krystallklar« spiegle. (Scheffler 1902 [wie

Anm. 21, S. 20-23); vgl. auch Meier-Graefe 1904 (wie

Anm. 1); Wilhelm von Bode nannte Hofmanns Arbeit

»eigenartig« (Bode, Wilhelm von, Mein Leben, Berlin

1930, Bd. 2, S. 82); Paul Schultze-Naumburg sprach

von »eigentümlichelrl Bildstimmung«. (Schultze-

Naumburg, Paul, Ludwig von Hofmann, in: Kunst für

Alle 14,1898-1899, S. 212-215, hier S. 215).

20 Vgl. Meier-Graefe 1904 (wie Anm. 1).

21 Dies zeigt bereits Hofmanns Gemälde »Das

verlorene Paradies« von 1893 (Darmstadt, Hessisches

Landesmuseum): Dort sitzt Eva weinend

Adam gegenüber, der sie, die klassische Denkerpose

einnehmend, betrachtet.

brachte Hofmannsthal genau das »auf eine Formel«, was ihm mit Hofmanns Bildern

vor Augen gestanden hat: Nach dem Prinzip ut poesis pictura [sie] bestimmte er

die bildhafte, poetische Sprache als einzige Möglichkeit des Sprechens und Schreibens,

um die »traumhaft absichtslose«, vage, atmosphärische Sprache der Seele

und damit die Wahrheit, die Natur und das Leben zu repräsentieren.19

Ludwig von Hofmann reagierte seinerseits auf die Postulate Hugo von

Hofmannsthals, als er 1897 das Gemälde »Adam und Eva in paradiesischer Landschaft«

(Abb. 2) malte. Im Bildvordergrund ist ein schmaler Streifen Wiese zu sehen. Links

steht Eva und lehnt sich an eine Birke, rechts liegt Adam schlafend ausgestreckt
da. Die Körper der Figuren und der Baum sind im Gegenlicht plastisch modelliert,
die Blumen und Gräser auf der Wiese einzeln erkennbar. Diese Vordergrundszone

setzt sich deutlich von der Landschaft im Hintergrund ab, die in gestisch
gemalte Farbfelder gegliedert ist und so als dekorative Natur erscheint. So wie sie

sich hinter den Figuren präsentiert, wirkt sie flächig, wie ein Bühnenbild; die

niedrig ansetzende Horizontlinie verstärkt den Eindruck. Adam und Eva ihrerseits

erscheinen der Natur entfremdet, weil dieselbe lediglich als Kulisse fungiert. Ihre

nackten, naturgetreu dargestellten Körper sind gewissermassen der letzte Ort,

an dem Natur als solche noch einmal gegenwärtig werden könnte. Doch die Figuren
scheinen im Zustand des Unbewussten zu verharren. Dass sie auf der Suche nach

dem verlorenen Paradies (nach der Natur) auf sich selbst gestellt sind, bleibt
ihnen so lange verborgen, wie sie der Naturkulisse den Rücken zukehren. Julius
Meier-Graefe dürfte sich auf diesen Aspekt des Gemäldes bezogen haben, als er

vom »bangein] Zauber der Erwartung« und der »tastende[n] Entwicklung der Frage

nach dem eigenen Geschick« sprach, die in Hofmanns Bildern zu entdecken seien.20

Im Zentrum der Landschaftsszenerie wachsen hinter Adam und Eva auf einer Insel

rot-violette Bäume, die ein in gestischen Pinselstrichen gemaltes flammenartiges
Laub tragen. Dieses Motiv verleiht Hofmanns Darstellung des Sündenfalls einen

spezifisch tragischen Charakter: Die Existenz des Menschen wird von Beginn an

bestimmt durch die Trennung von der Natur.21 Da diese Trennung durch die

123

Die Verheissung der Tänzerin Ruth St. Denis



22 Behrens, Peter, Feste des Lebens und der

Kunst. Eine Betrachtung des Theaters als höchsten

Kultursymbols, Darmstadt 1900, S. 12-20. Karl

Scheffler sollte Behrens' kleine Schrift 1907 para-
phrasieren: »Es ist unkünstlerisch, der Natur
möglichst nahe kommen zu wollen; Beschränkung,

Bedeutung ist durchaus geboten. so wird die nur

gobelinartig oder einfarbig angedeutete Landschaft

dem einheitlichen Gesamtbilde am besten dienen.

Alles im Theater muß darauf abzielen, die Kunst

des Schauspielers hervorzuheben, sie zu unterstützen

und zu steigern.« (Scheffler, Karl, Bühnenkunst,

in: Kunst und Künstler 5, März 1907, S. 217—244.

23 Hofmannsthal, Hugo von, Poesie und Leben

(wie Anm. 17), S. 15f.

24 Hofmannsthal, Hugo von, Die Bühne als

Traumbild (me Anm. 8), S. 490-492.

Flammenbäume dramatisiert ist, wird die Landschaftskulisse zum narrativen Bestandteil

des Bildes, der das Handeln (bzw. Verharren) der Figuren erst deutbar,
verständlich macht. So nahm Ludwig von Hofmann vorweg, was ab 1900 mit Peter

Behrens' Text »Feste des Lebens und der Kunst. Eine Betrachtung des Theaters als

höchsten Kultursymbols« für das Avantgardetheater selbstverständlich werden

sollte: »Alles [im Theater] eröffnet unsre Seele einem zweiten, ihrem ewigen Leben.

[...] Soll nun das Theater keine Illusion geben? Gewiss! es soll, denn es kann eine

geben. Aber nicht die unmögliche der Natur, sondern die der Erhabenheit über sie:

Kultur heisst diese Illusion. [...] Durch unsere Begeisterung sind wir Mitkünstler

geworden, wir sind nicht abwartende Zuschauer mehr, wir sind von der Schwelle an

Teilnehmer an einer Offenbarung des Lebens. [...] Der Hintergrund [die Kulisse]

wird seinem Wesen gemäss lediglich so ausgefüllt, dass er die Stimmung der Handlung,

der bewegten Handlung unterstützt. [...] Der Geniessende schafft sich ein

herrlicheres Bild durch seine teilnehmende Phantasie, als es Leinwand oder

Bretterverschläge auch nur von ferne erreichen können.«22

Wie später Peter Behrens dem teilnehmenden Zuschauer, so räumte Hofmann

den Bildbetrachtenden eine privilegierte Position ein. Der Aufbau seiner gemalten

Landschaftskulissen legte es nah, den nächsten Akt mit der »teilnehmenden

Phantasie« vorauszuahnen: Wenn Adam und Eva erwachen und ihre Umwelt aktiv
wahrnehmen würden, würde sich ihr Bewusstsein auf die Flammenbäume richten,
die in ihrer atmosphärischen Dramatik an Hofmannsthals Credo des »genau

umschriebenen, traumhaft deutlichen, flüchtigen Seelenzustands [...], den wir Stimmung

nennen«,23 erinnern. Hofmannsthal hat betont, dass sich die Kunst der undeutlichen

Sprache der Psyche bedienen müsse, wenn sie das wahre Wesen der Natur

offenlegen wolle. Demzufolge müssten die Figuren in Hofmanns Gemälde erkennen

können, dass nur über die Kunst ein Zugang zur (eigenen) Natur möglich sei. Die

vordergründig auf der Leinwand gestellte Frage nach der malerischen Repräsentation

von Natur — naturalistisch oder als Ornament (bzw. Kunst)? — hat der Künstler

in doppeltem Sinne beantwortet: Sie muss sowohl dem Körper als auch dem Traum

(der Kunst) verpflichtet sein.

Hugo von Hofmannsthal betonte in seinem Essay »Die Bühne als Traumbild«

(1903), dass die Glaubwürdigkeit eines Dramas nichts zu tun habe mit der äusseren

Realität, sondern einzig und allein von der geschaffenen Atmosphäre, dem Bild auf

der Bühne abhänge: »Vergessen wir doch niemals, daß die Bühne nichts ist, und

schlimmer als nichts, wenn sie nicht etwas Wundervolles ist. Daß sie der Traum der

Träume sein muß, oder aber sie ist ein hölzerner Pranger, auf dem das nackte

Traumgebild des Dichters widerlich prostituiert wird. [...] Und wer heißt den, der

eine Bühne aufbaut, zwischen selig wandelnden Menschen und den Blumen die

Schranken von Groß und Klein aufrichten, welche die Wirklichkeit — die Wirklichkeit?

- einhält! [...] Wenn er [der Bühnenbildner] aber Mauern aufzubauen hat, so

werden sie von einer [...] erstaunlichen Einfachheit: Ihr ganzes Leben werden nicht
die nachgeahmten Realitäten bilden [...] — nein, seine Mauern werden denen

gleichen, die der Traum in uns aufbaut [...]. Er muss Liebe, Haß und Furcht gelitten
haben und gespürt haben, wie Liebe, Haß und Furcht ein vertrautes Tal, ein gewohntes

Haus, ein höchst gewohntes Gemach verwandeln L.]«.24 Um auf die Wichtigkeit
der Lichtführung für die theatralische Inszenierung seelischer Konflikte zu ver-

Susann Wintsch



125

Abb. 3: Ludwig von Hofmann, Gretchen im Kerker,

1887, Öl auf Leinwand, 51,4 x 37,8 cm, Zürich, Archiv

Ludwig von Hofmann, Sammlung Peter H. R. Hüssy.

25 Hofmannsthal 1903 (wie Anm. 24), S. 491.

Gewissermassen als Synthese von bildender Kunst

und Literatur erschienen 1903 »Ausgewählte
Gedichte« Hugo von Hofmannsthals, für die Hofmann

Umschlagzeichnung und Illustrationen entworfen

hatte (Hofmannsthal, Hugo von, Ausgewählte
Gedichte, Berlin 1903). 1905 verfasste Hofmannsthal

einen Text als Prolog für eine Folge von Lithographien

Hofmanns, die unter dem Titel »Tänze« in

einer Mappe zusammengestellt und herausgegeben

wurden (Hofmannsthal, Hugo von, Prolog zu Ludwig

von Hofmanns »Tänzen«, in: GW 1979 [wie

Anm. 8], Bd. 8, S. 575-576.)

weisen, bemühte der Dichter im weiteren ein Bild, das gewissermassen der Beschreibung

eines Frühwerks Ludwig von Hofmanns gleichkommt. Das Gemälde »Gretchen

im Kerker« (1887, Abb. 3) zeigt eine weibliche Gestalt, die auf einem Strohhaufen

kauert und den Bildbetrachter oder die Bildbetrachterin mit weit geöffneten Augen

fixiert. Ihr Gesicht leuchtet aus tiefer Schwärze spukartig auf in einem warmen
Lichtstrahl. Die entsprechende Passage in Hofmannsthals Essay lautet: »Es muß die

Magie kommen [...]. Und der Meister der Bühne, der solche Strahlen in der Hand

hat, der ihrer einen von oben her, einen Strahl des Grausens, ein funkelndes

Schwert, in des betenden Gretchens Seele bohren vermag [...] und der dann in die

fahle Todesluft des gestaltlos wuchtenden Kerkers [...] den Strahl der Seligkeit,

honigfarben, überirdisch, zu werfen vermag 1...I.«25 Für Hofmannsthal war Ludwig

von Hofmann ein Maler, der die Sprache der Psyche kongenial in theatralische

Szenen umzusetzen verstand.

Im Theater, wo Literatur, Musik, Malerei, Gesang, Schauspielkunst und

Architektur zusammenwirken, sollte mit der Schaffung neuer Ausdrucksmittel der

Abgrund zwischen Wirklichkeit und Ideal aufgehoben werden, um die Kulturreform

Die Verheissung der Tänzerin Ruth St. Denis



Abb. 4: Thomas Theodor Heine, Frühling (aus: Glaser,

Hermann, Die Kultur der Wilhelminischen Zeit.

Topographie einer Epoche, Frankfurt a. M. 1984,

S. 108).

126

26 Bode 1930 (wie Anm. 19), S. 82.

27 Scheffler 1902 (wie Anm. 2), S. 20-23.

28 Brandstetter, Gabriele, Elevation und

Transparenz. Der Augenblick im Ballett und modernen

Bühnentanz, in: Christian W. Thomsen und Hans

Holländer, Augenblick und Zeitpunkt. Studien zur
Zeitstruktur und Zeitmetaphorik in Kunst und

Wissenschaft, Darmstadt 1984, S. 475-492.

exemplarisch zu vollziehen. Hofmannsthal und Hofmann richteten ihre Aufmerksamkeit

auf die Kunst als Grundlage der (ihrer) Existenz. Die von beiden vertretene
Ästhetik, sich in den Illusionen des Theaters Zugang zur eigenen sinnlichen Natur

zu verschaffen, blieb jedoch umstritten. Thomas Theodor Heine zum Beispiel
karikierte Hofmanns Gemälde »Frühling«, um auf den tatsächlichen Zustand der Natur

als Produkt ihrer fortschreitenden Inbesitznahme durch den Menschen hinzuweisen

und damit Hofmanns Ästhetik als elitär, wirklichkeitsfern, ja angesichts der
sozialen Not als grausam zu entlarven (Abb. 4). Ähnlich dachte wohl Max Liebermann,

woran sich Wilhelm von Bode rückblickend erinnert hat: »Gegenüber der

gleichzeitigen deutschen Kunst verhielt sich Liebermann, wenige Künstler ausgenommen,
sehr ablehnend und ließ mich kaum zu Worte kommen, wenn ich Männer wie

Böcklin, Feuerbach, den damals eigenartig und talentvoll beginnenden Ludwig von

Hofmann u. a. herausstrich«.26 In Hofmannsthals Augen dagegen musste eine
Arbeit wie die Karikatur Thomas Theodor Heines höchst unkünstlerisch, wirkungslos,

ja »widerlich« sein, denn für ihn konnte nur der Traum die Wahrheit enthalten.

Karl Scheffler nahm 1902 eine dritte, vermittelnde Position ein. Er stellte fest, dass

Hofmann zwar »ein merkwürdiges Stück Malerei [vorlegt], worin die Idee sich

krystallklar spiegelt«; jedoch bestehe »die Klippe jeder Lyrik [...] darin, die feine

Grenze zwischen zartester Empfindung und leerer Empfindelei zu verfehlen«. Da er
sich dessen bei Hofmann nicht immer sicher sei, kehre er nach solch visueller

Erholung von den Nöten des Lebens »mit einem dankbaren Gruß, nächsten Tages

zur faustischen Arbeit zurück«.27

Wie bereits erwähnt, hat Hofmannsthal 1895 in seinem Essay »Eine Monographie«

neben der Gebärde des Schauspielers auch den Tanz als exemplarischen

Darstellungsmodus für den »flüchtigen Seelenzustand« hervorgehoben. Der Tanz

hatte als Bild für die Seele bereits eine lange Tradition.28 Isadora Duncan und

andere »griechische« Tänzerinnen Hessen sich um 1900 für ihre Choreographien
bekanntlich von Kunstwerken der Antike und der Renaissance inspirieren, die Spuren

Susann Wintsch



Abb. 5: Ludwig von Hofmann, Frühlingssturm,
1894/95, Öl auf Leinwand, 146 x 196 cm, Darmstadt,

Kulturinstitute der Stadt Darmstadt, Mathildenhöhe.

Abb. 6: Tanzende Mänade, Kopie der frühen
römischen Kaiserzeit nach einem griechischen Original

um 400 v. Chr., Marmor, 143,5 x 71cm, Rom,

Konservatorenpalast.

29 Kessler, Harry Graf, Tagebuch vom 28. Juli
1898: »[..Jdaher entsteht die Vorstellung von der

Individualität erst, als [...] die Gefühlsphantasie
erwacht.« (Zit. in: Neumann 1997 (wie Anm. Ill,
S. 81-82). Neumann sieht Kesslers »Kulturtheorie
der Einbildungskraft« als Reaktion auf die

Wahrnehmungskrise um 1900 (ebd.).

ursprünglich-natürlicher Körpersprache zu tradieren versprachen. Ludwig von
Hofmann setzte bereits 1894/95 in seinem Gemälde »Frühlingssturm« (Abb. 5) das

antike Körperbild der Mänade ein, um die bewegte Natur der Seele darzustellen. Das

Bild zeigt drei jugendliche Figuren, die einander umschlungen halten und vor
stürmisch bewegtem Himmel schräg aus dem Bild voranzuschreiten scheinen. Jede

der schweigenden Gestalten blickt in eine andere Richtung, das Ziel von Weg und

Blick ist unbestimmt, so als läge es in ihrem Innern oder in der Zukunft. Die in
leuchtenden Farben gemalten Gewänder heben sich in starken Kontrasten von den

Naturfarben einer Landschaft ab, die unschwer als Bühnenbild zu interpretieren
ist, als ein Bühnenbild, das auf die psychische Verfassung der voraneilenden Figuren
hinweist. Dabei scheint das Mädchen rechts aussen als vermittelnde Figur zu agieren.

Motivgeschichtlich handelt es sich um eine aus ihrem spezifischen Kontext

herausgelöste Mänade, die ohne ihre Attribute - Dolch und das zur Opferung
bestimmten Jungtier (Abb. 6) - vorgestellt wird, und deshalb nur noch lose mit der

religiösen Raserei wilder Weiber des antiken Dionysos-Kultes in Verbindung
gebracht werden kann. Hofmann hat aus der Tradition des Motivs allein die Signatur
des ekstatisch bewegten Leibes, das im Wind flatternde Haar, den entblössten

Oberkörper und das sich aufbauschende Gewand übernommen. Im neuen Umraum

der Küstenlandschaft verleiht das Gewand der Mänade dem Bewegungsverlauf der

Figuren den notwendigen dynamischen Akzent. Hofmann hat die Struktur des

gebauschten Tuchs in den dräuenden Wolken wiederholt, und so erscheint die

innere Gefühlswelt der Figuren, ihre auf kein spezifisches Ereignis gerichtete
Erregung, mit der unruhigen, stürmischen Stimmung eng verstrickt: Die Landschaftskulisse

wird zum Spiegelbild der menschlichen Psyche.

Am 29. Juli 1898 notierte Harry Graf Kessler in seinem Tagebuch den Begriff
der »Gefühlsphantasie«, den Gerhard Neumann am Beginn von Kesslers Bemühungen

sieht, eine »Kulturtheorie der Einbildungskraft« zu entwickeln.29 Eine Reihe

von Indizien lässt darauf schliessen, dass Kesslers Wortfindung eng mit Hofmanns

127

Die Verheissung der Tänzerin Ruth St. Denis



30 Auf der gegenüberliegenden Seite ist die

Tuschezeichnung »Reigen« abgebildet. Darunter

beginnt das Gedicht »Lieder der Mädchen« von Rainer

Maria Rilke, das von einer weiteren Arbeit
Hofmanns abgeschlossen wird, die - nach dem

Erzählmuster des Gemäldes »Frühlingssturm« - eine

liegende Mädchenfigur mit nacktem Oberkörper

vor stürmisch bewegtem Himmel zeigt (PAN 4,

1898, H. 4, S. 208-210). Zusammenstellungen
solcher Art lassen Hofmanns Illustrationen als

Inspirationsquelle für die dichterische Schöpfungskraft

erscheinen. Ludwig von Hofmann und Harry Graf

Kessler gehörten dem Redaktionskomitee der

Genossenschaft »PAN« an.

31 Schultze-Naumburg 1899 (wie Anm. 19), S. 215.

32 Karl Scheffler schrieb, man könne vor
Hofmanns Bildern «den Hauch des Windes, den Duft

des Laubes und der Blumen, den Gesang der Vögel«

wahrnehmen. (Scheffler 1902 Iwie Anm. 21, S. 10).

Ähnlich Oskar Fischel über die Skizze eines nackten,

lachend tanzenden Jünglings-. »Welch ein Übermut

in einer der Studien zu tanzenden Figuren, die im

Sturm entstanden sind, und welch Takt und Klang

in jeder Bewegung; man hört den jauchzenden

Schrei, das Schnalzen der Finger, den Schlag der

Füße, und in jeder Linie zuckt und schwillt es

rhythmisch, es ist eben die Natur selbst in Freude und

Jubel.« (Fischel, Oskar, Ludwig von Hofmann (Künstler

Monographien, hrsg. von H. Knackfuss, Bd. 631,

Bielefeld/Leipzig 1903, S. 29 und S. 38).

33 Flaischlen, Caesar, Fragmente. Aus einem

Tagebuchroman, in: PAN 5,1899, H. 4, S. 231-232, hier

S. 232.

34 Kessler, Harry Graf, Kunst und Religion, in-.

PAN 5, 1899, H. 3. S. 163-176.

35 Scheffler 1899 (wie Anm. 7), S. 273.

36 Hofmann an Gerhart Hauptmann am 10. Mai

1903 und am 22. Juni 1903 (Hesse-Frielinghaus Iwie

Anm. 51, S. 45 und 47).

37 Hofmannsthal, Hugo von, Der Tod des Tizian,

in: GW 1979 Iwie Anm. 81, Bd. 8, S. 245-269. Drama

in zwei Fassungen (1892 und 1901).

Gemälde »Frühlingssturm« zusammenhängt. Denn wenig später — mehr als drei

Jahre nach seiner Fertigstellung - wurde das Bild in der Zeitschrift »PAN« reproduziert.30

1899 schrieb Paul Schultze-Naumburg dazu in der Zeitschrift »Kunst für
Alle«: »Man empfindet das Sausen und Brausen des Frühlingssturmes und die dahin-

jagenden Figuren werden eins mit der Naturstimmung.«31 Das Bild vermochte die

sinnliche Vorstellungskraft der zeitgenössischen Betrachter so anzuregen, dass sie

von einer körperlichen Erfahrung kaum mehr zu unterscheiden war. Selbst spätere
Texte Schefflers (1902) und Oskar Fischeis (1903) belegen, dass »Gefühlsphantasie«

für die Rezeption von Hofmanns Bildern ausschlaggebend blieb.32 In der Zeitschrift
»PAN« wurde »Gefühlsphantasie« 1899 von Caesar Flaischlen als allgemeingültiges

Programm formuliert: »Die Kunst soll nichts sollen? Oh nein! sie soll sehr viel! sie

soll das Höchste! sie soll Alles! Sie soll die innere Lebenseinheit wieder schaffen,

die wir zerstört haben! Sie soll für unser Herz möglich machen, was die Wissenschaft

des Jahrhunderts entdeckt, ersonnen und errungen hat, und uns zeigen, es zu

leben und nicht bloß es zu wissen... Die Wissenschaft ist unser Kopf, die Kunst ist

unser Herz. Unser Kopf aber ist viel weiter als unser Herz... daher der ganze Jammer!

Das aber sei darum das Ziel unserer Kunst, wie es wohl zu allen Zeiten das Ziel

der Kunst war: was der Kopf ersann zu Blut umzubilden für unser Herz! [...] Neue

Menschen gilts zu werden!«33 Dieser Text wurde von Illustrationen Ludwig von

Hofmanns begleitet — wie auch Harry Graf Kesslers im Februar 1899 publizierter Aufsatz

»Kunst und Religion«.34 Im gleichen Jahr erschien in der Zeitschrift »Dekorative

Kunst« eine Ausstellungsrezension, in der Karl Scheffler die Stimulierung der

»Gefühlsphantasie« von der ornamentalen Linie ableitete: »Es ist bemerkenswert, dass

bei einem so tiefinnerlichen Künstler wie Ludwig von Hofmann es ist, die

Ausdrucksgewalt der Linie zum Ornamente führt, weil die lyrisch schwingende Phantasie

vor allem reiner, das Gegenständliche verklärender Kunstmittel bedarf. [...]

Die Linie wird zum Reimklang poetischer Gedanken.«35 Zweifellos trifft diese

Interpretation besonders auf das Gemälde »Frühlingssturm« zu, wo die Gewandfaltungen
und die ornamentalen Haarkringel der Mänade auf die unbestimmte seelische

Erregung der Figuren verweisen, doch kann sie genauso auf die Flammenbäume im

programmatischen Denkbild «Adam und Eva in paradiesischer Landschaft« (Abb. 2),

das Hofmann 1899 an der ersten »Deutscheini Kunstausstellung der Berliner

Secession« zeigte, bezogen werden. Die Fähigkeit zur »Gefühlsphantasie«, die Hugo

von Hofmannsthal und Ludwig von Hofmann seit 1894 propagiert hatten, war 1899

zur Selbstverständlichkeit geworden.

Die Essenz der tänzerischen Gebärde

Obwohl Hofmann den Posten an der Grossherzoglich-Sächsischen Kunstschule erst

ab Herbst 1903 wahrnehmen sollte, scheint er bereits am 22. Juni in Weimar

eingetroffen zu sein.36 Seine Berufung nach Weimar hängt höchst wahrscheinlich

unmittelbar mit seiner Malerei der »Gefühlsphantasie« zusammen. In einem Schreiben

Harry Graf Kesslers an Hugo von Hofmannsthal, das die Inszenierung von dessen

Drama »Der Tod des Tizian«37 betrifft, wird die Stellung Hofmanns in Weimar

erkennbar: »Eine Dilettanten Aufführung will ich deshalb, weil ich glaube, dass das

Hauptübel der Dilettanten Darstellung, die unzulängliche Gebärde, bei einem

Susann Wintsch



Abb. 7: Ludwig von Hofmann, ohne Titel (Tanzende

am Meer), ohne Datum, Öl auf Leinwand, 35,3 x 98,3

cm, Zürich, Archiv Ludwig von Hofmann, Sammlung

Peter H. R. Hüssy.

38 Kessler an Hofmannsthal am 26. Juni 1903 (wie

Anm. 10), S. 48—49. Dieser Brief ist eine der wenigen

Quellen, die Hofmanns Stellung in der Weimarer

Avantgarde genauer fassen lassen. Der Plan,

das Drama »Der Tod des Tizian« im Garten der
Residenz von Erbgrossherzogin Pauline von Sachsen-

Weimar aufzuführen, zog sich über mehrere
Monate hin; eine Aufführung kam nicht zustande (ebd.

und S. 478).

39 Für den Architekten van de Velde entsprang
die Linie aus der Gebärde und war deshalb dem

Tanz verwandt (Kostka, Alexandre, Harry Graf
Kesslers Überlegungen zum modernen Kunstwerk

im Spiegel des Dialogs mit Henry van de Velde, in:

Neumann/Schnitzler 1997 [wie Anm. Ill, S. 161-180,

hier S. 174).

40 »Und es tanzt vor allem die Frau, weil sie zu

ewiger Jugend und Gefühlsmystik vom
Geschlechterschicksal verurteilt worden ist.« (Scheffler 1907

[wie Anm. 71, S. 154).

41 Kessler an Hofmannsthal am 29. Oktober 1906

(wie Anm. 10), S. 130-131.

Stück wie Tizian, leichter auszuschalten geht, als das Hauptübel des Berufschauspielers,

die Theaterstimmen, welches hohle, falsche Instrument mir ihre Melodien

ganz verderben würde [...]. Dilettanten dagegen [...] hoffe ich [...], so weit zu

bringen, dass ihre Musik ihre natürliche Nuancen-pracht bewahrt, während ich die

Gebärde dadurch aus der Region des Dilettantischen freizuhalten versuchen werde,

dass ich sie, wahrscheinlich mit Ludwig von Hofmann und Vandevelde zusammen

gewissermassen stylisiere.«38 Kessler versuchte offenbar, mit der Inszenierung des

Dramas »Der Tod des Tizian« dem Weimarer Publikum ein Maximum an

»Gefühlsphantasie« zu vermitteln. Der gedankliche Gehalt des Theaterstücks sollte durch

»natürliche«, emotionale Intonation zum Ausdruck kommen und mit kongenial
bedeutsamer Körpersprache gesteigert werden. Nichts lag deshalb näher, als die

Spezialisten der »Ausdrucksgewalt der Linie«, Ludwig von Hofmann und Henry van

de Velde39, für die Erarbeitung der fehlenden Gebärdenchoreographie hinzuzuziehen,

um eine möglichst geschlossene, das heisst wirksame Einheit von Text und

Choreographie zu erreichen. Die Stilisierung der schauspielerischen Gebärde von

aussen konnte jedoch für Kessler letztlich nicht befriedigend sein. Die

Körpersprache sollte ja natürlicher werden, direkt der Psyche entspringen, und nur eine

begnadete Tänzerin konnte die Natur durch ihre Körperbewegungen
heraufbeschwören, sichtbar und auf das Publikum übertragbar machen.40

Diese Tänzerin und damit die »natürliche Nuancen-pracht« der Gebärdensprache

entdeckte Harry Graf Kessler im Herbst 1906 mit Ruth St. Denis. Er schrieb

an Hugo von Hofmannsthal: »Die St. Denis [...] mußt du sehen; sie ist ein Wunder.

Ich habe sie jetzt wieder in einer ihrer wirklich grossen Sachen gesehen und davon

den stärksten Eindruck gehabt, den mir der Tanz als Kunst überhaupt je gemacht

hat. [...] sie ist die Bayadere, in der bloß die beiden Pole: Tierschönheit und Mystik

ohne jede Zwischenskala geistiger oder sentimentaler Töne vorhanden sind,

geschlechtlose Gottheit und bloß geschlechtliches Weib, der Kontrast in der höchsten

Potenz beide Wirkungen auslösend. Aber du mußt das Alles sehen; es wird in dir
fruchtbar werden.«41 Ruth St. Denis wurde für Kessler zur Allegorie des dualistischen

Prinzips Apollinisch-Dionysisch. Er sah in ihrer Performance den Intellekt und das

Gefühl so genial miteinander verbunden, dass er davon ein Höchstmass an künstlerischer

Inspiration für Hofmannsthal erwartete. Was der Anblick der tanzenden

Ruth St. Denis auslösen konnte, wurde von Gerhard Hauptmann auf eindrückliche
Weise beschrieben. Er sah das Solo-Programm der Tänzerin am 5. November 1906

bereits zum wiederholten Male und notierte in sein Tagebuch: »Gestern wieder bei

129

Die Verheissung der Tänzerin Ruth St. Denis



Abb. 8, 9,10: Ludwig von Hofmann, Ruth St. Denis,

1906 (aus-. Kunst und Künstler 5, Januar 1907, H. 5,

S. 132,155 u. 156).

13 0

42 Gerhart Hauptmann, Tagebücher 1906 bis 1913.

Mit dem Reisetagebuch Griechenland - Türkei

1907. Nach Vorarbeiten von Martin Machatzke hrsg.

von Peter Sprengel, Frankfurt a. M./Berlin 1994,

Eintrag vom 21. November 1906, S. 138.

43 Scheffler betonte, dass die »uralten Kulturtraditionen«

lediglich zeitweise versagten, und die

Natur deshalb nur in kritischen Momenten, bei

»Gefühlsfragen« zu Rate gezogen werden sollte.

(Scheffler 1907 [wie Anm.7l, S. 155-156).

44 Scheffler 1907 (wie Anm. 7), S. 155.

45 Vgl. Wolfgang Kemp in bezug auf Caspar

David Friedrichs Gemälde »Frau in der Morgensonne«:

»Die Institutionalisierung der

Betrachterperspektive durch einzelne stellvertretende Figuren

markiert den Versuch, aus der vorgegebenen
Distanz des Menschen zur Natur einen Zustand der

Distanzlosigkeit zu erreichen, den Versuch

kontemplativer Wirklichkeitsaneignung.« (Kemp,

Wolfgang, Der Anteil des Betrachters. Rezeptionsästhetische

Studien zur Malerei des 19. Jahrhunderts,
München 1983, S. 51-52).

R. St. Denis [...]. Die Narcose verbreitete sich durch mein ganzes Wesen. Es war
eine lucide Lähmung, eine stumme Exthase, Muskeln und Sehnen thaten mir weh, als

ob ich mit getanzt hätte, und doch hatte ich mich nicht gerührt.«42 Hauptmann war
also virtuell in einen tanzenden weiblichen Körper geschlüpft, der die Natur

herbeizurufen vermochte, und es gelang ihm durch seine Vorstellungskraft, die in die

Tänzerin projizierte Ekstase auf den eigenen Körper zu übertragen. Er erreichte
das ersehnte Heraustreten aus den Grenzen des Körpers ohne physische Strapazen

und übertraf so »rohe« Natur durch kreative Phantasie. Der Dichter zeigte sich in

der Tagebucheintragung als »Gefühlsdenker« par excellence. Karl Scheffler
verwandte 1907 diesen Begriff in seinem Essay »Ruth St. Denis«: »Es darf als ausgemacht

gelten, daß unser Publikum vor echten orientalischen Tanzekstasen der alten Zeit,

vor der Opferwut, die sich der Selbstvernichtung entgegendrängt, vor der

animalisch furchtbaren Erotik des echten Bauchtanzes, vor der tödlich fatalistischen

Monotonie der Dschogitänze zurückschaudern würde [...]. Darum ist eben dieser

intellektuell temperierte, modern europäisierte Orientalismus der Denis, der das

animalisch Entsetzliche leise ahnen lässt und es doch jungfräulich verzierlicht,
für soignierte Gefühlsdenker unserer Tage die rechte Kost.«43 Mit leisem Spott
bedachte Scheffler ein Publikum in Abendrobe, das meinte, einem Schauspiel

ungezügelt hervorbrechender Natur beizuwohnen. Dennoch wird die Kontinuität der

Konzeption der »Gefühlsphantasie« in der Ästhetik des Weimarer Kreises deutlich.

Ludwig von Hofmann malte dazu gewissermassen ein Programmbild. Im Gemälde

»Tanzende am Meer« (Abb. 7) leitet eine weibliche Rückenfigur rechts im Vordergrund

den Blick des Betrachters oder der Betrachterin bildeinwärts auf drei tanzende

Gestalten im Hintergrund. In ihrem Mittelpunkt steht eine anmutige Mädchenfigur,

auf die die Gebärden und Blicke der beiden männlichen Tänzer ausgerichtet
sind. Das Mädchen ist gewissermassen der Urquell »natürlichen Tanzgefühls«,44 das

zeitgenössische Symbol für die Natur (für die Seele). Die weibliche Rückenfigur

steht in der romantischen Tradition »kontemplativer Wirklichkeitsaneignung«45,

die Hofmann für die zeitgenössische Vorstellung von Natur aktualisierte. Nun — um

Susann Wintsch



Abb. II, 12: Ludwig von Hofmann, Ruth St. Denis,
1906 (aus: Kunst und Künstler 5, Januar 1907, H. 5,

S. 157 u. 158).

Abb. 13: Ruth St. Denis, Postkarte, Archiv Gabriele

Brandstetter.

46 Kessler an Hofmannsthal am 20. November
1906 (wie Anm. 10), S. 134. Zu dem von Kessler

initiierten Gesamtkunstwerk um Ruth St. Denis

gehörte auch der Plan, Oscar Wildes Theaterstück

»Salome« im Berliner »Kleinen Theater« Max

Reinhardts zu inszenieren, der schliesslich am Widerstand

Ruth St. Denis' scheiterte (Grundlegend für

die Auseinandersetzung mit dem modernen Tanz:

Brandstetter, Gabriele, Tanz-Lektüren. Körperbilder

und Raumfiguren der Avantgarde, Frankfurt a.

M. 1995, hier S. 233-235).

47 Kessler an Hofmannsthal am 24. November

1906 (wie Anm. 10), S. 139.

48 Scheffler 1907 (wie Anm. 7). Die erste der neun

Zeichnungen Ludwig von Hofmanns ist auf der

Seite 132, der Innenseite des Deckblattes von Heft

5 (Januar 1907) zu finden.

49 Vgl. dazu: Brandstetter, Gabriele, Der Traum

vom anderen Tanz. Hofmannsthals Ästhetik des

Schöpferischen im Dialog »Furcht«, in: Hugo von
Hofmannsthal: Dichtung als Vermittlung der Künste,

Freiburger Universitätsblätter, hrsg. im Auftrag
des Rektors der Albert-Ludwigs-Universität
Freiburg, H. 112, Juni 1991, S. 37-58.

1900 — wurde die Vorstellung von Natur nicht mehr durch den Blick auf die

Landschaft, sondern durch das Betrachten eines tanzenden Körpers evoziert. Dabei

steht die weibliche Rückenfigur für den modernen »Gefühlsdenker«. Sie ist das alter
Ego des Künstlers, dessen Geist sich — wie bei ffauptmann — in einen weiblichen

Körper versetzt hat. So bewährte sich das Prinzip von Schöpferkünstler und Muse

auch im Umfeld der Naturbegeisterung. Als Zuschauer konnte sich der Künstler an

der Schnittstelle von Natur und Gesellschaft sehen und die geistige Führung in

der angestrebten Gesellschaftsreform beanspruchen aufgrund seiner besonderen

Fähigkeit, die »Natur« im Geiste zu erschaffen (wie Flauptmann) bzw. die neue

Naturvorstellung über den künstlerischen Blick zu vermitteln (wie Hofmann).

Flarry Graf Kessler schwebte gewissermassen ein Gesamtkunstwerk um Ruth /j/
St. Denis vor, das Literatur, Theater, Zeichnung und Tanzkritik umfassen sollte.

Dies ist seinen Briefen an Hugo von Hofmannsthal zu entnehmen: »Unsere St. Denis,

da wir von den Sternen sprechen, ist ein kleines oder großes Weltwunder und

nimmt mich sehr in Anspruch. [...] Ich hatte sie vorgestern mit Gerhart Hauptmann

bei mir zum Frühstück, und H. will wahrscheinlich für sie ein Stück schreiben. [...]

Ich war schon gestern deshalb mit ihr bei Reinhardt. [...] Wir explorieren hier in

den nächsten Tagen die Museen, da sie neue antike, ägyptische Tänze vorbereitet.«46

Kessler hatte die Tänzerin zu seiner Protégée erkoren, er beanspruchte sie

offensichtlich ebenso wie sie ihn. Die Gespräche zwischen den beiden, während der

Museumsbesuche sowie mit Hauptmann und Reinhardt, konzentrierten sich wohl auf
die »Weimarer« Naturästhetik und die Stilisierung tänzerischer Bewegung zu einem

Kunstwerk. In einem weiteren Brief an Hofmannsthal kam Kessler schliesslich

auf Ludwig von Hofmann zu sprechen: »Gerhart Hauptmann sagte mir neulich, er

denke daran, für die St. Denis eine Pantomime (ohne Worte) zu erfinden. Ludwig

von Hofmann zeichnet sie auf meine Anregung in verschiedenen Stellungen für Kunst

und Künstler.«47 Im Januar 1907 erschien in der Zeitschrift »Kunst und Künstler«

Schefflers Essay »Ruth St. Denis«. Er war durchsetzt mit neun Zeichnungen Ludwig

von Hofmanns, die Ruth St. Denis in Posen ihrer Choreographie »Radha« zeigen

(Abb. 8—12 u. 14—17).48 Die Übereinstimmung einer dieser Skizzen mit einer Postkarte,

die Ruth St. Denis in einer Sequenz von »Radha. The Dance of the Five Senses«

vorstellt49 (Abb. 12 u. 13), belegt, wie wichtig es für Hofmann war, die Tanzposen

möglichst detailgenau, in allen ihren Nuancen festzuhalten. Darauf machte Karl

Scheffler aufmerksam. Er entdeckte in Hofmanns Zeichnungen »ganz deutlich eine

Die Verheissung der Tänzerin Ruth St. Denis



Abb. 14: Ludwig von Hofmann, Ruth St. Denis, 1906

(aus: Kunst und Künstler 5, Januar 1907, H. 5,

S. 159).

50 Scheffler 1907 (wie Anm. 7), S. 160.

51 Bei der Verwendung des Begriffs der Pathosformel

folge ich Gabriele Brandstetter: »Warburgs

Modell der Pathosformel - modifiziert und für die

Körperbilder des modernen Tanzes adaptiert —

erscheint mir, in seiner Funktion als Leseformel von

gesteigertem Ausdrucksverhalten des Subjekts und

von ikonischen Topoi der Affektdarstellung
(gewissermaßen einer Bild-Rhetorik) besonders

geeignet, um die typischen Merkmale des »freien Tanzes«

und des »Ausdruckstanzes« analytisch zu

erfassen.« (Brandstetter 1995 |wie Anm. 461,

S. 25-32, hier S. 29).

52 Kessler 1906 (wie Anm. 10), S. 139.

53 Paraphrase der Worte Oskar Fischeis zum

Gemälde »Frühlingssturm«. Im Original: »>[...1 sie

Idie drei Figuren! sind eins mit der Natur [...].

Vertraut kommt es ihnen aus dem All entgegen, dem

sie sich jubelnd in die Arme werfen.« (Fischel 1903

Iwie Anm. 32], S. 29).

besondere, vorher nie so stark wahrnehmbare Note: die Haltung grotesk nuancierender

Charakteristik darin.«50 Die Verheissung der Tänzerin lag für Hofmann

darin, spezifisch nuancierte Körperlinien bzw. »verschiedene Stellungen« (Kessler),

die der »natürlichen« Bewegung entsprungen waren, aus dem tänzerischen

Bewegungsablauf zu isolieren und zu Pathosformeln des Körpers51 zu verdichten. Da

diese Zeichnungen ja auf Anregung Kesslers entstanden sind, ist anzunehmen, dass

sie in sein lebensreformerisches Projekt eingebunden waren (»Unter uns durch

unsere Freundschaft; nach aussen hin durch unsere Werke, müssen wir die neuen
Lebensformen schaffen L.]«52). Ich schlage vor, Hofmanns Zeichnungen als

Piktogramme des Körpers zu deuten, als Entwürfe für neue Kommunikationsformen, die

auf der Körpersprache basierten. Hofmann entwickelte in Zusammenarbeit mit
Kessler und Ruth St. Denis ein Alphabet des Körpers auf der Grundlage des (unter

der durchsichtigen Kleidung) sichtbar nackten, sichtbar grazilen (jungfräulich
kultivierten) und sichtbar weiblich geformten Körpers. Die »grotesk nuancierende

Charakteristik« bzw. die einzelnen Zeichen oder Buchstaben dieses Alphabets
bestimmte Hofmann durch eine erstaunlich kleine Variation von Gebärden und Requisiten,

die als atmosphärische Steigerungen der Natursprache des Körpers

begriffen werden können. Wenn der damalige Betrachter oder die Betrachterin die

inneren Sinne des Sehens, Hörens und Riechens zu Rate zog, konnte er oder sie

diese Piktogramme als Symbole für das »hohe Wesen« der Seele entziffern: in sechs

von neun Zeichnungen reckt die Figur der Tänzerin Oberkörper, Gesicht und Arme

in die Höhe (und fast hört man Oskar Fischel sagen: »Vertraut kommt es [ihr] aus

dem All entgegen, dem sie sich jubelnd in die Arme [wirft].«53). Das Tambourin, die

Schellenkränze und winzigen Glöckchen um die Fussgelenke der Tänzerin suggerieren

den musikalischen und rhythmischen Gleichklang innerer und sphärischer

Schwingungen. Auch seinen virtuellen Geruchsinn konnte man aktivieren und sich

die narkotischen Düfte der Blumengirlande, in die Ruth St. Denis ihr Gesicht

drückt, vorstellen (Abb. 11). Kurz, ein »Gefühlsdenker« konnte das Körperalphabet

interpretieren. Das Neue an Hofmanns Körperzeichen war demnach, dass ihre

Bedeutung, wie diejenige heutiger Piktogramme, unmittelbar erfasst werden wollte.
Nicht länger sollten die Kommunikationsformen auf der Übereinkunft vergangener
Zeiten basieren, sondern aus der individuellen sinnlichen Erfahrung hervorgehen.
Hofmann wollte also die Natur kultivieren.

Susann Wintsch



Abb. 15: Ludwig von Hofmann, Ruth St. Denis, 1906

(aus: Kunst und Künstler 5, Januar 1907, H. 5,

S. 160).

Abb. 16: Ludwig von Hofmann, Ruth St. Denis, 1906

(aus: Kunst und Künstler 5, Januar 1907, H. 5, S. 161).

54 Brandstetter 1995 (wie Anm. 46), S. 256 und
S. 273.

55 Hofmannsthal, Hugo von, Die unvergleichliche

Tänzerin (1907), in-. GW 1979 (wie Anm. 8),

Bd. 8, S. 496-501.

56 Brandstetter 1995 (wie Anm. 46), S. 25-32.

Hofmannsthal habe 1906 »den Tanz als Kunst des Körpers

zum Gegenbild der Schrifttradition« erhoben. In

seiner Interpretation ereignete »der Akt der Inspiration

und der Kreativität sich nunmehr im Dialog von
Text und Tanz, von Körper und Schrift - als dynamischer

Prozess zwischen den Medien [...].« (S. 291).

57 Scheffler 1907 (wie Anm. 7), S. 160-161.

Hofmannsthal dagegen wollte die Kunst naturalisieren. Er sah Ruth St. Denis

im Herbst 1906 an einer von Kessler veranstalteten Matinée in Berlin tanzen54 und

stellte die künstlerische Inspiration ins Zentrum seines Essays »Die unvergleichliche

Tänzerin« (1907): »Es ist durchaus der Augenblick, an den das Produktive
gebunden ist; wie der Blitz fällt die Möglichkeit der Kunst in die wenigen Seelen, die

dafür geboren sind, und so mag eine ganze Jugend [...] sich zu diesen nicht zu /j?_j

vergessenden Gebärden, diesen Tänzen verdichtet haben, oder die Intuition einer

Sekunde, der Anblick einer einzigen Tempeltänzerin, eines einzigen Bildwerks. [...]

Ich fühle, wie hier flammenhaft etwas ins reale sinnliche Leben hineinschlägt, das

seit wenigen Dezennien in der geisterhaften Sphäre des geistigen Genießens da

ist und nun plötzlich da und dort, so unerwartet als möglich, in inkommensurablen

Kunstwerken sich realisiert«.55 Seit 1895 hatte der Dichter an der Auflösung der

Sprache mit ihren feststehenden Bedeutungen gearbeitet, und 1906 fand er im Tanz,

genauer in der Tanzperformance von Ruth St. Denis, die Metapher, um den

»Prozesscharakter von Kreativität« zu beschreiben: Die Tanzmetaphorik schien ihm auf

unübertreffliche Weise zu ermöglichen, »die Augenblickskunst des Körperlichen
in dichterische Vision zu übertragen«.56 Es war nicht neu, den produktiven Augenblick

mit den Bildern von Blitz und Flamme zu bezeichnen. Hofmannsthals radikale

Vorstellung von sprachlicher Präzision zeigt sich vielmehr in der Verwendung
des Wortes »etwas«, das da »ins reale sinnliche Leben hineinschlägt«. Wider Erwarten

umschreibt »etwas« nicht die zum Kunstwerk verdichtete Körpersprache,
sondern es bedeutet das Gegenteil: die Kunst muss sich zur tänzerischen Bewegung

verdichten, sie soll so »inkommensurabel« sein wie der Tanz »unvergleichlich«,
alles und nichts zugleich.

Karl Scheffler distanzierte sich mit seiner Kritik an der Haltung des »soignier-
ten Gefühlsdenkers« von den Stilisierungen des Gefühls. Zu den Zeichnungen Ludwig

von Hofmanns nach Ruth St. Denis bemerkte er: »Eine psychologische Vertiefung
hat das ornamentale Linienspiel [Ludwig von Hofmanns] bereichert und das

Graziöse bedeutender gemacht. War Hofmann früher immer ein wenig in Gefahr, seine

Die Verheissung der Tänzerin Ruth St. Denis



Abb. 17: Ludwig von Hofmann, Ruth St. Denis, 1906

(aus: Kunst und Künstler 5, Januar 1907, H. 5, S. 162).

Abb. 18: Auguste Rodin, Kambodschanische Tänzerin

von vorn, 1907, Graphitstift und Aquarell auf

134 Papier, 32,2 x 24,7 cm, Paris, Musée Auguste Rodin

(D.4437).

58 Rainer Maria Rilke, Die zur Essenz gewordene

Tanzgebärde (1907), in-, Auguste Rodin. Zeichnungen

und Aquarelle, hrsg. von Ernst-Gerhard Güse,

Ausst.-Kat. Westfälisches Landesmuseum für Kunst

und Kunstgeschichte Münster, Stuttgart 1984, S. 305.

59 Kessler, Harry Graf, Tagebucheintrag vom 26.

November 1907, zit. in: Neumann 1997 (wie Anm. 11),

S. 85. Neumann zufolge arbeitete Kessler am »Umriß

einer Semiotik der Kultur. Immer wieder ist Kessler

auf der Suche nach deren Ausdrucksvokabular,

nach einem bündigen Ausdrucksmuster jener Kultur,

in der er lebt, nach den verschiedenen

Manifestationen der ihr eigentümlichen Zeichenbildung.«

(Neumann 1997 [wie Anm. II], S. 80-81).

60 Neumann 1997 (wie Anm. 11), S. 80-81.
61 Vgl. Brandstetter 1995 (wie Anm. 46), S. 315.

62 Scheffler hatte 1902 in seiner kleinen
Monographie zu Hofmann den Umstand beklagt, dass sich

»der Kampf unserer Tage um neue Weltbegriffe« in

einander entgegengesetzten Kunstströmungen
äussere. (Scheffler 1902 Iwie Anm. 2], S. 1-10).

63 Rückblickend schrieb Karl Scheffler über den

Weimarer Kreis um Harry Graf Kessler: »[...] der

engere Kreis [...gefiel sich] in einem esoterischen
Ästhetizismus. Gesellschaftlich kamen die Mitglieder

abends unweigerlich im Frack zusammen, sie

berührten alle Probleme wie mit Handschuhen und

spitzen Fingern [...1. Es ging in den meisten Fällen

um etwas Echtes, doch wurde in einer gekünstelt
unechten Weise darüber gesprochen.« (Scheffler,

Karl, Die fetten und die mageren Jahre. Ein Arbeitsund

Lebensbericht, Leipzig/München 1946, S. 31-32).

Tänzerinnen idealistisch zu gräcisieren, so nähert er sich mit diesen neuen

Zeichnungen der Seite, wo Rodin seine großgeartete Bewegungspsychologie treibt.«57

Diese Beurteilung war durchaus wohlwollend — doch ist unüberhörbar, dass

Hofmanns Zeichnungen in Schefflers Augen hinter die Arbeiten Auguste Rodins zurückfielen.

Der französische Künstler hatte 1906 nach kambodschanischen Tänzerinnen

gezeichnet und die tanzende Figur mit sich überschneidenden und ins Leere

auslaufenden Linien sowie mit flüchtig hingewischtem Farbauftrag eingefangen, so

dass der Eindruck entsteht, in den wirbelnden Bewegungen lösten sich die Grenzen

des Körperlichen vollkommen auf (Abb. 18). Rainer Maria Rilke widmete diesen

Blättern 1907 den Aufsatz »Die zur Essenz gewordene Tanzgebärde«. Bereits der Titel

signalisiert eine Nähe zu Hofmannsthals Auffassung, dass sich die Kunst zum Tanz

verdichten müsse. Rilke schrieb, das Geniale der tänzerischen Figuren Rodins sei

»die Nuance, das entscheidende Nichts, das zwei Wendungen verbindet«. In diesem

Nichts ziehe sich »die unwillkürliche Gebärde zu einer endgültigen Intensität«

zusammen und enthalte dabei »ihr ganzes Gewesensein wie in einem Zeichen«.58

Im leeren Raum zwischen mehreren Hauptlinien also, die Rilke als Energiespuren
des Körpers deutete, sah er die Bewegung zeichenhaft aufgehoben. Der Dichter

bestimmte die Wahrnehmung des bewegten Körpers durch dessen sich schnell

verändernde Position im Raum. Der in Drehungen aufgelöste Leib konnte erst aus

mehreren Perspektiven oder mehreren flüchtigen Momentaufnahmen annähernd

sichtbar werden.

Gegen diese »großgeartete Bewegungspsychologie« Rodins (Scheffler) zeigt
sich die tänzerische Figur Hofmanns resistent. Sie erscheint als substantiell

undurchlässiges System von Linien und Volumen. Hofmanns Zeichnungen stehen

deshalb in einem Gegensatz zu Hofmannsthals Essay und Rodins Zeichnungen. In

Kesslers Augen entspräche diese Opposition jedoch seiner Diagnose der Zeit um

1900: »Das Besondere ist [...] das gleichzeitige Ja und Neinsagen zur modernen

Wirklichkeit; Ja und Nein gehören zum Zeitcharakter [...]; sie sind die zwei Seiten

der Modernität. [...] Die Zeit umfasst Byzanz und Chicago, Hagia Sofia und

Maschinenhalle; man versteht sie nicht, wenn man bloss die eine Seite sehen will.«59 In

diesem Sinne könnte man Kesslers Engagement für ein Gesamtkunstwerk um Ruth

St. Denis als Versuch deuten, die »Physiognomie der zeitgenössischen Kultur«60

darzustellen. Hofmanns Zeichnungen repräsentierten darin »Byzanz«, während die

Texte Hugo von Hofmannsthals für »Chicago« standen. Dieses Projekt hatte

jedoch keinen Erfolg in den Kreisen einer künstlerischen Avantgarde, die um 1906/07

auf einen Paradigmenwechsel setzte: die Pathosformel des Körpers wurde allmählich

abgelöst vom Bild des bewegten Leibes, der im Raum nichts als Bewegungsspuren

hinterlässt.61 Karl Scheffler hatte bereits 1902 einen wichtigen Beweggrund

innerhalb avantgardistischer Strömungen angesprochen, die Sehnsucht nach dem

»unzersplitterteln] Geist einer alle umfassenden Kultur«, nach einem einheitlichen

Weltbegriff.62 Während sich nun zeitgenössische Künstler der Ästhetik eines

Expressionismus und Futurismus verschrieben, hielt Ludwig von Hofmann an der

Materialität des menschlichen Körpers fest. Deshalb geriet er allmählich in die Gruppe

der Traditionalisten - bis ihm schliesslich jegliche Bedeutung für die Entwicklung

avantgardistischer Kunst abgesprochen wurde.63

Susann Wintsch






	Die Verheissung der Tänzerin Ruth St. Denis : Ludwig von Hofmann im Weimarer Kreis

