Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitat

Zirich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universitat Zdrich

Band: 5 (1998)

Artikel: Die Verheissung der Tanzerin Ruth St. Denis : Ludwig von Hofmann im
Weimarer Kreis

Autor: Wintsch, Susann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720086

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Susann Wintsch

Die Verheissung der Tdnzerin
Ruth St. Denis

1 Meier-Graefe, Julius, Entwicklungsgeschichte
der modernen Kunst. Vergleichende Bildbetrach-
tung der bildenden Kiinste, als Beitrag zu einer
neuen Asthetik, Stuttgart 1904, Bd. 2, S. 473—479,
hier S. 473—474.

2 Meier-Graefe, Julius, Entwicklungsgeschichte
der modernen Kunst. Zweite umgearbeitete und er-
génzte Auflage mit mehr als 600 Abbildungen, Stutt-
gart 1915, Bd. 2, S. 392—393. Karl Scheffler hatte seine
Bedenken bereits 1902 gedussert: Hofmanns Malerei
schwebe »bestandig in Gefahr, ein wenig ins SiiBli-
che zu geraten.« (Scheffler, Karl, Ludwig von Hof-
mann|Moderne Essays zur Kunst und Literatur, hrsg.
von Hans Landsberg, Nr. 22], Berlin 1902, S. 20-23).
3 Meier-Graefe, Julius, Entwicklungsgeschichte
der modernen Kunst, neu herausgegeben und mit
einem Nachwort versehen von Hans Belting, Miin-
chen/Ziirich 1987, Bd. 2.

4 Hermand, Jost, Jugendstil. Ein Forschungsbe-
richt. 1918—1964, Stuttgart 1965 (Erweiterter Son-
derdruck aus Deutsche Vierteljahresschrift fiir Lite-
raturwissenschaft und Geistesgeschichte [1964], Jg.
38, H. 1und 2); Jugendstil, hrsg. von Jost Hermand,
Darmstadt 1971, darin besonders: Hamann, Richard,
Jugendstil und dekorativer Archaismus in der Deut-
schen Malerei (1914), S. 1-7; Schmalenbach, Fritz, Die
Frage einer Jugendstilmalerei (1962), S. 315-332;
Fechter, Paul, Nietzsches Bildwelt und der Jugend-
stil (1935), S. 349—357: »Nietzsches Welt war die Welt
Bocklins und Ludwig von Hofmanns, Otto Greiners
und, vor allen Dingen [...], Max Klingers« (S. 354).
Vgl. auch Krause, Jiirgen, »Mdrtyrer und Prophet«
(Studien zum Nietzsche-Kult in der bildenden Kunst
der Jahrhundertwende. Monographien und Texte
zur Nietzsche-Forschung, Bd. 14), Berlin/New York
1984, S. 75-88: Krause sieht Hofmann als einen der
»Bahnbrecher des Philosophen«; Hamann, Richard/

Ludwig von Hofmann im Weimarer Kreis

1. Die kunstkritische Abwertung der Malerei Ludwig von Hofmanns: Julius Meier-
Graefe widmete im Jahr 1904 dem Maler Ludwig von Hofmann (1861-1945) in seinem
Buch »Entwicklungsgeschichte der modernen Kunst« ein ganzes Kapitel. Darin be- 119
tonte er, dass er dem »geheimnisvollen Stil« als dsthetischem Stilmittel zwar grund-
sdtzlich ablehnend gegeniiberstehe, aber bei Hofmann doch eine herausragende
Qualitit in der geheimnisvollen Bildaussage sehe: »Hofmann malt, was die Jugend
empfindet; das Zoégern seiner zarten Hand steht ihr naher, sie empfindet mit ihm
den bangen Zauber der Erwartung und fiihlt in seiner tastenden Entwicklung die
Frage nach dem eigenen Geschick. Vielleicht gelingt diesem UnbewuBten leichter
den Gotzen zu zerstoren, zu dem er selbst gebetet hat, als wenn es einer mit einem
neuen Gott versuchte.« Meier-Graefes Einschdtzung war fiir die Zeit um 1900 cha-
rakteristisch. EIf Jahre spéter jedoch, in der zweiten Auflage der »Entwicklungsge-
schichte der modernen Kunst«, erwdahnte der Kunstschriftsteller den Kiinstler in
Anspielung auf Hans von Marées »Hesperiden« nur noch in einem einzigen Satz:
»Die Stuck und Ludwig von Hofmann haben mit ddmonischen und idyllischen Spielen
die Aussicht auf die Hesperiden verdeckt«.2 1924 schliesslich, in der dritten Auflage
von Meier-Graefes Buch, wird nicht einmal mehr der Name Ludwig von Hofmann
genannt.3 Die zunehmende Geringschatzung und nachtragliche Relativierung von
Hofmanns Werk in den Neuauflagen der Schrift Meier-Graefes ist fiir die allge-
meine Rezeptionsgeschichte von Hofmanns Malerei symptomatisch. — Erst im Zuge
eines Ende der sechziger Jahre neu aufkommenden Interesses fiir den Jugendstil
wiirdigte Jost Hermand den Maler Ludwig von Hofmann als einen bedeutenden
Vertreter der Kultur um 1900.4 In der Folgezeit setzte die historisch-kritische Auf-
arbeitung des Weimarer Kreises ein, doch Hofmann blieb erneut unbeachtet. In
jungster Zeit sind gegenldufige Bestrebungen zu beobachten, z. B. angesichts der
Griindung eines Ludwig-von-Hofmann-Archivs in Ziirich.>

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitdt Zirich 1998



120

Hermand, Jost, Stilkunst um 1900 (Epochen Deut-
scher Kultur von 1870 bis zur Gegenwart, 4), 2. Aufl.,
Miinchen 1973, bes. S. 262.

5  Das Archiv Ludwig von Hofmann in Zirich
wurde 1995 gegriindet, seine Besténde sind aus der
Sammlungstatigkeit Peter H. R. Hiissys erwachsen.
Nebst umfangreicher Literatur zu Hofmann und sei-
nem Umfeld beherbergt das Archiv auch unveréf-
fentlichte Briefwechsel mit Otto lllies, Charlotte
Schmitt, Erwin Redslob und Hofmanns Familie.
Neuere Literatur: Gerhart Hauptmann. Ludwig v.
Hofmann. Briefwechsel 1894—1944, hrsg. von Herta
Hesse-Frielinghaus, Bonn 1983; Roberts, Contessa,
Ludwig von Hofmann — Die Buchillustrationen.
18971927, Magisterarbeit an der Philosophisch-Hi-
storischen Fakultat der Ruprecht-Karls-Universitat
Heidelberg, Heidelberg 1993 (Typoskript); Ludwig
von Hofmann (1861-1945). Zeichnungen, Pastelle,
Druckgraphik. Ausst.-Kat. Stadtische Galerie Alb-
stadt, Albstadt 1995; Liebner-Harenberg, Renate,
Ludwig von Hofmann. Biographie, Zirich: Archiv
Ludwig von Hofmann Ziirich, 1996 (Die Autorin ar-
beitet an einem Werkverzeichnis als Dissertation);
Thamer, Jutta, Ludwig von Hofmann und die Zeit-
schrift »PAN« (1895-1900). Eine Wahlverwandt-
schaft, Ziirich 1997; Starz, Ingo, »Du lieber, géttli-
cher Olympier...«. Die Freundschaft zwischen Ger-
hart Hauptmann und Ludwig von Hofmann, Ausst.-
Kat. Gerhart-Hauptmann-Museum Erkner (D), Ziirich
1998; Senti, Verena, Ludwig von Hofmann. Der Tanz
als Bildmotiv, Lizentiatsarbeit Universitat Fribourg
1997 (Typoskript).

6  Hofmann lebte und arbeitete seit 1890 in Berlin,
wo er im Umkreis der Zeitschrift »PAN« die entschei-
denden Bekanntschaften mit Hugo von Hofmanns-
thal, Harry Graf Kessler und Gerhart Hauptmann ge-
macht hatte.

7 Scheffler, Karl, Berlin — Ausstellung von Wer-
ken Ludwig von Hofmann's bei Keller & Reiner, in:
Dekorative Kunst. Illustrierte Zeitschrift fiir ange-
wandte Kunst, (Kunst 3, 1899, S. 273; Ders. 1902 wie
Anm. 2), hier S. 10; Ders., Ruth St. Denis, in: Kunst
und Kiinstler 5, Januar 1907, H. 5, S. 154—162.

8  Hofmannsthal, Hugo von, Die Biihne als Traum-
bild (1903), in: Hofmannsthal, Hugo von, Gesam-
melte Werke in zehn Einzelbanden, hrsg. v. Bernd
Schoeller in Beratung mit Rudolf Hirsch, Bd. 8, Re-
den und Aufsétze [, 18911913, Frankfurt a. M. 1979,
S. 490493, hier S. 490.

9  Grupp, Peter, Harry Graf Kessler. 1868—1937.
Eine Biographie, Miinchen 1996, S. 99100, mit ei-
nem Zitat aus Kesslers Aufsatz »Kunst und Publi-
kume, erschienen in: Die neue Rundschau 17, Ber-
lin, Januar 1906, H. 1, S. 112-116.

2. Die kulturhistorische Bedeutung der Malerei Ludwig von Hofmanns: Hof-
manns Gemaélde einer arkadischen Idylle und seine Tanzdarstellungen sind in einem
intellektuellen Spannungsfeld zu situieren, das sich durch einen Vergleich von
Schriften Karl Schefflers und Hugo von Hofmannsthals besonders deutlich heraus-
Kkristallisieren lasst.6 Im Jahr 1902 etwa war fiir Scheffler die Frage nach einer
soziopolitischen Realitédt »die wichtigste, ethische und darum auch fiir die Kunst
maBgebende Frage der Zeit«, und er vertrat 6ffentlich die Uberzeugung, Ludwig von
Hofmann und dessen »dichtende Geistesbriider« wiirden diese Frage ausschalten.”
Zu den »dichtenden Geistesbriidern« zahlte insbesondere Hugo von Hofmannsthal,
der 1903 den Wahrheitsanspruch der sichtbaren Welt generell in Frage stellte: »Die
Wirklichkeit — die Wirklichkeit?«8 Allein Traume und die Phantasiegebilde der
Seele galten dem Dichter als real und »natiirlich«. Dass Hugo von Hofmannsthal seine
Naturvorstellung unter dem Eindruck von Hofmanns Bildern entwickelt hat, wurde
in der neueren Forschung nicht beriicksichtigt. Im vorliegenden Aufsatz wird nun
gezeigt, welch intensive wechselseitige Beeinflussung von Malerei und Literatur in
den Arbeiten der beiden Kiinstler zwischen 1894 und 1903 stattgefunden hat. 1894
entdeckte der Dichter in der atmospharischen Bildsprache des Malers wesentliche
Ansatzpunkte fiir eine neue Poetologie. Die literarische Idee einer Natursprache, die
Hofmannsthal 1895/96 konzipierte, wirkte wiederum auf Hofmanns Malerei zu-
riick. Und schliesslich beeinflussten Hofmanns Bilder Forderungen nach einer mo-
dernen dramatischen Inszenierung, wie sie im Jahr 1900 Peter Behrens und drei
Jahre spater Hugo von Hofmannsthal formulierten. Die von Hofmann und Hofmanns-
thal gleichermassen entwickelte Asthetik der »Gefiihlsphantasie«, eine Asthetik der
auf die Sinne wirkenden Malerei und Literatur, war um 1898 im Umkreis der Zeit-
schrift »PAN« zur Selbstverstandlichkeit geworden. Auf Harry Graf Kesslers Konzept
des »Neuen Weimar« hatte sie nachhaltigen Einfluss. Kesslers Engagement als
Museumsdirektor zielte bekanntlich auf die »Erziehung eines elitdaren Kunstpublikums
durch die [...] Aushildung einer >feinen und geiibten Sinnlichkeit««.% Es ist deshalb
mit guten Griinden anzunehmen, dass Ludwig von Hofmann seine im Jahr 1903
erfolgte Berufung an die Grossherzoglich-Sachsische Kunstschule in Weimar durch
Grossherzog Wilhelm Ernst von Sachsen-Weimar einer Empfehlung Kesslers ver-
dankt. Obwohl nur wenige Ausserungen Kesslers iiberliefert sind, lasst sich Hofmanns
Stellung in der Kultur Weimars rekonstruieren: Der Maler war fiir Kessler der
geeignete Partner fiir die Begriindung einer natiirlicheren Gebardensprache. 1906
richtete Kessler ein Schreiben an Hofmannsthal, in dem er die Bedeutung Ludwig
von Hofmanns fiir das Projekt des »Neuen Weimar« ausdriicklich betonte: »Im
Zusammenhalten unseres Kreises, zu dem ich Schréder ganz selbstredend rechne,
und Vandevelde und Hofmann und Hauptmann und noch manchen Andern hof-
fentlich; — in dem immer scharferen und klareren Herausarbeiten unserer Charak-
tere und Bediirfnisse bis wir wenigstens in Deutschland eine Kultur haben, die mit
unsren Instinkten, unsrer Zeit und unsrer Schaffensfahigkeit zusammenstimmt,
darin sehe ich das Gliick und die Aufgabe der nichsten Jahre. [...] Unter uns durch
unsere Freundschaft; nach aussen hin durch unsere Werke, miissen wir die neuen
Lebensformen schaffen, die von unermeBlicher Bedeutung sein kénnen, wenn
wir wirklich das sind, wofiir wir uns bis jetzt halten diirfen.«0 Kurze Zeit spater
initiierte Kessler ein Gesamtkunstwerk um die Tanzerin Ruth St. Denis, das die

Susann Wintsch



Abb. 1: Ludwig von Hofmann, Friihling, 1895, Ol auf
Leinwand, 92 x 118 cm, Dresden, Gemaldegalerie
Neue Meister, Staatliche Kunstsammlungen Dres-
den (Inv. Nr. 2509 B).

10 Kessler an Hofmannsthal am 17. Juli 1906. Kurz
zuvor, am 13. Juli 1906: »Heute habe ich vom Gross-
herzog meine Entlassung erhalten, und endlich
fithle ich mich wieder frei. [...] Was in diesen drei
Jahren geschaffen ist, ist ein Kreis und ein Mittel-
punkt, und diesen méchte ich wenigstens erhalten
und weiter ausbauen. [...] Der wahre Anziehungs-
punkt und Zusammenhalt waren von jeher nur wir
selbst: du, Vandevelde, Frau Forster, Hofmann,
Hauptmann u. s. w.« (Hugo von Hofmannsthal/Harry
Graf Kessler, Briefwechsel 1898—1929, hrsg. von
Hilde Burger, Frankfurt a. M. 1968, S. 119 und
122—123). Peter Grupp beschreibt das Projekt des
»Neuen Weimar« wie folgt: »|...] Ideen iiber die le-
benserneuernde Kraft der Kunst, Gedanken im
Sinne Nietzsches iiber eine durch die Kultur zu be-
wirkende Erhohung des Menschen, Vorstellungen,
Weimar zu einem Zentrum moderner, europdisch
ausgerichteter Kunstbestrebungen zu machen [...J.«
(Grupp 1996 [wie Anm. 9], S. 94).

11 Vgl. Neumann, Gerhard, Wahrnehmungswan-
del um 1900. Harry Graf Kessler als Diarist, in:
Harry Graf Kessler: Ein Wegbereiter der Moderne,
hrsg. von Gerhard Neumann und Giinter Schnitzler
(Rombach Wissenschaft: Reihe Litterae, Bd. 37),
Freiburg i. Br. 1997, S. 47-107, hier S. 85.

12 Hofmannsthal, Hugo von, Ausstellung der
Miinchner Sezession und der Freien Vereinigung
Diisseldorfer Kiinstler (1894), in: GW 1979 (wie
Anm. 8), Bd. 8, S. 553-560, hier S. 558—559.

kiinstlerische Verwirklichung seiner idealen Kulturvorstellungen — zu gleichen Tei-
len auf Tradition und auf bedingungslose Modernitat ausgerichtet!! — verhiess.
Doch Kesslers Verstandnis der Moderne konnte sich schliesslich in der Avantgarde
nicht durchsetzen, und Ludwig von Hofmann verlor in der Folge allmahlich an Be-
deutung in der Kunstgeschichte.

Die Natursprache der Kunst

Im Jahr 1894 dusserte sich Hugo von Hofmannsthal anlasslich der Miinchner Sezes-
sionsausstellung mit hochstem Lob iiber Ludwig von Hofmann: »Die Anséatze zu
ganz Neuem und GroBen sind in dieser traumhaft absichtslosen Weise, die Gestal-
ten von Menschen auf hellgriinen Wiesen zu verstreuen; und nur die sehr groBen
Maler driicken Dinge aus, die man zuerst vag empfindet, dann auf eine Formel
bringt und am Ende erfunden zu haben glaubt, wéhrend sie doch im Bild sind. [...]
das schweigend Schéne [...]. Ja, es ist nichts, was Malerei nicht auszudriicken ver-
mochte, wofern sie nur nicht versucht, ihrem edlen schweigsamen Wesen nicht un-
treu zu werden«.12 Was erschien dem Dichter in Hofmanns Bildern so neu und gross-
artig »vage, dass es ihm zur Inspiration wurde, die er sprachlich fassen wollte?
Ludwig von Hofmann zeigte 1895 an der dritten Ausstellung der »Vereinigung
der Xl« das Gemélde »Friihling« (Abb. 1). Drei nackte Kinder stehen in einer Friih-
lingslandschaft, die in leuchtend hellen Griin-, Blau- und Rosaténen gemalt ist.
Auf der fernen Hiigelkuppe sind zwei weitere, klein gehaltene menschliche Gestal-
ten zu sehen. Der nach Erfahrungswerten des raumlichen Sehens aufgebaute Bild-
raum — auch die plastisch durchgebildeten Baume und Menschenkérper werden
nach hinten immer kleiner — vermittelt den Eindruck, als seien die Kinder in der

Die Verheissung der Tdnzerin Ruth St. Denis

121



122

13 So auch Karl Scheffler: »Seine Menschen han-
deln nicht eigentlich. Meist leben sie in der sché-
nen Tragheit der Blumen. [...] Es sind nicht selb-
standige Geschopfe, deren Thun uns interessiert
[...I: Die Natur des Alltags wird zu einer Festtags-
natur, die Trdume beherbergen [...] kann [...].«
(Scheffler 1902 [wie Anm. 2], S. 20).

14 Hofmannsthal, Hugo von, Eine Monographie.
»Friedrich Mitterwurzer«, von Eugen Guglia (1895),
in: GW 1979 (wie Anm. 8), Bd. 8, S. 479—483, hier
S. 479—481.

15 Hofmannsthal, Hugo von, Eine Monographie
(wie Anm. 14), S. 479—480.

16  Hofmannsthal, Hugo von, Eine Monographie
(wie Anm. 14), S. 479—48I.

17 Hofmannsthal, Hugo von, Poesie und Leben
(1896), in: GW 1979 (wie Anm. 8), Bd. 8, S. 13—25,
hier S. 15-16.

18  Hofmannsthal, Hugo von Bildlicher Ausdruck
(1896), in: GW 1979 (wie Anm. 8), Bd. 8, S. 234.

19 Die Kritiker sahen Hofmanns Geméalde immer
als ein Pendant zur Dichtung Hugo von Hofmannst-
hals, sei es, dass sie diesen Zusammenhang explizit
ansprachen oder ihn in ihrer Wortwahl andeuteten.

Natur vollkommen geborgen. Im Vordergrund wird dies besonders eindriicklich
vorgefiihrt, hier reckt sich die schone Knabengestalt nach einem Ast, den sie mit
der rechten Hand zum Gesicht zieht, um an den Bliiten zu riechen, und dabei
driickt der bogenformig gespannte Koérper ein Begehren aus nach einer Verbindung
von Natur und Mensch, die hier als Zwiegesprach vorgestellt wird. Hofmannsthal
bewunderte an solch einem Bild, wie die Figuren scheinbar absichtslos, also nicht
zielgerichtet oder zweckgebunden agieren.B So konnten sie fiir den Dichter, jen-
seits der Realitét, in »traumhaft absichtsloselr] Weise«, nichts Geringeres reprasen-
tieren als die Totalitat ihres Seins als Natur, deren Schonheit und Wahrheit eben
nur schweigsam, absichtslos zum Ausdruck gelangen konne. Im gleichen Jahr, in
dem Hofmann sein Bild malte, fiigte Hofmannsthal im Essay »Eine Monographie.
>Friedrich Mitterwurzer<, von Eugen Guglia« (I1895) in Parenthese an, die Malerei
schweige zwar immer, »aber man kann durch eine Hintertiire auch aus ihr einen
Augiasstall des begrifflichen Denkens machen, und so hat man sie gleichfalls unmég-
lich gemacht.«4 Dieser Essay war der Auftakt zu Hofmannsthals sprachkritischen
Uberlegungen (die schliesslich 1902 im »Chandos-Brief« gipfeln sollten): »Denn die
Worte haben sich vor die Dinge gestellt. [...] Wir sind im Besitz eines entsetzlichen
Verfahrens, das Denken vollig unter den Begriffen zu ersticken. Es ist beinahe
niemand mehr imstande [...] zu sagen, was er spiirt und was er nicht spiirt. [...]
Das >gut Ausgedriickte« erregt spontan den Verdacht, nicht empfunden zu sein. [...]
Wenn wir den Mund aufmachen, reden immer zehntausend Tote mit [...]<.15 Im
Gegensatz zu solchen Befiirchtungen bildeten Hofmanns Gemalde einer arkadischen
Idylle einen ersten Ausgangspunkt fiir Hofmannsthal, eine kiinstlerische Asthetik
des Schweigens zu formulieren. Gleichzeitig fand er einen zweiten Ansatz in der
durch Hofmann malerisch anschaulich gemachten Gebardensprache. Hofmannsthal
meinte, nur die stummen Kiinste konnten noch wahre Empfindung vermitteln: »So
ist eine verzweifelte Liebe zu allen Kiinsten erwacht, die schweigend ausgeiibt wer-
den: die Musik, das Tanzen und alle Kiinste der Akrobaten und Gaukler [...]. Dieses
Wissen um sich selbst ist [...] ein Wissen in allen Gliedern, ein inneres Wissen,
und, wie jedes tiefe Wissen um sich selbst, den Worten und Begriffen véllig, véllig
entzogen. [...] Wenn einer es hat, [werden] seine Gebarden wahr.«6

Es ist offensichtlich, dass sich Hofmanns Gemalde »Friihling« und Hofmanns-
thals Essay »Eine Monographie«, beide aus dem Jahr 1895, aufeinander beziehen. In
der sehnsuchtsvollen Geste des Knaben spiegelt sich Hofmannsthals Gedanke, die
Natur (der Seele) kénne in der Sprache des Korpers lebendig, »traumhaft absichts-
los«, ausgedriickt werden. Demnach diirfte es um 1895 zwischen den beiden Kiinst-
lern zur Ubereinstimmung beziiglich der Gebérde als Zeichen fiir die Natur gekom-
men sein. 1896 entwarf Hofmannsthal in zwei Essays unter den bezeichnenden
Titeln »Poesie und Leben« und »Bildlicher Ausdruck« die Konsequenzen fiir sein
eigenes Schreiben, das durch das Postulat der schweigsamen Sprache in eine Krise
geraten sein musste: Es sei sinnlos, ein Gedicht zu erkldren, da es »ein gewicht-
loses Gewebe aus Worten ist, die [...] einen genau umschriebenen, traumhaft deut-
lichen, fliichtigen Seelenzustand hervorrufen, den wir Stimmung nennen«.!7 »Was
der Dichter in seinen unaufhorlichen Gleichnissen sagt, das laBt sich niemals auf
irgend eine andere Weise (ohne Gleichnisse) sagen: nur das Leben vermag das
gleiche auszudriicken, aber nur in seinem Stoff, wortlos«.18 Mit solchen Bestimmungen

Susann Wintsch



Abb. 2: Ludwig von Hofmann, Adam und Eva (in pa-
radiesischer Landschaft), 1897, Ol auf Leinwand,
91,5 x 209,5 cm, Leipzig, Museum der bildenden
Kiinste (Foto: MdbK, Gerstenberger 1990, ©Mu-
seum der bildenden Kiinste Leipzig und Pro Litte-
ris, 1998, 8033 Ziirich).

Cornelius Gurlitt: »Es ist [durch Hofmann und Walter
Leistikow] eine neue Art dekorativer Malerei aufge-
kommen, und hat viel Gutes erzeugt; Bilder, die nicht
sachlich Klares, sondern sachlich Verschleiertes in
leuchtenden Ténen geben; Bilder, in die man sich
hineintrdumen kann.« (Gurlitt, Cornelius, Deutsche
Kunst des Neunzehnten Jahrhunderts. Ihre Ziele und
Thaten, [Das Neunzehnte Jahrhundert in Deutsch-
lands Entwicklung, hrsg. von Paul Schlenther], Ber-
1in1899, Bd. 2, S. 652—655, hier S. 653); Karl Scheffler:
»Im Vergleich mit der Poesie wird die eigenartige
Stellung Hofmanns am besten erklart.« Hofmann wie
Hugo von Hofmannsthal, Richard Dehmel, Stefan Ge-
orge und Julius Bierbaum wiirden nach der wahren
Schonheit suchen, die angesichts der zerrissenen
Gegenwart aber nur fiir den fliichtigen Augenblick
erreicht werden kénne; Hofmann als »mit Form und
Farbe poetisierender Kiinstler«, »dichtender Maler«
schaffe »ein merkwiirdiges Stiick Malerei, worin die
Idee sich krystallklar«spiegle. (Scheffler 1902 [wie
Anm. 2], S. 20-23); vgl. auch Meier-Graefe 1904 (wie
Anm. 1); Wilhelm von Bode nannte Hofmanns Arbeit
»eigenartig« (Bode, Wilhelm von, Mein Leben, Berlin
1930, Bd. 2, S. 82); Paul Schultze-Naumburg sprach
von »eigentiimliche[r] Bildstimmung«. (Schultze-
Naumburg, Paul, Ludwig von Hofmann, in: Kunst fiir
Alle 14, 18981899, S. 212-215, hier S. 215).

20 Vgl. Meier-Graefe 1904 (wie Anm. 1).

21 Dies zeigt bereits Hofmanns Geméalde »Das
verlorene Paradies« von 1893 (Darmstadt, Hessi-
sches Landesmuseum): Dort sitzt Eva weinend
Adam gegeniiber, der sie, die klassische Denker-
pose einnehmend, betrachtet.

brachte Hofmannsthal genau das »auf eine Formel«, was ihm mit Hofmanns Bildern

vor Augen gestanden hat: Nach dem Prinzip ut poesis pictura [sic] bestimmte er
die bildhafte, poetische Sprache als einzige Moglichkeit des Sprechens und Schrei-
bens, um die »traumhaft absichtslose«, vage, atmospharische Sprache der Seele
und damit die Wahrheit, die Natur und das Leben zu reprasentieren.!9

Ludwig von Hofmann reagierte seinerseits auf die Postulate Hugo von Hof- 123
mannsthals, als er 1897 das Gemalde »Adam und Eva in paradiesischer Landschaft«
(Abb. 2) malte. Im Bildvordergrund ist ein schmaler Streifen Wiese zu sehen. Links
steht Eva und lehnt sich an eine Birke, rechts liegt Adam schlafend ausgestreckt
da. Die Korper der Figuren und der Baum sind im Gegenlicht plastisch modelliert,
die Blumen und Gréser auf der Wiese einzeln erkennbar. Diese Vordergrundszone
setzt sich deutlich von der Landschaft im Hintergrund ab, die in gestisch ge-
malte Farbfelder gegliedert ist und so als dekorative Natur erscheint. So wie sie
sich hinter den Figuren prasentiert, wirkt sie flachig, wie ein Biihnenbild; die
niedrig ansetzende Horizontlinie verstarkt den Eindruck. Adam und Eva ihrerseits
erscheinen der Natur entfremdet, weil dieselbe lediglich als Kulisse fungiert. Ihre
nackten, naturgetreu dargestellten Kérper sind gewissermassen der letzte Ort,
an dem Natur als solche noch einmal gegenwartig werden konnte. Doch die Figuren
scheinen im Zustand des Unbewussten zu verharren. Dass sie auf der Suche nach
dem verlorenen Paradies (nach der Natur) auf sich selbst gestellt sind, bleibt
ihnen so lange verborgen, wie sie der Naturkulisse den Riicken zukehren. Julius
Meier-Graefe diirfte sich auf diesen Aspekt des Gemaldes bezogen haben, als er
vom »bangeln] Zauber der Erwartung« und der »tastende[n] Entwicklung der Frage
nach dem eigenen Geschick« sprach, die in Hofmanns Bildern zu entdecken seien.20
Im Zentrum der Landschaftsszenerie wachsen hinter Adam und Eva auf einer Insel
rot-violette Baume, die ein in gestischen Pinselstrichen gemaltes flammenartiges
Laub tragen. Dieses Motiv verleiht Hofmanns Darstellung des Siindenfalls einen
spezifisch tragischen Charakter: Die Existenz des Menschen wird von Beginn an
bestimmt durch die Trennung von der Natur.?! Da diese Trennung durch die

Die Verheissung der Tdnzerin Ruth St. Denis



124

22 Behrens, Peter, Feste des Lebens und der
Kunst. Eine Betrachtung des Theaters als hochsten
Kultursymbols, Darmstadt 1900, S. 12-20. Karl
Scheffler sollte Behrens' kleine Schrift 1907 para-
phrasieren: »Es ist unkiinstlerisch, der Natur mog-
lichst nahe kommen zu wollen; Beschrénkung, Be-
deutung ist durchaus geboten. [...] so wird die nur
gobelinartig oder einfarbig angedeutete Landschaft
dem einheitlichen Gesamtbilde am besten dienen.
[...] Alles im Theater muB darauf abzielen, die Kunst
des Schauspielers hervorzuheben, sie zu unterstiit-
zen und zu steigern. « (Scheffler, Karl, Biihnenkunst,
in: Kunst und Kiinstler 5, Marz 1907, S. 217-244.

23 Hofmannsthal, Hugo von, Poesie und Leben
(wie Anm. 17), S. I5f.

24 Hofmannsthal, -Hugo von, Die Biihne als
Traumbild (wie Anm. 8), S. 490—492.

Flammenbaume dramatisiert ist, wird die Landschaftskulisse zum narrativen Bestand-
teil des Bildes, der das Handeln (bzw. Verharren) der Figuren erst deutbar, ver-
standlich macht. So nahm Ludwig von Hofmann vorweg, was ab 1900 mit Peter
Behrens' Text »Feste des Lebens und der Kunst. Eine Betrachtung des Theaters als
hochsten Kultursymbols« fiir das Avantgardetheater selbstverstandlich werden
sollte: »Alles [im Theater| eroffnet unsre Seele einem zweiten, ihrem ewigen Leben.
[...] Soll nun das Theater keine Illusion geben? Gewiss! es soll, denn es kann eine
geben. Aber nicht die unmdgliche der Natur, sondern die der Erhabenheit iiber sie:
Kultur heisst diese Illusion. [...] Durch unsere Begeisterung sind wir Mitkiinstler
geworden, wir sind nicht abwartende Zuschauer mehr, wir sind von der Schwelle an
Teilnehmer an einer Offenbarung des Lebens. [...] Der Hintergrund [die Kulisse]
wird seinem Wesen gemaéss lediglich so ausgefiillt, dass er die Stimmung der Hand-
lung, der bewegten Handlung unterstiitzt. [...] Der Geniessende schafft sich ein
herrlicheres Bild durch seine teilnehmende Phantasie, als es Leinwand oder Bret-
terverschldge auch nur von ferne erreichen kénnen.«22

Wie spéater Peter Behrens dem teilnehmenden Zuschauer, so raumte Hofmann
den Bildbetrachtenden eine privilegierte Position ein. Der Aufbau seiner gemal-
ten Landschaftskulissen legte es nah, den nachsten Akt mit der »teilnehmenden
Phantasie« vorauszuahnen: Wenn Adam und Eva erwachen und ihre Umwelt aktiv
wahrnehmen wiirden, wiirde sich ihr Bewusstsein auf die Flammenbaume richten,
die in ihrer atmospharischen Dramatik an Hofmannsthals Credo des »genau um-
schriebenen, traumhaft deutlichen, fliichtigen Seelenzustands [...], den wir Stimmung
nennen«2 erinnern. Hofmannsthal hat betont, dass sich die Kunst der undeutli-
chen Sprache der Psyche bedienen miisse, wenn sie das wahre Wesen der Natur of-
fenlegen wolle. Demzufolge miissten die Figuren in Hofmanns Gemalde erkennen
konnen, dass nur iiber die Kunst ein Zugang zur (eigenen) Natur moglich sei. Die
vordergriindig auf der Leinwand gestellte Frage nach der malerischen Reprasenta-
tion von Natur — naturalistisch oder als Ornament (bzw. Kunst)? — hat der Kiinstler
in doppeltem Sinne beantwortet: Sie muss sowohl dem Koérper als auch dem Traum
(der Kunst) verpflichtet sein.

Hugo von Hofmannsthal betonte in seinem Essay »Die Biihne als Traumbild«
(1903), dass die Glaubwiirdigkeit eines Dramas nichts zu tun habe mit der dusseren
Realitdt, sondern einzig und allein von der geschaffenen Atmosphéare, dem Bild auf
der Biithne abhinge: »Vergessen wir doch niemals, daB die Biihne nichts ist, und
schlimmer als nichts, wenn sie nicht etwas Wundervolles ist. DaB sie der Traum der
Traume sein muB, oder aber sie ist ein h6lzerner Pranger, auf dem das nackte
Traumgebild des Dichters widerlich prostituiert wird. [...] Und wer heiBt den, der
eine Biihne aufbaut, zwischen selig wandelnden Menschen und den Blumen die
Schranken von GroB und Klein aufrichten, welche die Wirklichkeit — die Wirklich-
keit? — einhalt! [...] Wenn er [der Biihnenbildner] aber Mauern aufzubauen hat, so
werden sie von einer |...] erstaunlichen Einfachheit: Ihr ganzes Leben werden nicht
die nachgeahmten Realitaten bilden [...] — nein, seine Mauern werden denen glei-
chen, die der Traum in uns aufbaut [...]. Er muss Liebe, HaB und Furcht gelitten
haben und gespiirt haben, wie Liebe, HaB und Furcht ein vertrautes Tal, ein gewohn-
tes Haus, ein hochst gewohntes Gemach verwandeln [...]«<.24 Um auf die Wichtigkeit
der Lichtfiihrung fiir die theatralische Inszenierung seelischer Konflikte zu ver-

Susann Wintsch



Abb. 3: Ludwig von Hofmann, Gretchen im Kerker,
1887, Ol auf Leinwand, 51,4 x 37,8 cm, Ziirich, Archiv
Ludwig von Hofmann, Sammlung Peter H. R. Hiissy.

25  Hofmannsthal 1903 (wie Anm. 24), S. 491. Ge-
wissermassen als Synthese von bildender Kunst
und Literatur erschienen 1903 »Ausgewahlte Ge-
dichte« Hugo von Hofmannsthals, fiir die Hofmann
Umschlagzeichnung und Illustrationen entworfen
hatte (Hofmannsthal, Hugo von, Ausgewdéhlte Ge-
dichte, Berlin 1903). 1905 verfasste Hofmannsthal
einen Text als Prolog fiir eine Folge von Lithogra-
phien Hofmanns, die unter dem Titel »Tédnze« in ei-
ner Mappe zusammengestellt und herausgegeben
wurden (Hofmannsthal, Hugo von, Prolog zu Lud-
wig von Hofmanns »Tinzen«, in: GW 1979 [wie
Anm. 8], Bd. 8, S. 575-576.)

weisen, bemiihte der Dichter im weiteren ein Bild, das gewissermassen der Beschrei-
bung eines Frithwerks Ludwig von Hofmanns gleichkommt. Das Geméalde »Gretchen
im Kerker« (1887, Abb. 3) zeigt eine weibliche Gestalt, die auf einem Strohhaufen
kauert und den Bildbetrachter oder die Bildbetrachterin mit weit ge6ffneten Augen
fixiert. Ihr Gesicht leuchtet aus tiefer Schwarze spukartig auf in einem warmen
Lichtstrahl. Die entsprechende Passage in Hofmannsthals Essay lautet: »Es muB die
Magie kommen [...]. Und der Meister der Biihne, der solche Strahlen in der Hand
hat, der ihrer einen von oben her, einen Strahl des Grausens, ein funkelndes
Schwert, in des betenden Gretchens Seele bohren vermag [...] und der dann in die
fahle Todesluft des gestaltlos wuchtenden Kerkers [...] den Strahl der Seligkeit,
honigfarben, iiberirdisch, zu werfen vermag |[...].«? Fiir Hofmannsthal war Ludwig
von Hofmann ein Maler, der die Sprache der Psyche kongenial in theatralische
Szenen umzusetzen verstand.

Im Theater, wo Literatur, Musik, Malerei, Gesang, Schauspielkunst und Archi-
tektur zusammenwirken, sollte mit der Schaffung neuer Ausdrucksmittel der Ab-
grund zwischen Wirklichkeit und Ideal aufgehoben werden, um die Kulturreform

Die Verheissung der Tdnzerin Ruth St. Denis



126

Abb. 4: Thomas Theodor Heine, Friihling (aus: Gla-
ser, Hermann, Die Kultur der Wilhelminischen Zeit.
Topographie einer Epoche, Frankfurt a. M. 1984,
S.108).

26 Bode 1930 (wie Anm. 19), S. 82.

27  Scheffler 1902 (wie Anm. 2), S. 20-23.

28 Brandstetter, Gabriele, Elevation und Trans-
parenz. Der Augenblick im Ballett und modernen
Biihnentanz, in: Christian W. Thomsen und Hans
Hollander, Augenblick und Zeitpunkt. Studien zur
Zeitstruktur und Zeitmetaphorik in Kunst und Wis-
senschaft, Darmstadt 1984, S. 475-492.

exemplarisch zu vollziehen. Hofmannsthal und Hofmann richteten ihre Aufmerksam-
keit auf die Kunst als Grundlage der (ihrer) Existenz. Die von beiden vertretene
Asthetik, sich in den Illusionen des Theaters Zugang zur eigenen sinnlichen Natur
zu verschaffen, blieb jedoch umstritten. Thomas Theodor Heine zum Beispiel kari-
kierte Hofmanns Gemalde »Friihling«, um auf den tatsachlichen Zustand der Natur
als Produkt ihrer fortschreitenden Inbesitznahme durch den Menschen hinzuweisen
und damit Hofmanns Asthetik als elitar, wirklichkeitsfern, ja angesichts der so-
zialen Not als grausam zu entlarven (Abb. 4). Ahnlich dachte wohl Max Liebermann,
woran sich Wilhelm von Bode riickblickend erinnert hat: »Gegeniiber der gleich-
zeitigen deutschen Kunst verhielt sich Liebermann, wenige Kiinstler ausgenommen,
sehr ablehnend und lieB mich kaum zu Worte kommen, wenn ich Manner wie
Bocklin, Feuerbach, den damals eigenartig und talentvoll beginnenden Ludwig von
Hofmann u. a. herausstrich«.26 In Hofmannsthals Augen dagegen musste eine Ar-
beit wie die Karikatur Thomas Theodor Heines hdchst unkiinstlerisch, wirkungslos,
ja »widerlich« sein, denn fiir ihn konnte nur der Traum die Wahrheit enthalten.
Karl Scheffler nahm 1902 eine dritte, vermittelnde Position ein. Er stellte fest, dass
Hofmann zwar »ein merkwiirdiges Stiick Malerei [vorlegt], worin die Idee sich
krystallklar spiegelt<; jedoch bestehe »die Klippe jeder Lyrik [...] darin, die feine
Grenze zwischen zartester Empfindung und leerer Empfindelei zu verfehlen«. Da er
sich dessen bei Hofmann nicht immer sicher sei, kehre er nach solch visueller
Erholung von den Noten des Lebens »mit einem dankbaren GruB, nachsten Tages
zur faustischen Arbeit zuriick«.?

Wie bereits erwahnt, hat Hofmannsthal 1895 in seinem Essay »Eine Monogra-
phie« neben der Gebarde des Schauspielers auch den Tanz als exemplarischen
Darstellungsmodus fiir den »fliichtigen Seelenzustand« hervorgehoben. Der Tanz
hatte als Bild fiir die Seele bereits eine lange Tradition.28 Isadora Duncan und
andere »griechische« Tanzerinnen liessen sich um 1900 fiir ihre Choreographien be-
kanntlich von Kunstwerken der Antike und der Renaissance inspirieren, die Spuren

Susann Wintsch



Abb. 5: Ludwig von Hofmann, Friihlingssturm,
1894/95, Ol auf Leinwand, 146 x 196 cm, Darmstadt,
Kulturinstitute der Stadt Darmstadt, Mathilden-
héhe.

Abb. 6: Tanzende Ménade, Kopie der frithen romi-
schen Kaiserzeit nach einem griechischen Original
um 400 v. Chr., Marmor, 143,5 x 7lcm, Rom, Kon-
servatorenpalast.

29 Kessler, Harry Graf, Tagebuch vom 28. Juli
1898: »[...]daher entsteht die Vorstellung von der
Individualitat erst, als [...] die Gefiihlsphantasie er-
wacht.« (Zit. in: Neumann 1997 [wie Anm. 11,
S. 81-82). Neumann sieht Kesslers »Kulturtheorie
der Einbildungskraft« als Reaktion auf die Wahr-
nehmungskrise um 1900 (ebd.).

urspriinglich-nattirlicher Kérpersprache zu tradieren versprachen. Ludwig von Hof-
mann setzte bereits 1894/95 in seinem Gemalde »Friihlingssturm« (Abb. 5) das an-
tike Korperbild der Manade ein, um die bewegte Natur der Seele darzustellen. Das
Bild zeigt drei jugendliche Figuren, die einander umschlungen halten und vor
stiirmisch bewegtem Himmel schrdg aus dem Bild voranzuschreiten scheinen. Jede
der schweigenden Gestalten blickt in eine andere Richtung, das Ziel von Weg und
Blick ist unbestimmt, so als lage es in ihrem Innern oder in der Zukunft. Die in
leuchtenden Farben gemalten Gewander heben sich in starken Kontrasten von den
Naturfarben einer Landschaft ab, die unschwer als Bithnenbild zu interpretieren
ist, als ein Bithnenbild, das auf die psychische Verfassung der voraneilenden Figuren
hinweist. Dabei scheint das Madchen rechts aussen als vermittelnde Figur zu agie-
ren. Motivgeschichtlich handelt es sich um eine aus ihrem spezifischen Kontext
herausgeloste Manade, die ohne ihre Attribute — Dolch und das zur Opferung be-
stimmten Jungtier (Abb. 6) — vorgestellt wird, und deshalb nur noch lose mit der
religiosen Raserei wilder Weiber des antiken Dionysos-Kultes in Verbindung ge-
bracht werden kann. Hofmann hat aus der Tradition des Motivs allein die Signatur
des ekstatisch bewegten Leibes, das im Wind flatternde Haar, den entbléssten
Oberkorper und das sich aufbauschende Gewand tibernommen. Im neuen Umraum
der Kiistenlandschaft verleiht das Gewand der Manade dem Bewegungsverlauf der
Figuren den notwendigen dynamischen Akzent. Hofmann hat die Struktur des
gebauschten Tuchs in den drauenden Wolken wiederholt, und so erscheint die in-
nere Gefiihlswelt der Figuren, ihre auf kein spezifisches Ereignis gerichtete Erre-
gung, mit der unruhigen, stiirmischen Stimmung eng verstrickt: Die Landschaftsku-
lisse wird zum Spiegelbild der menschlichen Psyche.

Am 29. Juli 1898 notierte Harry Graf Kessler in seinem Tagebuch den Begriff
der »Gefiihlsphantasie«, den Gerhard Neumann am Beginn von Kesslers Bemiihun-
gen sieht, eine »Kulturtheorie der Einbildungskraft« zu entwickeln.2? Eine Reihe
von Indizien lasst darauf schliessen, dass Kesslers Wortfindung eng mit Hofmanns

Die Verheissung der Tdnzerin Ruth St. Denis

127



128

30 Auf der gegeniiberliegenden Seite ist die Tu-
schezeichnung »Reigen« abgebildet. Darunter be-
ginnt das Gedicht »Lieder der Madchen« von Rai-
ner Maria Rilke, das von einer weiteren Arbeit
Hofmanns abgeschlossen wird, die — nach dem Er-
zahlmuster des Gemaldes »Frithlingssturm« — eine
liegende Madchenfigur mit nacktem Oberkérper
vor stiirmisch bewegtem Himmel zeigt (PAN 4,
1898, H. 4, S. 208-210). Zusammenstellungen sol-
cher Art lassen Hofmanns Illustrationen als Inspi-
rationsquelle fiir die dichterische Schopfungskraft
erscheinen. Ludwig von Hofmann und Harry Graf
Kessler gehorten dem Redaktionskomitee der Ge-
nossenschaft »PAN« an.

31 Schultze-Naumburg 1899 (wie Anm. 19), S. 215.
32 Karl Scheffler schrieb, man kénne vor Hof-
manns Bildern «den Hauch des Windes, den Duft
des Laubes und der Blumen, den Gesang der Vogel«
wahrnehmen. (Scheffler 1902 [wie Anm. 2], S. 10).
Ahnlich Oskar Fischel iiber die Skizze eines nackten,
lachend tanzenden Jiinglings: »Welch ein Ubermut
in einer der Studien zu tanzenden Figuren, die im
Sturm entstanden sind, und welch Takt und Klang
in jeder Bewegung; man hért den jauchzenden
Schrei, das Schnalzen der Finger, den Schlag der
FiiBe, und in jeder Linie zuckt und schwillt es rhy-
thmisch, es ist eben die Natur selbst in Freude und
Jubel.« (Fischel, Oskar, Ludwig von Hofmann [Kiinst-
ler Monographien, hrsg. von H. Knackfuss, Bd. 63,
Bielefeld/Leipzig 1903, S. 29 und S. 38).

33 Flaischlen, Caesar, Fragmente. Aus einem Ta-
gebuchroman, in: PAN 5, 1899, H. 4, S. 231-232, hier
S. 232.

34 Kessler, Harry Graf, Kunst und Religion, in:
PAN 5, 1899, H. 3, S. 163—176.

35  Scheffler 1899 (wie Anm. 7), S. 273.

36 Hofmann an Gerhart Hauptmann am 10. Mai
1903 und am 22. Juni 1903 (Hesse-Frielinghaus [wie
Anm. 5], S. 45 und 47).

37 Hofmannsthal, Hugo von, Der Tod des Tizian,
in: GW 1979 [wie Anm. 8], Bd. 8, S. 245-269. Drama
in zwei Fassungen (1892 und 1901).

Gemalde »Friihlingssturm« zusammenhangt. Denn wenig spater — mehr als drei
Jahre nach seiner Fertigstellung — wurde das Bild in der Zeitschrift »PAN« reprodu-
ziert.30 1899 schrieb Paul Schultze-Naumburg dazu in der Zeitschrift »Kunst fiir
Alle«: »Man empfindet das Sausen und Brausen des Friihlingssturmes und die dahin-
jagenden Figuren werden eins mit der Naturstimmung.<! Das Bild vermochte die
sinnliche Vorstellungskraft der zeitgenossischen Betrachter so anzuregen, dass sie
von einer korperlichen Erfahrung kaum mehr zu unterscheiden war. Selbst spatere
Texte Schefflers (1902) und Oskar Fischels (1903) belegen, dass »Gefiihlsphantasie«
fiir die Rezeption von Hofmanns Bildern ausschlaggebend blieb.32 In der Zeitschrift
»PAN« wurde »Gefiihlsphantasie« 1899 von Caesar Flaischlen als allgemeingiiltiges
Programm formuliert: »Die Kunst soll nichts sollen? Oh nein! sie soll sehr viel! sie
soll das Hochste! sie soll Alles! Sie soll die innere Lebenseinheit wieder schaffen,
die wir zerstort haben! Sie soll fiir unser Herz méglich machen, was die Wissen-
schaft des Jahrhunderts entdeckt, ersonnen und errungen hat, und uns zeigen, es zu
leben und nicht bloB es zu wissen... Die Wissenschaft ist unser Kopf, die Kunst ist
unser Herz. Unser Kopf aber ist viel weiter als unser Herz... daher der ganze Jam-
mer! Das aber sei darum das Ziel unserer Kunst, wie es wohl zu allen Zeiten das Ziel
der Kunst war: was der Kopf ersann zu Blut umzubilden fiir unser Herz! [...] Neue
Menschen gilts zu werden!33 Dieser Text wurde von Illustrationen Ludwig von Hof-
manns begleitet — wie auch Harry Graf Kesslers im Februar 1899 publizierter Aufsatz
»Kunst und Religion«.34 Im gleichen Jahr erschien in der Zeitschrift »Dekorative
Kunst« eine Ausstellungsrezension, in der Karl Scheffler die Stimulierung der »Ge-
fiihisphantasie« von der ornamentalen Linie ableitete: »Es ist bemerkenswert, dass
bei einem so tiefinnerlichen Kiinstler wie Ludwig von Hofmann es ist, die Aus-
drucksgewalt der Linie zum Ornamente fiihrt, weil die lyrisch schwingende Phanta-
sie vor allem reiner, das Gegenstandliche verklarender Kunstmittel bedarf. [...]
Die Linie wird zum Reimklang poetischer Gedanken.35 Zweifellos trifft diese Inter-
pretation besonders auf das Gemélde »Friihlingssturm« zu, wo die Gewandfaltungen
und die ornamentalen Haarkringel der Mdnade auf die unbestimmte seelische
Erregung der Figuren verweisen, doch kann sie genauso auf die Flammenbaume im
programmatischen Denkbild «<Adam und Eva in paradiesischer Landschaft« (Abb. 2),
das Hofmann 1899 an der ersten »Deutsche[n] Kunstausstellung der Berliner Se-
cession« zeigte, bezogen werden. Die Fahigkeit zur »Gefiihlsphantasie«, die Hugo
von Hofmannsthal und Ludwig von Hofmann seit 1894 propagiert hatten, war 1899
zur Selbstverstandlichkeit geworden.

Die Fssenz der tdnzerischen Gebdrde

Obwohl Hofmann den Posten an der Grossherzoglich-Sachsischen Kunstschule erst
ab Herbst 1903 wahrnehmen sollte, scheint er bereits am 22. Juni in Weimar ein-
getroffen zu sein.3¢ Seine Berufung nach Weimar hdngt hochst wahrscheinlich un-
mittelbar mit seiner Malerei der »Gefiihlsphantasie« zusammen. In einem Schreiben
Harry Graf Kesslers an Hugo von Hofmannsthal, das die Inszenierung von dessen
Drama »Der Tod des Tizian<37 betrifft, wird die Stellung Hofmanns in Weimar er-
kennbar: »Eine Dilettanten Auffithrung will ich deshalb, weil ich glaube, dass das
Hauptiibel der Dilettanten Darstellung, die unzuldngliche Gebarde, bei einem

Susann Wintsch



Abb. 7: Ludwig von Hofmann, ohne Titel (Tanzende
am Meer), ohne Datum, Ol auf Leinwand, 35,3 x 98,3
cm, Ziirich, Archiv Ludwig von Hofmann, Sammlung
Peter H. R. Hiissy.

38 Kessler an Hofmannsthal am 26. Juni 1903 (wie
Anm. 10), S. 48—49. Dieser Brief ist eine der weni-
gen Quellen, die Hofmanns Stellung in der Weima-
rer Avantgarde genauer fassen lassen. Der Plan,
das Drama »Der Tod des Tizian« im Garten der Re-
sidenz von Erbgrossherzogin Pauline von Sachsen-
Weimar aufzufiihren, zog sich iiber mehrere Mo-
nate hin; eine Auffithrung kam nicht zustande (ebd.
und S. 478).

39 Fir den Architekten van de Velde entsprang
die Linie aus der Gebarde und war deshalb dem
Tanz verwandt (Kostka, Alexandre, Harry Graf
Kesslers Uberlegungen zum modernen Kunstwerk
im Spiegel des Dialogs mit Henry van de Velde, in:
Neumann/Schnitzler 1997 [wie Anm. 11], S. 161-180,
hier S. 174).

40 »Und es tanzt vor allem die Frau, weil sie zu
ewiger Jugend und Gefiihlsmystik vom Geschlech-
terschicksal verurteilt worden ist.« (Scheffler 1907
|wie Anm. 7, S. 154).

41 Kessler an Hofmannsthal am 29. Oktober 1906
(wie Anm. 10), S. 130-131.

Stiick wie Tizian, leichter auszuschalten geht, als das Hauptiibel des Berufschau-

spielers, die Theaterstimmen, welches hohle, falsche Instrument mir ihre Melodien
ganz verderben wiirde [...]. Dilettanten dagegen [...] hoffe ich [...], so weit zu
bringen, dass ihre Musik ihre natiirliche Nuancen-pracht bewahrt, wahrend ich die
Gebérde dadurch aus der Region des Dilettantischen freizuhalten versuchen werde,
dass ich sie, wahrscheinlich mit Ludwig von Hofmann und Vandevelde zusammen
gewissermassen stylisiere.«38 Kessler versuchte offenbar, mit der Inszenierung des
Dramas »Der Tod des Tizian« dem Weimarer Publikum ein Maximum an »Gefiihls-
phantasie« zu vermitteln. Der gedankliche Gehalt des Theaterstiicks sollte durch
»natiirliche«, emotionale Intonation zum Ausdruck kommen und mit kongenial
bedeutsamer Korpersprache gesteigert werden. Nichts lag deshalb néher, als die
Spezialisten der »Ausdrucksgewalt der Linie«, Ludwig von Hofmann und Henry van
de Velde39, fiir die Erarbeitung der fehlenden Gebardenchoreographie hinzuzu-
ziehen, um eine moglichst geschlossene, das heisst wirksame Einheit von Text und
Choreographie zu erreichen. Die Stilisierung der schauspielerischen Gebarde von
aussen konnte jedoch fiir Kessler letztlich nicht befriedigend sein. Die Korper-
sprache sollte ja natiirlicher werden, direkt der Psyche entspringen, und nur eine
begnadete Tanzerin konnte die Natur durch ihre Korperbewegungen heraufbe-
schworen, sichtbar und auf das Publikum tibertraghar machen.40

Diese Tanzerin und damit die »natiirliche Nuancen-pracht« der Gebarden-
sprache entdeckte Harry Graf Kessler im Herbst 1906 mit Ruth St. Denis. Er schrieb
an Hugo von Hofmannsthal: »Die St. Denis [...] muBt du sehen; sie ist ein Wunder.
Ich habe sie jetzt wieder in einer ihrer wirklich grossen Sachen gesehen und davon
den starksten Eindruck gehabt, den mir der Tanz als Kunst iiberhaupt je gemacht
hat. [...] sie ist die Bayadere, in der bloB die beiden Pole: Tierschonheit und Mystik
ohne jede Zwischenskala geistiger oder sentimentaler Téne vorhanden sind, ge-
schlechtlose Gottheit und bloB geschlechtliches Weib, der Kontrast in der héchsten
Potenz beide Wirkungen auslosend. Aber du muBt das Alles sehen; es wird in dir
fruchtbar werden.«#! Ruth St. Denis wurde fiir Kessler zur Allegorie des dualistischen
Prinzips Apollinisch-Dionysisch. Er sah in ihrer Performance den Intellekt und das
Gefiihl so genial miteinander verbunden, dass er davon ein Hochstmass an kiinstle-
rischer Inspiration fiir Hofmannsthal erwartete. Was der Anblick der tanzenden
Ruth St. Denis auslosen konnte, wurde von Gerhard Hauptmann auf eindriickliche
Weise beschrieben. Er sah das Solo-Programm der Tanzerin am 5. November 1906
bereits zum wiederholten Male und notierte in sein Tagebuch: »Gestern wieder bei

Die Verheissung der Tdnzerin Ruth St. Denis

129



130

Abb. 8, 9, 10: Ludwig von Hofmann, Ruth St. Denis,
1906 (aus: Kunst und Kiinstler 5, Januar 1907, H. 5,
S. 132, 155 u. 156).

42 Gerhart Hauptmann, Tagebiicher 1906 bis 1913.
Mit dem Reisetagebuch Griechenland — Tiirkei
1907. Nach Vorarbeiten von Martin Machatzke hrsg.
von Peter Sprengel, Frankfurt a. M./Berlin 1994,
Eintrag vom 2I. November 1906, S. 138.
43 Scheffler betonte, dass die »uralten Kulturtra-
ditionen« lediglich zeitweise versagten, und die
Natur deshalb nur in kritischen Momenten, bei
»Gefiihlsfragen« zu Rate gezogen werden sollte.
(Scheffler 1907 [wie Anm.7], S. 155—156).
44 Scheffler 1907 (wie Anm. 7), S. 155.
45 Vgl. Wolfgang Kemp in bezug auf Caspar
David Friedrichs Gemalde »Frau in der Morgen-
sonne« »Die Institutionalisierung der Betrachter-
perspektive durch einzelne stellvertretende Figu-
ren markiert den Versuch, aus der vorgegebenen
Distanz des Menschen zur Natur einen Zustand der
Distanzlosigkeit zu erreichen, den Versuch kon-
plativer Wirklichkei ignung.« (Kemp, Wolf-
gang, Der Anteil des Betrachters. Rezeptionséasthe-
tische Studien zur Malerei des 19. Jahrhunderts,
Miinchen 1983, S. 51-52).

R. St. Denis [...]. Die Narcose verbreitete sich durch mein ganzes Wesen. Es war

eine lucide Lahmung, eine stumme Exthase, Muskeln und Sehnen thaten mir weh, als
ob ich mit getanzt hatte, und doch hatte ich mich nicht geriihrt.«42 Hauptmann war
also virtuell in einen tanzenden weiblichen Korper geschliipft, der die Natur her-
beizurufen vermochte, und es gelang ihm durch seine Vorstellungskraft, die in die
Ténzerin projizierte Ekstase auf den eigenen Korper zu iibertragen. Er erreichte
das ersehnte Heraustreten aus den Grenzen des Korpers ohne physische Strapazen
und tibertraf so »rohe« Natur durch kreative Phantasie. Der Dichter zeigte sich in
der Tagebucheintragung als »Gefiihlsdenker« par excellence. Karl Scheffler ver-
wandte 1907 diesen Begriff in seinem Essay »Ruth St. Denis« »Es darf als ausgemacht
gelten, daB unser Publikum vor echten orientalischen Tanzekstasen der alten Zeit,
vor der Opferwut, die sich der Selbstvernichtung entgegendrangt, vor der ani-
malisch furchtbaren Erotik des echten Bauchtanzes, vor der todlich fatalistischen
Monotonie der Dschogitdnze zuriickschaudern wiirde [...]. Darum ist eben dieser
intellektuell temperierte, modern europaisierte Orientalismus der Denis, der das
animalisch Entsetzliche leise ahnen lasst und es doch jungfraulich verzierlicht,

fiir soignierte Gefiihlsdenker unserer Tage die rechte Kost.«#3 Mit leisem Spott be-
dachte Scheffler ein Publikum in Abendrobe, das meinte, einem Schauspiel unge-
ziigelt hervorbrechender Natur beizuwohnen. Dennoch wird die Kontinuitat der Kon-
zeption der »Gefiihlsphantasie« in der Asthetik des Weimarer Kreises deutlich.
Ludwig von Hofmann malte dazu gewissermassen ein Programmbild. Im Gemaélde
»Tanzende am Meer« (Abb. 7) leitet eine weibliche Riickenfigur rechts im Vorder-
grund den Blick des Betrachters oder der Betrachterin bildeinwarts auf drei tanzende
Gestalten im Hintergrund. In ihrem Mittelpunkt steht eine anmutige Madchen-
figur, auf die die Gebarden und Blicke der beiden mannlichen Ténzer ausgerichtet
sind. Das Madchen ist gewissermassen der Urquell »natiirlichen Tanzgefiihls«,44 das
zeitgendssische Symbol fiir die Natur (fiir die Seele). Die weibliche Riickenfigur
steht in der romantischen Tradition »kontemplativer Wirklichkeitsaneignung«#3,
die Hofmann fiir die zeitgenossische Vorstellung von Natur aktualisierte. Nun — um

Susann Wintsch



Abb. 11, 12: Ludwig von Hofmann, Ruth St. Denis,
1906 (aus: Kunst und Kiinstler 5, Januar 1907, H. 5,
S. 157 u. 158).

Abb. 13: Ruth St. Denis, Postkarte, Archiv Gabriele
Brandstetter.

46 Kessler an Hofmannsthal am 20. November
1906 (wie Anm. 10), S. 134. Zu dem von Kessler ini-
tilerten Gesamtkunstwerk um Ruth St. Denis
gehorte auch der Plan, Oscar Wildes Theaterstiick
»Salome« im Berliner »Kleinen Theater« Max Rein-
hardts zu inszenieren, der schliesslich am Wider-
stand Ruth St. Denis' scheiterte (Grundlegend fiir
die Auseinandersetzung mit dem modernen Tanz:
Brandstetter, Gabriele, Tanz-Lektiren. Korperbil-
der und Raumfiguren der Avantgarde, Frankfurt a.
M. 1995, hier S. 233—235).

47 Kessler an Hofmannsthal am 24. November
1906 (wie Anm. 10), S. 139.

48  Scheffler 1907 (wie Anm. 7). Die erste der neun
Zeichnungen Ludwig von Hofmanns ist auf der
Seite 132, der Innenseite des Deckblattes von Heft
5 (Januar 1907) zu finden.

49  Vgl. dazu: Brandstetter, Gabriele, Der Traum
vom anderen Tanz. Hofmannsthals Asthetik des
Schopferischen im Dialog »Furchte, in: Hugo von
Hofmannsthal: Dichtung als Vermittlung der Kiin-
ste, Freiburger Universitétsblatter, hrsg. im Auftrag
des Rektors der Albert-Ludwigs-Universitét Frei-
burg, H. 112, Juni 1991, S. 37-58.

1900 — wurde die Vorstellung von Natur nicht mehr durch den Blick auf die Land-
schaft, sondern durch das Betrachten eines tanzenden Korpers evoziert. Dabei
steht die weibliche Riickenfigur fiir den modernen »Gefiihlsdenker«. Sie ist das alter
Ego des Kiinstlers, dessen Geist sich — wie bei Hauptmann — in einen weiblichen
Korper versetzt hat. So bewahrte sich das Prinzip von Schopferkiinstler und Muse
auch im Umfeld der Naturbegeisterung. Als Zuschauer konnte sich der Kiinstler an
der Schnittstelle von Natur und Gesellschaft sehen und die geistige Fiihrung in
der angestrebten Gesellschaftsreform beanspruchen aufgrund seiner besonderen
Fahigkeit, die »Natur«im Geiste zu erschaffen (wie Hauptmann) bzw. die neue Natur-
vorstellung iiber den kiinstlerischen Blick zu vermitteln (wie Hofmann).

Harry Graf Kessler schwebte gewissermassen ein Gesamtkunstwerk um Ruth 131
St. Denis vor, das Literatur, Theater, Zeichnung und Tanzkritik umfassen sollte.
Dies ist seinen Briefen an Hugo von Hofmannsthal zu entnehmen: »Unsere St. Denis,
da wir von den Sternen sprechen, ist ein kleines oder groBes Weltwunder und
nimmt mich sehr in Anspruch. [...] Ich hatte sie vorgestern mit Gerhart Hauptmann
bei mir zum Friihstiick, und H. will wahrscheinlich fiir sie ein Stiick schreiben. [...]
Ich war schon gestern deshalb mit ihr bei Reinhardt. [...] Wir explorieren hier in
den néchsten Tagen die Museen, da sie neue antike, dgyptische Tanze vorbereitet.«46
Kessler hatte die Tanzerin zu seiner Protegée erkoren, er beanspruchte sie offen-
sichtlich ebenso wie sie ihn. Die Gesprache zwischen den beiden, wahrend der
Museumsbesuche sowie mit Hauptmann und Reinhardt, konzentrierten sich wohl auf
die »Weimarer« Naturasthetik und die Stilisierung tdnzerischer Bewegung zu einem
Kunstwerk. In einem weiteren Brief an Hofmannsthal kam Kessler schliesslich
auf Ludwig von Hofmann zu sprechen: »Gerhart Hauptmann sagte mir neulich, er
denke daran, fiir die St. Denis eine Pantomime (ohne Worte) zu erfinden. Ludwig
von Hofmann zeichnet sie auf meine Anregung in verschiedenen Stellungen fiir Kunst
und Kiinstler.«#7 Im Januar 1907 erschien in der Zeitschrift »Kunst und Kiinstler«
Schefflers Essay »Ruth St. Denis«. Er war durchsetzt mit neun Zeichnungen Ludwig
von Hofmanns, die Ruth St. Denis in Posen ihrer Choreographie »Radha« zeigen
(Abb. 8—12 u. 14-17).48 Die Ubereinstimmung einer dieser Skizzen mit einer Postkarte,
die Ruth St. Denis in einer Sequenz von »Radha. The Dance of the Five Senses«
vorstellt49 (Abb. 12 u. 13), belegt, wie wichtig es fiir Hofmann war, die Tanzposen
moglichst detailgenau, in allen ihren Nuancen festzuhalten. Darauf machte Karl
Scheffler aufmerksam. Er entdeckte in Hofmanns Zeichnungen »ganz deutlich eine

Die Verheissung der Tdnzerin Ruth St. Denis



132

Abb. 14: Ludwig von Hofmann, Ruth St. Denis, 1906
(aus: Kunst und Kiinstler 5, Januar 1907, H. 5,
S. 159).

50 Scheffler 1907 (wie Anm. 7), S. 160.

51  Bei der Verwendung des Begriffs der Pathos-
formel folge ich Gabriele Brandstetter: »Warburgs
Modell der Pathosformel — modifiziert und fiir die
Korperbilder des modernen Tanzes adaptiert — er-
scheint mir, in seiner Funktion als Leseformel von
gesteigertem Ausdrucksverhalten des Subjekts und
von ikonischen Topoi der Affektdarstellung (ge-
wissermaBen einer Bild-Rhetorik) besonders ge-
eignet, um die typischen Merkmale des »freien Tan-
zes< und des >Ausdruckstanzes« analytisch zu
erfassen.« (Brandstetter 1995 [wie Anm. 46],
S. 25-32, hier S. 29).

52 Kessler 1906 (wie Anm. 10), S. 139.

53 Paraphrase der Worte Oskar Fischels zum
Gemalde »Frithlingssturme«. Im Original: »[...] sie
[die drei Figuren| sind eins mit der Natur [...]. Ver-
traut kommt es ihnen aus dem All entgegen, dem
sie sich jubelnd in die Arme werfen.« (Fischel 1903
Iwie Anm. 32], S. 29).

besondere, vorher nie so stark wahrnehmbare Note: die Haltung grotesk nuancie-
render Charakteristik darin.«<50 Die Verheissung der Tanzerin lag fiir Hofmann
darin, spezifisch nuancierte Korperlinien bzw. »verschiedene Stellungen« (Kessler),
die der »natiirlichen« Bewegung entsprungen waren, aus dem tidnzerischen Bewe-
gungsablauf zu isolieren und zu Pathosformeln des Koérperss! zu verdichten. Da
diese Zeichnungen ja auf Anregung Kesslers entstanden sind, ist anzunehmen, dass
sie in sein lebensreformerisches Projekt eingebunden waren (»Unter uns durch
unsere Freundschaft; nach aussen hin durch unsere Werke, miissen wir die neuen
Lebensformen schaffen [...]<52). Ich schlage vor, Hofmanns Zeichnungen als Pikto-
gramme des Korpers zu deuten, als Entwiirfe fiir neue Kommunikationsformen, die
auf der Korpersprache basierten. Hofmann entwickelte in Zusammenarbeit mit
Kessler und Ruth St. Denis ein Alphabet des Korpers auf der Grundlage des (unter
der durchsichtigen Kleidung) sichtbar nackten, sichtbar grazilen (jungfraulich
kultivierten) und sichtbar weiblich geformten Korpers. Die »grotesk nuancierende
Charakteristik« bzw. die einzelnen Zeichen oder Buchstaben dieses Alphabets be-
stimmte Hofmann durch eine erstaunlich kleine Variation von Gebarden und Requi-
siten, die als atmosphérische Steigerungen der Natursprache des Korpers be-
griffen werden konnen. Wenn der damalige Betrachter oder die Betrachterin die
inneren Sinne des Sehens, Horens und Riechens zu Rate zog, konnte er oder sie
diese Piktogramme als Symbole fiir das »hohe Wesen« der Seele entziffern: in sechs
von neun Zeichnungen reckt die Figur der Tanzerin Oberkorper, Gesicht und Arme
in die Hohe (und fast hort man Oskar Fischel sagen: »Vertraut kommt es [ihr] aus
dem All entgegen, dem sie sich jubelnd in die Arme [wirft].«53). Das Tambourin, die
Schellenkranze und winzigen Gléckchen um die Fussgelenke der Tdnzerin sugge-
rieren den musikalischen und rhythmischen Gleichklang innerer und spharischer
Schwingungen. Auch seinen virtuellen Geruchsinn konnte man aktivieren und sich
die narkotischen Diifte der Blumengirlande, in die Ruth St. Denis ihr Gesicht
driickt, vorstellen (Abb. 11). Kurz, ein »Gefiihlsdenker« konnte das Korperalphabet
interpretieren. Das Neue an Hofmanns Korperzeichen war demnach, dass ihre Be-
deutung, wie diejenige heutiger Piktogramme, unmittelbar erfasst werden wollte.
Nicht langer sollten die Kommunikationsformen auf der Ubereinkunft vergangener
Zeiten basieren, sondern aus der individuellen sinnlichen Erfahrung hervorgehen.
Hofmann wollte also die Natur kultivieren.

Susann Wintsch



Abb. 15: Ludwig von Hofmann, Ruth St. Denis, 1906
(aus: Kunst und Kiinstler 5, Januar 1907, H. 5,
S.160).

Abb. 16: Ludwig von Hofmann, Ruth St. Denis, 1906
(aus: Kunst und Kiinstler 5, Januar 1907, H. 5, S. 161).

54 Brandstetter 1995 (wie Anm. 46), S. 256 und
S.273.

55 Hofmannsthal, Hugo von, Die unvergleichli-
che Ténzerin (1907), in: GW 1979 (wie Anm. 8),
Bd. 8, S. 496-501.

56 Brandstetter 1995 (wie Anm. 46), S. 25-32. Hof-
mannsthal habe 1906 »den Tanz als Kunst des Kor-
pers zum Gegenbild der Schrifttradition«erhoben. In
seiner Interpretation ereignete »der Akt der Inspira-
tionund der Kreativitat sich nunmehr im Dialog von
Text und Tanz, von Kérper und Schrift — als dynami-
scher Prozess zwischen den Medien [...].«(S. 291).

57  Scheffler 1907 (wie Anm. 7), S. 160—-161.

Hofmannsthal dagegen wollte die Kunst naturalisieren. Er sah Ruth St. Denis
im Herbst 1906 an einer von Kessler veranstalteten Matinée in Berlin tanzen54 und
stellte die kiinstlerische Inspiration ins Zentrum seines Essays »Die unvergleich-
liche Tanzerin« (1907): »Es ist durchaus der Augenblick, an den das Produktive ge-
bunden ist; wie der Blitz fallt die Moglichkeit der Kunst in die wenigen Seelen, die
dafiir geboren sind, und so mag eine ganze Jugend [...] sich zu diesen nicht zu
vergessenden Gebarden, diesen Tanzen verdichtet haben, oder die Intuition einer
Sekunde, der Anblick einer einzigen Tempeltdnzerin, eines einzigen Bildwerks. [...]
Ich fiihle, wie hier flammenhaft etwas ins reale sinnliche Leben hineinschlagt, das
seit wenigen Dezennien in der geisterhaften Sphére des geistigen GenieBens da
ist und nun ploétzlich da und dort, so unerwartet als moglich, in inkommensurablen
Kunstwerken sich realisiert«.> Seit 1895 hatte der Dichter an der Auflésung der
Sprache mit ihren feststehenden Bedeutungen gearbeitet, und 1906 fand er im Tanz,
genauer in der Tanzperformance von Ruth St. Denis, die Metapher, um den »Pro-
zesscharakter von Kreativitiat« zu beschreiben: Die Tanzmetaphorik schien ihm auf
uniibertreffliche Weise zu ermoglichen, »die Augenblickskunst des Koérperlichen
in dichterische Vision zu tibertragen«.5¢ Es war nicht neu, den produktiven Augen-
blick mit den Bildern von Blitz und Flamme zu bezeichnen. Hofmannsthals radikale
Vorstellung von sprachlicher Prazision zeigt sich vielmehr in der Verwendung
des Wortes »etwas«, das da »ins reale sinnliche Leben hineinschlagt« Wider Erwar-
ten umschreibt »etwas« nicht die zum Kunstwerk verdichtete Kérpersprache, son-
dern es bedeutet das Gegenteil: die Kunst muss sich zur tanzerischen Bewegung
verdichten, sie soll so »inkommensurabel« sein wie der Tanz »unvergleichliche,
alles und nichts zugleich.

Karl Scheffler distanzierte sich mit seiner Kritik an der Haltung des »soignier-
ten Gefiithlsdenkers« von den Stilisierungen des Gefiihls. Zu den Zeichnungen Lud-
wig von Hofmanns nach Ruth St. Denis bemerkte er: »Eine psychologische Vertiefung
hat das ornamentale Linienspiel [Ludwig von Hofmanns] bereichert und das Gra-
ziose bedeutender gemacht. War Hofmann frither immer ein wenig in Gefahr, seine

Die Verheissung der Tdnzerin Ruth St. Denis

133



134

Abb. 17: Ludwig von Hofmann, Ruth St. Denis, 1906
(aus: Kunst und Kiinstler 5, Januar 1907, H. 5, S. 162).

Abb. 18: Auguste Rodin, Kambodschanische Tanze-
rin von vorn, 1907, Graphitstift und Aquarell auf
Papier, 32,2 x 24,7 cm, Paris, Musée Auguste Rodin
(D.4437).

58 Rainer Maria Rilke, Die zur Essenz gewordene
Tanzgebérde (1907), in: Auguste Rodin. Zeichnun-
gen und Aquarelle, hrsg. von Ernst-Gerhard Giise,
Ausst.-Kat. Westfalisches Landesmuseum fiir Kunst
und Kunstgeschichte Miinster, Stuttgart 1984, S. 305.
59 Kessler, Harry Graf, Tagebucheintrag vom 26.
November 1907, zit. in: Neumann 1997 (wie Anm. 1),
S. 85. Neumann zufolge arbeitete Kessler am »Um-
riB einer Semiotik der Kultur. Immer wieder ist Kess-
ler auf der Suche nach deren Ausdrucksvokabular,
nach einem biindigen Ausdrucksmuster jener Kul-
tur, in der er lebt, nach den verschiedenen Manife-
stationen der ihr eigentiimlichen Zeichenbildung.«
(Neumann 1997 [wie Anm. 11], S. 80—81).

60 Neumann 1997 (wie Anm. 1), S. 80—8I.

61 Vgl. Brandstetter 1995 (wie Anm. 46), S. 315.
62 Scheffler hatte 1902 in seiner kleinen Mono-
graphie zu Hofmann den Umstand beklagt, dass sich
»der Kampf unserer Tage um neue Weltbegriffe«in
einander entgegengesetzten Kunststromungen aus-
sere. (Scheffler 1902 [wie Anm. 2], S. 1-10).

63 Riickblickend schrieb Karl Scheffler iiber den
Weimarer Kreis um Harry Graf Kessler: »[...] der en-
gere Kreis |...gefiel sich] in einem esoterischen
Asthetizismus. Gesellschaftlich kamen die Mitglie-
der abends unweigerlich im Frack zusammen, sie
beriihrten alle Probleme wie mit Handschuhen und
spitzen Fingern [...]. Es ging in den meisten Fillen
um etwas Echtes, doch wurde in einer gekiinstelt
unechten Weise dariiber gesprochen.« (Scheffler,
Karl, Die fetten und die mageren Jahre. Ein Arbeits-
und Lebensbericht, Leipzig/Miinchen 1946, S. 31-32).

Tanzerinnen idealistisch zu gréacisieren, so nahert er sich mit diesen neuen Zeich-
nungen der Seite, wo Rodin seine groBgeartete Bewegungspsychologie treibt. <57
Diese Beurteilung war durchaus wohlwollend — doch ist uniiberhérbar, dass Hof-
manns Zeichnungen in Schefflers Augen hinter die Arbeiten Auguste Rodins zuriick-
fielen. Der franzosische Kiinstler hatte 1906 nach kambodschanischen Tanzerinnen
gezeichnet und die tanzende Figur mit sich iiberschneidenden und ins Leere aus-
laufenden Linien sowie mit fliichtig hingewischtem Farbauftrag eingefangen, so
dass der Eindruck entsteht, in den wirbelnden Bewegungen lsten sich die Grenzen
des Korperlichen vollkommen auf (Abb. 18). Rainer Maria Rilke widmete diesen
Blattern 1907 den Aufsatz »Die zur Essenz gewordene Tanzgebarde«. Bereits der Titel
signalisiert eine Nahe zu Hofmannsthals Auffassung, dass sich die Kunst zum Tanz
verdichten miisse. Rilke schrieb, das Geniale der tanzerischen Figuren Rodins sei
»die Nuance, das entscheidende Nichts, das zwei Wendungen verbindet«. In diesem
Nichts ziehe sich »die unwillkiirliche Gebarde zu einer endgiiltigen Intensitat«
zusammen und enthalte dabei »ihr ganzes Gewesensein wie in einem Zeichen«.58
Im leeren Raum zwischen mehreren Hauptlinien also, die Rilke als Energiespuren
des Korpers deutete, sah er die Bewegung zeichenhaft aufgehoben. Der Dichter
bestimmte die Wahrnehmung des bewegten Kérpers durch dessen sich schnell ver-
andernde Position im Raum. Der in Drehungen aufgeldste Leib konnte erst aus
mehreren Perspektiven oder mehreren fliichtigen Momentaufnahmen annahernd
sichtbar werden.

Gegen diese »groBgeartete Bewegungspsychologie« Rodins (Scheffler) zeigt
sich die tdnzerische Figur Hofmanns resistent. Sie erscheint als substantiell un-
durchlassiges System von Linien und Volumen. Hofmanns Zeichnungen stehen des-
halb in einem Gegensatz zu Hofmannsthals Essay und Rodins Zeichnungen. In
Kesslers Augen entsprache diese Opposition jedoch seiner Diagnose der Zeit um
1900: »Das Besondere ist [...] das gleichzeitige Ja und Neinsagen zur modernen
Wirklichkeit; Ja und Nein gehéren zum Zeitcharakter [...]; sie sind die zwei Seiten
der Modernitét. [...] Die Zeit umfasst Byzanz und Chicago, Hagia Sofia und Maschi-
nenhalle; man versteht sie nicht, wenn man bloss die eine Seite sehen will.<59 In
diesem Sinne konnte man Kesslers Engagement fiir ein Gesamtkunstwerk um Ruth
St. Denis als Versuch deuten, die »Physiognomie der zeitgendssischen Kultur«60
darzustellen. Hofmanns Zeichnungen reprasentierten darin »Byzanz«, wahrend die
Texte Hugo von Hofmannsthals fiir »Chicago« standen. Dieses Projekt hatte je-
doch keinen Erfolg in den Kreisen einer kiinstlerischen Avantgarde, die um 1906/07
auf einen Paradigmenwechsel setzte: die Pathosformel des Korpers wurde allméah-
lich abgeldst vom Bild des bewegten Leibes, der im Raum nichts als Bewegungs-
spuren hinterlasst.6! Karl Scheffler hatte bereits 1902 einen wichtigen Beweggrund
innerhalb avantgardistischer Stromungen angesprochen, die Sehnsucht nach dem
»unzersplitterte[n] Geist einer alle umfassenden Kultur«, nach einem einheitlichen
Weltbegriff.62 Wahrend sich nun zeitgendssische Kiinstler der Asthetik eines Ex-
pressionismus und Futurismus verschrieben, hielt Ludwig von Hofmann an der Mate-
rialitat des menschlichen Korpers fest. Deshalb geriet er allméahlich in die Gruppe
der Traditionalisten — bis ihm schliesslich jegliche Bedeutung fiir die Entwicklung
avantgardistischer Kunst abgesprochen wurde.63

Susann Wintsch



it e




r

FE. - ctiemn

L i s

=
s,
;e

'--'

3" ™
iyt ' L

I C

o
-
f __[»,_:'l.-

o H:" e ‘A

£ it R SR

@ . “l . .

PRt el T R TH
- - - L -

i doo g il i
= .I = .

gt g n

-
o .=

mat =t S=

f.’ N
lgas o

R v it

.

_': _ ;‘"Ir_'

i % arh

15 .-'_'sl
| Lkl WL
gk I.:-E-:E:""-:Q.‘". |‘=ia_!-"a.|,;.‘

R N R P

i -:‘. ..._ .' .-.::‘:_I
Ll et S e

" M
" gl

'-'::|- :f; 1 _'.__.:r |: .

5g

[



	Die Verheissung der Tänzerin Ruth St. Denis : Ludwig von Hofmann im Weimarer Kreis

