Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitat

Zirich
Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universitat Zdrich
Band: 5 (1998)
Artikel: Astrale Szenen auf chinesischen Felsbildern
Autor: Wiedehage, Peter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720023

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Peter Wiedehage

Astrale Szenen

| Anati, Emmanuel, The State of Research in
Rock Art, in: Bolletino del Centro Camuno di Studi
Preistorici, Bd. 21, S. 13-56. Drei Viertel von ihnen
wurden seit der Mitte der 60er Jahre entdeckt.

2 Aus Taiwan ist ein Fundort mit drei Fundstel-
len bekannt.

3 Chen Zhaofu, China: Préhistorische Felsbilder,
Ziirich 1989, S. 188.

4 Gail977,S. 2.

auf chinesischen Felsbildern

Bemerkungen zur Forschungslage

Bis vor wenigen Jahren war prahistorische Felskunst aus China im Westen nahezu
unbekannt. Auf der Weltkarte zu Felsbildern und ihrer globalen Verteilung, die
Emmanuel Anati im Auftrag der UNESCO erstellte und 1984 publizierte,! blieb das Ge-
biet der Volksrepublik China ein weisser Fleck. Diese Informationsliicke sollte sich
bald schliessen. Inzwischen sind wir von 139 Fundstéatten in China unterrichtet, die
vor allem seit den 50er Jahren in iiber zwanzig Provinzen entdeckt wurden.2 Die
Felsbilder Chinas haben sich vor allem in den diinn besiedelten Randgebieten erhal-
ten. Nach groben Schatzungen werden die altesten von ihnen auf einen Zeitraum
von vor circa zehntausend Jahren3 oder gar von vor dreissigtausend Jahren datiert.4
Ihre Gesamtzahl belauft sich auf schatzungsweise iiber eine Million Malereien und
Ritzungen.

In der Diskussion um die kultisch-religiose Funktion der Felskunst kommen
astralen Szenen besondere Bedeutung zu. Der folgende Aufsatz stellt an wenigen aus-
gewahlten Beispielen typische solare Felshildkonstellationen vor, unterscheidet zwi-
schen piktographischen, maskuiden, anthropomorphen und animalistischen Grund-
formen und diskutiert die verschiedenen Deutungsversuche der jeweiligen Szene.

|. Der Sonnenanbeter von Yinshan

Wir befinden uns im Siidwesten der Inneren Mongolei, nur etwa einhundert Kilome-
ter Luftlinie entfernt vom Gelben Fluss, im westlichen Teil der Yinshan-Gebirgs-
ziige. Hier hatte Gai Shanlin zwischen 1977 und 1980 iiber zehntausend Felsgravuren
entdeckt. Ungefahr einhundert Meter oberhalb der Talsohle der Ge'er’aobao-Schlucht
stossen wir auf eine steil aufragende Felswand mit ihrer viel zitierten Beterfigur:
Eine im Schattenriss in den Felsen gemeisselte menschliche Gestalt erhebt ihre Arme
zum Himmel. Die Handflachen sind iiber dem Kopf zusammengelegt, die Finger-
spitzen ausgerichtet auf eine Sonnenscheibe (Abb. 1).

Die kultische Verehrung eines Himmelskorpers — hier scheint sie selten deutlich
bildlich umgesetzt. Man denke nur an die andernorts so bezugslose Darstellung von

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universitat Zirich 1998

19



menschlichen Figuren neben astralen Scheiben oder Strahlenkrdanzen, zum Beispiel
an die »Tanzer und Sonnenzeichen« aus Kaiyang Xiaoyankou in der Provinz Guizhou
in Siidchina,®> an »Sonne und Adorant« von Kujinggou® oder an den »Knienden Beter
nebst Punkt, Kreis, Spirale und Schaf« von Toudaoliang,” letztere aus dem Kreis

Zhongwei in der Provinz Ningxia. Was hatte den neolithischen Jager oder bronzezeit-

lichen Viehziichter dazu veranlasst, in der Ge'er'aobao-Schlucht eine solche Szene
im Fels zu verewigen? Dem »Priesterbildnis« benachbart sind sieben zum Teil monst-
ros-damonische Tier- und Menschenmasken, die stilistisch, thematisch und ritztech-

nisch vermutlich einer dlteren Epoche angehoren.8 Hatten diese Masken den Ort zu
einem magisch aufgeladenen, heiligen Platz werden lassen, der iiber einen langeren
Zeitraum von Magiern aufgesucht wurde, um Geister zu beschwoéren und damonische

Krafte zu bannen? Wurden hier womoglich Opfer und Gebete an Himmel und Sonne
gerichtet und als Teil einer rituellen Kulthandlung im Felsen festgehalten?

Gai Shanlin interpretiert die Darstellung als »Aufzeichnung der rituellen Hand-
lung einer Priesterfigur, wu, bei der Verehrung der Sonne«.? Fiir Hu Xiaohui illu-
striert das Felsbild »den schrittweisen Ubergang von primitiver Zaubermagie zur
Religion« in China.!0 Aber zeigt die Szene tatsachlich eine Anbetung der Sonne?
Zweifel melden sich. Nirgendwo sonst ist mir auf friihen Felsbildern Chinas oder an-
derswo ein Adorant mit iiber dem Kopf zusammengefalteten Handen aufgefallen.
| Archetypisch dagegen findet sich iiberall die Bethaltung mit ausgebreiteten Armen.
1 Sind es iiberhaupt Finger im Bild von Yinshan, die zur Sonne weisen? Kénnte
‘ die Komposition von Armen und Handen vielleicht einen gespannten Bogen wieder-

geben, dessen Pfeil auf die Sonne gerichtet ist? Wie ware eine solche Darstellung
zu deuten? Die Vorstellung von der Sonne als Grossem Jager ist vielen alten Jager-

kulturen gemein. Aber warum sollte ein solcher Grosser Jager hier in Gestalt eines
. o R | Bogenschiitzen seine Strahlen beziehungsweise Pfeile auf sich selbst richten? Kénnte
die Szene moglicherweise einen mythischen Helden darstellen, der sich gegen die
Abb. I: Anbetung der Sonne (»bai ri<), Nachzeich- Macht oder Bedrohung der Sonne auflehnt und in der Art des legendaren chinesischen
23:? s;’;:z:::flrli;f”:i::n" l[?“i'e"re"eM"ol:;'Z: Bogenschiitzen Houyi mit seinem Pfeil Sonnen vom Himmel schiesst? Gibt es einen
(Gai 1986, S. 212, Abb. 841). vergleichbaren Mythos bei den mongolischen Nomaden?

Ich weiss es nicht, mochte aber an dieser Stelle einen nordostasiatischen Schop-
fungsmythos anfiihren, den die am Amur lebenden Nanai dem russischen Felshild-
forscher Aleksei Pawlowitsch Okladnikov erzahlten: »In grauer Vorzeit gab es am
Himmel drei Sonnen, die eine solche Hitze verbreiteten, dass die Steine wie Wachs
flossen und man auf ihnen mit Fingern zeichnen konnte. Die Erde [...] kochte da-
mals wie Wasser in einem Kessel. Vor Hitze starb alles Lebendige, sogar die Fische
kamen um. Das dauerte so lange, bis ein Schamane erkannte, dass man zwei Sonnen
erschlagen miisse. Er schoss mit Pfeilen auf die zwei dusseren Sonnen und totete
sie; es blieb nur die mittlere. Das Wasser kochte — es wurde ein Berg. Der Berg

5 Ebd.,S. 4l, Abb. 75. kochte — es wurde ein Fluss. Danach begann man zu leben, das Menschenvolk ver-
6  Li Xiangshi und Zhu Cunshi, Helanshan yu

mehrte sich.«!!
Beishan yanhua, Ningxia Renmin Chubanshe 1993, ehrie s ‘

S. 174, Abb. 3.

7 Ebd, S. 212, Abb. 104. . .

8 Gail986, S. 210-214, Abb. 842-849. 1. Die Sternkarte von Lianyungang
9  Ebd., S.210.

10 Hu Xiaohui, Yanhua yu shengzhi wushu, Xin-
jiang Meishu Sheying Chubanshe 1993, S. 144.
Il Okladnikov 1972, S. 100101, yungang im Bezirk Haizhou. Eine felsige Bergkuppe erhebt sich in exponierter Lage

Szenenwechsel. Wir sind an der Ostkiiste der Provinz Jiangsu unweit der Stadt Lian-

Peter Wiedehage



36
‘39
«*40
~ L
= 2 4
. (o]
47 .45 M
49. O
0,48

*86 1

Qg 88
7D g
87
*90 92 i
< 9
5? 52 *( ‘
517% s
1 . 05\53 |
54 Y
24 2\O.4 % Os5 \91
-~ 603905 56
*25 0103 v <57 2
27+ .2%9°10 Oo
SN gl 8o
28, .- ©13 Ou o1 5o+, N80
NIRRT ®15
- BXLYT - 51 Lee2 95
',"19 20 ()
.-32 033 022 64 63 96
O23
34 o %55
°
" 68
N 72,
. ; 73
6e ~ o . 5. \3 97
(S ., D 7
210 74 . 76
78 g e 7
-.‘
*280 N a2 84
= H:) < 2{*85
L
' Srss ) ™ |

Abb. 2: Sternkarte, Gruppe B, Nachzeichnung von
Felsgravierungen, ca. 6 x 8 m, neolithisch oder
bronzezeitlich?, Lianyungang, Provinz Jiangsu
(Wenwu 1981/7, S. 22, Abb. 2).

12 Zuerst publiziert in: Wenwu 1981/7, S. 21-27.
B Lu Sixian, Shenhua kaogu, Beijing 1995,
S. 84-97.

nahe der chinesischen Ostmeerkiiste. An hochster Stelle steht eine Dreiergruppe
méachtiger Megalithen, um die sich nach Westen, Osten und Siiden prahistorische
astrale Kultbilder auf einer Gesamtflache von 22 x 15 Metern verteilen.!2 Selten
haben sich alte Felsritzungen im dicht besiedelten Kernland der chinesischen Zivili-
sation erhalten, und das Aufsehen war gross, als man hier im November 1979 auf
die alteste komplexe Sternkarte Chinas stiess.

Zu unseren Fiissen erscheint die stidliche Gruppe B auf einem leicht gewélbten
Felsriicken von circa 6 x 8 Metern (Abb. 2). Wir schreiten entlang an punkt- und
becherartigen Aushéhlungen, an Strichen und Haken, konzentrischen Kreisen und
Doppelkreisen, an Strahlenkrdnzen, an Gesichtern oder Masken und an schwer de-
finierbaren Symbolen. Knapp einhundert werden es sein. Erst in der Ubersichts-
zeichnung wird das gesamte Ausmass der Sternkarte sichtbar: planvoll angelegte
Konstellationen in nord-siidlicher oder nordwest-siidéstlicher Ausrichtung.

Wann, unter welchen Begleitumstianden und zu welchem Zweck hat man Zeichen
und Masken sorgfaltig in den Felsen geritzt? Wie ist die Karte zu lesen? Lu Sixian
deutet sie als »Sternkarte des Vogelkalenders«, niaoli xingxiangtu, und unterschei-
det sechs grossere, zusammenhangende Konstellationen:

In Konstellation I (86—90) an nordlichster Stelle der Felsflache identifiziert er
den Polarstern, beiji (88), mit dem Nebenstern Tianyi (87).

In Konstellation 1l (50—65) sieht er eine Markierung (53) als stilisierte Gestalt
eines »zu Boden blickenden Vogelkopfs« und interpretiert diesen als Verkorpe-
rung des legenddren Sonnengottes Taihao; die kreuzformige Ritzung (65) versteht

Astrale Szenen auf chinesischen Felsbildern

21



22

14 Li Hongfu, Jiangjun yanhua yizhi de chubu
tansuo, in: Wenwu 1991/7, S. 26.

15  Vgl. Li Hongfu und Wu Kerong, Haizhou shike,
Beijing 1990, Abb. 36 und 37 sowie Song 1992,
Abb. .Bund 7.1-7.3.

16  Das Planetenzeichen der Sonne ist noch heute
der Kreis mit Mittelpunkt.

17 Vgl. Chen 1991, S. 332 sowie S. 330, Abb. 76—7.
Swastika-Darstellungen sind vielfach auf Felsrit-
zungen in Xinjiang, Qinghai und Tibet belegt. Als
Dekormotiv erscheinen sie bereits auf der neoli-
thischen Majiayao-Keramik vom Typ Machang (vgl.
Wu Shan, Zhongguo xinshiqi shidai taoqi zhuangshi
yishu, Beijing 1982, S. 182, Abb. 112—1 und 112-2).

18  Die Sonnendarstellung in Radform wird in der
chinesischen Literatur zumeist ignoriert. Eine Rit-
zung in Helanshan in Gestalt eines Pferdes, das
eine Sonne hinter sich herzieht, belegt jedoch ein-
deutig, dass die Vorstellung des Sonnenwagens
bzw. Sonnenrades auch in China nicht unbekannt
war (vgl. Chen 1991, S. 330, Abb. 8).

19 Zu den drei Sonnen von Gruppe B in Lianyun-
gang vgl. die Sonnendarstellung auf der neolithi-
schen Keramik von Dahecun (Li Changtao, Dahecun
xinshiqi shidai caitao shang de tianwen tuxiang, in:
Wenwu 1983/8, S. 52-54).

er als Himmelsrichtung, fangwei, der Sonne, die drei Sonnenzeichen (61-63) als
ihre drei Stationen: Sonnenaufgang, Zenit, Sonnenuntergang.

Konstellation III (1-23) zeige mit einer Maske (1) den Kopf einer Sternengottheit;
die zwei konzentrischen Doppelkreise (3, 8) deutet er unter Berufung auf Li Hongfu
als Mondzeichen,# die konzentrischen Kreise (14, 16) als besonders stark leuchtende
Sterne, liangxing, die konzentrischen Kreise 22 und 23 als Planeten. Aus dem Ver-
gleich der Konstellationen Il und III zieht er den Schluss, erstere beschreibe vermut-
lich den Tierkreis, huangdaodai, letztere Mondumlaufbahnen, baidaodai.

Konstellation IV ist mit einer Lange von iiber sechs Metern die wohl beein-
druckendste Sternstrasse des Felshildes. Kurze Strichritzungen gliedern sie in vier
Abschnitte (1-17, 8—35, 36—42, 43—49). Ihre Einteilung spiegelt nach Lu Sixian die
von der traditionellen Astronomie der Zhou iiberlieferte Aufteilung des Himmels-
aquators, chidaodai, in vier Himmelsquadranten. Die Maske (1) deutet er in diesem
Kontext als Zeichen des legendaren Fuxi.

Konstellation V (24—30) raume ungewohnlichen astralen Phianomenen einen ge-
sonderten Platz in der Sternkarte ein. Drei geschweifte Sterne (24, 26, 28) fasst Lu
als Kometen oder Meteore auf. Die letzte Konstellation VI (68—97) im siidlichen Teil
der Sternkarte wiirde von zahlreichen »Vogelkopfmotiven« (70, 73—76, 84, 96—97)
dominiert und fungiere als »erklarende Beikarte«, shuoming tulie, zum »Vogelkalen-
der«. Soweit eine knappe Zusammenfassung der Spekulationen von Lu Sixian.

Er setzt voraus, dass die Sternkarte als Gesamtbild konzipiert sei. Grundlegen-
de Fragen, wie die zeitliche Einordnung des gesamten Sternbildkomplexes in Neo-
lithikum oder Bronzezeit oder die Moglichkeit einer gesonderten Entstehung einzel-
ner Konstellationen, bleiben bei seinen Erklarungen véllig unberiihrt. Vielleicht
konnte eine moglichst exakte Erfassung der unterschiedlichen Ritzprofile sowie der
Hammer-, Meissel- und Poliersteinspuren neue Ansatzpunkte fiir eine relative Chro-
nologie der Sternkarte liefern und zu neuen Einsichten in Entstehung und Bild-
zusammenhange der Sternkarte fiihren. Ihre astralen Ritzmotive deuten darauf hin,
dass der Ort als kultisch-religioses Zentrum fungierte und eine Verbindung zwi-
schen Himmel und Erde herstellen sollte. Bekraftigt wird diese Vermutung durch die
Stern- und Maskenbilder der Gruppe A und C sowie drei in der Ndahe entdeckte
prahistorische Altar- beziehungsweise Opfersteine.!>

/1. Sonnenzeichen und Sonnenmasken

Die Sternkarte von Lianyungang zeigt verschiedene astrale Zeichen, von denen sich
die Sonnensymbole mit ihrem Strahlenkranz deutlich abheben. Aber auch Punkte,
einfache oder konzentrische Kreisel® sowie Doppelkreise ohne Aureole konnen auf
chinesischen Felsbildern als Sonnensymbole fungieren. Diese uralten Sonnenzeichen,
zu denen auch der Swastika!” und das Sonnenrad!8 zahlen, finden sich tiber ganz
China verstreut — nicht nur auf frithen Felshildern, sondern zum Beispiel auch als
Dekormotive auf neolithischer Keramik.!9 Insgesamt erscheinen Sonnenzeichen weit-
aus haufiger auf Felshildern als Mond-, Stern- und Wolkendarstellungen.

Die Sternkarte von Lianyungang zeigt dariiber hinaus ein Phdnomen, das fiir
viele friihe astrale Bildszenen durchaus charakteristisch ist: die Uberlagerung oder
Erweiterung der Sternkonstellationen mit maskenartigen Motiven. Diese werden

Peter Wiedehage



Abb. 3: Anthropomorphe Masken, Nachzeichnung
von Felsgravierungen, ca. 1,1 x 1 m, neolithisch?,
Yinshan, Innere Mongolei (Gai 1986, S. 71, Abb. 235).

Abb. 3a: Anthropomorphe Masken, Felsgravierun-
gen, ca. I,1 x I m, neolithisch?, Yinshan, Innere
Mongolei.

20 Okladnikov (1972, S. 105-106) setzt vergleich-
bare Maskengruppen am Amur in Beziehung zu
Initiationsriten geheimer Mannerbiinde. Noch heute
werden Tier- und Geistermasken von Schamanen bei
Jagdzauber oder Heilungszeremonien aufgesetzt
(vgl. Ksica 1994, S. 273, Abb. F).

21 Zueiner Liste von 33 neolithischen Funden mit
Maskendekor vgl. Song 1992, S. 194-199.

22 Bereits 1899 hatte Berthold Laufer Parallelen
zwischen den Maskenritzungen am Amur und in
British Columbia festgestellt. Ksica (1994, S. 306)
vergleicht die sibirischen Masken mit solchen in
Alaska, Nord- und Siidchina, Japan, auf den Mar-
quesas-Inseln und in Australien.

vielfach als astrale Gottheiten, tianshenxiang, gedeutet. Hoch in den Gipfelregionen
der Hanwula-Bergketten von Yinshan begegnen wir auf der Oberflache eines gros-
sen Geroéllfelsen einer Gruppe dieser ratselhaften Masken, die seit Jahrtausenden
zum Himmel starren: mit runder oder eckiger Kontur, anthropomorphen oder zoo-
morphen Ziigen, lachelnd oder bedrohlich, zum Teil allein durch ihr Augenpaar als
Maske erkennbar, ohne Andeutung eines Rumpfes, umgeben von muldenartig im
Felsen eingetieften Sternzeichen. Zwei von ihnen umgibt ein Strahlenkranz (Abb. 3).

Trotz der teils frappanten formalen Ubereinstimmungen zwischen Sonnenge-
sichtern auf Kinderzeichnungen und Sonnenmasken auf Felsbildern sind die Masken-
ritzungen im Fels alles andere als kindlich-naive Ritzeleien. An speziellen, abgele-
genen Orten wurden sie mit hochster Sorgfalt und unter grossem zeitlichem Aufwand
in den Fels gemeisselt — vermutlich tiber lange Zeitraume hinweg, wie verschiedene
Stile und Bildiiberschneidungen vermuten lassen. Nur dusserst selten vermischen
sich Maskengruppen mit Tier-, Jagd- oder Alltagsszenen. Die eindringlichen Masken-
darstellungen erfiillten mit grosser Wahrscheinlichkeit eine zentrale rituelle Auf-
gabe bei kultischen Zeremonien.20

Alle diese besonders in Nordchina vielfach belegten Maskenritzungen stehen
in enger Beziehung zu préhistorischen und bronzezeitlichen Maskendarstellungen
auf chinesischer Keramik, Bronze und Jade.? Gleichzeitig sind sie Bestandteil eines
internationalen prahistorischen Maskenkults von beeindruckender geographischer
Ausdehnung.2?

Beriihmte Fundorte in China sind die sogenannten »Gottergalerien«, shenxi-
angbi, von Helankou und Sugukou in der Provinz Ningxia sowie das sogenannte

Astrale Szenen auf chinesischen Felsbildern

23



24

Fe

Abb. 4: Anthropomorphe und solare Masken (Aus-
schnitt), Nachzeichnung von Felsgravierungen,
ca. 15 x 6 m, neolithisch?, Wuhai Zhuozishan, In-
nere Mongolei (Gai 1986, S. 387, Abb. 7).

Abb. 4a: Solare Maske, Felsgravur, ohne Grossen-
angabe, neolithisch?, Wuhai Zhuozishan, Innere
Mongolei (Chen 1989, S. 50, Abb. 39).

23 Gai 1986, S. 386—390. Zu einem Photo des
Rechteckes mit seinen vier Sonnenzeichen, das
auch als Maske gedeutet wird, vgl. Chen 1989,
S. 49, Abb. 37.

24 Zuverschiedenen Schreibvarianten von huang
in archaischen Bronzeinschriften vgl. Song 1992,
S. 316.

25  Gai 1995, S. 140 und Song 1992, S. 315-321.

26 Ausfiihrlich beschrieben in Wang 1985,
S. 59-60.

27 'In der Zeichnung bei Chen (1991, S. 228,
Abb. 76—1) wird er mit erigiertem Glied wiederge-
geben, in vielen anderen ohne dieses Detail. Pho-
tographische Aufnahmen der Felswand zeigen an
der betreffenden Stelle eine Unebenheit in der
Wandflache.

28 Gai 1995, S. 138 ff; Chen 1991, S. 328 ff; Jiang
Zhenming, Timeless History. The Rock Art of China,
Beijing 1991, S. 44—45.

29 Wang 1985, S. 87.

30 Ebd,S. 87.

31 Die Parallelen zur Legende vom Bogenschiit-
zen Houyi der klassischen chinesischen Mythologie
sind verbliiffend. Bei den Ureinwohnern von Taiwan
wird ein Sonnenmythos erzéhlt, nach dem sich vor
Urzeiten zwei Sonnen bekampft hatten. Schliesslich
wurde die eine im Kampf getdtet und verwandelte
sich in den Mond, aus ihrem Blut wurden Sterne am
Himmel.

»Maskenmuseum« von Wuhai am Siidrand der mongolischen Ordossteppe. Ende der
70er Jahre hatten dort Hirten vom Wiistensand verschiittete Masken zuféllig ent-
deckt. Archaologen legten spater auf einer Felsflache von 15 x 6 Metern eine Fiille
von einfachen und komplexen, vielfach mit Strahlenkranz eingefassten Masken frei
(Abb. 4). Besondere Beachtung erfuhr das grosse, vier Sonnenzeichen umschlies-
sende Rechteck, welches die Annahme zu stiitzen scheint, dass die ausserordentlich
vielgestaltigen Masken solare Gottheiten wiedergeben.?

Die Entdeckung der Sonnenmasken im Fels hat auch die Diskussion um die Deu-
tung des archaischen Schriftzeichens huang (-Kaiser«) neu entfacht. Anstelle der
orthodoxen Erklarung seines oberen Zeichenbestandteils als Maske mit Federschmuck
vertreten Gai Shanlin und Song Yaoliang die Auffassung, er stelle eine Maske mit
Sonnenstrahlen dar.24 Sie erklaren damit huang als Bildzeichen einer Sonnengottheit.2

IV. Der Sonnenmensch von Cangyuan

Sonnengottheiten in menschlicher Gestalt waren eine mogliche Weiterentwicklung
der anthropomorphen Solarmasken. Wie miisste nun eine Sonnengottheit aussehen?
Woran ware sie zu erkennen? Reichten Sonnenattribute an einer menschlichen Fi-
gur aus, um sie zu einer solaren Gottheit zu erklaren?

Erneuter Szenenwechsel. Wir stehen vor den Wandmalereien von Cangyuan in
der siidwestchinesischen Provinz Yunnan, einer Kalksteinwand des Fundorts VII. Die
Bildflache von 1,7 x 1,6 Metern — etwa 1,3 Meter iiber dem Erdboden — zeigt mit rot-
licher Farbe aufgetragene Weide- und Tanzszenen und eine Kriegergestalt mit Kopf-
schmuck aus Federn. Ihre Datierung: Han- bis Tang-Zeit (2. Jh.v.Chr. — 8. Jh.n. Chr.).26
An oberster Stelle erkennen wir den berithmten Sonnenmenschen, taiyangren: breit-
beinig steht er vor einer Sonnenscheibe mit Strahlenkranz, ein Krieger mit Bogen und
einer weiteren Waffe — moglicherweise in sexueller Erregung (Abb. 5).27

Viele Experten deuten diese in Cangyuan einmalige Szene als Darstellung einer
Sonnengottheit, taiyangshen.28 Wang Ningsheng, der Entdecker der Wandmalereien
von Cangyuan, spricht vorsichtiger von »einer mit der Sonne in Zusammenhang
stehenden Gottheit oder mythischen Figur«29 und zitiert aus einem Mythos der siid-
chinesischen Yi-Nationalitat folgende Passage:30 »[...]. Seit dieser Zeit stiegen tag-
lich sechs Sonnen zum Himmel, und nachts gingen sieben Monde auf. Baume und
Straucher verbrannten [...] Seen und Fliisse trockneten aus. [...] Zhige'alonga wollte
die Sonnen und Monde vom Himmel schiessen. [...] bestieg dafiir die Spitze des

Peter Wiedehage



Il

”
nw

O

Abb. 5: Sonnenmensch, taiyangren, Nachzeichnung
einer Felsmalerei, ohne Grossenangabe, Han- bis
Tang-Zeit (2. Jh.v.Chr.—8. Jh.n.Chr.), Cangyuan,
Fundstelle VII, Provinz Yunnan (Chen 1991, S. 228,
Abb. 76-1).

Abb. 5a: Sonnenmensch, taiyangren, Felsmalerei,
ca. 60 x 80 cm, Han- bis Tang-Zeit (2. Jh. v.
Chr.—8. Jh. n. Chr.), Cangyuan, Fundstelle VII, Pro-
vinz Yunnan (Wenwu Chubanshe 1993, S. 83,
Abb. 142).

Abb. 6: Krieger unter Sonne, Nachzeichnung einer
Felsmalerei, ca. 70 x 80 cm, Han- bis Tang-Zeit
(2. Jh. v. Chr.=8. Jh. n. Chr.), Cangyuan, Fundstelle
1, Provinz Yunnan (Wang 1985, S. 29, Abb. 14).

32 Ebenfalls in der Provinz Yunnan wurde auf
Stein Nr. 35 von Yiliang eine Szene entdeckt, die
den positiven, Leben spendenden Aspekt der Sonne
versinnbildlicht: Links oben die Sonne mit Strah-
lenkranz, rechts davon zwei Pfliige, darunter zwei
Linien, die die Erde bezeichnen. Méglicherweise be-
fand sich hier am Ajilong-Flussufer ein Opferplatz
fiir sonnenkultische Rituale (vgl. Chen 1991, S. 331).
33 So deutet sie Gai (1995, S. 139).

34 Wang 1985, S. 85-86. Moglicherweise handelt
es sich bei den Sonnenzeichen, die einige Figuren
in ihren Handen halten, um die Darstellung von
Bronzetrommeln (vgl. dazu die berithmten Wand-
malereien von Zuojiang in der Provinz Guangxi).
35 Vgl. Guo Moruo, Zhongguo shigao, zit. in Gai
1995, S. 141.

36 Okladnikov 1972, S. 12.

Tu'er-Massivs und schoss, im Wipfel einer Spiesstanne, shan, stehend, Sonnen vom
Himmel, bis eine einzige iibrigblieb, eine Sonne mit krankem Auge. Er schoss alle
Monde vom Himmel, bis nur ein einziger tibrigblieb, ein Halbmond. 3!

Es mag dahingestellt bleiben, ob der Sonnenmensch von Cangyuan als Sonnen-
gott zu verstehen ist oder als Abbild eines Zhige'alonga vergleichbaren mythischen 25
Helden. Deutlich macht die Szene mit dem Krieger in der Sonne die bedrohliche, Tod
bringende Kraft der Sonne — einen Machtfaktor, der sicherlich einen ebenso wich-
tigen Motor fiir ihre Verehrung darstellt wie ihre Licht und Leben, Warme und Frucht-
barkeit spendende Kraft.32

Wenige Kilometer entfernt von Cangyuan ist der Fundort I. Es begegnet uns
eine weitere ungewohnliche Kriegerdarstellung, hier in tanzender Pose, iiber dem
Kopf eine Strahlen aussendende Sonnenscheibe (Abb. 6). Handelt es sich um eine
Sonnengottheit?3 Wang Ningsheng deutet die Sonnenscheibe als »Kostharkeit«, bao,
als apotropéischen, magische Kréfte verleihenden Gegenstand, wie er heute von der
in Cangyuan lebenden Wa-Nationalitadt vielfach am Korper getragen wird.3+

Denken wir zuriick an die Legenden von Zhige'alonga oder vom Sonnenschiitzen
Houyi der klassischen chinesischen Mythologie. Sie lassen darauf schliessen, dass
einst verschiedene Volksstamme ihre Herkunft von der Sonne herleiteten und unter
ihrem Zeichen um die Alleinherrschaft stritten.3> Deutet der Krieger unter dem Son-
nenzeichen darauf hin, dass sich ahnliches in Cangyuan einmal ereignet hat?

V. Der Hirsch mit dem goldenen Geweih

»Es war einmal ein Konig, und er hatte eine so schone Tochter, wie es keine Worte
beschreiben konnen. [...]. Um sie warben drei tapfere Jiinglinge. Der jiingste und
einfaltige errang das Schwein mit den goldenen Borsten, die Ente mit den goldenen
Federn und schliesslich sogar den Hirsch mit dem goldenen Geweih. So erhielt er
die Prinzessin von unsagbarer Schonheit zur Frau.36

Astrale Szenen auf chinesischen Felsbildern



26

Abb. 7: Hirschstele, Nachzeichnung einer Steingra-
vierung, 2,3x 0,4x 0,2m, 1. Jh.n.Chr.?, Qialege'er,
Altai-Gebiet, Provinz Xinjiang (vgl. Li 1987, Photo
S. 72).

Abb. 8: Sonnenhirsche, Nachzeichnung einer Fels-
gravierung, 25 x 23 cm, bronzezeitlich?, Helanshan,
Provinz Ningxia (Xu 1993, S. 50, Abb. 248).

In diesem russischen Marchen vom »Hirsch mit dem goldenen Geweih« klingt
die uralte asiatische Vorstellung von einem kosmischen, das Weltall verkérpernden
Hirsch nach. Zurtickverfolgen lasst sie sich bis ins sechste vorchristliche Jahrhundert,
entstanden ist sie vermutlich bei den indo-iranischen Skythen im Schwarzmeerge-
biet. Die Saken trugen den kosmischen Hirsch weiter in die mongolische Steppe, und
schliesslich gelangte er an die Ufer des Amur, wo er sich in der Kosmologie der
Taigastamme bis in unser Jahrhundert hinein erhalten hat.

Die Bewohner der zentralasiatischen Steppengebiete haben das Bild des Hirsches
mit seinem vielverzweigten, goldenen Geweih auf speziellen, kultisch verehrten
Hirschstelen festgehalten. Etwa fiinfhundert Beispiele dieser meist bronzezeitlichen
Steinstelen sind allein im Gebiet der Mongolei bekannt.3” Im Altai-Gebiet im adus-
sersten Nordwesten Chinas stiess der Archdologe Li Hui 1984 im Graberfeld von
Qialege'er zuféllig auf eine solche Hirschstele:38 Der 2,3 Meter hohe Stein zeigt auf
seiner Vorderseite fiinf zur Sonne auffliegende Hirsche mit gewaltigem Geweih-
schmuck, Vogelschnabel-dhnlichen Maulern und verkiimmerten Laufen (Abb. 7).39
Die elegant stilisierte Darstellung dieser astralen, vogelahnlichen Tiere von
Qialege’er erinnert an den beriihmten ostsibirischen Hirschstein von lewolga vom
Beginn unserer Zeitrechnung.40 Méglicherweise verbindet sich mit den zum
Himmel aufsteigenden Hirschen des Graberfeldes auch die Hoffnung auf ein Wei-
terleben nach dem Tod.#!

Bei Hirschgravuren auf Stelen ist ihr solarer Aspekt unstrittig, selbst wenn
vielfach kein Sonnensymbol dargestellt ist. Bedeutend schwieriger ist die Interpre-
tation von Hirschdarstellungen als Sonnensymbol bei Felshildern. Nur in seltenen

Peter Wiedehage



Abb. 9: Hirsch und Wildschafe, Felsgravierung,
18 x 30 cm, bronzezeitlich?, Helanshan, Provinz
Ningxia (Wenwu Chubanshe 1993, S. 46, Abb. 74).

37 Vgl. Wu En, Shilun Helanshan yanhua de
niandai, in: Wenwu 1994/7, S. 73.

38 Publ. inLi1987, S. 72 und S. 118ff. Li Hui iden-
tifiziert die Hirsche als Phénixdarstellungen und
nimmt keine Datierung der Stele vor.

39 Zur Riickseite mit ihren drei Hirschdarstellun-
gen sowie zu weiteren Hirschstelen in der Provinz
Xinjiang vgl. Su Beihai, Xinjiang yanhua, Xinjiang
Meishu Sheying Chubanshe, 1994, S. 32ff.

40  Er flankiert heute den Eingang zum Histori-
schen Museum von Irkutsk (vgl. Ksica 1994, S. 272—
273, Abb. E444).

41 Im sibirischen Tisul fand man eine flache
Hirschfigurine nahe bei der Brust des Bestatteten.
Das bogenférmig geschwungene Geweih war mit
Goldfolie umwickelt (vgl. Martynov, Anatoly I., The
Ancient Art of Northern Asia, Urbana & Chicago
1991, S. 67 und Abb. 89,1).

42 Xu1993, S. 49, Abb. 248—249 sowie Schwarz-
weiss-Tafel I, Abb. 4.

43 Vgl. die im skythischen Tierstil gravierten
Hirschdarstellungen mit Sonnensymbolen von Cha-
kassien (Ksica 1994, S. 13, Abb. EI5/1) und von Elan-
gasch im Siid-Altai (ebd., S. 151, Abb. E2/e).

44 Vgl. z.B. drei Tigerdarstellungen in Xu 1993,
Abb. 274, 318, 371.

45 Zu einer Ubersichtskarte iiber die Verteilung
der 139 grésseren Fundorte in China vgl. Gai 1997,
Vorspann.

Fallen sind die stilistischen Parallelen zu Hirschstelen so eindeutig wie etwa bei der
Hirschgruppe auf dem kleinen Steinfragment von Guitougou im Norden der Helan-
Berge in der Provinz Ningxia (Abb. 8).4

Bisweilen werden Kreis- und Spiralmotive an Rumpf und Keule von west- und
stidsibirischen Hirschbildern als solare Zeichen interpretiert.43 Beispiele fiir diesen
Darstellungstypus lassen sich auch in Nordchina nachweisen (Abb. 9). Ob diese Spi-
ralmotive an Rumpf und Keule, die stilistisch auf den skythischen Kurvenstil zu-
riickgehen, tatsachlich solare Bedeutung haben, ist jedoch fraglich. Wir finden sie
nicht allein bei Hirsch-, sondern ebenso bei Tigerritzungen.44

Der Sonnenanbeter von Yinshan, die Sternkarte von Lianyungang, die Sonnen-
masken von Wuhai, der Sonnenmensch von Cangyuan und die Hirschdarstellungen
von Helanshan zeigen, wie schwierig das Verstandnis und wie spekulativ die Deutung
von Felshildern ist. Sicherlich bildet erst die eindeutige Datierung der Malereien
und Ritzungen eine verlassliche Basis fiir ihre Interpretation. Aber selbst wenn eines
Tages das Grundproblem der zeitlichen Bestimmung der chinesischen Felshilder —
besonders im Fall der bislang nicht naturwissenschaftlich datierbaren chinesischen
Felsritzungen — geldst sein sollte, wird die Antwort dadurch auf die Frage nach der
Deutung der einzelnen Szenen, nach ihrer urspriinglichen Funktion und nach ihrer
Bedeutung nicht leichter fallen. )

Nach einer heissen Phase der Entdeckungen in den 7oer und 80er Jahren be-
findet sich die noch junge Felsbildforschung Chinas im Stadium der Orientierung,
Dokumentierung und Datierung der vielen Fundstatten.4> Dringlich stellt sich viel-
erorts das Problem der Konservierung, da viele Malereien oder Ritzungen meist

Astrale Szenen auf chinesischen Felsbildern

27



28

46 Sie hat ihren Sitz im Central Institute for
Nationalities, Beijing Zhongyang Minzu xueyuan.

durch Eingriff des Menschen stark bedroht sind. Eine wichtige Rolle bei der Ko-
ordinierung der vielen Aufgaben iibernimmt die Anfang der 90er Jahre von Chen
Zhaofu ins Leben gerufene »Rock Art Research Association of China«, Zhongguo
yanhua yanjiu zhongxin,4 deren finanzielle Moglichkeiten jedoch stark begrenzt
sind. Eine grosse Hilfe fiir die zukiinftige wissenschaftliche Beschaftigung wird die
umfassende Bibliographie zur bereits stark angewachsenen chinesischen Felshild-
Forschungsliteratur darstellen, die Su Sheng im Auftrag des Zentrums erstellt. Sie
soll in Kiirze erscheinen.

Mehrfach zitierte Literatur

Chen 1989
Chen Zhaofu (Hrsg.), Zhongguo yanhua, Zhejiang Sheying Chubanshe 1989.

Chen 1991
Chen Zhaofu, Zhongguo

faxianshi, Shanghai 1991.

Gai 1986
Gai Shanlin, Yinshan yanhua, Beijing 1986.

Gai 1995
Gai Shanlin, Zhongguo yanhuaxue, Beijing 1995.

Gai 1997
Gai Shanlin, Zhongguo yanhua, Shanghai 1997.

Ksica 1994
Ksica, Miroslav/Ksicova, Olga, Felsbilder zwischen Schwarzem Meer und Beringstrasse, Brno 1994.

Li 1987
Li Hui (Hrsg.), Zhongguo Aertaishan yanhua, Xi'an 1987.

Okladnikov 1972
Okladnikov, Aleksei Pawlowitsch, Der Hirsch mit dem goldenen Geweih, Wiesbaden 1972.

Song 1992
Song Yaoliang, Zhongguo shiqian shenge renmian yanhua, Shanghai 1992.

Wang 1985
Wang Ningsheng, Yunnan Cangyuan yanhua de faxian yu yanjiu, Beijing 1985.

Wenwu Chubanshe 1993
Wenwu Chubanshe (Hrsg.), The Rock Arts of China/Zhongguo yanhua, Beijing 1993.

Xu 1993
Xu Cheng/Wei Zhong, Helanshan yanhua, Beijing 1993.

Peter Wiedehage









	Astrale Szenen auf chinesischen Felsbildern

