
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 5 (1998)

Artikel: Astrale Szenen auf chinesischen Felsbildern

Autor: Wiedehage, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720023

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Wiedehage

Astrale Szenen

auf chinesischen Felsbildern

Bemerkungen zur Forschungslage

Bis vor wenigen Jahren war prähistorische Felskunst aus China im Westen nahezu

unbekannt. Auf der Weltkarte zu Felsbildern und ihrer globalen Verteilung, die

Emmanuel Anati im Auftrag der UNESCO erstellte und 1984 publizierte,1 blieb das

Gebiet der Volksrepublik China ein weisser Fleck. Diese Informationslücke sollte sich

bald schliessen. Inzwischen sind wir von 139 Fundstätten in China unterrichtet, die

vor allem seit den 50er Jahren in über zwanzig Provinzen entdeckt wurden.2 Die

Felsbilder Chinas haben sich vor allem in den dünn besiedelten Randgebieten erhalten.

Nach groben Schätzungen werden die ältesten von ihnen auf einen Zeitraum

von vor circa zehntausend Jahren3 oder gar von vor dreissigtausend Jahren datiert.4

Ihre Gesamtzahl beläuft sich auf schätzungsweise über eine Million Malereien und

Ritzungen.

In der Diskussion um die kultisch-religiöse Funktion der Felskunst kommen

astralen Szenen besondere Bedeutung zu. Der folgende Aufsatz stellt an wenigen
ausgewählten Beispielen typische solare Felsbildkonstellationen vor, unterscheidet
zwischen piktographischen, maskuiden, anthropomorphen und animalistischen
Grundformen und diskutiert die verschiedenen Deutungsversuche der jeweiligen Szene.

/. Der Sonnenanbeter von Yinshan

1 Anati, Emmanuel, The State of Research in
Rock Art, in-, Bolletino del Centro Camuno di Studi

Preistorici, Bd. 21, S. 13-56. Drei Viertel von ihnen

wurden seit der Mitte der 60er Jahre entdeckt.
2 Aus Taiwan ist ein Fundort mit drei Fundstellen

bekannt.
3 Chen Zhaofu, China: Prähistorische Felsbilder,

Zürich 1989, S. 188.

4 Gai 1977, S. 2.

Wir befinden uns im Südwesten der Inneren Mongolei, nur etwa einhundert Kilometer

Luftlinie entfernt vom Gelben Fluss, im westlichen Teil der Yinshan-Gebirgs-

züge. Hier hatte Gai Shanlin zwischen 1977 und 1980 über zehntausend Felsgravuren

entdeckt. Ungefähr einhundert Meter oberhalb der Talsohle der Ge'er'aobao-Schlucht

stossen wir auf eine steil aufragende Felswand mit ihrer viel zitierten Beterfigur:
Eine im Schattenriss in den Felsen gemeisselte menschliche Gestalt erhebt ihre Arme

zum Himmel. Die Handflächen sind über dem Kopf zusammengelegt, die Fingerspitzen

ausgerichtet auf eine Sonnenscheibe (Abb. 1).

Die kultische Verehrung eines Himmelskörpers - hier scheint sie selten deutlich

bildlich umgesetzt. Man denke nur an die andernorts so bezugslose Darstellung von

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen instituts der Universität Zürich 1998



Abb. 1: Anbetung der Sonne (»bai ri«), Nachzeichnung

einer Felsgravierung, 42 x 16 cm, neolithisch

oder bronzezeitlich?, Yinshan, Innere Mongolei
(Gai 1986, S. 212, Abb. 841).

5 Ebd., S. 41, Abb. 75.

6 Li Xiangshi und Zhu Cunshi, Helanshan yu
Beishan yanhua, Ningxia Renmin Chubanshe 1993,

S. 174, Abb. 3.

7 Ebd., S. 212, Abb. 104.

8 Gai 1986, S. 210-214, Abb. 842-849.

9 Ebd., S. 210.

10 Hu Xiaohui, Yanhua yu shengzhi wushu,

Xinjiang Meishu Sheying Chubanshe 1993, S. 144.

11 Okladnikov 1972, S. 100-101.

menschlichen Figuren neben astralen Scheiben oder Strahlenkränzen, zum Beispiel

an die »Tänzer und Sonnenzeichen« aus Kaiyang Xiaoyankou in der Provinz Guizhou

in Südchina,5 an »Sonne und Adorant« von Kujinggou6 oder an den »Knienden Beter

nebst Punkt, Kreis, Spirale und Schaf« von Toudaoliang,7 letztere aus dem Kreis

Zhongwei in der Provinz Ningxia. Was hatte den neolithischen Jäger oder bronzezeitlichen

Viehzüchter dazu veranlasst, in der Ge'er'aobao-Schlucht eine solche Szene

im Fels zu verewigen? Dem »Priesterbildnis« benachbart sind sieben zum Teil

monströs-dämonische Tier- und Menschenmasken, die stilistisch, thematisch und ritztechnisch

vermutlich einer älteren Epoche angehören.8 Hatten diese Masken den Ort zu

einem magisch aufgeladenen, heiligen Platz werden lassen, der über einen längeren
Zeitraum von Magiern aufgesucht wurde, um Geister zu beschwören und dämonische

Kräfte zu bannen? Wurden hier womöglich Opfer und Gebete an Himmel und Sonne

gerichtet und als Teil einer rituellen Kulthandlung im Felsen festgehalten?
Gai Shanlin interpretiert die Darstellung als »Aufzeichnung der rituellen Handlung

einer Priesterfigur, wu, bei der Verehrung der Sonne«.9 Für Hu Xiaohui

illustriert das Felsbild »den schrittweisen Übergang von primitiver Zaubermagie zur

Religion« in China.10 Aber zeigt die Szene tatsächlich eine Anbetung der Sonne?

Zweifel melden sich. Nirgendwo sonst ist mir auf frühen Felsbildern Chinas oder
anderswo ein Adorant mit über dem Kopf zusammengefalteten Händen aufgefallen.

Archetypisch dagegen findet sich überall die Bethaltung mit ausgebreiteten Armen.

Sind es überhaupt Finger im Bild von Yinshan, die zur Sonne weisen? Könnte

die Komposition von Armen und Händen vielleicht einen gespannten Bogen wiedergeben,

dessen Pfeil auf die Sonne gerichtet ist? Wie wäre eine solche Darstellung

zu deuten? Die Vorstellung von der Sonne als Grossem Jäger ist vielen alten
Jägerkulturen gemein. Aber warum sollte ein solcher Grosser Jäger hier in Gestalt eines

Bogenschützen seine Strahlen beziehungsweise Pfeile auf sich selbst richten? Könnte

die Szene möglicherweise einen mythischen Helden darstellen, der sich gegen die

Macht oder Bedrohung der Sonne auflehnt und in der Art des legendären chinesischen

Bogenschützen Houyi mit seinem Pfeil Sonnen vom Himmel schiesst? Gibt es einen

vergleichbaren Mythos bei den mongolischen Nomaden?

Ich weiss es nicht, möchte aber an dieser Stelle einen nordostasiatischen

Schöpfungsmythos anführen, den die am Amur lebenden Nanai dem russischen Felsbildforscher

Aleksei Pawlowitsch Okladnikov erzählten: »In grauer Vorzeit gab es am

Himmel drei Sonnen, die eine solche Hitze verbreiteten, dass die Steine wie Wachs

flössen und man auf ihnen mit Fingern zeichnen konnte. Die Erde [...] kochte
damals wie Wasser in einem Kessel. Vor Hitze starb alles Lebendige, sogar die Fische

kamen um. Das dauerte so lange, bis ein Schamane erkannte, dass man zwei Sonnen

erschlagen müsse. Er schoss mit Pfeilen auf die zwei äusseren Sonnen und tötete

sie; es blieb nur die mittlere. Das Wasser kochte — es wurde ein Berg. Der Berg

kochte — es wurde ein Fluss. Danach begann man zu leben, das Menschenvolk

vermehrte sich.«11

II. Die Sternkarte von Lianyungang

Szenenwechsel. Wir sind an der Ostküste der Provinz Jiangsu unweit der Stadt Lian-

yungang im Bezirk Haizhou. Eine felsige Bergkuppe erhebt sich in exponierter Lage

Peter Wiedehage



•86

£*'88
'/? *89
87

27« X

O 31

36"
©37

•*39

47 .*45

43

°44

• "40

— 42 41

49.
0.48

'46

24

"25

26
28

.29

2 \0.4
3©©56G©%8

11*1 9 '10
12° ®13 ® 14

30
18V •"
8\* 17

' 32

19

•33

35

©15

20

CP 22

©23

©16

•21

34

•38

66 <

N68

t7 _£69 ^75
k73

^o
78

•."80

"79

Î-81

N&

<"*82

>.<>*83

77

84 <^85

V91

92
93

94

95

96

&

97

V.

1 *
21

Abb. 2: Sternkarte, Gruppe B, Nachzeichnung von

Felsgravierungen, ca. 6 x 8 m, neolithisch oder

bronzezeitlich?, Lianyungang, Provinz Jiangsu

(Wenwu 1981/7, S. 22, Abb. 2).

12 Zuerst publiziert in: Wenwu 1981/7, S. 21-27.
13 Lu Sixian, Shenhua kaogu, Beijing 1995,
S. 84-97.

nahe der chinesischen Ostmeerküste. An höchster Stelle steht eine Dreiergruppe
mächtiger Megalithen, um die sich nach Westen, Osten und Süden prähistorische
astrale Kultbilder auf einer Gesamtfläche von 22 x 15 Metern verteilen.12 Selten

haben sich alte Felsritzungen im dicht besiedelten Kernland der chinesischen
Zivilisation erhalten, und das Aufsehen war gross, als man hier im November 1979 auf
die älteste komplexe Sternkarte Chinas stiess.

Zu unseren Füssen erscheint die südliche Gruppe B auf einem leicht gewölbten
Felsrücken von circa 6x8 Metern (Abb. 2). Wir schreiten entlang an punkt- und

becherartigen Aushöhlungen, an Strichen und Haken, konzentrischen Kreisen und

Doppelkreisen, an Strahlenkränzen, an Gesichtern oder Masken und an schwer

definierbaren Symbolen. Knapp einhundert werden es sein. Erst in der Übersichtszeichnung

wird das gesamte Ausmass der Sternkarte sichtbar: planvoll angelegte
Konstellationen in nord-südlicher oder nordwest-südöstlicher Ausrichtung.

Wann, unter welchen Begleitumständen und zu welchem Zweck hat man Zeichen

und Masken sorgfältig in den Felsen geritzt? Wie ist die Karte zu lesen? Lu Sixian

deutet sie als »Sternkarte des Vogelkalenders«, niaoli xingxiangtu, und unterscheidet

sechs grössere, zusammenhängende Konstellationen:13

In Konstellation I (86-90) an nördlichster Stelle der Felsfläche identifiziert er

den Polarstern, beiji (88), mit dem Nebenstern Tianyi (87).

In Konstellation II (50—65) sieht er eine Markierung (53) als stilisierte Gestalt

eines »zu Boden blickenden Vogelkopfs« und interpretiert diesen als Verkörperung

des legendären Sonnengottes Taihao; die kreuzförmige Ritzung (65) versteht

Astrale Szenen auf chinesischen Felsbildern



22

14 Li Hongfu, Jiangjun yanhua yizhi de chubu

tansuo, in: Wenwu 1991/7, S. 26.

15 Vgl. Li Hongfu und Wu Kerong, Haizhou shike,

Beijing 1990, Abb. 36 und 37 sowie Song 1992,

Abb. 1.13 und 7.1-7.3.
16 Das Planetenzeichen der Sonne ist noch heute

der Kreis mit Mittelpunkt.
17 Vgl. Chen 1991, S. 332 sowie S. 330, Abb. 76-7.

Swastika-Darstellungen sind vielfach auf

Felsritzungen in Xinjiang, Qinghai und Tibet belegt. Als

Dekormotiv erscheinen sie bereits auf der neoli-
thischen Majiayao-Keramik vom Typ Machang (vgl.

Wu Shan, Zhongguo xinshiqi shidai taoqi zhuangshi

yishu, Beijing 1982, S. 182, Abb. 112-1 und 112-2).

18 Die Sonnendarstellung in Radform wird in der

chinesischen Literatur zumeist ignoriert. Eine

Ritzung in Helanshan in Gestalt eines Pferdes, das

eine Sonne hinter sich herzieht, belegt jedoch
eindeutig, dass die Vorstellung des Sonnenwagens
bzw. Sonnenrades auch in China nicht unbekannt

war (vgl. Chen 1991, S. 330, Abb. 8).

19 Zu den drei Sonnen von Gruppe B in Lianyun-

gang vgl. die Sonnendarstellung auf der neolithi-
schen Keramik von Dahecun (Li Changtao, Dahecun

xinshiqi shidai caitao shang de tianwen tuxiang, in:

Wenwu 1983/8, S. 52-54).

er als Himmelsrichtung, fangwei, der Sonne, die drei Sonnenzeichen (61-63) als

ihre drei Stationen: Sonnenaufgang, Zenit, Sonnenuntergang.
Konstellation III (1-23) zeige mit einer Maske (1) den Kopf einer Sternengottheit;

die zwei konzentrischen Doppelkreise (3, 8) deutet er unter Berufung auf Li Hongfu
als Mondzeichen,14 die konzentrischen Kreise (14, 16) als besonders stark leuchtende

Sterne, liangxing, die konzentrischen Kreise 22 und 23 als Planeten. Aus dem

Vergleich der Konstellationen II und III zieht er den Schluss, erstere beschreibe vermutlich

den Tierkreis, huangdaodai, letztere Mondumlaufbahnen, baidaodai.

Konstellation IV ist mit einer Länge von über sechs Metern die wohl
beeindruckendste Sternstrasse des Felsbildes. Kurze Strichritzungen gliedern sie in vier
Abschnitte (1-17, 8-35, 36-42, 43—49). Ihre Einteilung spiegelt nach Lu Sixian die

von der traditionellen Astronomie der Zhou überlieferte Aufteilung des

Himmelsäquators, chidaodai, in vier Himmelsquadranten. Die Maske (1) deutet er in diesem

Kontext als Zeichen des legendären Fuxi.

Konstellation V (24-30) räume ungewöhnlichen astralen Phänomenen einen

gesonderten Platz in der Sternkarte ein. Drei geschweifte Sterne (24, 26, 28) fasst Lu

als Kometen oder Meteore auf. Die letzte Konstellation VI (68-97) im südlichen Teil

der Sternkarte würde von zahlreichen »Vogelkopfmotiven« (70, 73-76, 84, 96-97)

dominiert und fungiere als »erklärende Beikarte«, shuoming tulie, zum »Vogelkalender«.

Soweit eine knappe Zusammenfassung der Spekulationen von Lu Sixian.

Er setzt voraus, dass die Sternkarte als Gesamtbild konzipiert sei. Grundlegende

Fragen, wie die zeitliche Einordnung des gesamten Sternbildkomplexes in
Neolithikum oder Bronzezeit oder die Möglichkeit einer gesonderten Entstehung einzelner

Konstellationen, bleiben bei seinen Erklärungen völlig unberührt. Vielleicht

könnte eine möglichst exakte Erfassung der unterschiedlichen Ritzprofile sowie der

Hammer-, Meissel- und Poliersteinspuren neue Ansatzpunkte für eine relative
Chronologie der Sternkarte liefern und zu neuen Einsichten in Entstehung und

Bildzusammenhänge der Sternkarte führen. Ihre astralen Ritzmotive deuten darauf hin,

dass der Ort als kultisch-religiöses Zentrum fungierte und eine Verbindung
zwischen Himmel und Erde herstellen sollte. Bekräftigt wird diese Vermutung durch die

Stern- und Maskenbilder der Gruppe A und C sowie drei in der Nähe entdeckte

prähistorische Altar- beziehungsweise Opfersteine.15

III. Sonnenzeichen und Sonnenmasken

Die Sternkarte von Lianyungang zeigt verschiedene astrale Zeichen, von denen sich

die Sonnensymbole mit ihrem Strahlenkranz deutlich abheben. Aber auch Punkte,

einfache oder konzentrische Kreise16 sowie Doppelkreise ohne Aureole können auf

chinesischen Felsbildern als Sonnensymbole fungieren. Diese uralten Sonnenzeichen,

zu denen auch der Swastika17 und das Sonnenrad18 zählen, finden sich über ganz
China verstreut — nicht nur auf frühen Felsbildern, sondern zum Beispiel auch als

Dekormotive auf neolithischer Keramik.19 Insgesamt erscheinen Sonnenzeichen weitaus

häufiger auf Felsbildern als Mond-, Stern- und Wolkendarstellungen.
Die Sternkarte von Lianyungang zeigt darüber hinaus ein Phänomen, das für

viele frühe astrale Bildszenen durchaus charakteristisch ist: die Überlagerung oder

Erweiterung der Sternkonstellationen mit maskenartigen Motiven. Diese werden

Peter Wiedehage



Abb. 3: Anthropomorphe Masken, Nachzeichnung

von Felsgravierungen, ca. 1,1 x 1 m, neolithisch?,

Yinshan, Innere Mongolei (Gai 1986, S. 71, Abb. 235).

Abb. 3a: Anthropomorphe Masken, Felsgravierungen,

ca. 1,1 x 1 m, neolithisch?, Yinshan, Innere

Mongolei.

-23

20 Okladnikov (1972, S. 105-106) setzt vergleichbare

Maskengruppen am Amur in Beziehung zu

Initiationsriten geheimer Männerbünde. Noch heute

werden Tier- und Geistermasken von Schamanen bei

Jagdzauber oder Heilungszeremonien aufgesetzt
(vgl. Ksica 1994, S. 273, Abb. F).

21 Zu einer Liste von 33 neolithischen Funden mit

Maskendekor vgl. Song 1992, S. 194-199.

22 Bereits 1899 hatte Berthold Laufer Parallelen

zwischen den Maskenritzungen am Amur und in

British Columbia festgestellt. Ksica (1994, S. 306)

vergleicht die sibirischen Masken mit solchen in

Alaska, Nord- und Südchina, Japan, auf den Mar-

quesas-Inseln und in Australien.

vielfach als astrale Gottheiten, tianshenxiang, gedeutet. Hoch in den Gipfelregionen
der Hanwula-Bergketten von Yinshan begegnen wir auf der Oberfläche eines grossen

Geröllfelsen einer Gruppe dieser rätselhaften Masken, die seit Jahrtausenden

zum Himmel starren: mit runder oder eckiger Kontur, anthropomorphen oder zoo-

morphen Zügen, lächelnd oder bedrohlich, zum Teil allein durch ihr Augenpaar als

Maske erkennbar, ohne Andeutung eines Rumpfes, umgeben von muldenartig im

Felsen eingetieften Sternzeichen. Zwei von ihnen umgibt ein Strahlenkranz (Abb. 3).

Trotz der teils frappanten formalen Übereinstimmungen zwischen Sonnengesichtern

auf Kinderzeichnungen und Sonnenmasken auf Felsbildern sind die

Maskenritzungen im Fels alles andere als kindlich-naive Ritzeleien. An speziellen, abgelegenen

Orten wurden sie mit höchster Sorgfalt und unter grossem zeitlichem Aufwand

in den Fels gemeisselt — vermutlich über lange Zeiträume hinweg, wie verschiedene

Stile und Bildüberschneidungen vermuten lassen. Nur äusserst selten vermischen

sich Maskengruppen mit Tier-, Jagd- oder Alltagsszenen. Die eindringlichen
Maskendarstellungen erfüllten mit grosser Wahrscheinlichkeit eine zentrale rituelle
Aufgabe bei kultischen Zeremonien.20

Alle diese besonders in Nordchina vielfach belegten Maskenritzungen stehen

in enger Beziehung zu prähistorischen und bronzezeitlichen Maskendarstellungen

auf chinesischer Keramik, Bronze und Jade.21 Gleichzeitig sind sie Bestandteil eines

internationalen prähistorischen Maskenkults von beeindruckender geographischer

Ausdehnung.22

Berühmte Fundorte in China sind die sogenannten »Göttergalerien«, shenxi-

angbi, von Helankou und Sugukou in der Provinz Ningxia sowie das sogenannte

Astrale Szenen auf chinesischen Felsbildern



Abb. 4: Anthropomorphe und solare Masken

(Ausschnitt), Nachzeichnung von Felsgravierungen,

ca. 15 x 6 m, neolithisch?, Wuhai Zhuozishan,

Innere Mongolei (Gai 1986, S. 387, Abb. 7).

Abb. 4a: Solare Maske, Felsgravur, ohne Grössen-

angabe, neolithisch?, Wuhai Zhuozishan, Innere

Mongolei (Chen 1989, S. 50, Abb. 39).

24

»Maskenmuseutn« von Wuhai am Südrand der mongolischen Ordossteppe. Ende der

70er Jahre hatten dort Hirten vom Wüstensand verschüttete Masken zufällig
entdeckt. Archäologen legten später auf einer Felsfläche von 15 x 6 Metern eine Fülle

von einfachen und komplexen, vielfach mit Strahlenkranz eingefassten Masken frei
(Abb. 4). Besondere Beachtung erfuhr das grosse, vier Sonnenzeichen umschlies-

sende Rechteck, welches die Annahme zu stützen scheint, dass die ausserordentlich

vielgestaltigen Masken solare Gottheiten wiedergeben.23

Die Entdeckung der Sonnenmasken im Fels hat auch die Diskussion um die Deutung

des archaischen Schriftzeichens huang (»Kaiser«) neu entfacht. Anstelle der

orthodoxen Erklärung seines oberen Zeichenbestandteils als Maske mit Federschmuck

vertreten Gai Shanlin und Song Yaoliang die Auffassung, er stelle eine Maske mit
Sonnenstrahlen dar.24 Sie erklären damit huang als Bildzeichen einer Sonnengottheit.25

IV. Der Sonnenmensch von Cangyuan

23 Gai 1986, S. 386-390. Zu einem Photo des

Rechteckes mit seinen vier Sonnenzeichen, das

auch als Maske gedeutet wird, vgl. Chen 1989,

S. 49, Abb. 37.

24 Zu verschiedenen Schreibvarianten von huang

in archaischen Bronzeinschriften vgl. Song 1992,

S. 316.

25 Gai 1995, S. 140 und Song 1992, S. 315-321.

26 Ausführlich beschrieben in Wang 1985,

S. 59-60.
27 In der Zeichnung bei Chen (1991, S. 228,

Abb. 76—1) wird er mit erigiertem Glied wiedergegeben,

in vielen anderen ohne dieses Detail.

Photographische Aufnahmen der Felswand zeigen an

der betreffenden Stelle eine Unebenheit in der

Wandfläche.

28 Gai 1995, S. 138 ff; Chen 1991, S. 328 ff; Jiang

Zhenming, Timeless History. The Rock Art ofChina,

Beijing 1991, S. 44-45.

29 Wang 1985, S. 87.

30 Ebd., S. 87.

31 Die Parallelen zur Legende vom Bogenschützen

Houyi der klassischen chinesischen Mythologie
sind verblüffend. Bei den Ureinwohnern von Taiwan

wird ein Sonnenmythos erzählt, nach dem sich vor
Urzeiten zwei Sonnen bekämpft hätten. Schliesslich

wurde die eine im Kampf getötet und verwandelte

sich in den Mond, aus ihrem Blut wurden Sterne am

Himmel.

Sonnengottheiten in menschlicher Gestalt wären eine mögliche Weiterentwicklung
der anthropomorphen Solarmasken. Wie müsste nun eine Sonnengottheit aussehen?

Woran wäre sie zu erkennen? Reichten Sonnenattribute an einer menschlichen

Figur aus, um sie zu einer solaren Gottheit zu erklären?

Erneuter Szenenwechsel. Wir stehen vor den Wandmalereien von Cangyuan in

der südwestchinesischen Provinz Yunnan, einer Kalksteinwand des Fundorts VII. Die

Bildfläche von 1,7 x 1,6 Metern — etwa 1,3 Meter über dem Erdboden — zeigt mit
rötlicher Farbe aufgetragene Weide- und Tanzszenen und eine Kriegergestalt mit
Kopfschmuck aus Federn. Ihre Datierung: Han- bis Tang-Zeit (2. Jh. v.Chr. - 8. Jh.n.Chr.).26

An oberster Stelle erkennen wir den berühmten Sonnenmenschen, taiyangren:
breitbeinig steht er vor einer Sonnenscheibe mit Strahlenkranz, ein Krieger mit Bogen und

einer weiteren Waffe — möglicherweise in sexueller Erregung (Abb. 5).27

Viele Experten deuten diese in Cangyuan einmalige Szene als Darstellung einer

Sonnengottheit, taiyangshen.28 Wang Ningsheng, der Entdecker der Wandmalereien

von Cangyuan, spricht vorsichtiger von »einer mit der Sonne in Zusammenhang

stehenden Gottheit oder mythischen Figur«29 und zitiert aus einem Mythos der

südchinesischen Yi-Nationalität folgende Passage:30 »[...]. Seit dieser Zeit stiegen täglich

sechs Sonnen zum Himmel, und nachts gingen sieben Monde auf. Bäume und

Sträucher verbrannten [...] Seen und Flüsse trockneten aus. [...] Zhige'alonga wollte
die Sonnen und Monde vom Himmel schiessen. [...] bestieg dafür die Spitze des

Peter Wiedehage



TT

T^
rh

Abb. 5: Sonnenmensch, taiyangren, Nachzeichnung

einer Felsmalerei, ohne Grössenangabe, Han- bis

Tang-Zeit (2. Jh. v. Chr.-8. Jh. n. Chr.), Cangyuan,

Fundstelle VII, Provinz Yunnan (Chen 1991, S. 228,

Abb. 76-1).

Abb. 5a: Sonnenmensch, taiyangren, Felsmalerei,

ca. 60 x 80 cm, Han- bis Tang-Zeit (2. Jh. v.

Chr.—8. Jh. n. Chr.), Cangyuan, Fundstelle VII, Provinz

Yunnan (Wenwu Chubanshe 1993, S. 83,

Abb. 142).

Abb. 6: Krieger unter Sonne, Nachzeichnung einer

Felsmalerei, ca. 70 x 80 cm, Han- bis Tang-Zeit
(2. Jh. v. Chr.-8. Jh. n. Chr.), Cangyuan, Fundstelle

I, Provinz Yunnan (Wang 1985, S. 29, Abb. 14).

32 Ebenfalls in der Provinz Yunnan wurde auf

Stein Nr. 35 von Yiliang eine Szene entdeckt, die

den positiven, Leben spendenden Aspekt der Sonne

versinnbildlicht: Links oben die Sonne mit
Strahlenkranz, rechts davon zwei Pflüge, darunter zwei

Linien, die die Erde bezeichnen. Möglicherweise
befand sich hier am Ajilong-Flussufer ein Opferplatz

für sonnenkultische Rituale (vgl. Chen 1991, S. 331).

33 So deutet sie Gai (1995, S. 139).

34 Wang 1985, S. 85-86. Möglicherweise handelt

es sich bei den Sonnenzeichen, die einige Figuren

in ihren Händen halten, um die Darstellung von

Bronzetrommeln (vgl. dazu die berühmten

Wandmalereien von Zuojiang in der Provinz Guangxi).

35 Vgl. Guo Moruo, Zhongguo shigao, zit. in Gai

1995, S. 141.

36 Okladnikov 1972, S. 12.

Tu'er-Massivs und schoss, im Wipfel einer Spiesstanne, shan, stehend, Sonnen vom

Himmel, bis eine einzige übrigblieb, eine Sonne mit krankem Auge. Er schoss alle

Monde vom Himmel, bis nur ein einziger übrigblieb, ein Halbmond.«31

Es mag dahingestellt bleiben, ob der Sonnenmensch von Cangyuan als Sonnengott

zu verstehen ist oder als Abbild eines Zhige'alonga vergleichbaren mythischen

Helden. Deutlich macht die Szene mit dem Krieger in der Sonne die bedrohliche, Tod

bringende Kraft der Sonne — einen Machtfaktor, der sicherlich einen ebenso wichtigen

Motor für ihre Verehrung darstellt wie ihre Licht und Leben, Wärme und

Fruchtbarkeit spendende Kraft.32

Wenige Kilometer entfernt von Cangyuan ist der Fundort I. Es begegnet uns

eine weitere ungewöhnliche Kriegerdarstellung, hier in tanzender Pose, über dem

Kopf eine Strahlen aussendende Sonnenscheibe (Abb. 6). Handelt es sich um eine

Sonnengottheit?33 Wang Ningsheng deutet die Sonnenscheibe als »Kostbarkeit«, bao,

als apotropäischen, magische Kräfte verleihenden Gegenstand, wie er heute von der

in Cangyuan lebenden Wa-Nationalität vielfach am Körper getragen wird.34

Denken wir zurück an die Legenden von Zhige'alonga oder vom Sonnenschützen

Houyi der klassischen chinesischen Mythologie. Sie lassen darauf schliessen, dass

einst verschiedene Volksstämme ihre Herkunft von der Sonne herleiteten und unter
ihrem Zeichen um die Alleinherrschaft stritten.35 Deutet der Krieger unter dem

Sonnenzeichen darauf hin, dass sich ähnliches in Cangyuan einmal ereignet hat?

V. Der Hirsch mit dem goldenen Geweih

»Es war einmal ein König, und er hatte eine so schöne Tochter, wie es keine Worte
beschreiben können. [...]. Um sie warben drei tapfere Jünglinge. Der jüngste und

einfältige errang das Schwein mit den goldenen Borsten, die Ente mit den goldenen
Federn und schliesslich sogar den Hirsch mit dem goldenen Geweih. So erhielt er

die Prinzessin von unsagbarer Schönheit zur Frau.«36

^5

Astrale Szenen auf chinesischen Felsbildern



Abb. 7: Hirschstele, Nachzeichnung einer Steingravierung,

2,3 x 0,4 x 0,2 m, 1. Jh. n. Chr.?, Qialege'er,

Altai-Gebiet, Provinz Xinjiang (vgl. Li 1987, Photo

S. 72).

Abb. 8: Sonnenhirsche, Nachzeichnung einer

Felsgravierung, 25 x 23 cm, bronzezeitlich?, Helanshan,

Provinz Ningxia (Xu 1993, S. 50, Abb. 248).

In diesem russischen Märchen vom »Hirsch mit dem goldenen Geweih« klingt
die uralte asiatische Vorstellung von einem kosmischen, das Weltall verkörpernden
Hirsch nach. Zurückverfolgen Iässt sie sich bis ins sechste vorchristliche Jahrhundert,
entstanden ist sie vermutlich bei den indo-iranischen Skythen im Schwarzmeergebiet.

Die Saken trugen den kosmischen Hirsch weiter in die mongolische Steppe, und

schliesslich gelangte er an die Ufer des Amur, wo er sich in der Kosmologie der

Taigastämme bis in unser Jahrhundert hinein erhalten hat.

Die Bewohner der zentralasiatischen Steppengebiete haben das Bild des Hirsches

mit seinem vielverzweigten, goldenen Geweih auf speziellen, kultisch verehrten

Hirschstelen festgehalten. Etwa fünfhundert Beispiele dieser meist bronzezeitlichen

Steinstelen sind allein im Gebiet der Mongolei bekannt.37 Im Altai-Gebiet im

äusserten Nordwesten Chinas stiess der Archäologe Li Hui 1984 im Gräberfeld von

Qialege'er zufällig auf eine solche Hirschstele:38 Der 2,3 Meter hohe Stein zeigt auf

seiner Vorderseite fünf zur Sonne auffliegende Hirsche mit gewaltigem
Geweihschmuck, Vogelschnabel-ähnlichen Mäulern und verkümmerten Läufen (Abb. 7).39

Die elegant stilisierte Darstellung dieser astralen, vogelähnlichen Tiere von

Qialege'er erinnert an den berühmten ostsibirischen Hirschstein von Iewolga vom

Beginn unserer Zeitrechnung.40 Möglicherweise verbindet sich mit den zum

Himmel aufsteigenden Hirschen des Gräberfeldes auch die Hoffnung auf ein
Weiterleben nach dem Tod.41

Bei Hirschgravuren auf Stelen ist ihr solarer Aspekt unstrittig, selbst wenn

vielfach kein Sonnensymbol dargestellt ist. Bedeutend schwieriger ist die Interpretation

von Hirschdarstellungen als Sonnensymbol bei Felsbildern. Nur in seltenen

Peter Wiedehage



Fällen sind die stilistischen Parallelen zu Hirschstelen so eindeutig wie etwa bei der

Hirschgruppe auf dem kleinen Steinfragment von Guitougou im Norden der Helan-

Berge in der Provinz Ningxia (Abb. 8).42

Bisweilen werden Kreis- und Spiralmotive an Rumpf und Keule von west- und

südsibirischen Hirschbildern als solare Zeichen interpretiert.43 Beispiele für diesen

Darstellungstypus lassen sich auch in Nordchina nachweisen (Abb. 9). Ob diese

Spiralmotive an Rumpf und Keule, die stilistisch auf den skythischen Kurvenstil

zurückgehen, tatsächlich solare Bedeutung haben, ist jedoch fraglich. Wir finden sie

nicht allein bei Hirsch-, sondern ebenso bei Tigerritzungen.44

Der Sonnenanbeter von Yinshan, die Sternkarte von Lianyungang, die Sonnenmasken

von Wuhai, der Sonnenmensch von Cangyuan und die Hirschdarstellungen

von Helanshan zeigen, wie schwierig das Verständnis und wie spekulativ die Deutung

von Felsbildern ist. Sicherlich bildet erst die eindeutige Datierung der Malereien

und Ritzungen eine verlässliche Basis für ihre Interpretation. Aber selbst wenn eines

Tages das Grundproblem der zeitlichen Bestimmung der chinesischen Felsbilder —

besonders im Fall der bislang nicht naturwissenschaftlich datierbaren chinesischen

Felsritzungen — gelöst sein sollte, wird die Antwort dadurch auf die Frage nach der

Deutung der einzelnen Szenen, nach ihrer ursprünglichen Funktion und nach ihrer

Bedeutung nicht leichter fallen.

Nach einer heissen Phase der Entdeckungen in den 7oer und 80er Jahren
befindet sich die noch junge Felsbildforschung Chinas im Stadium der Orientierung,

Dokumentierung und Datierung der vielen Fundstätten.45 Dringlich stellt sich

vielerorts das Problem der Konservierung, da viele Malereien oder Ritzungen meist

Abb. 9: Hirsch und Wildschafe, Felsgravierung,
18 x 30 cm, bronzezeitlich?, Helanshan, Provinz

Ningxia (Wenwu Chubanshe 1993, S. 46, Abb. 74).

37 Vgl. Wu En, Shilun Helanshan yanhua de

niandai, in-. Wenwu 1994/7, S. 73.

38 Publ. in Li 1987, S. 72 und S. 118 ff. Li Hui

identifiziert die Hirsche als Phönixdarstellungen und

nimmt keine Datierung der Stele vor.
39 Zur Rückseite mit ihren drei Hirschdarstellungen

sowie zu weiteren Hirschstelen in der Provinz

Xinjiang vgl. Su Beihai, Xinjiang yanhua, Xinjiang
Meishu Sheying Chubanshe, 1994, S. 32 ff.

40 Er flankiert heute den Eingang zum Historischen

Museum von Irkutsk (vgl. Ksica 1994, S. 272—

273, Abb. E444).

41 Im sibirischen Tisul fand man eine flache

Hirschfigurine nahe bei der Brust des Bestatteten.

Das bogenförmig geschwungene Geweih war mit
Goldfolie umwickelt (vgl. Martynov, Anatoly I., The

Ancient Art of Northern Asia, Urbana S Chicago

1991, S. 67 und Abb. 89,1).

42 Xu 1993, S. 49, Abb. 248-249 sowie Schwarz-

weiss-Tafel II, Abb. 4.

43 Vgl. die im skythischen Tierstil gravierten
Hirschdarstellungen mit Sonnensymbolen von Cha-

kassien (Ksica 1994, S. 13, Abb. E15/1) und von Elan-

gasch im Süd-Altai (ebd., S. 151, Abb. E2/e).

44 Vgl. z.B. drei Tigerdarstellungen in Xu 1993,

Abb. 274, 318, 371.

45 Zu einer Übersichtskarte über die Verteilung
der 139 grösseren Fundorte in China vgl. Gai 1997,

Vorspann.

Astrale Szenen auf chinesischen Felsbildern



durch Eingriff des Menschen stark bedroht sind. Eine wichtige Rolle bei der

Koordinierung der vielen Aufgaben übernimmt die Anfang der 90er Jahre von Chen

Zhaofu ins Leben gerufene »Rock Art Research Association of China «, Zhongguo

yanhua yanjiu zhongxin,46 deren finanzielle Möglichkeiten jedoch stark begrenzt
sind. Eine grosse Hilfe für die zukünftige wissenschaftliche Beschäftigung wird die

umfassende Bibliographie zur bereits stark angewachsenen chinesischen Felsbild-

Forschungsliteratur darstellen, die Su Sheng im Auftrag des Zentrums erstellt. Sie

soll in Kürze erscheinen.

Mehrfach zitierte Literatur

Chen 1989

Chen Zhaofu (Hrsg.), Zhongguo yanhua, Zhejiang Sheying Chubanshe 1989.

Chen 1991

Chen Zhaofu, Zhongguo yanhua faxianshi, Shanghai 1991.

Gai 1986

Gai Shanlin, Yinshan yanhua, Beijing 1986.

Gai 1995

Gai Shanlin, Zhongguo yanhuaxue, Beijing 1995.

Gai 1997

Gai Shanlin, Zhongguo yanhua, Shanghai 1997.

Ksica 1994

Ksica, Miroslav/Ksicova, Olga, Felsbilder zwischen Schwarzem Meer und Beringstrasse, Brno 1994.

Li 1987

Li Hui (Hrsg.), Zhongguo Aertaishan yanhua, Xi'an 1987.

Okladnikov 1972

Okladnikov, Aleksei Pawlowitsch, Der Hirsch mit dem goldenen Geweih, Wiesbaden 1972.

Song 1992

Song Yaoliang, Zhongguo shiqian shenge renmian yanhua, Shanghai 1992.

Wang 1985

Wang Ningsheng, Yunnan Cangyuan yanhua de faxian yu yanjiu, Beijing 1985.

Wenwu Chubanshe 1993

Wenwu Chubanshe (Hrsg.), The Rock Arts of China/Zhongguo yanhua, Beijing 1993.

Xu 1993

Xu Cheng/Wei Zhong, Helanshan yanhua, Beijing 1993.

46 Sie hat ihren Sitz im Central Institute for
Nationalities, Beijing Zhongyang Minzu xueyuan.

Peter Wiedehage






	Astrale Szenen auf chinesischen Felsbildern

