
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität
Zürich

Herausgeber: Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich

Band: 5 (1998)

Artikel: Begräbnis als Selbstinszenierung : Courbets "Enterrement à Ornans" -
eine Neuinterpretation

Autor: Zelger, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franz Zeiger

Begräbnis als Selbstinszenierung

Courbets »Enterrement à Omans« - eine

Neuinterpretation

Für Werner Weber

Dieser Text, mehrfach vorgetragen, wurde durch

Diskussionen vertieft und erhärtet. Ich danke den

Gesprächspartnern in folgenden Institutionen-.

Johann Wolfgang Goethe-Universität, Frankfurt a. M.;

Université de Genève; Schweizerisches Institut für

Kunstwissenschaft, Zürich; Sammlung Oskar Reinhart

am Römerholz, Winterthur; The Minneapolis

Institute of Arts; Washington University, St. Louis;

Université Lumière, Lyon 2; Eremitage, St. Petersburg.

1 Toussaint, Hélène, Gustave Courbet 1819-1877,

Ausst.-Kat. Grand Palais Paris, Paris 1977, Nr. 21.

2 Courthion, Pierre (Hrsg.), Courbet raconté par
lui-même et par ses amis, 2 Bde., Genève 1950, S. 71.

3 Ten-Doesschate Chu, Petra (Hrsg.),

Correspondance de Courbet, Paris 1996, S. 86.

4 Vgl. dazu: Mayaud, Jean-Luc, Courbet à

découvert, in: Fernier, Jean-Jacques/Mayaud, Jean-

Luc/Le Nouëne, Patrick: Courbet et Ornans, Paris

1989, S. 72, 73.

5 Die Darstellung fiktiver Versammlungen war

um die Mitte des 19. Jahrhunderts nichts

Ungewöhnliches (vgl. z. B. Ingres' »Apotheose Homers«).

»Tableau de figures humaines, historique d'un enterrement à Ornans«. Unter diesem

Titel schickte Courbet das Bild, ein Riesenformat, das sich heute im Musée d'Orsay

in Paris befindet, an den Salon von 1851 (Abb. I).1 »Les petits tableaux ne font pas la

réputation«,2 meinte der Maler. So zeigt das »Begräbnis« eine Bestattung nach

damaligem Brauch, doch ins Monumentale gesteigert.
Vorerst sei das Bild kunsthistorisch situiert. Wichtige Fakten und

rezeptionsgeschichtliche Aspekte sollen in Erinnerung gerufen werden, denn sie bilden den

Ausgangspunkt für eine neue Deutung, bei der Courbets Vorliebe für Selbstinszenierung

im Zentrum steht.

Über den Anlass der Entstehung des Gemäldes gehen die Meinungen ebenso

auseinander wie über dessen Bedeutung. Courbet berichtet in einem Brief an

Champfleury, dass jedermann in Ornans auf dem Bild dargestellt werden wollte, er

habe schon »den Bürgermeister porträtiert [...], den Priester, den Friedensrichter,
den Kreuzträger, den Notar, den Referendar Marlet, meine Freunde, meinen Vater«.3

Die einzelnen Figuren können tatsächlich identifiziert werden.4 Im Trauernden

ganz links aussen erkennt man den damals bereits verstorbenen Grossvater des

Künstlers, Antoine Oudot, was darauf hinweist, dass es sich hier um eine fiktive
Darstellung handelt.5 Dann folgen die vier Sargträger, breitkrempige Filzhüte auf

dem Kopf: vorne Alphonse Promayet, der aus Ornans stammende Musikerfreund;

dahinter, im Profil, ein weiterer Freund Courbets, der Schriftsteller Max Buchon.

Abbé Benjamin Bonnet, der Pfarrer von Ornans, ist flankiert vom Sakristan mit
dem Tragkreuz und von Kirchendienern verschiedenen Ranges. Im Vordergrund
kniet der Totengräber Joseph Cassard. Dann folgen weitere Trauernde, Régis Courbet,

der Vater des Malers, en face, hinter ihm Urbain Cuenot, der Jagd- und Kaffeehausgefährte,

vorne, prominent plaziert, Flippolyte Proudhon, ein wohlhabender Jurist.
Beim korpulenten Herrn dahinter handelt es sich um Prosper Teste, den Bürgermeister

des Ortes. Zwei Republikaner von 1793 bilden den Abschluss der Männergruppe.

In der Frauengruppe erkennt man, umgeben von Bäuerinnen und Bürgerinnen,

Courbets drei Schwestern: Juliette, die weint, Zoe, die ihr Gesicht hinter einem

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunsthistorischen Instituts der Universität Zürich 1998



Abb. 1: Gustave Courbet: Begräbnis in Omans, 1849,

Öl auf Leinwand, 3,13 x 6,64 m, Paris, Musée d'Orsay.

6 Toussaint 1977 (wie Anm. 1), S. 99.

Taschentuch verbirgt, und Zélie, nachdenklich mit gesenkten Augenlidern.
Bemerkenswert ist ferner Courbets Mutter rechts aussen, die ein kleines Mädchen,

Françoise Teste, an der Hand hält; es handelt sich um das einzige bekannte Bildnis

von Madame Courbet.

Nach einer von Hélène Toussaint überlieferten Mitteilung des Pfarrers von
Omans entspricht das Ritual auf dem Bild bis in die Details den Gepflogenheiten der

Zeit.6 So ist nicht nur genau festgehalten, wie damals der Sarg getragen wurde,

Franz Zeiger

auch das darüber gelegte Tuch zeigt das traditionelle Muster. Und das Holzkruzifix

wird noch heute von den Nonnen der »Heimsuchung Mariae« von Omans bei

Beerdigungen gebraucht.

Die landschaftliche Umgebung hat Courbet so präzis festgehalten, dass

man seinen Standort problemlos finden kann. Der Blick führt zu den Felsen,

die sich hinter Omans erheben, links zur »Roche du Château«, rechts zur »Roche

du Mont«.

Begräbnis als Selbstinszenierung



10

Abb. 2: Gustave Courbet: Begräbnis in Omans, Detail

von Abb. 1.

7 Nochlin, Linda, Gustave Courbet. A study of
style and society, New York/London 1976, S. 141.

Toussaint (wie Anm. 1), S. 104.

8 Ferrier, Jean-Louis, Courbet. Un Enterrement

à Omans, Paris 1980, S. 37, 47f.

9 Schapiro, Meyer, Courbet and Popular

Imagery, in: Journal of the Warburg and Courtauld

Institutes 4, 1941, S. 168. Wiederabgedruckt in-.

Moderne Kunst, 19. und 20. Jahrhundert, Köln 1981,

S. 62ff.

10 Haddad Michèle, Hypothèses nouvelles sur
»l'Enterrement à Omans«, in: Bulletin de la Société

de l'Histoire de l'Art français, Année 1994, Paris

1995, S. 211f.

11 Herding, Klaus, Les voyages secrets de Monsieur

Courbet. Unbekannte Reiseskizzen aus Baden,

Spa und Biarritz, Ausst.-Kat. Kunsthalle

Baden-Baden/Kunsthaus Zürich, Baden-Baden 1984, S. 23f.

12 Linda Nochlin konnte zwar nachweisen, dass

die Neubestimmung des Historienbildes nicht mit
Courbets »Begräbnis«, sondern mit Bonvins »La

femme qui taille la soupe« einsetzt (Mulhouse,

Musée des Beaux-Arts); dieses Bild wurde von

Champfleury bereits 1849 als »tableau historique«
bezeichnet (Nochlin 1976 [wie Anm. 71, S. 126). Dass

aber erst Courbet der Durchbruch gelang, ist in

der Wahl des Grossformates begründet, wodurch

der Inhalt aufgewertet wird. Zudem hielt sich der

Wagemut von Bonvin und der übrigen »Protoreali-

sten« in Grenzen-, sie malten gefällig, bescheiden,

nostalgisch (Herding, Klaus, Gustave Courbet. Zum

Forschungsstand I, in: Kunstchronik 30,1977, S. 487).

»Schmutzige« Farben und bedrängende Nahsicht

fehlten im Repertoire dieser Künstler, was Emile

Bouvier in »La Bataille réaliste« zu folgender

Äusserung veranlasste: »Bonvins Realismus hat nicht
die Brutalität von Courbet.« (Zit. nach Nochlin 1976

[wie Anm. 71, S. 127).

Die erste Bestattung auf dem dargestellten Friedhof fand — worauf noch

heute ein Schild am Eingang hinweist - am 6. September 1848 statt. Es gab also

gar keine alten Gräber, wie es der anscheinend exhumierte Totenschädel vermuten

lassen könnte (Abb. 2).

Im Musée des Beaux-Arts von Besançon befindet sich ein Entwurf Courbets,

der in wesentlichen Partien vom Monumentalgemälde abweicht: Dort zieht ein

Trauerzug am Betrachter vorbei, hier verharren die Figuren am Platz. Durch die

Umgestaltung wird das Geschehen auf das Grab konzentriert. Von dieser Kohlezeichnung

ausgehend, hat Courbet Studien zu einzelnen Figuren auf Leinwand gemalt
und dann das grosse Bild in Angriff genommen.

Als mögliche Vorbilder für das »Enterrement« werden in der Literatur die gross-

formatigen Gruppenportraits der Holländer des 17. Jahrhunderts genannt, vorab

Bartholomeus van der Heists »Schützengesellschaft des Kapitän Bircher« von 1639

(Amsterdam, Rijksmuseum), ferner »Die magere Kompanie« von Frans Hals und von
Thomas de Keyser »Die Schützengesellschaft des Kapitän Allaert Cloek« (beide

Amsterdam, Rijksmuseum).7 Zweifellos hat Courbet auf seiner Holland-Reise im Jahre

1846 Beispiele von Schützenstücken gesehen. Doch die von Linda Nochlin
postulierten Übereinstimmungen zwischen van der Heist und Courbet vermögen nicht zu

überzeugen. So hat Courbet mit dem Knienden im »Enterrement« wohl kaum den

sitzenden Schützen van der Heists zum Vorbild genommen. Überhaupt haben wir formal

und inhaltlich zwei völlig verschiedene Gemälde vor uns.

Jean-Louis Ferrier glaubt, gewisse Einflüsse der Pleurants am Sarkophag des

Burgunderfürsten Jean-sans-peur zu Dijon in Courbets Trauernden zu erkennen.8

Aufschlussreicher als solche Vermutungen ist Meyer Schapiros Hinweis, das

»Begräbnis« sei volkstümlichen Bildwerken ähnlich; doch sind die von ihm angeführten

Vergleichsbeispiele »Souvenir Mortuaire« und die »Stufen des Lebens«, ein französischer

Druck des frühen 19. Jahrhunderts, zu wenig signifikant.9 Einleuchtender ist

Michèle Haddads Vorschlag. Sie weist auf einen 1841 in Epinal entstandenen Druck

hin, »Exhumation des Cendres de Napoléon«, den Courbet gekannt haben dürfte-. Der

Figurenfries, die differenziert wiedergegebenen Trauernden, die Gruppe des Pfarrers

und der Kirchendiener zeigen grosse formale Ähnlichkeit mit dem Gemälde.10

Das Interesse an volkstümlicher Graphik, vor allem an Flugblättern, war um

1850 weit verbreitet. Aber erst Courbet beruft sich auf sie, um die Hochkunst der

Volkskunst anzunähern. So wirkte auch im »Begräbnis« die »imagerie populaire«

anregend für die Komposition. Dieser Einfluss muss allerdings wieder relativiert
werden, wenn man bedenkt, dass er - wie Klaus Herding aufgezeigt hat - zu den

»hölzernen« Köpfen auf dem Begräbnisbild ebenso durch Stifterfiguren in der Art

Adrian Keys angeregt worden war", zumal die »primitifs flamands« im Kreis der

Realisten um Champfleury und Proudhon selbst schon als volkstümlich galten.

Rezeptionsgeschichtliche Aspekte

Was war das auslösende Moment des Skandals, den das »Begräbnis« im Salon von
1851 hervorrief, und weshalb wurde das 1852 auch in Frankfurt und 1873 in Wien

ausgestellte Gemälde zum Programmbild des Realismus? Da ist einmal das monumentale

Format: 3,13 m x 6,64 m, und das für ein Dorfbegräbnis. Mehr noch: Es machte

Franz Zeiger



13 Herding, Klaus (Hrsg.), Realismus als

Widerspruch. Die Wirklichkeit in Courbets Malerei,

Frankfurt am Main 1978, S. 81.

14 Vgl. dazu: Herding 1978 (wie Anm. 13), S. 82.

Dem hält mehr als ein Jahrhundert später Jan Bia-

lostocki entgegen: »Das Begräbnis in Omans spielt
sich auf Erden ab, auf einer irdischen Bühne; sie

setzt keine Metaphysik voraus.« (Bialostocki, Jan,

Vom heroischen Grabmal zum Bauernbegräbnis.
Todesmotive in der Kunst des 18. und 19. Jahrhunderts,

Mainz/Wiesbaden 1977, S. 32.) Diese

Feststellung verdeutlicht ein Blick auf die Motivgeschichte.

Zweifellos am prägnantesten kommt der

Gegensatz zu Courbets »Enterrement« im »Begräbnis

des Grafen Orgaz« (1586/88, Santo Tomé,
Toledo) von El Greco zum Ausdruck. Dort wird der

Leichnam ins Grab gesenkt, während der Priester

einen Choral intoniert. Darüber sehen wir einen

Engel, der die Seele des Verstorbenen zu Christus

und zum göttlichen Gericht führt, wo Maria und

Johannes der Täufer bereits Fürbitte leisten, damit

Orgaz neben den anderen Heiligen im Himmel

einen Platz erhält. Auch in der ersten Hälfte des 19.

Jahrhunderts sind Jenseitsbezüge offensichtlich,
oder der dargestellte Vorgang des Totenkultes wird

zumindest in einer gleichsam entrückten Sphäre

geschildert. Man denke zum Beispiel an Caspar

David Friedrichs »Abtei im Eichwald« von 1809/10

(Berlin Nationalgalerie) oder Anne-Louis Girodets

»Begräbnis Atalas« von 1808 (Paris, Louvre).
15 Courthion 1950 (wie Anm. 2), S. 29.

16 Vgl. Wagner, Monika, Wirklichkeitsbefragung
und Bilderfindung. Turner, Constable, Delacroix,

Courbet, in: Funkkolleg Moderne Kunst, Studienbrief

2, Weinheim/Basel 1989, S. 79f.

17 An der Rezeption des Begräbnisbildes konnte

Timothy Clark nachweisen, warum das Gemälde in
Paris einen Skandal auslöste. In einem solchen

Werk wurde nämlich der aus dem ländlichen

Kleinbürgertum aufgestiegene Pariser Bourgeois — wie

ihn übrigens auch Daumier schilderte - an seine

Vergangenheit erinnert, mit der er nichts mehr zu

tun haben wollte. Paris war damals eine
Einwandererstadt, und zwar auf jeder Gesellschaftsstufe.

Alle diese Zugezogenen fürchteten eine

Bevölkerungsüberflutung vom Land her, dessen Bewohner

sie zugleich verachteten. So stand nun gleichsam

Provinzler gegen Provinzler - allein ein paar Jahre

trennten sie. Vgl. dazu: Clark, Timothy J., A Bour-

gois Dance of Death. Max Buchon on Courbet, in:

Ten-Doesschate Chu, Petra (Hrsg.), Courbet in

Perspective, Englewood Cliffs, N. J., 1977, S. 104-107.

Vgl. auch Clark, Timothy J., Image of the people,
London 1973, S. 142ff.

18 Vgl. dazu-. Herding, Klaus, Egalität und Autorität

in Courbets Landschaftsmalerei, in-. Städel-

Jahrbuch N. F. 5, 1975, S. 159ff.

19 Noch schärfer rechnete Courbet in »Eine

andere Art der »Rückkehr von der Konferenz«« mit den

korrupten Priestern ab (Illustration zu dem anonymen

Pamphlet »Das Festmahl der Priester«, 1868).

Dort lässt er sie in einem Wagen fahren, während
die Alten und Armen zu Fuss gehen müssen.

den Anschein, als hätte Courbet ein Historienbild für einen Unbekannten gemalt.12

Alles ist wirklichkeitsgetreu wiedergegeben, die Repräsentanten des Ortes wie

die Topographie der Landschaft, einzig die Identität des Toten wird verschwiegen.
So konnte Théophile Gautier schreiben: »Ein Bild von wenigen Fuss hätte dem

Gegenstand Genüge getan, nicht jedoch dem Ehrgeiz des Malers, der mit
Historienbildern wetteifern und im »Salon Carré« seinen aus dem Leben gegriffenen
Personen Seite an Seite mit Propheten, Göttern und Helden Einlass verschaffen

wollte.«13 Das heisst: Die Bestattung eines Unbekannten, und dann erst noch in der

Provinz, durfte damals höchstens kleinformatig dargestellt werden. Kein Zufall,

dass Isidore Pils' »Tod einer Schwester der Barmherzigkeit« (Toulouse, Musée des

Augustins) im selben Salon mit grossem Lob bedacht wurde. Auf der anderen Seite

war der Tod grosser Persönlichkeiten stets eines der Lieblingsthemen der gefeierten

Historienmalerei. Da wurde zum Beispiel Paul Delaroches »Tod der Elisabeth

von England« (Paris, Louvre) im Salon von 1827 mit sensationellem Erfolg gezeigt.
Und das Monumentalgemälde »Seni an der Leiche Wallensteins« (1855, München, Neue

Pinakothek) begründete recht eigentlich Pilotys Ruhm. Solchen prunkvollen,
theatralischen Werken stellte nun Courbet in einem entsprechenden Riesenformat, in

dem Schwarz, Grau und Ocker vorherrschen, die »kleinen« Leute von Omans

entgegen. Es erstaunt nicht, dass die Kritiker scharf mit ihm ins Gericht gingen, zumal

sie auch die mit dem Thema üblicherweise verbundenen Hinweise auf Transzendenz

vermissten.14

Das »Begräbnis in Omans« wurde zu Recht vom Pariser Publikum nicht isoliert

betrachtet, sondern als Trilogie des Realismus zusammen mit den »Steinklopfern«

(zerstört) und der »Rückkehr vom Markt« (Besançon, Musée des Beaux-Arts). In dieser

geballten Form war die Provokation ungleich stärker. Courbet kommentierte

dies später mit folgenden Worten: »En 1851, il exposa »l'Enterrement d'Ornans«,

les »Casseurs de Pierres«, le »Retour de la Foire« [...] gui fut définitivement son

coup de canon et son émission de principes révolutionnaires de peinture seulement

humaine.«15

Generell zählte die Landbevölkerung im Zeitalter der Industrialisierung und

Verstädterung zu den beliebten pittoresken und harmlosen Sujets. Die Arme-Leute-

Malerei in der Art von Millet hatte Konjunktur und weckte in der Hauptstadt
Frankreichs Mitgefühl für diese Bevölkerungsschicht.16 Das mag mit ein Grund sein,

dass ausgerechnet Courbets »Steinklopfer«, denen heute das stärkste sozialkritische
Potential attestiert wird, im Salon von 1851 eine noch vergleichsweise milde

Beurteilung fanden. Im »Begräbnis« erkannten die Pariser Salonbesucher sofort, dass

Courbet die Provinz und die bürgerlich-bäuerische Landbevölkerung aufwertete,
deren Gleichrangigkeit durch die zwei Republikaner von 1793 symbolisiert werden

sollte.17 In der Aneinanderreihung der Gestalten sahen sie das Prinzip der »égalité«,

das heisst die Überwindung der Klassen, verbildlicht. Ferner vergegenwärtigte
die Darstellung die Tendenz regionaler Selbständigkeit, der »décentralisation
universelle«: nicht beliebige Landbewohner sind dargestellt, sondern die von Courbets

Heimat.18 Indem er die beiden rotwangigen Kirchendiener — etwas pointiert gesagt
— als Säufer karikiert, richtet er eine Spitze gegen den Klerus, wenn auch keineswegs

so bissig wie in der »Rückkehr von der Konferenz« von 1863, die später von

einem Katholiken zerstört wurde.19

II

Begräbnis als Selbstinszenierung



20 Max Buchon, Ankündigung von Courbets

Ausstellung in Dijon (1850). Die Steinklopfer und das

Begräbnis in Omans. Zit. nach Herding 1978 (wie

Anm. 13), S. 72f.

21 Wenn das »Begräbnis« von den Salonbesuchern

immer wieder als sozialistische Malerei

getadelt wurde — »voilà la démocratie dans l'art«,

lobte auf der anderen Seite Sabathier-Ungher im

Salonbericht von 1851 —, so war die Abweichung

von den etablierten künstlerischen Normen

ausschlaggebend für die Opposition; vgl. Sabatier-

Ungher, François, Salon de 1851. (Zit nach Nochlin

1976 [wie Anm. 71, S. 137). Courbets Forderung »il

faut encanailler l'art« zielt auf den Umsturz der

konventionellen Wertvorstellungen über die

Aufgaben der Kunst (Courbet an Francis Wey, 26. 11.

1849; vgl. Ten-Doesschate Chu [wie Anm. 31, S. 82).

22 Realismus und Demokratie. Courbets Rede in

Antwerpen (1861). Zit. nach Herding 1978 (wie

Anm. 13), S. 28.

23 Borel, Pierre (Hrsg.), Lettres de Gustave Courbet

à Alfred Bruyas, Genève 1951, S. 71.

24 Haddad 1995 (wie Anm. 10), S. 207f.

25 Vgl. dazu: Toussaint 1997 (wie Anm. 1), S. 99.

26 Mainzer, Claudette Roseline, Gustave Courbet,

Franc-Comptois. The Early Personal History
Paintings, 1848-1850, Ph. D. thesis., Ohio State University

1982, S. II7ff. Dieselbe, Who is buried in Or-

nans?, in: Faunce, Sarah/Nochlin, Linda, Courbet

reconsidered, Ausst.-Kat. The Brooklyn Museum,

Brooklyn N. Y./The Minneapolis Institute of Arts,

New Haven/London 1988, S. 77ff.

27 Fried, Michael, Courbet's Realism, Chicago/
London 1990, S. 112: »though of course it's possible

that Courbet had no particular death in mind«.

Courbets Freund Max Buehon interpretierte das Begräbnisbild mit Bezug auf

die 1848er-Revolution als aktualisierte Darstellung eines Totentanzes: »In den

alten Totentänzen von einst war es der Tod persönlich, der Könige, Päpste, Kaiser,

alle Grossen der Erde, alle Unterdrücker der armen Welt — ob sie wollten oder

nicht — zum Tanzen brachte. Courbet scheint mit seinem Totengräber eine ebenso

starke wie bedeutungsvolle Wirkung erzielt zu haben [...] Im Grunde liegt in der

kräftigen Gestalt dieses Mannes, dieses Totengräbers, nichts Böses. Er ist sogar der

einzige, der in dieser riesigen Versammlung kniet, und doch wirft nur er sich in
die Brust, nur er befiehlt. Morgen wird dieser Mann, der in den besten Jahren steht,

ruhig in seine Winzerhütte zurückkehren, die er gestern verlassen hat; nur heute

fühlt er sich als letzte Instanz aller irdischen Dinge, als Torhüter der anderen Welt.

Und trotzdem — muss ich es aussprechen? — werden wir durch die dunkle
Beklommenheit, die uns bei seiner Betrachtung überkommt, unwillkürlich an unseren

armen Steinklopfer erinnert, dessen psychologisches Gegenstück und Gegengewicht
dieser Totengräber in der Vorstellung des Künstlers sein könnte: fast möchte ich

sagen, er ist sein Rächer.«20 Bûchons Rekurs auf den Totentanz ist zwar geistreich
und originell, insofern aber verfehlt, als der Rachegedanke in der Totentanztradition

keine Rolle spielt. Sein eigentliches Anliegen war denn auch politischer
Natur: Er wollte zeigen, dass dem Kleinbauern die Aufgabe zukomme, den Arbeiter

von der Bourgeoisie zu befreien. Eine solche Interpretation dürfte indes über das

hinausgehen, was Courbet beabsichtigte.21 Bemerkenswert ist aber, dass Buchon im

»Begräbnis« die Dominanz des Totengräbers erkannte-, »nur er befiehlt«. Nachträglich

identifizierte sich Courbet selbst mit dieser Rolle: »Das Begräbnis in Omans«

ist in Wahrheit das Begräbnis der Romantik gewesen und hat von dieser Richtung

der Malerei nur das übriggelassen, was eine Errungenschaft des menschlichen Geistes

war, also eine Existenzberechtigung besass, das heisst die Bilder von Delacroix

und Rousseau [...] Die romantische Kunst war, wie die klassizistische Richtung, Kunst

um ihrer selbst willen [...] Indem ich das Ideal sowie alles ablehne, was darauf

folgt, gelange ich zur vollen Selbstbefriedigung des Individuums bis hin zur

Verwirklichung der Demokratie. Der Realismus ist seinem Wesen nach die demokratische

Kunst.«22 Wohl nicht zufällig hatte Courbet das »Begräbnis« in einem Brief

an seinen Mäzen Alfred Bruyas als »mon début et mon exposé de principes«23

bezeichnet: Courbet, Totengräber der Romantik.

Die Forschung gab sich mit dieser Interpretation nicht zufrieden, vielmehr

suchte man nach einer bestimmten Persönlichkeit, von der hier Abschied genommen
wird. Michèle Haddad glaubt, das »Enterrement« sei eine Hommage an Courbets

Schwester Ciarisse, die 1834 im Alter von dreizehn Jahren starb. Der Künstler
zelebriere hier im Beisein seiner Nächsten die alte Tradition eines Familienbegräbnisses,

das er zu einem feierlichen Historienbild gestaltete.24 Nach einer anderen

These wird Courbets Grossvater, Antoine Oudot, zu Grabe getragen, der im August
1848 gestorben war und — wie bereits erwähnt — im Bild links aussen dargestellt
ist.25 Claudette Mainzer dagegen interpretiert die Szene als Begräbnis von Claude-

Etienne Teste, dem Grossonkel des Malers, einem Republikaner von 1793, dem

Gesinnungsgenossen die letzte Ehre erweisen.26 Teste war der erste Tote, der auf

diesem Friedhof bestattet wurde. Michael Fried attestiert Mainzers These

Überzeugungskraft, ohne sie zu übernehmen.27

Franz Zeiger



Wenn nun der Totengräber in Verbindung zu den beiden Republikanern
gebracht wird, gelangt man zu Jean-Luc Mayauds These, in Omans - wo diese

politische Gruppierung eine grosse Anhängerschaft hatte — werde nach der Wahl von

Louis-Napoléon Bonaparte zum Kaiser die junge Republik zu Grabe getragen.28

Ferner wollte man in dem Bild eine Annäherung von Kirche und Freimaurerei

erkennen, die damals angestrebt wurde. »C'est le Retour officii à Dieu des Maçons«,

schreibt Pierre Chevallier. Vertreter beider Parteien würden um das offene Grab

stehen, links die Geistlichkeit, rechts die Freimaurer. Im Trauernden neben

Bürgermeister Prosper Teste glaubte man bis in die jüngste Zeit Melchior Proudhon

zu erkennen, der in der lokalen Loge eine führende Rolle spielte.29 Heute wird

er allgemein als Hippolyte Proudhon identifiziert, und damit verliert die These

an Gewicht.

Die neue Deutung

Die genannten Vorschläge vermögen kaum zu überzeugen. Es bleibt die zentrale

Frage, ob Courbet ein Bild im Format der ranghöchsten Gattung, eben der Historienmalerei,

schaffen wollte, um die Bestattung eines Unbekannten oder nur wenig
Bekannten festzuhalten. Eine solche Absicht ist zwar nicht auszuschliessen, scheint

aber im Kontext des übrigen Schaffens von Courbet eher unwahrscheinlich.

Gerade der Vergleich mit anderen Werken des Künstlers, insbesondere den

Selbstdarstellungen, könnte helfen, die Frage zu beantworten. Um 1843 stellt sich

Courbet in der Pose rasender, an Wahnsinn grenzender Verzweiflung dar, wild die

Haare raufend, mit weit aufgerissenen Augen (Privatbesitz), oder er stürzt in

ganzer Figur auf den Betrachter zu (Oslo, Nasjonalgalleriet). Einmal kokettiert er
als selbstbewusster Dandy (Paris, Petit Palais), dann ist er niedergesunken — mit
blutender Brustwunde, den Kopf an einen Baumstamm gelehnt, ein Schwert zu

seiner Seite (Paris, Musée d'Orsay). Die Christus-Assoziation ist evident. Courbet
bezieht sich auf einen seit Dürer verbreiteten Künstlertopos, die christomorphe
Verfremdung. Auch später, im Zusammenhang mit dem Sturz der Vendöme-Säule,

vergleicht der Maler sein eigenes Schicksal mit der Passion Christi: »Da steh ich nun

an diesem Schandpfahl von einer Säule wie Jesus Christus, als er sein Kreuz trug.«30

In diesen Zusammenhang gehört auch das »Selbstbildnis mit Pfeife« (Montpellier,
Musée Fabre), ein Brustbild, das den Künstler mit über die linke Schulter zurückgeneigtem

Kopf zeigt. Courbets Freunde sprachen nicht zufällig vom »Christus mit

Pfeife«31, von dem eine Ruhe ausströmt, die erst wieder in Courbets letztem »Selbstbildnis

im Gefängnis von Sainte-Pélagie« (Omans, Musée Gustave Courbet) erreicht
wird. Die Art der Zurschaustellung knüpft unverkennbar an Ecce-Homo-Darstel-

lungen an, in denen nicht allein das Leiden, sondern auch die göttliche Schönheit

offenbar wird.
Als eitle Selbstinszenierung gilt der »Rencontre« (Montpellier, Musée Fabre), in

dem der Künstler die Rolle des Herrn, der Mäzen jene des Untergebenen übernimmt.

Die Salonkritik nannte das Bild die »Verbeugung des Reichtums vor dem Genie«.32

Bescheiden wirkt Courbet auch am »Strand von Palavas« nicht (Montpellier, Musée

Fabre). Den Hut schwenkend, tritt er, nach seinen eigenen Worten der »stolzeste

und hochmütigste Mann Frankreichs«, in Herrscherpose grüssend vor die See: »Oh

Begräbnis als Selbstinszenierung

28 Mayaud 1989 (wie Anm. 4), S. 71.

29 Vgl. dazu: Toussaint 1997 (wie Anm. 1), S. 102.

30 Zit. nach Aragon, Louis, Das Beispiel Courbet,

Dresden 1956, S. 62.

31 Vgl. Léger, Charles, Courbet et son temps,

Paris 1948, S. 54.

32 Courthion 1950 (wie Anm. 2), Bd. 1, S. 119.



14

33 Zit. nach Toussaint 1977 (wie Anm. 1), S. 127.

34 Borel 1951 (wie Anm. 23), S. 50f.

35 Zit. nach Toussaint 1977 (wie Anm. I), S. 246;

Ten-Doesschate Chu 1996 (wie Anm. 3), S. 121f.

Meer, deine Stimme ist furchtbar, aber sie kommt nicht gegen die meines Ruhmes

an, die der ganzen Welt meinen Namen zuruft.«33

Den Höhepunkt der Selbstinszenierung erreicht Courbet zweifellos mit seinem

Atelierbild von 1854/55 (Paris, Musée d'Orsay), das nur wenige Jahre nach dem

»Begräbnis« entstanden ist und in dem zum Teil dieselben Personen wieder auftauchen:

Promayet, Buchon, Cuenot. »Es ist die moralische und physische Geschichte

meines Ateliers. Es sind Leute, die mir dienen und die an meinem Tun teilnehmen

[...] ich hoffe, die Gesellschaft durch mein Atelier ziehen zu lassen, meine Zu- und

Abneigungen erkennbar und liebenswert zu machen«, schrieb Courbet an Bruyas.34

Und in einem Brief an Champfleury: »Es ist die Gesellschaft in ihren Höhen, in

ihren Tiefen, in ihrer Mitte. Mit einem Wort, es ist meine Art, die Gesellschaft in

ihren Interessen und Leidenschaften zu sehen. Es ist die Welt, die zu mir kommt,

um sich malen zu lassen [...] Das Bild teilt sich in zwei Hälften. Ich selbst sitze
malend in der Mitte. Zur Rechten befinden sich alle Teilhaber, das heisst die Freunde,

die Mitarbeiter, die Liebhaber der Welt der Kunst. Zur Linken die Welt des gewöhnlichen

Lebens, das Volk, das Elend, die Armut, der Reichtum, die Ausgebeuteten,

die Ausbeuter, die Leute, die vom Tod leben.«35

Parallelen zwischen diesem Bild und dem »Begräbnis« sind unübersehbar: das

grosse Format, eine imaginäre Versammlung als Spiegel der Gesellschaft, die

Aufteilung in eine linke und eine rechte Figurengruppe, die Präsenz der Republikaner

von 1793, der Totenschädel, die heimatliche Loue-Landschaft - ein Hort der Freiheit

—, im »Begräbnis« als Schauplatz des Geschehens, im »Atelier« als Bild auf der

Staffelei, an der Courbet malend sitzt. Ist der Künstler im »Atelier« offensichtliches

Zentrum der Szene, so erkennt man im »Enterrement« an dieser Stelle das offene

Grab auf dem neuen Friedhof von Omans. Spricht etwas dagegen, dass damit Cour-

bets eigene Begräbnisstätte gemeint sein könnte? Die Anwesenheit der Bürgerund

Bauersleute von Omans, der Freunde und der vollzähligen Familie des Künstlers,

miteingeschlossen der verstorbene Grossvater, die Republikaner: all dies dürfte

eine solche These unterstützen. So hat Courbet die bürgerlich-bäuerliche
Landbevölkerung um das Grab versammelt, mit der er sich identifizierte und die er den

Pariser Bürgern gleichstellte.
Die Franche-Comté betrachtete er als Bollwerk gegen den bonapartistischen

Zentralismus, den er trotz gewissen »Annäherungsversuchen« stets bekämpfte. Alle

sind sie hier anwesend, die Bauern und prominenten Bürger, die Lokalhonoratioren,

die Freunde. Zuvorderst am Grab stehen die Republikaner; sie kommen Cour-

bets politischem Ideal am nächsten. Und die Familie des Künstlers tritt auf keinem

anderen Bild so geschlossen auf wie hier. Nie mehr sonst erscheint die Mutter auf

einem Werk des Malers. Sie und der bereits verstorbene Grossvater rahmen die

ganze Szene ein. Und der rückwärtsblickende Windhund stellt die Verbindung
zwischen der trauernden Mutter und dem offenen Grab her. Es ist wohl kein Zufall,

dass er gerade an solch prominenter Stelle steht, porträtierte sich doch Courbet hin

und wieder mit Hunden.

Ein wichtiges Indiz zugunsten des vorliegenden Interpretationsvorschlags ist
sodann der Totenschädel, ein traditionsreiches Atelierrequisit. Er dürfte auf das

Künstlergrab anspielen, genauso wie der Spaten, den schon Michael Fried in Bezug

zu Pinsel und Spachtel gesetzt hat. Fried charakterisiert das Ausheben des Grabes

Franz Zeiger



als einen dem Malen analogen Prozess. Dass ein Künstler sein eigenes Grab

darstellt, ist nicht neu. Auch Friedrich, Blechen oder Böcklin hatten es so gehalten.

Und dass gerade Courbet, der seine Rollen immer wieder wechselt, der eine

unvergleichliche Wandelbarkeit und auch Widersprüchlichkeit offenbart, der stets

provoziert und kalkuliert, einen ihm adäguaten Abschied inszenierte, und zwar nicht

auf einem kleinen Gemälde, sondern im Historienbildformat, rivalisierend mit den

grossen Helden der Geschichte, scheint naheliegend. Eine übergrosse Signatur

links unten, von der heute nur noch Spuren vorhanden sind und die Fried als »self-

representation« interpretierte, hat diese Absicht unterstützt.36 Bertalls Karikatur

im »Journal amüsant« vom 7. März 1851 erinnert daran.

»Le sauveur du monde«

36 Fried 1990 (wie Anm. 27), S. 143.

37 Courbet und Deutschland, Ausst.-Kat. Kunsthalle

Hamburg/Städel Frankfurt am Main), Köln

1978, S. 49.

38 Toussaint 1977 (wie Anm. 1), S. lOOff.

39 Vgl. dazu: Herding, Klaus, Courbets Modernität

im Spiegel der Karikatur, in: Courbet und

Deutschland 1978 (wie Anm. 37), S. 518.

40 Proudhon, Pierre-Joseph, Du Principe de l'art

et de sa destination sociale, 1865. Zit. nach Toussaint

1977 (wie Anm. 1), S. 99.

41 Vgl. dazu-. Herding, Klaus, Das Atelier des

Malers — Treffpunkt der Welt und Ort der Versöhnung,

in: Herding 1978 (wie Anm. 13), S. 223ff.

In diesem Kontext erhält das zuvor angeführte Blatt »Exhumation des Cendres de

Napoléon« eine weitere Bedeutung. Es ist nicht nur Beleg für Courbets Übernahme

von Motiven aus der Volkskunst; durch dessen Zitierung versucht der Künstler,

Napoleons Ruhm, seine Unsterblichkeit, auch für sich zu vereinnahmen.

Es bleibt zu fragen, wie denn Courbet dazu komme, ein kirchliches Begräbnis

für sich zu beanspruchen, er, der die Erste Kommunion verweigert hat, der sich

nur eine zivile Bestattung wünschte und dessen Maxime lautete: »Ohne Ideal und

Religion«37. Dennoch: Eine stille Abdankung hätte seinem Charakter nicht entsprochen;

also hat er im Bild ein feierliches Ritual — wie es damals in der Gegend

üblich war — auch für sich zelebrieren lassen. Im übrigen hatte Courbet sich in

jenen Jahren noch nicht so radikal von der Kirche abgewandt. Er verkehrte — wie
Hélène Toussaint nachweist - damals in einem gläubigen Milieu.38 Auf der anderen

Seite setzen die schnapsnasigen Kirchendiener eine unverkennbare antiklerikale
Pointe. Sie stehen nicht zufällig den beiden Kämpfern aus der Französischen

Revolution gegenüber und ironisieren gleichsam die seit 1848 häufig propagierte
Annäherung zwischen Kirche und Revolution.39 Dass der Künstler eine kirchliche
Beerdigung ernst nahm, bestätigt sein Freund, der Philosoph Pierre-Joseph Proudhon,

wenn er in bezug auf das Bild schreibt: »Si guelque chose doit rester sacré aussi

bien pour le croyant que pour l'incrédule, ce sont les derniers instants, le testament,

les adieux solennels, les funérailles, la tombe.«40

Courbet inszeniert sein eigenes Begräbnis, wohl wissend, dass auf den Tod

die Auferstehung folgt, worauf der Totenkopf hinweist: Nach der Legende ist beim

Sterben Christi der zum Vorschein gekommene Schädel Adams vom Blut des

Gekreuzigten benetzt worden, so dass Adam und seine Nachkommen der Erlösung

teilhaftig wurden. In der Rolle des Erlösers, des »sauveur du monde«, wie Baudelaire

ihn nannte, erscheint Courbet wieder im »Atelier«: der Maler als Mittelpunkt der

Welt, der die Gesellschaft durch die Kunst versöhnt.41 Das »Begräbnis« wird somit

zum Pendant des »Ateliers«.

Eine solche Deutung muss über das Autobiographische hinaus im Kontext des

Künstler- und Geniekults situiert werden: Die Gesellschaft gewährt dem

Kunstschaffenden in einem Monumentalgemälde ein feierliches Begräbnis, adäquat den

Göttern und grossen Helden der Geschichte, dieser wird als Messias auferstehen,

um mit seinem Werk die Menschheit zu erlösen. Courbets Selbstinszenierungen, seine

Begräbnis als Selbstinszenierung



permanenten und komplexen Rollenwechsel nehmen voraus, was in der Folge für
die Kunst des 20. Jahrhunderts zu einem faszinierenden Thema wird. So können

etwa Bruce Nauman, Arnulf Rainer, Joseph Beuys, Rudolf Schwarzkogler, Urs Lüthy,

Cindy Sherman — um nur einige Namen zu nennen — im Rückbezug auf Courbet

gesehen werden.

Es gehört indessen mit zu seinem Inszenierungsstil, dass er gerade über dieses

zeitlos-aktuelle Bild am 9. Februar 1873 an seinen Freund, den republikanischen
Kunstkritiker Jules Castagnary, schrieb: »L'Enterrement ne vaut rien.«42

Résumé

«L'Enterrement à Omans», chef-d'œuvre incontesté de Courbet, montre, rehaussé à

la monumentalité, un enterrement en province selon les usages de l'époque. Le

tableau est complexe et controverse. Ainsi les opinions sur l'identité de la personne
décédée divergent. Ce texte tente de répondre à cette question dans le contexte
de la création courbetienne, en connaissance du caractère inconstant et
contradictoire de l'artiste qui provoque, calcule et se met constamment en scène des

rôles différents. Courbet atteint sans doute l'apogée de sa propre mise en scène

16 avec «L'Atelier» de 1854/55, créé peu d'années après «L'Enterrement» et où appa¬

raissent en partie les mêmes personnages. Les similitudes entre les deux tableaux

sont évidentes: le grand format, la réunion imaginaire de personnages reflétant la

société, leur agencement en un groupe à gauche et un à droite, la présence des

républicains de 1793, la tête de mort, le paysage natal de la Loue. Tandis que l'artiste

est le centre manifeste de la scène de «L'Atelier», on reconnaît à cet endroit dans

«L'Enterrement» une fosse ouverte sur le nouveau cimetière d'Ornans. L'hypothèse

qu'il ne peut s'agir que de la tombe de Courbet lui-même semble ainsi s'imposer. Il

a réuni dans le deuil le peuple bourgeois-paysan de la contrée avec lequel il s'identifiait

et qu'il égalait aux bourgeois parisiens. Ce n'est pas par hasard que les

républicains sont placés tout près de la fosse: ce sont eux en effet qui sont les plus

proches de l'idéal politique du peintre. 11 est significatif aussi que ce soit à la fois

le seul tableau où sa famille est ainsi réunie et où sa mère est représentée. Elle et

le grand-père, décédé à l'époque de la création du tableau, encadrent la scène. La

tête de mort, un accessoire d'atelier riche en tradition, permet une allusion au

tombeau de l'artiste, ainsi que la bêche qui rappelle une spatule. Tout étaye la thèse

que Courbet, en mettant en scène des adieux adéquats, et en s'appropriant pour
cela le format d'un tableau d'histoire, se compare aux plus grands héros. Il représente

ses propres funérailles, conscient que la mort est suivie de la résurrection,
à laquelle fait encore allusion la tête de mort qui peut être comprise comme le

crâne d'Adam, symbole de rédemption pour lui et sa descendance. Courbet réapparaît

dans le rôle du »sauveur du monde«, comme l'appelait Baudelaire à propos de

«L'Atelier». Sa place est au centre et sa tâche est de réconcilier le monde par l'art.
42 Ten-Doesschate chu 1996 (wie Anm. 3), s.426. Ce parallèle fait de «L'Enterrement» le pendant de «L'Atelier».

Franz Zeiger



Summary

The "Burial at Omans", one of Courbet's key-works, represents a common rural

funeral of the time enlarged to monumental size. The painting is complex and

controversial, the opinions as to who is buried here are diverse. This paper pursues

this issue by taking into consideration how changeable, contradictory and provocative,

calculating and self-aware Courbet was. He surely reached the climax of
his showmanship in "The Artist's Studio" of 1854/55, which he painted only a few

years after "The Burial at Omans", and on which several figures from the earlier
work reappear. The correspondences between the paintings are obvious: the large

format, the imaginary assembly as a mirror of society, the divisions into a left
and a right hand group of figures, the presence of the republicans of 1793, the scull,

and finally, his native Loue-landscape.

Whilst the central space in "The Artist's Studio" is predominantly occupied by Courbet

himself, there yawns an open grave in "The Burial at Omans". Hardly any
argument can be found against reading this as Courbet's own grave. Here the artist
united the rural population with which he identified and whom he considered

equal with the bourgeoisie of Paris. It is not by accident that the republicans stand

closest to the grave as they were closest to Courbet's own political ideals. In

addition, no other work shows the artist's family united so completely as "The Burial

at Omans". Never again did the artist represent his mother, but it is she and his

grandfather — who by the time he created this painting was already dead — who

frame its composition. Furthermore, the scull, a traditional artist's prop, together
with the spade may allude to the artist's grave. One can hardly rule out that

Courbet wanted to stage an adequate farewell for himself. He did not do so on a

small canvas, but on a monumental scale traditionally used for history painting
rivalling the great heroes of the past. Courbet was well aware that death is

followed by resurrection. Hence, the proposed interpretation is supported by the scull

which ought to be read as Adam's, and thus, according to Christian tradition,
implies salvation for Adam and his descendants. In "The Artist's Studio" Courbet

appears in the role of the Redeemer, the "sauveur du monde" as Baudelaire called

him, bringing the reconciliation of the world through his art. As such, "The Burial

at Omans" is a sort of equivalent to "The Artist's Studio".

Begräbnis als Selbstinszenierung



V


	Begräbnis als Selbstinszenierung : Courbets "Enterrement à Ornans" - eine Neuinterpretation

