
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der
Universität Zürich

Herausgeber: Kunstgeschichtliches Seminar der Universität Zürich

Band: 4 (1997)

Artikel: Im Schatten Nietzsches : Gerhard Richters "Sils"-Ausstellung 1992

Autor: Erbsmehl, Hansdieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720107

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720107
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hansdieter Erbsmehl

Im Schatten

Nietzsches

Gerhard Richters »Sils«-Ausstellung 1992

1 Bloch, Peter André, Das Nietzsche-Haus in
Sils-Maria, in: Nietzsche-Haus in Sils-Maria, hrsg.

von der Stiftung »Nietzsche-Haus in Sils-Maria«,

Chur 1991, S. 4.

2 Während meiner Vorbereitungen zu einer

Ausstellung über Nietzsche in der neueren bildenden

Kunst wurde ich mit dieser Aussage mehrmals

konfrontiert. Die Ausstellung fand 1994 in Weimar

statt und sollte »das ins Bild gesetzte Verstehen

seiner Person und seines Werks in der Gegenwart

einsichtig machen«, so Bernd Kauffmann im

»Geleitwort« in-. Für F.N. Nietzsche in der bildenden

Kunst der letzten 30 Jahre, Ausst.-Kat. Orangerie
Schloss Belvedere Weimar, hrsg. von der Stiftung

Weimarer Klassik, Weimar 1994, S. 7. Richter wurde

hier nicht berücksichtigt, da es das »Kunstwerk«,

welches in Betracht gekommen wäre, nicht mehr

gab. Es wäre das Silser Ereignis selbst gewesen.
3 Pelzer, Birgit, Das tragische Begehren, in:

Gerhard Richter, Ausst.-Kat. Paris/Bonn/Stockholm/Madrid

1993, Bd. 2: »Texte«, S. 109, Anm. 33

(Bd. 1: »Katalog der Ausstellung«; Bd. 3:

»Werkübersicht« 1962-1993).

Gerhard Richter zeigte 1992 im Nietzsche-Haus in Sils-Maria eine Serie von 48

kleinformatigen Fotoübermalungen. Die Kunstkritik hat die Ausstellung kaum

wahrgenommen, in der Richter-Literatur ist sie lediglich beiläufig erwähnt worden -
dabei bot sie eine beispielhafte Gelegenheit, das Verhältnis eines bildenden Künstlers

zu Friedrich Nietzsche präzis zu untersuchen. Die überragende Bedeutung

dieses Themas wird von der Kunstkritik ebenso wie von der Kunstgeschichte stets

vehement bekräftigt, doch überzeugende Analysen der vorhandenen anschaulichen

Belege finden sich kaum.

Das Gebäude, in dem der Philosoph sieben Sommer zurückgezogen gelebt und

gearbeitet hatte, ist heute eine museale Erinnerungsstätte. Ausserdem steht es

Nietzsche-Kennern und -Interessenten aus aller Welt als Gästehaus und zum geistigen

Austausch über den Philosophen zur Verfügung. Von hier aus sollen »weiterhin

geistige Impulse [...] ausgehen«.1 Folglich konnte es so scheinen, als genüge

allein eine Ausstellung an diesem Ort, um die Behauptung aufzustellen, Richter sei

von Nietzsches Philosophie »beeinflusst« worden und habe Kunstwerke in deren

Sinn geschaffen.2 Die Bedeutung Nietzsches für den Maler erschliesst sich jedoch
nicht angesichts der ausgestellten übermalten Fotografien der Hochgebirgslandschaften

des Oberengadins, sondern aus zwei Kommentaren in einer kleinen,
die Ausstellung begleitenden Publikation. Hans-Ulrich Obrist, der Kurator, und

Peter André Bloch, der gastgebende Vorsitzende der Stiftung Nietzsche-Haus,

bezogen die Bilder sowie ein weiteres Exponat, eine Stahlkugel, auf den Nietzsche-

Topos von der ewigen Wiederkehr des Gleichen. Dabei kamen sie zu gegensätzlichen

Ergebnissen.

Birgit Pelzer bemerkte zurecht, dass es sich bei dem ephemeren Silser

Ereignis nicht um eine Kunstausstellung im herkömmlichen Sinne gehandelt hatte

und sich dieses weder als »eine Installation noch ein Aufhängen, noch ein

Eingriff« verstehen Hess.3 Stattdessen sprach sie von einer »Intervention« und einer

199

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universität Zürich 1997



»schwachein] Infiltration, Punktierung des Raumes in Form eines die Möglichkeit
der Lektüre anbietenden Parcours«. Zur Lektüre empfahl sie nicht, wie zu erwarten

wäre, Nietzsches Schriften, Aufzeichnungen oder Briefe, die in Sils präsentiert
werden und in denen sich vielleicht Hinweise für eine Bestätigung von Obrists und

Blochs Thesen hätten finden lassen, sondern jene übermalten Fotografien, die

Richter den schriftlichen Dokumenten »gegenübergestellt« hatte. Pelzers Begriffe
der »Infiltration« und »Intervention« widersprechen jedoch ihrer postulierten
Selbstreferenzialität der Kunstwerke, denn sie sind negativ besetzt und verweisen

auf eine subversive Unterwanderung des Nietzsche-Bildes, das in Sils vermittelt
wird, wenn nicht sogar auf eine kritische Unterwanderung der Philosophie
überhaupt. Deren Analogie mit der Malerei, die vor allem von Bloch behauptet wird,
sind solche Überlegungen entgegengesetzt.

Die kunsthistorische Bedeutung der »Sils«-Ausstellung lässt sich weder aus

theoretischen Argumentationen ableiten noch über heutige nietzscheanische

Vorstellungen vermitteln. Vielmehr erschliesst sie sich in einer beschreibenden

Analyse der Ausstellung. Die nachfolgende »Rekonstruktion« soll zeigen, dass

Richter sich auf komplexe Weise mit der Rezeption des Hochgebirges als Metapher

für intellektuelle Einsamkeit ausserhalb des Kulturbetriebs beschäftigte. Das

Gebirge als Ort der Freiheit, des freiwilligen Sichaussetzens und der anti-zivilisatorischen

Kulturkritik wird gerade in Sils in unmittelbarer Beziehung zur
Philosophie Nietzsches vermittelt und hat in diesem Sinn stets auf Künstler und Intellektuelle

gewirkt. Richters Inszenierung entsprach einem Muster, das seit Beginn

2 00 der Nietzsche-Wirkung in den neunziger Jahren des letzten Jahrhunderts virulent
ist: der Künstler als Überwinder einer als inkommensurabel verstandenen negativen

Philosophie.4

Reise nach Sils

4 Siehe hierzu Erbsmehl, Hansdieter, Kulturkritik

und Gegenästhetik. Zur Bedeutung Friedrich

Nietzsches für die bildende Kunst in Deutschland

1892-1918, Ph.D. Thesis, University of California Los

Angeles 1993, Ann Arbor 1994.

5 Raabe, Paul, Spaziergänge durch Nietzsches

Sils-Maria, Zürich 1994, S. 12.

Im vergangenen Jahr begab ich mich mit Wolfgang Kersten und einer Gruppe von

Studierenden des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universität Zürich nach Sils-

Maria. Wir wollten die intellektuelle Topographie des Ortes erkunden, um

nachträglich aus den räumlichen Gegebenheiten des Nietzsche-Hauses und seiner

touristischen Einbindung auf die Richter-Ausstellung Rückschlüsse ziehen zu

können. Ausgerüstet waren wir mit einem Reiseführer von Paul Raabe, der gerade

erschienen war und sich als Begleiter für sechs »Spaziergänge durch Nietzsches

Sils-Maria« empfahl. Mit der einleitenden Bemerkung, »die Elite Europas war in
Sils-Maria zu Gast«5 wendet sich Raabe an Leser, die auf ihren Routen philosophisches

Gepäck und biographische Informationen mitzunehmen bereit sind. Manche

der Legenden und Stilisierungen, die Nietzsche als den »Einsiedler von Sils«

umranken, bricht er auf. Das Buch schien geeignet, jene assoziativen Bedeutungen um

die Sils-Erfahrungen des Philosophen aufzuspüren, die zumindest bei einem Teil

der Besucher der Installation vorausgesetzt werden konnten.

Neben Raabes Führer befand sich noch ein kleines Büchlein der Künstlergruppe

ABR-Stuttgart in unserem Reisegepäck. Es enthält kurze Aufsätze über

Nietzsche, den Maler Giovanni Segantini und die Hotelkultur um 1900 im Oberen-

gadin mit entsprechenden Abbildungen - Dokumente einer »philosophischen

Hansdieter Erbsmehl



Abb. 1: Gerhard Richter, »Sils«, 1992/93, übermalte

Fotografien in Vitrine des Nietzsche-Hauses, Foto

Max Weiss, Verlag Montabella, St. Moritz.

Exkursion«. Diese Exkursion hatten die beiden ABR-Mitglieder zusammen mit zwei

weiteren Teilnehmern, die als Institut für Untersuchungen von Grenzzuständen

ästhetischer Systeme (INFuG) firmieren, im September 1992 unternommen. Ihr
erklärtes Ziel war es gewesen, »vor Ort etwas über die Herkunft jenes

Überanstrengungsprogramms in Erfahrung zu bringen, das heute >Die heroische Moderne«

genannt wird«.6 Es erfolgte auch ein Besuch des Nietzsche-Hauses, in dem gerade

die Richter-Ausstellung stattfand. Sie bleibt unerwähnt. Doch in Grösse und

Aufmachung ist die Publikation derjenigen Richters derart angeglichen, dass es sich

kaum um einen Zufall handeln kann. Einige Abbildungen lassen sich direkt mit
denen bei Richter vergleichen. Die Texte bemühen sich um Aufklärung und können

als künstlerisch-intellektuelle Antithesen zu Obrists und Blochs Versuchen

verstanden werden. Der kunsthistorische Dialog, der nicht über theoretische
Argumente oder postnietzscheanische Werte vermittelt wird, findet bei ABR-Stuttgart

eine Bestätigung.

201

Richter und Nietzsche

6 ABR-Stuttgart, Zwischen Eis und Süden. Auf
den Spuren von Nietzsche und Segantini, St. Gallen

1994, S. 7. ABR steht für »Aktion beider Richtungen«

und ist laut Impressum »der Name der

Produktionsgemeinschaft von René Straub und Harry Walter«.

7 Richter, Gerhard, Notizen 1992 und Interview

mit Hans-Ulrich Obrist 1993, in: Text. Schriften und

Interviews, hrsg. von Hans-Ulrich Obrist, Frankfurt

am Main/Leipzig 1993, S. 231-240 bzw. S. 240—260.

In zahlreichen Interviews und eigenen, teils tagebuchartigen Aufzeichnungen hat

Gerhard Richter den Namen Nietzsches nie erwähnt. Auch in den kulturkritischen

»Notizen«, die er während der »Sils«-Ausstellung verfasste, und in einem Gespräch,

das er etwa im gleichen Zeitraum mit dem Kurator führte und das den Stand

des künstlerischen Selbstverständnisses dokumentiert, kommt er nicht vor.7 Jürgen

Harten hatte allerdings 1986 mitgeteilt, Richter habe in jungen Jahren unter dem

Einfluss einer schwärmerischen Nietzsche-Verehrung seiner Mutter gestanden. Den

Entschluss, Künstler zu werden, stellte Harten sogar in einen unmittelbaren

Zusammenhang mit einer »eifrigen« Nietzsche-Lektüre in den ersten Jahren der DDR,

die parallel zur Vermittlung marxistischer Wirtschaftswissenschaften erfolgt
sei: »Nietzsche [...] schürt sein künstlerisches Sendungsbewusstsein, während eine

Im Schatter) Nietzsches



Friedrich Niotxsclie.

TAIÎD WAGNER IN BAYREUTH.

Jenseits

m Gut und Böse. üVorspiel

Philosophie der Zukunft.

Friedrich Nietzsche.

'•IiTRACHTUNGEN • f ,'
lfm .i

fe mmt&t. mmmi

Also

h Zarathustra.

Abb. 2: Gerhard Richter, »Sils«, 1992/93, übermalte

Fotografie in Vitrine des Nietzsche-Hauses, Foto

Max Weiss, Verlag Montabella, St. Moritz.

202

8 Harten, Jürgen, Der romantische Wille zur
Abstraktion, in: Gerhard Richter. Bilder/Paintings
1962-1985, Ausst.-Kat. Düsseldorf/Berlin/Bern/Wien,

hrsg. von Jürgen Harten, Köln 1986, S. 9f.

9 Wann Richter seinen »Künstlerwahn« aufgegeben

hat und ob dies mit einer Abkehr von Nietzsche

zusammenhing, lässt Harten offen. Allerdings
schreibt er, dass sich Richter Anfang der siebziger

Jahre »auf der Suche nach dem Pathos des

Übermenschen« mit neoklassizistischer Architektur
des Nationalsozialismus auseinandergesetzt habe

(ebd., S. 51) und 1976/77 in eine »Krise« geraten sei.

Die Verbindung von »Übermensch« und
Nationalsozialismus bedient aber eher ein Vorstellungsklischee,

als dass daraus noch auf eine Auseinandersetzung

mit Nietzsche geschlossen werden könnte.

10 Butin, Hubertus, Gerhard Richter. Editionen

1965-1993, Ausst.-Kat. Kunsthalle Bremen, München

1993, S. 29.

11 Ebd., S. 13. Butin zitierte Manschot, Henk,

Nietzsche und die Postmoderne in der Philosophie,

in: Moderne versus Postmoderne, hrsg. von Dietmar

Kamper, Frankfurt am Main 1987, S. 478-498.

damals in der DDR gängige Einführung in die Wirtschaftswissenschaften von Fritz

Selbmann ihm die materialistische Überzeugung vermittelt. So liefern Nietzsche

und Marx die Zutaten für den weltanschaulichen Zündstoff, den Richter mit sich

herumtragen sollte: ein Gemisch aus der jahrelang heftig verteidigten Überzeugung,

dass es keinen wirklich freien Willen gebe, und dem noch lange nachgeträumten

Künstlerwahn, dass auch er dazu berufen sei, über die Welt seherisch zu gebieten.«8

Derart schwergewichtige Mitteilungen über die Bedeutung Nietzsches in der

frühen Biographie des Malers machte Harten ohne Quellenangabe. Sie dürften aber

auf Gespräche zurückgehen, die er mit Richter geführt hatte. Wesentlich erscheint

hier der Zusammenhang zwischen Nietzsche und der Wahnvorstellung einer
Berufung des Künstlers zum Gebieter über die Welt. Mitte der achtziger Jahre wird er
als ein negativer beschrieben.9

Im gleichen Zeitraum, als Harten auch den Katalogtext verfasste, wurde

Nietzsche in akademischen Diskursen über eine postmoderne Philosophie bereits

als Autorität beansprucht. Daran erinnerte Hubertus Butin im unmittelbaren

Anschluss an die »Sils«-Ausstellung. Als »rezeptionsgeschichtlich entscheidender

Bezugspunkt in der Philosophie der Postmoderne« habe Nietzsche »den Glauben

an den Wahrheitsgehalt rigoros zerbrochen«.10 Die frühere Ableitung des künstlerischen

Machtanspruchs, der Richter Harten zufolge eine Absage erteilt hatte,

spielte 1993 für Butin keine Rolle mehr. Stattdessen heisst es nun, dass Richter, der

sich als bildender Künstler nie auf Nietzsche »berufen« habe, »dessen Lektion vom

Fiktionscharakter alles Wirklichen und von der Vorläufigkeit jedes Wahrheitsanspruches

in bildnerischer Konsequenz umzusetzen [scheine]«.11 Retrospektiv hat

Butin somit eine positive Beziehung hergestellt zwischen einer bereits historisch

gewordenen Nietzsche-Diskussion der achtziger Jahre und einem Künstler, den

seine Interpreten und die Kunstkritik Anfang der neunziger Jahre als den
bedeutendsten deutschen Vertreter der postmodernen Kunst vorführten. »Sils« war die

Ouvertüre zu einer ganzen Serie öffentlicher Auftritte und Publikationen, mit

Hansdieter Erbsmehl



Abb. 3: Gerhard Richter, »Sils«, 1992/93, übermalte

Fotografien in Vitrine des Nietzsche-Hauses, Foto

Max Weiss, Verlag Montabella, St. Moritz.

denen Richter im Laufe des Jahres 1993 auf internationalem Parkett präsentiert
wurde. Den »Schriften und Interviews« folgte das kommentierte Werkverzeichnis der

Editionen. Höhepunkt war die bislang umfassendste Retrospektive, die nach der

Premiere in Paris im Winter 1993/94 zunächst in der Kunst- und Ausstellungshalle
der Bundesrepublik Deutschland in Bonn und danach in Stockholm und Madrid 203
zu sehen war und die von einem dreibändigen Kompendium mit ausführlichen

Dokumentationen begleitet wurde.12

Die Ausstellung

12 Siehe Anm. 3. Regine Prange stellte eine
»nationale Vereinnahmung« durch einige der Katalogautoren

fest, von der Richter sich allerdings nicht

habe »einspannen« lassen; Prange, Regine, Das

ironische Gesamtkunstwerk, in: Kunstchronik 47,1994,

S. 578f.

13 Butin meinte, die Fotos seien »bei Urlaubsaufenthalten

im Engadin 1990 und 1991« entstanden;

Butin 1993 (wie Anm. 10), S. 163. Einige der Aufnahmen

waren jedoch bereits 1989 in Richters »Atlas«

publiziert und mit der Jahreszahl 1988 versehen;

Gerhard Richter. Atlas, hrsg. von Fred Jahn, München

1989, S. 225f.

14 Butin 1993 (wie Anm. 10), S. 69 (Nr. II).

In Sils waren neben der Serie übermalter Farbfotografien ein Offsetdruck mit dem

Titel »Umwandlung« und jene bereits erwähnte massive Kugel aus mattglänzendem

Edelstahl ausgestellt. Die Exponate traten zu ihrer jeweiligen Umgebung in

eine kalkulierte Beziehung. Ein neues Arrangement der ständigen Ausstellung war
dafür nicht nötig. Die Fotos, die Landschaften des Oberengadins zeigen, hatte

Richter während vorangegangener Urlaubsaufenthalte aufgenommen.13 Die post-

kartengrossen Abzüge sind mit Ölfarbe mehr oder weniger und meist in einem

perfektionierten Monotypieverfahren überarbeitet, wobei die zugrundeliegenden
Motive partiell sichtbar bleiben. Sie verweisen auf Urlauberfotos, die hier täglich
zu Hunderten aufgenommen werden, oder auf Ansichtskarten, die vor Ort erhältlich

sind. Sie lagen in Tischvitrinen oder standen in verglasten Bücherschränken

der beiden Ausstellungsräume im Erdgeschoss, als seien sie Teil der hier

präsentierten handschriftlichen, faksimilierten, gedruckten und fotografischen
Nietzsche-Dokumente (Abb. 1—3).

Der Offsetdruck »Umwandlung« (Abb. 4), eine Gemeinschaftsarbeit mit

Sigmar Polke aus einer Edition von 1968,14 hing im Korridor bzw. im Treppenhaus

des ersten Stocks gegenüber der Tür zum Zimmer, das Nietzsche bewohnt hatte.

Als Teil der ständigen Ausstellung befinden sich hier Dokumentationstafeln mit

Im Schatten Nietzsches



204

5 Phasen einer von Polke und Richter vorgenommenen Umwandlung.
Das Massiv wurde am 26. April 68 für die Dauer von 2 Stunden in eine Kugel verwandelt.

Abb. 4: Gerhard Richter und Sigmar Polke,

»Umwandlung«, 1968, Offsetdruck.

15 Raabe 1994 (wie Anm. 5), S. 13.

16 Vergleichbare Aufnahmen befinden sich in

Atlas 1989 (wie Anm. 13), S. 74ff. Eine davon

illustriert einen pathetischen Bericht über die Rettung

eines abgestürzten Bergsteigers, den Richter gleich

mit ausgeschnitten hat: »ein einfacher, ungebildeter

Mann, den der Ehrgeiz nach den höchsten Kronen

greifen Hess, der berühmt werden wollte«.
17 Butin 1993 (wie Anm. 10), S. 161 (Nr. 65).

schriftlichen Äusserungen über Nietzsche in Sils-Maria oder allgemein über das

Engadin. Sie stammen von Schriftstellern, Dichtern und Philosophen, die an diesem

Ort Erholung suchten und vom »Schatten Nietzsches«15 begleitet wurden, unter
anderem von Adorno, Benn, Cocteau, Hesse, Kraus, Thomas Mann, Musil, Neruda

und Rilke. Während im Erdgeschoss die Übermalungen den Nietzsche-Dokumenten

gegenübergestellt waren, trat hier der Offsetdruck in Konkurrenz zu literarisch
oder philosophisch ambitionierten Texten. Der zweizeilige typographische Schriftzug

am unteren Rand lautet: »5 Phasen einer von Polke und Richter vorgenommenen

Umwandlung. Das Massiv wurde am 26. April für die Dauer von zwei

Stunden in eine Kugel verwandelt.« Ironisch verfremdet dieser Text das

Herstellungsverfahren. Es handelt sich um das Foto eines Bergmassivs, das Richter und

Polke in einer Zeitung oder Alpinistenzeitschrift vorgefunden hatten.16 Sie haben

es reproduziert und in der Dunkelkammer in unterschiedlichen Ausschnitten

erneut vergrössert, wobei sie die neuen Abzüge während der Belichtung mit einer

Lichtquelle manipulierten.
Am Boden des Nietzsche-Zimmers, dem eigentlichen Zentrum der Gedenkstätte

mit einer teilweise authentischen Einrichtung, lag die Stahlkugel (Abb. 5). Sie hat

einen Durchmesser von 16 Zentimetern und gehört zu einer Auflage von elf
Exemplaren.17 Jedes dieser industriell gefertigten, matt glänzenden Objekte hat

Richter durch Gravur signiert, datiert, numeriert und mit Titeln versehen, die

jeweils einen bestimmten Berg im Engadin bezeichnen. Das kunstvoll arrangierte
Foto zeigt die Kugel hart an der Kante des gemusterten Teppichs auf dem gedielten

Hansdieter Erbsmehl



205

Abb. 5: Gerhard Richter, -Siis«. 1992/93. Nietzsche- Fussboden und in einer Achse mit dem einzigen Fenster des Raumes. Wie im Nietz-
zimmer mit stahikugei, Foto Max weiss, Verlag sche-Fiaus üblich, konnten die Besucher das Zimmer nicht betreten, sondern nur
Montabella, St. Moritz.

durch die geöffnete Tür und hinter einem Absperrseil stehend hineinschauen.

In einer Vitrine im Korridor des Erdgeschosses waren noch frühere Kataloge

und Publikationen Richters ausgelegt (Abb. 6). Zum einen stellten sie einen

Zusammenhang zwischen den Übermalungen und Erinnerungsfotos für den privaten
Gebrauch her, zum anderen dokumentierten sie Richters lange zurückreichende

künstlerische Beschäftigung mit dem Themenkomplex »Gebirge«. In der Mitte

der Vitrine lag ein Kalender für das Jahr 1990, den Richters Londoner Galerist

Anthony d'Offay herausgegeben hatte. Er enthält zwölf Abbildungen von
übermalten Fotos, die als Prototypen der Silser Übermalungen gelten können.

Aufgeschlagen war die Abbildungsseite für den Monat Mai mit einer Aufnahme

der Tochter Betty. Daraus lässt sich ebenso ein Anspruch auf den privaten
Charakter der kleinen Werke ableiten wie aus der Tatsache, dass keines davon ins

/m Schatten Nietzsches



206

Abb. 6: Gerhard Richter, »Sils«, 1992/93, Dokumen-

tationsvitrine; Foto Max Weiss, Verlag Montabella,

St. Moritz.

Werkverzeichnis aufgenommen wurde. Das Gebirge als Gegenstand von Richters

Malerei dokumentierten gleich mehrere Kataloge auf nahezu enzyklopädische

Weise: der Biennale-Katalog von 1972, der fast alle Stadtbilder und — jeweils
gegenüberliegend — Alpen- und Gebirgsbilder von 1968/69 zeigt und damit auf einen

Gegensatz von Hochgebirge und Stadtwüste verweist; der »Atlas« mit den Seiten

»Arosa, 1972/73« und »Davos, 1973/74«; sowie ein Ausstellungskatalog mit einem

»Davos«-Gemälde aus einem Zyklus von 1981.

Ein weiteres Dokument, eine Abbildung des Bildnisses von Thomas Mann aus

dem Zyklus »48 Portraits« von 1971/72, kann nur als ein Hinweis auf Richters

künstlerisch-intellektuelles Verständnis der Gebirgstopographie gedeutet werden.

Richter präsentierte den Schriftsteller als Autorität im Umgang mit dem Philosophen

und stellte eine subtile Beziehung zwischen Manns Davoser »Zauberberg«-

Roman und dem eigenen Zugriff auf Nietzsches Sils — nur ein Gebirgstal davon

entfernt — her.18

Das Künstlerbuch

18 Zu Thomas Mann und Nietzsche siehe zuletzt

Erkme, Joseph, Nietzsche im »Zauberberg«, Frankfurt

am Main 1996, S. 3: »An Nietzsche orientiert er
[Thomas Mann, d. Verf.] die grosse Struktur des

Romans ebenso wie die der einzelnen Protagonisten.

Wesentliche Grundthemen sind von ihm rezipiert
oder inspiriert.« Siehe auch Martens, Jutta, Richters

Zauberberge. Zu dem »Davos«-Zyklus von Gerhard

Richter, in: Weltkunst 65,1995, Nr. 11, S. 1470f. Martens

zitiert eine Äusserung Richters, dass »die Wahl

des Urlaubsortes [...] sicherlich etwas mit Thomas

Manns -Zauberberg< zu tun« habe.

19 Butin 1993 (wie Anm. 10), S. 163 (Nr. 67).

Begleitend zur Ausstellung erschien das Künstlerbuch. Es hat in etwa das gleiche
Format wie die übermalten Fotos, trägt den Titel »Sils« und wurde von Hans-Ulrich

Obrist herausgegeben. Als vorläufig drittletzte Nummer wurde es ins Werkverzeichnis

der Editionen aufgenommen.19 Eine limitierte Teilauflage hat Richter

signiert, datiert und numeriert. Die Aufnahme in das Werkverzeichnis und die

Limitierung machen deutlich, dass diese Publikation nicht als eine Dokumentation

im herkömmlichen Sinne verstanden werden soll, sondern als Bestandteil der

Ausstellung gemeint war. Das Layout stammt von Richter, was für einen bibliophil
bewussten Künstler nicht ungewöhnlich ist. Der Anspruch, Kunstwerk zu sein, ist

aber nicht nur bedeutungsvoll hinsichtlich der typographischen und gestalteri-

Hansdieter Erbsmehl



Gerhard Richter

Sils

OKTAGON

Abb. 7: Gerhard Richter, »Sils«, Buchobjekt, 1992.

Abb. 8: Peter André Bloch, »Nietzsche-Haus in Sils-

Maria«, hrsg. von der Stiftung »Nietzsche-Haus in

Sils-Maria«, Chur: Calanda Verlag, 1991, Foto G.

Jenny, Chur.

Abb. 9: Nietzsche-Haus, Postkarte, Foto Torsten

Krüger, Verlag Montabella, St. Moritz.

Peter André Bloch

NIETZSCHE-HAUS
in Sils-Maria

m
Calanda Wrlag

sehen Aufmachung, sondern lässt sich neben dem äusseren Erscheinungsbild, das

konseguenterweise im Werkverzeichnis dokumentiert wird, auch auf den Inhalt

einschliesslich der Texte beziehen.

Auf dem Einband ist eine Fotografie des Nietzsche-Hauses, ein schlichtes, 200

Jahre altes Engadinerhaus, farbig abgebildet (Abb. 7). Das gleiche Motiv erscheint 2 07
auch auf dem Umschlag des broschierten Museumsführers (Abb. 8), doch wird

dieser Effekt der Wiedererkennung beim genaueren Vergleich irritiert. Die

Broschüre zeigt das Haus in leichter Schrägsicht inmitten eines satten grünen Rasens

und vor dem Hintergrund der dicht angrenzenden Lärchen. Leuchtend rote Geranien

in den Blumenkästen auf den Fensterbänken verbreiten eine sommerlich

freundliche Stimmung. Die von rechts einfallende Sonne hebt die Bronzeskulptur
eines Adlers - eine leicht zu dechiffrierende, emblematische Tierplastik des

schweizerischen Bildhauers Hermann Hubacher — deutlich hervor. Richters

Fotografie vermittelt den entgegengesetzten Eindruck. Die Aufnahme ist im Winter
bei Schnee entstanden und lichtet das Gebäude exakt planimetrisch ab. Vom Adler

ist nur noch die Silhouette einer Hälfte sichtbar, die andere wird vom dunklen

Hintergrund geschluckt. Eine abendliche Wintersonne verwandelt die Fenster des

Obergeschosses in matte Spiegel. Den beiden Aufnahmen entsprechen zwar die

unterschiedlichen Jahreszeiten, zu denen sich Nietzsche und Richter in Sils aufhielten,

doch sind auch während der winterlichen Dämmerung durchaus Aufnahmen

des Hauses möglich, die eine einladende, geradezu weihnachtlich festliche

Stimmung vermitteln können (Abb. 9). Von derart positiv besetzten Ansichtskartenmotiven,

wie sie auch den Besuchern des Nietzsche-Hauses zum Kauf angeboten

werden, setzt sich Richter indessen ab.

Einen vergleichbar abweisenden Eindruck vermittelt die Titelabbildung von

ABR-Stuttgart (Abb. 10). Sie ist wohl in Assoziation zum Buchtitel »Zwischen Eis

und Süden«, einem Nietzsche-Zitat über das Engadin, entstanden. In surrealistischer

Verfremdung zeigt sie, auf Vorder- und Rückseite symmetrisch gespiegelt, ein

Im Schatten Nietzsches



AUF DEN SPUREN
VON NIETZSCHE
UND SEGANTINI

LU
Q
O
w
V.

JD
CO

CO

LU

ABR-STUTTGART
ZWISCHEN EIS

UND SÜDEN

Abb. 10: Vorder- und Rückseite des Bucheinbandes

von ABR-Stuttgart, »Zwischen Eis und Süden«, 1994.

208

20 ABR-Stuttgart 1994 (wie Anm. 6), S. 12.

21 Siehe Berlinger, Rudolph, Nietzsches
arkadische Landschaft. Engadiner Spiegelungen in:

Friedrich Nietzsche. Perspektivität und Tiefe.

Bayreuther Nietzsche-Kolloquium 1980, hrsg. von Walter

Gebhard, Frankfurt am Main 1982, S. 69-86 und

Hofmann, David Marc, Nietzsche und die Schweiz,

in: Nietzsche und die Schweiz, hrsg. von David

Marc Hofmann, Zürich 1994, S. 13. Hofmann zitiert
eine Stelle aus »Schopenhauer als Erzieher« (1874),

wo Nietzsche lange vor dem ersten Aufenthalt in
Sils das Ideal beschreibt, »so hoch zu steigen, wie

je ein Denker stieg, in die reine Alpen- und Eisluft

hinein, dorthin wo es kein Vernebeln und
Verschleiern mehr giebt und wo die Grundbeschaffenheit

der Dinge sich rauh und starr, aber mit
unvermeidlicher Verständlichkeit ausdrückt!« SE 5, KSA

Bd. 1, S. 381. Nietzsche-Zitate mit den üblichen Sig-

len nach Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe

in IS Bänden, hrsg. von Giorgio Colli und

Mazzino Montinari, München/Berlin/New York 1980.

22 Adorno, Theodor W., Aus Sils Maria, in: Ohne

Leitbild. Parva Aestetica (Erstausg. 1967), Frankfurt

am Main 1981, S. 48.

unwirtliches Geröllfeld und konterkariert damit die gängige Vorstellung von
schneebedeckten Berggipfeln bei gleichzeitig südlicher Luft. Vielmehr entspricht
sie einer Aussage über die »steinige, lebensferne Welt jenseits der Vegetationsgrenze,

fernab vom Dunst der Täler und dem Getriebe der Menschen«, wo Nietzsche

»zu seiner philosophischen Höchstform « gefunden und sich ihm »das Gegenbild

zur moralisch und historisch durchmöblierten Welt« seiner Zeit offenbart habe.20

ABR-Stuttgart folgt damit Nietzsches metaphorischer Gleichung eines Landschaftserlebnisses

und deren Übertragung in philosophische Kategorien.21 Während

Richters Winterbild auf einen biografischen Nietzsche-Zusammenhang zielt, steht

ABR-Stuttgarts Steinwüste in einem historischen Zusammenhang mit der Einübung

von heroischen Posen im Hochgebirge.

Anders als übliche Kataloge enthält Richters Publikation keinen Anhang mit
einem Verzeichnis der ausgestellten Werke. Allerdings werden alle Exponate
abgebildet. In einer nahezu symmetrischen Anordnung, zu der die beiden Texte den

Rahmen bilden, ist die Reproduktion des schwarzweissen Auflagendrucks der

»Umwandlung« an den Anfang gestellt, die Kugel in einer rötlich überstrahlten und

perfekt ausgeleuchteten Farbaufnahme ans Ende (Abb. 13). Dazwischen sind in einer

zufällig erscheinenden Anordnung die 48 Übermalungen und zwei nicht überarbeitete

Landschaftsaufnahmen abgebildet.
Die Aufnahmen zeigen Bergpanoramen aus dem Engadin, schneebedeckte

Geröllfelder mit karger Vegetation und baumbestandene Steilhänge oder Ansichten

vom Fextal und vom Silsersee. Sie sind zu unterschiedlichen Tag- und Nachtzeiten

und Witterungsverhältnissen entstanden und werden in Bildlegenden namentlich

gekennzeichnet. Bei den Berggipfeln hat Richter die Kamera stets waagerecht
auf das Motiv gerichtet, nie nach oben oder unten. Erhabene Eindrücke, wie
Bergwanderer sie suchen, kommen nicht auf: weder der ein Bergmassiv, das den nach

oben Blickenden verkleinert, noch der nach unten ins Tal Schauende, dem sich

aus der Höhe die Dörfer ausnehmen, »als wären sie von oben mit leichten Fingern

hingesetzt« und erzeugten das »Glücksversprechen der Riesenphantasie: man

könnte mit ihnen machen was man will«.22 Überhaupt haben die Bergaufnahmen
keine Referenzpunkte, die die wirklichen Grössenverhältnisse deutlich machen

Hansdieter Erbsmehl



Abb. II: Doppelseite aus: Gerhard Richter, »Sils«,

1992, »Piz Lagrev«, »Piz Surlej, Piz Rosatsch«.

Abb. 12: Doppelseite aus: Gerhard Richter, »Sils«,

1992, »Fextal: Curtins«, »Gerhard Richter, Val Fex«.

Piz Surlej, Piz RosatschPiz Lagrev

23 Die ungewöhnliche Perspektive von Seganti-

nis Bildern wurde früh erkannt. In einem Nachruf

von 1899 hiess es: »Um das Gebirge zu malen, nahmen

die anderen Künstler im Tal Aufstellung. Von

hier aus gesehen, wachsen die Gipfel wie Pyramiden

in den Himmel, verdecken den Horizont,

verdrängen die Atmosphäre. Die Kompositionen dieser

Künstler haben immer die Form eines A, oder

wenn sie das vor ihnen abfallende Tal malen, eines

V. Segantini hat diese Routine durchbrochen. I...1 Er

stieg so hoch, bis die Landschaft nicht mehr von
den einzelnen Gipfeln unterjocht wurde [...1. Man

fühlt sich auf gleicher Höhe mit den Gipfeln Europas,

man ist selbst hoch und erblickt nur Höhen.«

Sizeranne, Robert de la, In Memoriam Giovanni

Segantini, in-, Revue de l'art ancien et moderne, 10.

Nov. 1899, zit. nach Giovanni Segantini, Ausst.-Kat.

Kunsthaus Zürich 1990, S. 37.

könnten. Der gleiche Standpunkt wurde auch von Giovanni Segantini eingenommen,

dessen Bilder als die bedeutendsten Darstellungen der Graubündner Hochge-

birgswelt gelten.23

In ihrer technischen Machart und ästhetischen Qualität heben sich Richters

Landschaftsaufnahmen von Amateurfotos wie auch von massenhaft reproduzierten
Ansichtskartenmotiven oder stimmungsvollen Bildbänden ab. Der ästhetische

Reiz wird durch die Übermalung nicht zerstört, sondern gesteigert; Richter geht

formal und farblich durchaus auf die zugrundeliegenden Motive ein. Informelle

Zufälligkeit scheint deshalb ausgeschlossen. Etwa die Hälfte der Abbildungen sind

um 180 Grad gedreht, wobei sich oft waagrechte oder senkrechte Symmetrieachsen

ergeben. Einige der gespiegelten Pendants sind im Abklatschverfahren

überarbeitet und weisen deshalb die gleichen Muster auf (Abb. 11).

In zwei Fotos hat Richter sich selbst portraitiert (Abb. 12). Beide Aufnahmen

— eine Totale vor Häusern im Fextal und eine Nahsicht von einer Mietkutsche

mit dem darin sitzenden Künstler - stehen im Kontrast zu den Ansichten der

Im Schatten Nietzsches



menschenleeren Bergwelt und Seenlandschaften. Sie erinnern an die »üblichen«

Urlaubsaufnahmen, zumal Richter sich nicht scheut, in ungelenker Körperhaltung

vor der Kamera zu posieren, und Unscharfen in Kauf nimmt.

Die Kommentare

24 »Die Sichtbarmachung allgemeiner Täuschung

durch die Umkehrung des Figur/Grund-Verhältnis-

ses ist ein wesentlicher Aspekt dieser Arbeiten.«

Obrist, Hans-Ulrich, Circulus vitiosus pictus, in-,

Gerhard Richter. Sils, hrsg. von Hans-Ulrich Obrist,

München/Stuttgart 1992, S. 9.

25 Ebd. Ein Circulus vitiosus (wörtlich »fehlerhafter

Kreis oder Zirkel«) ist ein Zirkelschluss, bei

dem zum Beweis eines Satzes dieser selbst benutzt

wird. Ein Rezensent der Ausstellung liess sich von

Obrists theoretischen Prämissen nicht beirren. Für

ihn waren die übermalten Fotos »truly [...] sketches

wherein Richter has, for once, let go of the weighty
discourse of contemporary painting. With these

small prints, the artist was really on vacation.«

Fleck, Robert, Gerhard Richter. Nietzsche-Haus, in:

Flash Art 26,1993, Nr. 168, S. 101. Richter hatte sich

1991 über den Realitätsgehalt von Fotografie und

Malerei in den Übermalungen geäussert, meinte

jedoch, das sei »Theorie, die nichts bringt. Ich habe

kleine Photos gemacht, die ich mit Farbe

beschmierte. Da ist etwas von dieser Problematik

zusammengekommen, und das ist ganz gut, besser als

das, was ich darüber sagen könnte.« Interview mit

Jonas Storsve 1991, in: Text 1993 (wie Anm. 7), S. 216.

26 Siehe Klossowski, Pierre, Nietzsche und der

Circulus vitiosus deus. Mit einem Supplement und

einem Nachwort von Gerd Bergfleth, München

1986, insbes. »Die Erfahrung der ewigen Wiederkunft«,

S. 91-116.

27 Obrist 1992 (wie Anm. 24), S. 9.

28 Siehe Rippel, Philipp, Souveränität und
Revolte. Die Wiederentdeckung Nietzsches und

Heideggers in Frankreich, in: »Postmoderne« oder der

Kampf um die Zukunft. Die Kontroverse in Wissenschaft,

Kunst und Gesellschaft, hrsg. von Peter

Kemper, Frankfurt am Main 1988, S. 110.

29 Obrist 1992 (wie Anm. 24), S. 10.

Der Abbildungskomplex wird von zwei kurzen Texten eingerahmt. Diese sind auch

in englischer und französischer Übersetzung abgedruckt und tragen damit der

Internationalität der Besucher Rechnung. Erst in diesen beiden Kommentaren lässt

sich eine mögliche Bedeutung von Richters Beziehung zu Nietzsche, die weder

von den Fotografien noch vom Offsetdruck und schon gar nicht von der Kugel

preisgegeben wird, erschliessen. Indem aber das Künstlerbuch zum Kunstwerk erhoben

wird, werden auch die beiden Kommentare zum Gegenstand der Interpretation.
Dabei spielt es keine Rolle, ob sie die Intention des Künstlers wiedergeben —

gerade bei Gerhard Richter, der die Frage nach Originalität von sich weist oder

Antworten ironisch verfremdet.

In einer kurzen theoretischen Skizze stellt Hans-Ulrich Obrist die Fotoüber-

malungen in eine konsequente Reihe mit Richters Gesamtwerk. Sie werden sowohl

mit den Gemälden, die nach Fotovorlagen entstanden sind, als auch mit den

abstrakten Bildern parallelisiert. Obrist beschreibt diese beiden Werkgruppen als

gegensätzlich und folgt damit den gängigen Interpretationen von Richters

gleichzeitiger Handhabung unterschiedlicher Stile als Paradigma postmoderner Kunst.

An diese grundsätzliche Unterscheidung schliesst er die These an, dass die

Farbpartikel den Realitätsanspruch der Fotografien »enttarnen«, da nur sie den Anspruch

erfüllen können, real zu sein.24 Indem sie das Falsche der Fotografie biosssteilen,

sollen sie gleichzeitig das scheinbar Faktische der Malerei »verifizieren«. Diese

Reflexion über das Echte und das Falsche gleiche einem »circulus vitiosus«, weil

sich »die ewige Wiederkehr der Unmöglichkeit des Bildes [...] in einer scheinbaren

Überwindung der Unmöglichkeit von Darstellung« zeige.25

Den postulierten »circulus vitiosus pictus« setzt Obrist mit Nietzsches

Offenbarung von der ewigen Wiederkehr gleich. Er beruft sich auf Pierre Klossowski, für
den die Rede von der »ewigen Wiederkehr des Gleichen« nicht die eines Identischen

bedeutet, sondern auf das Subjekt bezogen ist, das in verschiedene Momente

zerfällt und — nach dem Tode Gottes als des obersten Garanten von Identität —

in einen »circulus vitiosus deus« gerate.26 Obrist übernimmt Klossowskis Ansicht,

dass aus der »Aufsplitterung des Ichs [...] eine potentielle Realisierung aller möglichen

Identitäten hervorgeht«.27

Für Klossowski ist die Dezentrierung des Subjekts nur als ästhetische Erfahrung

nachvollziehbar. Als existentielle ist sie ihm unerträglich, weil die Zersplitterung

in der Selbstauflösung und im Delirium endet. Das zeigte ihm Nietzsches

Schicksal.28 Obwohl Obrist diese Einschränkung nicht ausdrücklich vermerkt, kann

er doch nur wegen dieser Unterscheidung die »Vervielfachung des Ichs im

Differenzenraum« mit der »Verwischung malerischer Kategorien« in einem »aperspektivischen

Raum« gleichsetzen.29 Nietzsche als Person ist dabei unerheblich, auch

wenn er im Motto als dramatischer Stichwortgeber zitiert wird: »Denken wir diesen

Gedanken in seiner furchtbarsten Form[:] das Dasein, so wie es ist, ohne Sinn

Hansdieter Erbsmehl



30 Nietzsche, Friedrich, Nachgelassene

Fragmente, KSA Bd. 12, S. 213 bzw. Der Wille zur Macht,

Stuttgart 1964, S. 44 (Nr. 55).

31 Obrist 1992 (wie Anm. 24), S. 10.

32 JGB 56, KSA Bd. 5, S. 75.

33 Calasso, Roberto, Diskussionsbeitrag auf der

Konferenz Nietzsche aujourd'hui?, Cérisy-la-salle
1972, zit. nach der deutschen Übersetzung im

Programmheft des Matthes S Seitz Verlags vom Herbst

1986, O.S.

34 Bloch, Peter André, Rings nur Welle und Spiel

oder Das Problem der Vereinigung von Phantasie

und Wirklichkeit im Bild, in: Obrist 1992 (wie Anm.

24), S. 69f. Das Zitat im Titel nimmt eine Zeile des

Nietzsche-Gedichts »Die Sonne sinkt« auf.

35 Es handelt sich um den Aphorismus 338 aus

»Der Wanderer und sein Schatten« (MA 11, KSA Bd.

2, S. 699), Auszüge aus Briefen an Franz Overbeck

vom 11.7.1879 und 8.7.1881 (»Das Engadin hat mich

vor zwei Jahren am Leben festgehalten und wird es

auch diesmal tun. Ich habe es nirgends besser.«)

sowie aus einem Brief an die Schwester von Mitte

Juli 1881. Die Zitate sollen Nietzsches gute
Stimmung in Sils belegen. Eine der zahlreichen frühen

Verklärungen von Nietzsches Sils-Erfahrung stammt

von dem Schriftsteller und Kunstkritiker Franz Ser-

vaes: »Diese Stätte ist Nietzsche heilig. Sieben Sommer

lang weilte er hier zwischen hohen Bergen und

empfing aus der Hand der Natur das Evangelium

froher Lebensbejahung.« Servaes, Franz, Skizzen

aus dem Engadin II (1901), zit. nach Raabe 1994 (wie

Anm. 5), S. 12. Vgl. dagegen die zahlreichen

Dokumente bei Raabe, die die »hoffnungslose Lage des

einsamen Nietzsche in Sils« (ebd., S. 14) zum

Ausdruck bringen.

und Ziel, aber unvermeidlich wiederkehrend, ohne ein Finale ins Nichts!:] »die

ewige Wiederkehr<«. Das Zitat stammt aus einem nachgelassenen Text. Dieser endet

mit der Feststellung, »wir leugnen Schluss-Ziele«, was einer »europäische[n] Form

des Buddhismus«30 gleichkomme. Obrists theoretische Überlegungen zu den

Übermalungen enden ebenfalls negativ, gleichzeitig erratisch und mystifizierend:
»Das Motiv sieht sich mit der blossen Motivation konfrontiert, wodurch das Spiel

in eine Offenheit des Bildes mündet; im Facettenauge der Kugel [...] spiegelt sich

das Licht verschiedener malerischer Realitäten.«31

So faszinierend der Vergleich mit dem Facettenauge klingen mag, so ist er

doch alles andere als treffend, denn die glatte Oberfläche einer Kugel, auf der

sich die gespiegelte Umgebung in einem Punkte aperspektivisch sammelt, ist das

genaue Gegenteil von einer facettierten Oberfläche, die sich aus vielen geschliffenen

und abgeschrägten Teiloberflächen zusammensetzt und in denen sich das

einfallende Licht prismatisch aufsplittert. Demnach wäre der Kristall ein geeigneteres

Beispiel für eine metaphorisch verstandene Ausstrahlung Nietzsches.

Wenn sich, Klossowski und Obrist zufolge, Nietzsches reales Ich tausendfach

zersplittert und von einer Identität keine Rede ist, sich dagegen auf der Kugel das

gespiegelte Nietzsche-Zimmer als Denkraum aperspektivisch bündeln soll, so kann

die Kugel nur als Antithese zu einer aus den Koordinaten geratenen Weltsicht

verstanden werden.

Nietzsche selbst hatte die ewige Wiederkehr als einen »circulus vitiosus«32

bezeichnet und damit ihrer wissenschaftlich-theoretischen Rechtfertigung die Grundlage

entzogen. Als Philosoph hat er es gewagt, seine Thesen als »Stilgesten«

vorzubringen. Dieser »Denkvorstoss« hat laut Roberto Calasso den philosophischen
Diskurs von innen gesprengt.33 Wenn Nietzsche in einem Fragment zu »Morgen-

röthe« schreibt, dass jeder Gedanke »als Geste betrachtet« werden müsse, dann sei

auch die »ewige Wiederkehr« nichts als »Geste« und »keine Behauptung ontolo-

gischer Art«, folgerte Calasso. Als »eine Nachahmung und Verstellung verbindende

Praxis« habe sie es Nietzsche ermöglicht, »das Ganze der Existenz zu ertragen —

oder unter ihrem Gewicht zu erliegen«.

Obrist argumentiert kunsttheoretisch immanent. Dekonstruktivistisch sprengt

er das Raumgefüge auf und präsentiert die Kugel als eine ästhetische Alternative.
Bloch dagegen zielt auf eine Beziehung des heutigen Besuchers zum

Ausstellungsort. Indem er diese Beziehung als eine existentielle versteht, stützt er den

eingangs zitierten Anspruch, dass »geistige Impulse von diesem kleinen Zentrum

ausgehen« sollen. Wer die ausgestellten Dokumente studiere, erfahre hier »in

einzigartiger Reinheit Nietzsches rauschhaften Durchbruch zu sich selbst, sein

Ringen um die höchste Bejahung des Lebens«,34 lautet Blochs zentrale These.

Die Beschreibungen von Nietzsches Fluchtort, der Suche nach Selbstverwirklichung

und des rauschhaften Durchbruchs in Äquivalenz zu einer intensiven

Beziehung zum Engadin und zu Sils entsprechen den gängigen Topoi, an deren

Stilisierungen Nietzsche nicht unbeteiligt war. In der ständigen Ausstellung wird
daran anhand einiger Zitate erinnert, die an der Tür zum Nietzsche-Zimmer

angebracht sind.35

Aus Nietzsches »hohelr] Selbstherausforderung an den »neuen Menschen»«

leitet Bloch eine Verpflichtung für jene Kunstreflektierenden ab, denen es um

im Schatten Nietzsches



212

36 Bloch 1992 (wie Anm. 34), S. 72.

37 Za 3, »Der Genesende«, S. 273; zur Interpretation

dieser Stelle siehe Salaquarda, Jörg, Die Grund-

conception des Zarathustra, in: Nietzsche und die

Schweiz 1994 (wie Anm. 21), S. 94.

38 Hans Sedlmayr hat die utopischen Entwürfe

dieser »Revolutionsarchitektur« (z.B. Ledoux' »Haus

des Feldhüters«, Boullées Epitaph für Newton und

Vaudoyers »Kugelhaus für einen Weltbürger«) als

Symbole für die Ewigkeit gedeutet, gleichzeitig
aber die Vorstellung einer Kugel als Architektur
verworfen, da sie den tektonischen Bezug zur
Erdbasis leugne und die Illusion des Schwebens

erzeuge; siehe Sedlmayr, Hans, Die Kugel als

Gebäude oder: Das Bodenlose, in: Das Werk des

Künstlers 1,1939, S. 278ff. Seine Kritik hat Sedlmayr

in »Verlust der Mitte« (1948) und »Die Revolution

der modernen Kunst« (1955) wiederholt.
39 Zum symbolisch besetzten Terrain der Kugel

in der bildenden Kunst siehe Mengden, Linda von,

Notes à propos des sculptures-sphères de Vladimir

Skoda/Anmerkungen zu den Kugelobjekten von

Vladimir Skoda in: Quai - Le bulletin, Supplement,

Nr. 9, Mulhouse 1996, O.S.

»Innovation und geistige Verantwortung « gehe und »nicht um mimetische Nachahmung

und Reproduktion«. In diesen Zusammenhang werden auch Richters übermalte

Landschaftsfotografien gestellt. »Den Rahmen zu diesem grossen Entwurf bildet
die Vorstellung des Zyklus, welcher sich schliesslich — in sich selbst kreisend —

zur reinen Kugel vollendet.«36 Die Kugel in ihrer >plastische[n] Gegenständlichkeit,

wo Idee und Gestalt eins sind«, wird als Alternative erklärt zur Natur, die sich im

Kreislauf einer ständigen Erosion befindet. Während Obrists »Circulus vitiosus

pictus« negativ bleibt, sucht Bloch den positiven Ausweg.

Die Kugel als symbolische Form

In »Zarathustra« kommt die Kugel als eine von mehreren metaphorischen Umschreibungen

des Wiederkunftsgedankens vor. Zarathustras Tiere sagen: »In jedem
Nu beginnt das Sein; um jedes Hier rollt sich die Kugel Dort. Die Mitte ist überall.

Krumm ist der Pfad der Ewigkeit.«37 Nietzsches Verwendung der Kugel als

Antithese zur Unmittelbarkeit der eigenen Erfahrung bestätigt aber weder Obrists

noch Blochs Gleichung. Ein kurzer Exkurs über einige symbolische Bedeutungen,

die mit der Kugel verbunden sind, erscheint deshalb angebracht.
Die abweisende und selbstgenügsame Form hat Künstler, Architekten und

Philosophen oft fasziniert. Sie ist rational und irrational zugleich. In der französischen

Aufklärung wurde das Ideal ihrer geometrischen Elementarform mit Newtons

Frage nach dem physikalischen Verhältnis von Schwerkraft und deren Aufhebung

in Verbindung gebracht. Diese Beziehung übte vor und nach der Französischen

Revolution grossen Einfluss auf Architekten aus, und es entstanden Entwürfe für
Bauten in Kugelform.38

Als Medium der Wahrsagerei findet die Kugel auch im Aberglaube Verwendung.

Mit vernunftkritischen Kriterien kann keine klare Trennungslinie zwischen

gesellschaftlichen Utopien und kosmogonischen Vorstellungen gezogen werden. Wird
die Kugel in Erklärungsmodellen und Projektionen als Symbol beansprucht, dann

stets mit dem Ziel von »Totalität«. Sie ist der perfekteste Ausdruck für einen
Zustand, der im wirklichen Leben nie erreicht werden kann. Da ein solcher Zustand

dem Leben entgegengesetzt wäre, wird die Kugel auch zum Symbol für den Tod

und das Nichtleben erklärt. Ihre Geometrie verspricht Halt im Strom des Zweifeins,

verweist auf eine tröstliche Ordnung, die es sonst nicht gibt. Die Kugel ist
maximal »pur«, nichts kann mehr hinzugefügt oder weggenommen werden, sie könnte

nicht vollkommener werden, da alle Punkte auf der allseitig geschlossenen Fläche

zu einem nur zu imaginierenden Zentrum im gleichen Abstand stehen.39

Richters Entschluss, eine Kugel in das Nietzsche-Zimmer zu legen, erinnert
daran, dass diese geometrische Form schon einmal zum Abbild des Wesens

eines Dichters erklärt wurde, dessen Werk in einer widersprüchlichen Beziehung

zu Nietzsche steht. Das spartanisch eingerichtete Zimmer, das Stefan George
bei seinen Münchner Aufenthalten im Hause Karl Wolfskehls vor 1914 bewohnte

und in dem die Mitglieder seines Kreises zusammentrafen, um gemeinsam zu lesen

und zu arbeiten, wurde nach einer in der Mitte von der Decke hängenden

Milchglas-Kugellampe das »Kugelzimmer« genannt. Die Lampe gemahne »an etwas wie

Sonne, Kosmos, Mitte und Runde, und war wie ein Abbild seines [Georges, d. Verf.)

Hansdieter Erbsmehl



Wesens«40, beschrieb Robert Boehringer später eine im Dichterkreis geläufige

Vorstellung. Die Strenge des Raumes und seine karge Einrichtung sind mit Nietzsches

Silser Zimmer durchaus vergleichbar.
Die Kugel kommt bei George noch in einem weiteren Zusammenhang vor, der

zur strengen Asketik des »Kugelzimmers« im Gegensatz steht, ohne den jedoch

Georges Postur im Kreis seiner Verehrer unverständlich bliebe. Auf einer
Fotografie, die während einer Münchner Faschingsfeier des Jahres 1903 aufgenommen

wurde, sitzt der Dichter als Caesar verkleidet inmitten seines Gefolges und hält

eine Kugel in der Hand.41 Dem dionysischen Faschingstreiben, in dem homoerotische

Neigungen ohne Scham vor Entdeckung ausgelebt werden konnten, setzte

George mit der Kugel ein ordnendes Prinzip entgegen. »Caesar« George bildet das

Zentrum, um ihn herum scharte sich das Gefolge.

Vielleicht ist es Zufall, dass George, der sich zunächst als Nietzsche-Nachfolger

und dann als dessen Überwinder stilisierte bzw. stilisiert wurde, zu Beginn

der siebziger Jahre kurz bei Richter auftaucht. Sein Bildnis befindet sich unter
den 270 Reproduktionen aus Fexika, jenen Fotos von Dichtern, Philosophen, Musikern,

Künstlern, Politikern und Wissenschaftlern, von denen Richter dann eine

Auswahl getroffen hat als Vorlagen für die gemalte Serie der »48 Portraits« von
1971/72. In acht Tableaus zusammengestellt, sind alle Reproduktionen in den

»Atlas« aufgenommen.42 Auch wenn George, anders als Thomas Mann, nicht mehr

in den gemalten Porträts vorkommt und Richter stets auf einer willkürlichen
Akkumulation der Bildnisse besteht, so könnte gerade diese Negativauswahl inhaltlich

von Bedeutung sein, zumal die Anordnung der Porträts im »Atlas« formal an 213

Georges Dichtertafel von 1904 erinnert, jenen fotografischen Ausdruck einer rein
ästhetischen Existenz im Kreise gleichgesinnter Männer.43

Richters Kugel

40 Boehringer, Robert, Mein Bild von Stefan

George, München/Düsseldorf 1951, Bd. 1, S. 160;

siehe auch Bd. 2, Tafel 114.

41 Ebd., Bd. 2, Tafel 86.

42 Siehe Atlas 1989 (wie Anm. 13), S. 35.

43 Siehe Boehringer 1951 (wie Anm. 40), Bd. 2,

Taf. 84; über inhaltliche Konsequenzen von Richters

»Negativauswahl« siehe Buchloh, Benjamin
H. D., Die Malerei am Ende des Sujets, in-. Gerhard

Richter 1993 (wie Anm. 3), S. 37-45.

44 Atlas 1989 (wie Anm. 13), S. 54.

45 Werkverzeichnis 134, Museum Ludwig Köln.

46 Butin 1993 (wie Anm. 10), S. 69 (Nr. 22 a/b); es

handelt sich jeweils um die gleiche Treppe in Richters

damaligem Düsseldorfer Atelier.

47 Harten 1986 (wie Anm. 8), S. 34.

Lange vor Sils hat sich Gerhard Richter für reale Kugeln interessiert. Während sie

im Offsetdruck »Umwandlung« von 1968 nur als Behauptung existiert, dokumentiert

der »Atlas« vier Fotos von Kugeln aus dem gleichen Jahr.44 Zwei Jahre später
wurden drei kleine Stahlkugeln in zwei Varianten eines Auflagenobjekts, einer

Paraphrase des Gemäldes »Erna (Akt auf einer Treppe)« aus dem Jahre 196645,

verwendet. Gewissermassen fand auch hier, in »Kugelobjekt« 1 und II46, eine

»Umwandlung« statt. Die Kugeln, die die Treppe herunterzupurzeln scheinen, treten an

die Stelle des weiblichen Aktes. Das »Dreieck«, das sie bilden, entspricht in der

zweiten Variante in etwa dem Dreieck aus Brüsten und Scham. Jürgen Harten

verglich »Erna« mit dem Duchampschen Motiv des eine Treppe herabsteigenden Aktes.

Er meinte, dass hier eine »Umwandlung [...] von erotischer in maschinelle Energie«

vorgeführt werde. Richter beabsichtigte dagegen, »einfach ein schönes Bild zu

malen«47. In den Kugelobjekten wird die Behauptung der Indifferenz gegenüber
dem erotischen Sujet verstärkt erhoben.

1973 sagte Richter über die Kugel, es sei »unmöglich, die Perfektion weiterzutreiben«.

Die Kugel könne zwar einen Zustand des ästhetischen Wohlgefallens
auslösen, doch als ästhetisches Objekt sei sie dem Leben und der Kunst entgegengesetzt:

»Ginge es nur um Perfektion, dann würde man gar nichts mehr machen. Alles wäre

Im Schatten Nietzsches



Abb. 13: Seite aus: Gerhard Richter, »Sils«, 1992, Kugel

im Nietzsche-Zimmer, Foto Max Weiss, Verlag

Montabella, St. Moritz.

2/4

48 Interview mit Irmeline Lebeer (1973), zit. nach

Pelzer 1993 (wie Anm. 3), S. 109.

49 Interview mit Hans-Ulrich Obrist, in: Text 1993

(wie Anm. 7), S. 257.

50 Ebd., S. 260; eine Atelieraufnahme von 1992,

die als letzte Abbildung auf S. 259 zu sehen ist,

erscheint wie eine Illustration dieser Aussage.

51 Notizen 1964-1965, in: ebd., S. 25

52 Harten 1986 (wie Anm. 8), S. 29f.

53 Butin, Hubertus, Zu Richters Oktober-Bildern,

Köln 1991, S. 54; siehe auch Butin 1993 (wie Anm.

10), S. 39.

54 »In phenomenological terms, it Ithe blurring,
d. Verf.] can be conceived of as a mental state in

which the relation to the world of objects blurs and

the act of blurring causes that world to appear
particularly threatening — to appear as an impenetrable

presence.« Koch, Gertrud, The Richter-Scale of
Blur, in: October 62,1992, S. 136.

erstorben. Man wäre sich ein für allemal einig geworden — über die Kugelform.«48 In

dem Gespräch mit Obrist, das während der »Sils«-Ausstellung stattfand, hat Richter

diese frühere Aussage kommentiert: »Mit der Kugel ist es seltsam, weil ich früher

sagte, dass eine Kugel die lächerlichste Skulptur sei, die ich mir vorstellen könnte

[...], weil eben eine Kugel diese idiotische Vollkommenheit hat. Ich weiss auch nicht,

warum mir das jetzt gefällt.«49 Auf die Aussage seines Interviewpartners, dass die

Kugel »durch die Spiegelung des Bildraums zugleich Empfänger und Sender des

Anscheins« sei, ging er nicht ein. Aber das Stichwort vom »einstmaligeln] Weltenattribut

der Kaiser«, das »wie aus dem Bild gerollt« erscheine, nahm er auf und kommentierte

es: »Wie beim Boule-Spielen. Abschiessen, neue Situationen schaffen.«50

Richters Umwandlung

In ihren Kommentaren haben Obrist und Bloch nur die übermalten Fotografien und

die Kugel berücksichtigt. Den Offsetdruck »Umwandlung«, der aus einer viel
früheren Werkphase stammt und räumlich zwischen Bildern und Plastik angeordnet

war, haben sie ausser acht gelassen. Auf der phänomenologischen Ebene enthält

die Folge der fünf Abbildungen die gleichen Motive wie die übrigen Exponate:

ein alpines Bergmassiv, das, von oben links ausgehend, in den oberen drei

Fotografien sukzessive von undefinierbaren nebelartigen Überlagerungen unkenntlich

gemacht wird, bis es schliesslich, wie im Text behauptet wird, unten rechts in

eine Kugel verwandelt erscheint. Die Umkehrung dieser Behauptung findet auf der

Kugel statt. Auf ihr ist der Name eines Bergmassivs eingraviert. Auch auf einigen
der übermalten Fotos, insbesondere den Nachtaufnahmen, sind diese Motive zu

sehen: der Mond über den Gipfeln.

Mit »Umwandlung« hatten Richter und Polke auf ironische Weise eine geläufige

Vorstellung vom Wahrheitsgehalt der Fotografie hintertrieben. Das Werk

erscheint wie ein Test auf Richters Mitte der sechziger Jahre getroffene Feststellung,

das Foto sei »das einzige Bild, das absolut wahr berichtet, weil es »objektiv« sieht;

ihm wird vorrangig geglaubt, auch wenn es technisch mangelhaft und das

Dargestellte kaum erkennbar ist«.5

In der Richter-Literatur bildete die ironische Geste des pseudowissenschaftlichen

Experiments meist den Ausgangspunkt für die Interpretation. Harten sah

in diesem »unglaublichen Beispiel der fotografisch simulierten Umwandlung eines

Bergmassivs« eine Demonstration der »Ohnmacht des Künstlers«, entstanden im

Jahr der Studentenrevolution: »Wohl wissend, dass die Macht des Bildes nicht

grösser ist als der Glaube, der Berge versetzt, überspielen sie [Richter und Polke,

d. Verf.] das Elend ihrer unaufhörlichen künstlerischen Machtlosigkeit mit der

Vorstellung einer vorübergehenden Dematerialisation, als wollten sie sagen, hier

endlich hatten wir einmal das Glück, dass die Wirklichkeit uns den Gefallen tat,
sich selbst zu übertreffen.«52 Auch Butin beschrieb den »puren Fiktionscharakter
des Naturereignisses« und sah darin eine hintergründige Ironie, womit die beiden

Künstler »ihre gesellschaftliche Ohnmacht« überspielten.53 Der als ironisch-dadaistischen

Geste beschriebenen Intention setzte Gertrud Koch eine neue Deutung

entgegen. Die Unschärfe und der Schwindel wurden von ihr als Belege für Richters

pessimistisches Verhältnis zur Welt der Objekte gewertet.54

Hansdieter Erbsmehl



Abb. 14: Seite 76 aus: ABR-Stuttgart, »Zwischen Eis

und Süden«, 1994, »Gesprengte Bergfestung«.

55 Butin 1993 (wie Anm. 10), S. 40.

56 Zum Kristall als Symbol bezüglich Nietzsche

und alpiner Metaphorik in expressionistischen

Utopien siehe Schubert, Dietrich, Bruno Tauts »Monument

des neuen Gesetzes« (1919) - Zur Nietzsche-

Wirkung im sozialistischen Expressionismus, in:

Jahrbuch der Berliner Museen 29/30, 1987/88,

S. 241-255; Prange, Regine, Das Kristalline als

Kunstsymbol. Bruno Taut und Paul Klee. Zur Reflexion

des Abstrakten in Kunst und Kunsttheorie der

Moderne, Hildesheim u.a. 1991, passim.

57 Asendorf, Christoph, Ströme und Strahlen. Das

langsame Verschwinden der Materie um 1900,

Giessen 1989, S. 51.

58 Sils Engadin, hrsg. vom Verkehrsverein Sils-

Maria, o.J. [1996], S. 14.

Die Kugel von 1992 verweist auf eine Lösung, deren Interpretationen rational

nicht mehr nachvollziehbar sind und die frühere ironische Brechung vernachlässigen:

Sie erbringe »den scheinbar materiellen Beweis, dass die Umwandlung doch

keine blosse Fiktion war«, konnte Butin jetzt schreiben.55 Tatsächlich erinnern
die Verwischungen und Unschärfen in »Umwandlung« — insbesondere in der letzten

Abbildung, die eine Kugel zeigen soll — an »Beweisaufnahmen« parapsychologischer

Erscheinungen oder unbekannter Flugobjekte.

Richters Rückgriff auf ein fünfundzwanzig Jahre altes Werk bedeutet kein

bruchloses Anbinden, behauptet weder Kontinuität der früheren Polemik und

Parodie, noch dokumentiert er radikales künstlerisches Werden. Vielmehr postuliert

er einen Weg, der sich vom »Schwindel« bis zur Klarheit der Kugel erstreckt.

Richter stellt Nietzsches Expressivität die klassische Klarheit und Ruhe entgegen.
Auf der Kugeloberfläche sammelt sich das Spiegelbild wie in einem Brennglas

in einem Punkt, im Kristall dagegen wie in einem zerbrochenen Spiegel, vielfach

gesplittert, facettenartig, aber auch kaleidoskopartig schön.56 Mass, Strenge,

Ordnung und Zentrum der Kugel stehen zum Chaos des Kristalls im Gegensatz.

Nietzsche, selbst Exzentriker, propagierte keine Vorstellung eines fokussierten

Selbst. Die Vorstellung von Einheit betrachtete er vielmehr als eine »Gewohnheit«

angesichts der »ungeheuren Fülle der Formen«.57

In exakt identischer Anordnung hat ABR-Stuttgart Richters Abbildung der

Kugel im Künstlerbuch (Abb. 13) eine visuelle Antithese entgegengestellt (Abb. 14).

Zu sehen ist eine Explosion auf einem alpinen Berggipfel. In der Bildüberschrift
wird diese Explosion als Sprengung einer Bergfestung identifiziert. Die Bildunterschrift

ist ein Zitat aus einem Brief Nietzsches an Franz Overbeck vom Februar

1884: »Der ganze Zarathustra ist eine Explosion von Kräften, die jahrzehntelang
sich angehäuft haben: bei solchen Explosionen kann der Urheber leicht selbst

mit in die Luft gehen.« Während Nietzsches negative Philosophie und seine

rücksichtslose Selbstherausforderung für Richter nur durch Überwindung kommensurabel

werden, gibt es bei ABR-Stuttgart keine positive Lösung.

1996 ist Nietzsches Engadin-Erfahrung aufgehoben im Tourismuskonzept des

Silser Verkehrsvereins. In einer kleinen Broschüre werden Nietzsche-Zitate als

Bildunterschriften verwendet und durch Floskeln aus der Werbesprache kommentiert:

»... 6000 Fuss über dem Meere und viel höher über allen menschlichen Dingen« —

»Friedvolle Ruhe und jauchzende Lebenslust gehen hier Hand in Hand. Sils — ein

Märchen voller Wirklichkeiten und ein Traum, der gelebt werden will.« Auch die

Künstler und Schriftsteller werden von der Tourismusindustrie beansprucht: »Hier,

auf diesem kleinen Flecken Erde weit ab von der lähmenden Alltagshektik, haben

imposante Köpfe [...] viele Inspirationen eingefangen für eine grosse Gedankenwelt.

Diese Welt, gefangen von jenem Esprit, ins Innere des eigenen Ichs zu explodieren,
ist heute noch in jedem Winkel in Sils-Maria zu spüren. Hautnah. Seelennah.«58

Hochgebirge und Külte

Das Leben im Hochgebirge und im ewigen Eis war Nietzsches Metapher für absolute

Einsamkeit und unbedingte Freiheit: »Das Eis ist nahe, die Einsamkeit ist

ungeheuer — aber wie ruhig alle Dinge im Licht liegen! [...] Philosophie, wie ich

Im Schatten Nietzsches



sie bisher verstanden habe und erlebt habe, ist das freiwillige Leben in Eis und

Hochgebirge — das Aufsuchen alles Fremden und Fragwürdigen im Dasein, alles

dessen, was durch die Moral bisher in Bann gethan war.«59 Gewollt oder ungewollt
bedienten solche verbalen Bergbesteigungen und Gletschererlebnisse die visuelle

Naturaneignung in der Frühzeit des alpinen Tourismus. Nietzsche habe »die

Höhenluft des Engadin beflügelt«, er sei der »Messias der Bergbesteigung, Zarathu-

stra ihr Prophet«,60 lauten die gängigen Vorstellungen. Nietzsches »Kälte-Attitüde«

erschliesst eine affektive Dimension des gefährlichen Denkens und Lebens auf

verbotenem Terrain.6' War um 1900 der Topos des arktischen Einbruchs verbreitet
und schürten Bilder der Vergletscherung als Bilder des Untergangs eine allgemeine

Krisenstimmung, so erhielten in den zwanziger Jahren Bildsysteme der Kälte eine

positive Bedeutung und bezeugten Einverständnis mit dem Prozess der

Modernisierung.62 Nietzsche, der die Radikalität von Aufklärung als Kälte verstand und damit

Hegels Grundsatz »der Kälte des Negativen ins Angesicht schauen und es ertragen«63

erneut formulierte, konnte beide Topoi bedienen. Die Trivialisierung des

Gletscherschauers erfolgte erst, als die sportliche Erschliessung des Eises und Schnees

genügend Wärme freisetzte und der Kampf mit der Kälte als Parabel heroischer

Pioniertaten sich erübrigt hatte. Richters Selbstporträts (Abb. 12), in denen er sich

als Urlauber zu erkennen gibt, wirken wie ironische Antithesen zu dem beschworenen

»Höhenmenschentum« in einer halkyonisch stimmenden Bergeinsamkeit.
Die Vorstellung vom ästhetischen Ertrag von Eisbesteigungen jedoch konnte

sich im heutigen Bewusstsein festsetzen: Visuelle Sensationen, Panoramen, keine

Spuren menschlicher Eingriffe, das Schneefeld als Landschaft des Nihilismus ohne

Orientierungsmarken.64 Indem Richter Spuren auf den Fotos hinterlässt, wirkt er

solchen Vorstellungen entgegen. Allerdings gibt es im Buch eine Fotografie, die

sich von allen anderen unterscheidet, eine nicht überarbeitete Aufnahme des

sonnenbeschienenen Fextals jenseits der Besiedlungsgrenze und ohne die Spur menschlicher

Existenz (Abb. 15). Sie ist vergleichbar mit gängigen Ansichtskartenmotiven.

Indem sie als einzige über zwei Seiten geht, hebt sie sich von den eigentlichen
Kunstwerken ab und verweist auf unberührte Natur und Bergeinsamkeit, wie sie auch

auf Ansichtskarten der Tourismusindustrie vorgestellt werden (Abb. 16). Wie ein

Kuckucksei verbirgt sie sich zwischen den Übermalungen und erinnert daran, dass

Richter viele seiner Publikationen mit »privaten« Fotografien ausstattet.

Die Postur der Einsamkeit

59 EH, KSA Bd. 6, S. 258.

60 Metken, Günter, »Aus hohen Bergen

Alpine Malerei zwischen Nikiaus Manuel Deutsch und

Jean Le Gac, in: Weltkunst 65,1995, Heft II, S. 1462.

61 Siehe Lethen, Helmut, Lob der Kälte. Ein Motiv

der historischen Avantgarden, in: Die unvollendete

Vernunft. Moderne versus Postmoderne, hrsg.

von Dietmar Kamper und Willem van Rejen, Frankfurt

am Main 1987, S. 301.

62 Ebd., S. 284 bzw. S. 288.

63 Ebd., S. 293; die »stoische Attitüde« dieses

Denkmotivs wurde auch von Ernst Jünger
aufgegriffen.

64 Siehe ebd., S. 312.

Auf der Flucht vor meteorologischen Einflüssen auf die körperliche Verfassung

suchte Nietzsche nach kalmierenden Wirkungen des Ortes. Seine geographischen

Vorlieben war nicht von ästhetischen Erwägungen beeinflusst, weder von
Landschafts- noch Kunsterlebnissen, sondern von Gründen der Selbstmedikation. Mit

Rücksicht auf die Arbeitsökonomie wurden sie ständig verändert und korrigiert. Nachdem

er 1878 seine Professur in Basel aufgegeben hatte, wurde die Wahl des Ortes

für den unbehausten Philosophen, der meist in Italien herumreiste und zunehmend

nur herumirrte, von Jahr zu Jahr wichtiger. 1879 entdeckte er das Engadin, 1881 kam

er erstmals nach Sils, wo in seinem metaphorischen geographischen Verständnis

»Italien und Finnland zum Bunde gekommen sind«. Nach einer nervenaufreibenden

Hansdieter Erbsmehl



Abb. 15: Doppelseite aus-. Gerhard Richter, »Sils«,

1992, »Val Fex, Piz Tremoggia, Piz Fora«.

Abb. 16: Diavolezza, 2973 m ü.d.M., Engadin, Foto

Max Weiss, Verlag Montabella, St. Moritz.

65 Raabe 1994 (wie Anm. 5), S. 39; eine Wintersaison

gibt es erst seit Mitte der 20er Jahre, ebd.,

S. 55.

66 Ebd., S. 39 und 42; der Besitzer des »Edelweiss«

hatte dem Frühpensionär jedoch ein billigeres Logis

im angrenzenden Gebäude, dem heutigen
Nietzsche-Haus, vermittelt, ebd., S. 28.

67 Ebd., S. 39.

68 Ebd., S. 40.

69 Salis, Meta von, Philosoph und Edelmensch.

Ein Beitrag zur Charakteristik Friedrich Nietzsches

(1897), zit. nach Raabe 1994 (wie Anm. 5), S. 8; das

nachfolgende Zitat nach Krümmel, Richard Frank,

Nietzsche und der deutsche Geist. Ausbreitung und

Wirkung des Nietzscheschen Werkes im deutschen

Sprachraum bis zum Todesjahr des Philosophen.
Ein Schrifttumsverzeichnis der Jahre 1867—1900,

Berlin/New York 1974, S. 190.

Begegnung mit Lou von Salomé im darauffolgenden Jahr brachte er den ersten Teil

des »Zarathustra« zu Papier. 1883, beim zweiten Silser Aufenthalt, schrieb er: »Ich

weiss jetzt, dass ich wie ein Arbeiter und Mönch leben kann.« Bis 1888 verbrachte

er von da an jeweils die Sommermonate in Sils.

Als Nietzsche 1881 zum erstenmal nach Sils kam, war der Ort bereits ein
»beliebter Aufenthaltsort« für Sommerurlauber.65 Zwei grosse Hotels, das Edelweiss

und die Alpenrose, boten einer betuchten, internationalen Klientel standesgemässe

Beherbergung. Da Nietzsche hier seine Mahlzeiten einnahm, wurde sein Name auf

den Gästelisten geführt.66 Er war keineswegs der grosse Einsame, als welcher er

schon damals beschrieben wurde und worüber er sich amüsierte: »Sils-Maria ist

allerersten Ranges, als Landschaft — und nunmehr auch, wie man mir sagte, durch

den -Einsiedler von Sils-Maria<«, teilte er bereits während des dritten Aufenthalts
1884 dem befreundeten Heinrich Köselitz mit.67 In einem anderen Brief an Köselitz

bekannte er sich zum Genuss distinguierter Lebensformen (2.7.1885), und seine

auffallend elegante Kleidung unterschied ihn vom Typus des deutschen Gelehrten.68

Bekanntschaften mit anderen Gästen war er durchaus nicht abgeneigt. Raabes

Führer enthält dafür eine Fülle von Beispielen. Wenn er sich zeitweise ausschliesslich

der schriftstellerischen Arbeit widmete und alle Zusammenkünfte mied, so

steht das nicht im Widerspruch zu seiner Kontaktfreudigkeit gegenüber den

Feriengästen, unter denen sich viele alleinstehende Frauen oder Mütter in Begleitung
ihrer Töchter befanden. Mit Meta von Salis-Marchlins und Resa von Schirnhofer,

beide Studentinnen aus Zürich, hat er sich wiederholt in Sils verabredet.

Die Verklärung der Sils-Erfahrung durch Freunde und Bekannte nahm 1897

ihren Anfang, als Meta von Salis »die schweigende Gebirgswelt« und »die farben-

und formensatte Umgebung des sauberen Sils-Maria« als Nietzsches »angestammtes
Reich« umschrieb, in dem er »wie ein in der Verbannung geborener Königssohn«

lebe.69 Den Ort empfand sie als Gegensatz zur »grossen Schlammwelle der

Demokratisierung«, was in Anbetracht des hier weilenden internationalen Hochadels und

des vermögenden Bürgertums wenig verwunderlich ist. Als »Verkünder der langsam

emporkommenden Aristokratisierung« habe sich der »Philosoph und Edelmensch«

dieser »Schlammwelle« entgegengestemmt.

217

Im Schatten Nietzsches



Abb. 17: Gerhard Richter, »Sils-Maria, 12. April 1993«,

Postkarte aus-. Hôtel Carlton Palace Chambre 763,

hrsg. von Hans-Ulrich Obrist, 1993.

Beim Anblick von Nietzsches kargem Domizil und dem Vergleich mit den eigenen

»ostentativ hohen Gesamtstandards« fühlte sich Adorno zu Beginn der sechziger

Jahre gedemütigt: »Damals erkaufte man sich um den Preis bescheidenster

Lebensführung die geistige Unabhängigkeit.«70 Er selbst hatte im inzwischen neu

errichteten Hotel Waldhaus Quartier genommen, was ihn wohl zu der Erklärung
veranlasste, dass »auch das Verhältnis zwischen Produktivität und ökonomischer Basis

der Geschichte [unterliegt]«. Etwa gleichzeitig mit Adorno beschrieb Hermann

Hesse das Äussere des »dicht an den Felshang gedrückten, etwas düsteren Hauses«.

Es blicke »trotzig und etwas verdrossen« und stehe da »wie angewidert, Ehrfurcht

und Mitleid weckend und dringlich mahnend an das hohe Menschenbild, das der

Eremit auch noch in seinen Irrlehren aufgerichtet« habe.71 Beide Texte werden

heutigen Besuchern des Hauses in den Dokumentationstafeln zugänglich gemacht.

Die abweisende und wenig zur Identifikation einladende Erscheinung des Gebäudes,

die Richter in seiner Aufnahme vermittelte, wirkt wie eine Illustration von

Adornos und Hesses Charakterisierungen.

70 Adorno 1981 (wie Anm. 22), S. 50.

71 Hesse, Hermann, Engadiner Erlebnisse (Rundbrief

1953), zit. nach Wanner, Kurt, Der Himmel

schon südlich, die Luft aber frisch. Schriftsteller, Maler,

Musiker und ihre Zeit in Graubünden 1800—1950,

Chur 1993, S. 502f.

72 Hôtel Carlton Palace Chambre 763, Postkarten-

Edition, hrsg. von Hans-Ulrich Obrist, München/

Stuttgart 1993; für den Hinweis auf diese Ausstellung

danke ich Anna Helwing, die mir auch freundlicherweise

ein Exemplar der Edition besorgt hat.

73 Es handelt sich um die drei kleinen Ölstudien

zum Gemälde -»Les Poseuses«, die sich heute im

Musée d'Orsay in Paris befinden; siehe Zimmermann,

Michael F., Seurat. Sein Werk und die

kunsttheoretische Debatte seiner Zeit, Weinheim 1991,

Abb. S. 339-341; die zitierte Textstelle stammt aus

einer Studie von Halperin, Joan Ungersma, Felix

Fénéon. Aesthete and Anarchist in Fin-de-siècle

Paris, New Häven/London 1988.

Nachschrift

Kurz nach Richters »Sils«-Ausstellung hat Hans-Ulrich Obrist eine Reihe von Künstlern

zu der Ausstellung »Hôtel Carlton Palace Chambre 763« eingeladen, darunter

auch Richter und ABR-Stuttgart. Die eingesandten Arbeiten wurden reproduziert
und als Postkarten in einem Schuber im Westentaschenformat herausgegeben.72

Viele der Beiträge beziehen sich auf den Aufenthalt in Hotelzimmern und auf
erotische Obsessionen. Damit entsprachen sie einer Textvorlage, die Obrist offenbar

zu der Ausstellung in dem Zimmer des Pariser 2-Sterne-Hotels inspiriert hatte.

Es handelt sich um eine Stelle aus einer Studie über Felix Fénéon, einen in Kreisen

der Spätimpressionisten bekannten Kunstkritiker und Anarchisten. Sie wird in

einem Faltblatt zitiert und berichtet davon, dass Fénéon auf seinen Reisen stets

drei kleine Gemälde von Seurat in seiner Westentasche mit sich führte. Diese

zeigen ein nacktes Modell in unterschiedlichen Posen und brachten »Leben in das

banalste Hotelzimmer«.73

Hansdieter Erbsmehl



Abb. 18: ABR-Stuttgart, »Das Morpheus-Muster«,

1991, Postkarte aus: Hôtel Carlton Palace Chambre

763, hrsg. von Hans-Ulrich Obrist, 1993.

74 Nietzsche in einem Ende Juni 1883 geschriebenen

Brief an Carl von Gersdorff bzw. in einem

Brief vom 2. 9.1886 an die Schwester; im Brief an

Gersdorff schreibt er: »Ach, was liegt noch alles

verborgen in mir und will Wort und Form werden!

Es kann gar nicht still und hoch und einsam genug

um mich sein, dass ich meine innerste Stimmen

vernehmen kann.«

75 Raabe 1994 (wie Anm. 5), S. 48.

Gerhard Richter schickte eine Fotografie, die er am 12. April 1993, kurz nach

Beendigung der »Sils«-Ausstellung und während der Schneeschmelze, vom Fenster

seines Zimmers im hochgelegenen und zinnenbekrönten Hotel Waldhaus

aufgenommen hatte (Abb. 17). Der Blick geht auf die Chasté, jene Halbinsel im Silsersee,

auf der Nietzsche sich »eine Art ideale Hundehütte zu baun« vorstellte und »einst

begraben« sein wollte.74 Ziel heutiger Spaziergänger ist der »Nietzschestein«, ein

Felsblock, in den eine Tafel mit Versen aus dem »Mitternachtslied« eingelassen ist.

Sie enden mit den Zeilen »Doch alle Lust will Ewigkeit / - Will tiefe, tiefe
Ewigkeit!« Auch wenn sich der Name »Chasté« etymologisch von einem römischen

Kastell ableitet, das sich vermutlich hier befand,75 so könnte für manche Besucher

auch die Bedeutung des Wortes im Französischen — Keuschheit und Enthaltsamkeit

- eine Rolle spielen, zumal die Aussage des Nietzsche-Verses in diese Richtung

weist: »Lust«, die »Ewigkeit« will, bleibt in der Gegenwart ohne Befriedigung.
Vielleicht ist es nur ein Zufall, dass Richter in der Fotografie die äusserste Südspitze

der Halbinsel, an der die Tafel sich befindet, mit dem Fensterholm verdeckt hat.

ABR-Stuttgart schickten als Vorlage für ihren Beitrag ein ornamentales

Muster (Abb. 18). Es ist mit »Das Morpheus-Muster« betitelt und zeigt stilisierte

Mohnkapseln in einem vegetabilen Geflecht, das aber auch als männliche und

weibliche Geschlechtsorgane gesehen werden kann. In Ovids Metamorphosen ist

Morpheus der Gott der Betäubung. Die Beiträge von Richter und ABR haben eines

gemeinsam: Beide reagieren auf Obrists Aufforderung mit der Postur einer
Bändigung der Triebe.

Wesentliche Anregungen verdankt der vorstehende

Aufsatz Diskussionèn mit Studierenden

am Kunstgeschichtlichen Seminar der Universität

Zürich, die im Sommersemester 1996 an der Exkursion

nach Sils-Maria teilgenommen haben. Für die

freundliche Überlassung der Fotografien der

Ausstellung im Nietzsche-Haus danke ich Gerhard

Richter und Hubertus Butin.

Im Schatten Nietzsches




	Im Schatten Nietzsches : Gerhard Richters "Sils"-Ausstellung 1992

