Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der
Universitat Zarich

Herausgeber: Kunstgeschichtliches Seminar der Universitat Zirich

Band: 4 (1997)

Artikel: Im Schatten Nietzsches : Gerhard Richters "Sils"-Ausstellung 1992
Autor: Erbsmehl, Hansdieter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720107

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720107
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hansdieter Erbsmeh!

Im Schatten

1 Bloch, Peter André, Das Nietzsche-Haus in
Sils-Maria, in: Nietzsche-Haus in Sils-Maria, hrsg.
von der Stiftung »Nietzsche-Haus in Sils-Maria«,
Chur 1991, S. 4.

2 Wihrend meiner Vorbereitungen zu einer
Ausstellung iiber Nietzsche in der neueren bilden-
den Kunst wurde ich mit dieser Aussage mehrmals
konfrontiert. Die Ausstellung fand 1994 in Weimar
statt und sollte »das ins Bild gesetzte Verstehen
seiner Person und seines Werks in der Gegenwart
einsichtig machen«, so Bernd Kauffmann im »Ge-
leitwort« in: Fiir F.N. Nietzsche in der bildenden
Kunst der letzten 30 Jahre, Ausst.-Kat. Orangerie
Schloss Belvedere Weimar, hrsg. von der Stiftung
Weimarer Klassik, Weimar 1994, S. 7. Richter wurde
hier nicht beriicksichtigt, da es das »Kunstwerke,
welches in Betracht gekommen ware, nicht mehr
gab. Es wére das Silser Ereignis selbst gewesen.

3 Pelzer, Birgit, Das tragische Begehren, in: Ger-
hard Richter, Ausst.-Kat. Paris/Bonn/Stock-
holm/Madrid 1993, Bd. 2: »Texte«, S. 109, Anm. 33
(Bd. 1: »Katalog der Ausstellung«; Bd. 3: »Werk-
iibersicht« 1962—1993).

Nietzsches

Gerhard Richters »Sils«-Ausstellung 1992

Gerhard Richter zeigte 1992 im Nietzsche-Haus in Sils-Maria eine Serie von 48 klein-
formatigen Fotoiibermalungen. Die Kunstkritik hat die Ausstellung kaum wahrge-
nommen, in der Richter-Literatur ist sie lediglich beilaufig erwahnt worden —
dabei bot sie eine beispielhafte Gelegenheit, das Verhaltnis eines bildenden Kiinst-
lers zu Friedrich Nietzsche préazis zu untersuchen. Die iiberragende Bedeutung
dieses Themas wird von der Kunstkritik ebenso wie von der Kunstgeschichte stets
vehement bekraftigt, doch iiberzeugende Analysen der vorhandenen anschauli-
chen Belege finden sich kaum.

Das Gebaude, in dem der Philosoph sieben Sommer zuriickgezogen gelebt und
gearbeitet hatte, ist heute eine museale Erinnerungsstatte. Ausserdem steht es
Nietzsche-Kennern und -Interessenten aus aller Welt als Gastehaus und zum geisti-
gen Austausch tiber den Philosophen zur Verfiigung. Von hier aus sollen »weiter-
hin geistige Impulse [...] ausgehen«.! Folglich konnte es so scheinen, als geniige
allein eine Ausstellung an diesem Ort, um die Behauptung aufzustellen, Richter sei
von Nietzsches Philosophie »beeinflusst« worden und habe Kunstwerke in deren
Sinn geschaffen.2 Die Bedeutung Nietzsches fiir den Maler erschliesst sich jedoch
nicht angesichts der ausgestellten iibermalten Fotografien der Hochgebirgsland-
schaften des Oberengadins, sondern aus zwei Kommentaren in einer kleinen,
die Ausstellung begleitenden Publikation. Hans-Ulrich Obrist, der Kurator, und
Peter André Bloch, der gastgebende Vorsitzende der Stiftung Nietzsche-Haus,
bezogen die Bilder sowie ein weiteres Exponat, eine Stahlkugel, auf den Nietzsche-
Topos von der ewigen Wiederkehr des Gleichen. Dabei kamen sie zu gegensatzli-
chen Ergebnissen.

Birgit Pelzer bemerkte zurecht, dass es sich bei dem ephemeren Silser Er-
eignis nicht um eine Kunstausstellung im herkémmlichen Sinne gehandelt hatte
und sich dieses weder als »eine Installation noch ein Aufhdngen, noch ein Ein-
griff« verstehen liess.3 Stattdessen sprach sie von einer »Intervention« und einer

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universitat Zirich 1997

199



200

4 Siehe hierzu Erbsmehl, Hansdieter, Kulturkri-
tik und Gegendsthetik. Zur Bedeutung Friedrich
Nietzsches fiir die bildende Kunst in Deutschland
1892—1918, Ph.D. Thesis, University of California Los
Angeles 1993, Ann Arbor 1994.

5  Raabe, Paul, Spaziergédnge durch Nietzsches
Sils-Maria, Ziirich 1994, S. 12.

»schwache[n] Infiltration, Punktierung des Raumes in Form eines die Moglichkeit
der Lektiire anbietenden Parcours«. Zur Lektiire empfahl sie nicht, wie zu erwarten
wire, Nietzsches Schriften, Aufzeichnungen oder Briefe, die in Sils prasentiert
werden und in denen sich vielleicht Hinweise fiir eine Bestatigung von Obrists und
Blochs Thesen hatten finden lassen, sondern jene iibermalten Fotografien, die
Richter den schriftlichen Dokumenten »gegeniibergestellt« hatte. Pelzers Begriffe
der »Infiltration« und »Intervention« widersprechen jedoch ihrer postulierten
Selbstreferenzialitdat der Kunstwerke, denn sie sind negativ besetzt und verweisen
auf eine subversive Unterwanderung des Nietzsche-Bildes, das in Sils vermittelt
wird, wenn nicht sogar auf eine kritische Unterwanderung der Philosophie iiber-
haupt. Deren Analogie mit der Malerei, die vor allem von Bloch behauptet wird,
sind solche Uberlegungen entgegengesetzt.

Die kunsthistorische Bedeutung der »Sils«-Ausstellung lasst sich weder aus
theoretischen Argumentationen ableiten noch tiber heutige nietzscheanische
Vorstellungen vermitteln. Vielmehr erschliesst sie sich in einer beschreibenden
Analyse der Ausstellung. Die nachfolgende »Rekonstruktion« soll zeigen, dass
Richter sich auf komplexe Weise mit der Rezeption des Hochgebirges als Metapher
fiir intellektuelle Einsamkeit ausserhalb des Kulturbetriebs beschaftigte. Das
Gebirge als Ort der Freiheit, des freiwilligen Sichaussetzens und der anti-zivilisa-
torischen Kulturkritik wird gerade in Sils in unmittelbarer Beziehung zur Philo-
sophie Nietzsches vermittelt und hat in diesem Sinn stets auf Kiinstler und Intellek-
tuelle gewirkt. Richters Inszenierung entsprach einem Muster, das seit Beginn
der Nietzsche-Wirkung in den neunziger Jahren des letzten Jahrhunderts virulent
ist: der Kiinstler als Uberwinder einer als inkommensurabel verstandenen nega-
tiven Philosophie.4

Reise nach Sils

Im vergangenen Jahr begab ich mich mit Wolfgang Kersten und einer Gruppe von
Studierenden des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universitat Ziirich nach Sils-
Maria. Wir wollten die intellektuelle Topographie des Ortes erkunden, um
nachtréaglich aus den raumlichen Gegebenheiten des Nietzsche-Hauses und seiner
touristischen Einbindung auf die Richter-Ausstellung Riickschliisse ziehen zu
koénnen. Ausgeriistet waren wir mit einem Reisefiihrer von Paul Raabe, der gerade
erschienen war und sich als Begleiter fiir sechs »Spaziergange durch Nietzsches
Sils-Maria« empfahl. Mit der einleitenden Bemerkung, »die Elite Europas war in
Sils-Maria zu Gast«> wendet sich Raabe an Leser, die auf ihren Routen philosophi-
sches Gepack und biographische Informationen mitzunehmen bereit sind. Manche
der Legenden und Stilisierungen, die Nietzsche als den »Einsiedler von Sils« um-
ranken, bricht er auf. Das Buch schien geeignet, jene assoziativen Bedeutungen um
die Sils-Erfahrungen des Philosophen aufzuspiiren, die zumindest bei einem Teil
der Besucher der Installation vorausgesetzt werden konnten.

Neben Raabes Fiihrer befand sich noch ein kleines Biichlein der Kiinstler-
gruppe ABR-Stuttgart in unserem Reisegepack. Es enthalt kurze Aufsatze iiber
Nietzsche, den Maler Giovanni Segantini und die Hotelkultur um 1900 im Oberen-
gadin mit entsprechenden Abbildungen — Dokumente einer »philosophischen

Hansdieter Erbsmehl



Abb. 1: Gerhard Richter, »Sils«, 1992/93, iibermalte
Fotografien in Vitrine des Nietzsche-Hauses, Foto
Max Weiss, Verlag Montabella, St. Moritz.

6  ABR-Stuttgart, Zwischen Eis und Stiden. Auf
den Spuren von Nietzsche und Segantini, St. Gallen
1994, S. 7. ABR steht fiir »Aktion beider Richtungen«
und ist laut Impressum »der Name der Produktions-
gemeinschaft von René Straub und Harry Walter«
7 Richter, Gerhard, Notizen 1992 und Interview
mit Hans-Ulrich Obrist 1993, in: Text. Schriften und
Interviews, hrsg. von Hans-Ulrich Obrist, Frankfurt
am Main/Leipzig 1993, S. 231-240 bzw. S. 240-260.

Exkursion«. Diese Exkursion hatten die beiden ABR-Mitglieder zusammen mit zwei
weiteren Teilnehmern, die als Institut fiir Untersuchungen von Grenzzustanden
asthetischer Systeme (INFuG) firmieren, im September 1992 unternommen. Ihr er-
klartes Ziel war es gewesen, »vor Ort etwas iiber die Herkunft jenes Uberanstren-
gungsprogramms in Erfahrung zu bringen, das heute >Die heroische Moderne«
genannt wird«.¢ Es erfolgte auch ein Besuch des Nietzsche-Hauses, in dem gerade
die Richter-Ausstellung stattfand. Sie bleibt unerwahnt. Doch in Grosse und Auf-
machung ist die Publikation derjenigen Richters derart angeglichen, dass es sich
kaum um einen Zufall handeln kann. Einige Abbildungen lassen sich direkt mit
denen bei Richter vergleichen. Die Texte bemiihen sich um Aufkldarung und kénnen
als kiinstlerisch-intellektuelle Antithesen zu Obrists und Blochs Versuchen ver-
standen werden. Der kunsthistorische Dialog, der nicht tiber theoretische Argu-
mente oder postnietzscheanische Werte vermittelt wird, findet bei ABR-Stuttgart
eine Bestatigung.

Richter und Nietzsche

In zahlreichen Interviews und eigenen, teils tagebuchartigen Aufzeichnungen hat
Gerhard Richter den Namen Nietzsches nie erwahnt. Auch in den kulturkritischen
»Notizen«, die er wahrend der »Sils<-Ausstellung verfasste, und in einem Gespréach,
das er etwa im gleichen Zeitraum mit dem Kurator fiihrte und das den Stand

des kiinstlerischen Selbstverstandnisses dokumentiert, kommt er nicht vor.” Jiirgen
Harten hatte allerdings 1986 mitgeteilt, Richter habe in jungen Jahren unter dem
Einfluss einer schwarmerischen Nietzsche-Verehrung seiner Mutter gestanden. Den
Entschluss, Kiinstler zu werden, stellte Harten sogar in einen unmittelbaren Zu-
sammenhang mit einer »eifrigen« Nietzsche-Lektiire in den ersten Jahren der DDR,
die parallel zur Vermittlung marxistischer Wirtschaftswissenschaften erfolgt

sei: »Nietzsche [...] schiirt sein kiinstlerisches Sendungsbewusstsein, wiahrend eine

Im Schatten Nietzsches

201



202

h Zarathustra.

Lin ey

unda IToimen.

drich Niotzsche.

Abb. 2: Gerhard Richter, »Sils<, 1992/93, iibermalte
Fotografie in Vitrine des Nietzsche-Hauses, Foto
Max Weiss, Verlag Montabella, St. Moritz.

8  Harten, Jiirgen, Der romantische Wille zur Ab-
straktion, in: Gerhard Richter. Bilder/Paintings
1962-1985, Ausst.-Kat. Diisseldorf/Berlin/Bern/Wien,
hrsg. von Jurgen Harten, K6In 1986, S. 9f.

9  Wann Richter seinen »Kiinstlerwahn« aufge-
geben hat und ob dies mit einer Abkehr von Nietz-
sche zusammenhing, lasst Harten offen. Allerdings
schreibt er, dass sich Richter Anfang der siebziger
Jahre »auf der Suche nach dem Pathos des Uber-
menschen« mit neoklassizistischer Architektur
des Nationalsozialismus auseinandergesetzt habe
(ebd., S. 51) und 1976/77 in eine »Krise« geraten sei.
Die Verbindung von »Ubermensch« und National-
sozialismus bedient aber eher ein Vorstellungskli-
schee, als dass daraus noch auf eine Auseinander-
setzung mit Nietzsche geschlossen werden konnte.
10 Butin, Hubertus, Gerhard Richter. Editionen
1965—1993, Ausst.-Kat. Kunsthalle Bremen, Miin-
chen 1993, S. 29.

1l Ebd., S. 13. Butin zitierte Manschot, Henk,
Nietzsche und die Postmoderne in der Philosophie,
in: Moderne versus Postmoderne, hrsg. von Diet-
mar Kamper, Frankfurt am Main 1987, S. 478—498.

damals in der DDR gangige Einfiihrung in die Wirtschaftswissenschaften von Fritz
Selbmann ihm die materialistische Uberzeugung vermittelt. So liefern Nietzsche
und Marx die Zutaten fiir den weltanschaulichen Ziindstoff, den Richter mit sich
herumtragen sollte: ein Gemisch aus der jahrelang heftig verteidigten Uberzeugung,
dass es keinen wirklich freien Willen gebe, und dem noch lange nachgetraumten
Kiinstlerwahn, dass auch er dazu berufen sei, iiber die Welt seherisch zu gebieten.«8
Derart schwergewichtige Mitteilungen tiber die Bedeutung Nietzsches in der
frithen Biographie des Malers machte Harten ohne Quellenangabe. Sie diirften aber
auf Gesprache zuriickgehen, die er mit Richter gefiihrt hatte. Wesentlich erscheint
hier der Zusammenhang zwischen Nietzsche und der Wahnvorstellung einer Be-
rufung des Kiinstlers zum Gebieter iiber die Welt. Mitte der achtziger Jahre wird er
als ein negativer beschrieben.®

Im gleichen Zeitraum, als Harten auch den Katalogtext verfasste, wurde
Nietzsche in akademischen Diskursen iiber eine postmoderne Philosophie bereits
als Autoritat beansprucht. Daran erinnerte Hubertus Butin im unmittelbaren
Anschluss an die »Sils«-Ausstellung. Als »rezeptionsgeschichtlich entscheidender
Bezugspunkt in der Philosophie der Postmoderne« habe Nietzsche »den Glauben
an den Wahrheitsgehalt rigoros zerbrochen«.!0 Die friihere Ableitung des kiinstle-
rischen Machtanspruchs, der Richter Harten zufolge eine Absage erteilt hatte,
spielte 1993 fiir Butin keine Rolle mehr. Stattdessen heisst es nun, dass Richter, der
sich als bildender Kiinstler nie auf Nietzsche »berufen« habe, »dessen Lektion vom
Fiktionscharakter alles Wirklichen und von der Vorlaufigkeit jedes Wahrheitsan-
spruches in bildnerischer Konsequenz umzusetzen [scheinel«.!l Retrospektiv hat
Butin somit eine positive Beziehung hergestellt zwischen einer bereits historisch
gewordenen Nietzsche-Diskussion der achtziger Jahre und einem Kiinstler, den
seine Interpreten und die Kunstkritik Anfang der neunziger Jahre als den bedeu-
tendsten deutschen Vertreter der postmodernen Kunst vorfiihrten. »Sils« war die
Ouvertiire zu einer ganzen Serie 6ffentlicher Auftritte und Publikationen, mit

Hansdieter Erbsmehl



Abb. 3: Gerhard Richter, »Sils«, 1992/93, iibermalte
Fotografien in Vitrine des Nietzsche-Hauses, Foto
Max Weiss, Verlag Montabella, St. Moritz.

12 Siehe Anm. 3. Regine Prange stellte eine »na-
tionale Vereinnahmung« durch einige der Katalog-
autoren fest, von der Richter sich allerdings nicht
habe »einspannen« lassen; Prange, Regine, Das iro-
nische Gesamtkunstwerk, in: Kunstchronik 47, 1994,
S. 578f.

13 Butin meinte, die Fotos seien »bei Urlaubsauf-
enthalten im Engadin 1990 und 1991« entstanden;
Butin 1993 (wie Anm. 10), S. 163. Einige der Aufnah-
men waren jedoch bereits 1989 in Richters »Atlas«
publiziert und mit der Jahreszahl 1988 versehen;
Gerhard Richter. Atlas, hrsg. von Fred Jahn, Miin-
chen 1989, S. 225f.

14 Butin 1993 (wie Anm. 10), S. 69 (Nr. 11).

denen Richter im Laufe des Jahres 1993 auf internationalem Parkett prasentiert

wurde. Den »Schriften und Interviews« folgte das kommentierte Werkverzeichnis der
Editionen. Hohepunkt war die bislang umfassendste Retrospektive, die nach der

Premiere in Paris im Winter 1993/94 zunachst in der Kunst- und Ausstellungshalle

der Bundesrepublik Deutschland in Bonn und danach in Stockholm und Madrid 203
zu sehen war und die von einem dreibdndigen Kompendium mit ausfiihrlichen
Dokumentationen begleitet wurde.!?

Die Ausstellung

In Sils waren neben der Serie iibermalter Farbfotografien ein Offsetdruck mit dem
Titel »Umwandlung« und jene bereits erwdhnte massive Kugel aus mattglanzen-
dem Edelstahl ausgestellt. Die Exponate traten zu ihrer jeweiligen Umgebung in
eine kalkulierte Beziehung. Ein neues Arrangement der standigen Ausstellung war
dafiir nicht nétig. Die Fotos, die Landschaften des Oberengadins zeigen, hatte
Richter wahrend vorangegangener Urlaubsaufenthalte aufgenommen. Die post-
kartengrossen Abziige sind mit Olfarbe mehr oder weniger und meist in einem
perfektionierten Monotypieverfahren tiberarbeitet, wobei die zugrundeliegenden
Motive partiell sichtbar bleiben. Sie verweisen auf Urlauberfotos, die hier taglich
zu Hunderten aufgenommen werden, oder auf Ansichtskarten, die vor Ort erhalt-
lich sind. Sie lagen in Tischvitrinen oder standen in verglasten Biicherschranken
der beiden Ausstellungsraume im Erdgeschoss, als seien sie Teil der hier pra-
sentierten handschriftlichen, faksimilierten, gedruckten und fotografischen Nietz-
sche-Dokumente (Abb. 1-3).

Der Offsetdruck »Umwandlung« (Abb. 4), eine Gemeinschaftsarbeit mit
Sigmar Polke aus einer Edition von 1968,14 hing im Korridor bzw. im Treppenhaus
des ersten Stocks gegeniiber der Tiir zum Zimmer, das Nietzsche bewohnt hatte.
Als Teil der standigen Ausstellung befinden sich hier Dokumentationstafeln mit

Im Schatten Nietzsches



204

S Phasen einer von Polke und Richter vorg 8] dl

Das Massiv wurde am 26. April 68 fiir die Dauer von 2 Stunden in ei:e Kugel verwandelt.

Abb. 4: Gerhard Richter und Sigmar Polke, »Um-
wandlung«, 1968, Offsetdruck.

15 Raabe 1994 (wie Anm. 5), S. 13.

16  Vergleichbare Aufnahmen befinden sich in
Atlas 1989 (wie Anm. 13), S. 74ff. Eine davon illu-
striert einen pathetischen Bericht iiber die Rettung
eines abgestiirzten Bergsteigers, den Richter gleich
mit ausgeschnitten hat: »ein einfacher, ungebilde-
ter Mann, den der Ehrgeiz nach den héchsten Kro-
nen greifen liess, der berithmt werden wollte«.

17 Butin 1993 (wie Anm. 10), S. 161 (Nr. 65).

schriftlichen Ausserungen iiber Nietzsche in Sils-Maria oder allgemein iiber das
Engadin. Sie stammen von Schriftstellern, Dichtern und Philosophen, die an diesem
Ort Erholung suchten und vom »Schatten Nietzsches«!> begleitet wurden, unter
anderem von Adorno, Benn, Cocteau, Hesse, Kraus, Thomas Mann, Musil, Neruda
und Rilke. Wahrend im Erdgeschoss die Ubermalungen den Nietzsche-Dokumenten
gegeniibergestellt waren, trat hier der Offsetdruck in Konkurrenz zu literarisch
oder philosophisch ambitionierten Texten. Der zweizeilige typographische Schrift-
zug am unteren Rand lautet: »5 Phasen einer von Polke und Richter vorgenom-
menen Umwandlung. Das Massiv wurde am 26. April fiir die Dauer von zwei
Stunden in eine Kugel verwandelt.« Ironisch verfremdet dieser Text das Herstel-
lungsverfahren. Es handelt sich um das Foto eines Bergmassivs, das Richter und
Polke in einer Zeitung oder Alpinistenzeitschrift vorgefunden hatten.!6 Sie haben
es reproduziert und in der Dunkelkammer in unterschiedlichen Ausschnitten
erneut vergrossert, wobei sie die neuen Abziige wahrend der Belichtung mit einer
Lichtquelle manipulierten.

Am Boden des Nietzsche-Zimmers, dem eigentlichen Zentrum der Gedenkstéatte
mit einer teilweise authentischen Einrichtung, lag die Stahlkugel (Abb. 5). Sie hat
einen Durchmesser von 16 Zentimetern und gehért zu einer Auflage von elf Ex-
emplaren.!” Jedes dieser industriell gefertigten, matt glanzenden Objekte hat
Richter durch Gravur signiert, datiert, numeriert und mit Titeln versehen, die je-
weils einen bestimmten Berg im Engadin bezeichnen. Das kunstvoll arrangierte
Foto zeigt die Kugel hart an der Kante des gemusterten Teppichs auf dem gedielten

Hansdieter Erbsmehl



Abb. 5: Gerhard Richter, »Sils«, 1992/93, Nietzsche-
Zimmer mit Stahlkugel, Foto Max Weiss, Verlag
Montabella, St. Moritz.

205

Fussboden und in einer Achse mit dem einzigen Fenster des Raumes. Wie im Nietz-
sche-Haus tiblich, konnten die Besucher das Zimmer nicht betreten, sondern nur
durch die geoffnete Tiir und hinter einem Absperrseil stehend hineinschauen.

In einer Vitrine im Korridor des Erdgeschosses waren noch friihere Kataloge
und Publikationen Richters ausgelegt (Abb. 6). Zum einen stellten sie einen Zusam-
menhang zwischen den Ubermalungen und Erinnerungsfotos fiir den privaten
Gebrauch her, zum anderen dokumentierten sie Richters lange zuriickreichende
kiinstlerische Beschaftigung mit dem Themenkomplex »Gebirge«. In der Mitte
der Vitrine lag ein Kalender fiir das Jahr 1990, den Richters Londoner Galerist
Anthony d'Offay herausgegeben hatte. Er enthalt zwolf Abbildungen von tiber-
malten Fotos, die als Prototypen der Silser Ubermalungen gelten kénnen. Aufge-
schlagen war die Abbildungsseite fiir den Monat Mai mit einer Aufnahme
der Tochter Betty. Daraus lasst sich ebenso ein Anspruch auf den privaten Cha-
rakter der kleinen Werke ableiten wie aus der Tatsache, dass keines davon ins

Im Schatten Nietzsches



206

Abb. 6: Gerhard Richter, »Sils«, 1992/93, Dokumen-
tationsvitrine} Foto Max Weiss, Verlag Montabella,
St. Moritz.

18  Zu Thomas Mann und Nietzsche siehe zuletzt
Erkme, Joseph, Nietzsche im »Zauberberg«, Frank-
furt am Main 1996, S. 3: »An Nietzsche orientiert er
[Thomas Mann, d. Verf.] die grosse Struktur des Ro-
mans ebenso wie die der einzelnen Protagonisten.
Wesentliche Grundthemen sind von ihm rezipiert
oder inspiriert.« Siehe auch Martens, Jutta, Richters
Zauberberge. Zu dem »Davos«-Zyklus von Gerhard
Richter, in: Weltkunst 65, 1995, Nr. 11, S. 1470f. Mar-
tens zitiert eine Ausserung Richters, dass »die Wahl
des Urlaubsortes [...] sicherlich etwas mit Thomas
Manns »Zauberberg« zu tun« habe.

19 Butin 1993 (wie Anm. 10), S. 163 (Nr. 67).

Werkverzeichnis aufgenommen wurde. Das Gebirge als Gegenstand von Richters
Malerei dokumentierten gleich mehrere Kataloge auf nahezu enzyklopadische
Weise: der Biennale-Katalog von 1972, der fast alle Stadtbilder und — jeweils ge-
geniiberliegend — Alpen- und Gebirgsbilder von 1968/69 zeigt und damit auf einen
Gegensatz von Hochgebirge und Stadtwiiste verweist; der »Atlas« mit den Seiten
»Arosa, 1972/73« und »Davos, 1973/74«; sowie ein Ausstellungskatalog mit einem
»Davos«-Gemalde aus einem Zyklus von 1981.

Ein weiteres Dokument, eine Abbildung des Bildnisses von Thomas Mann aus
dem Zyklus »48 Portraits« von 1971/72, kann nur als ein Hinweis auf Richters kiinst-
lerisch-intellektuelles Verstandnis der Gebirgstopographie gedeutet werden.
Richter prasentierte den Schriftsteller als Autoritat im Umgang mit dem Philoso-
phen und stellte eine subtile Beziehung zwischen Manns Davoser »Zauberberg«-
Roman und dem eigenen Zugriff auf Nietzsches Sils — nur ein Gebirgstal davon
entfernt — her.18

Das Kiinstlerbuch

Begleitend zur Ausstellung erschien das Kiinstlerbuch. Es hat in etwa das gleiche
Format wie die ilibermalten Fotos, tragt den Titel »Sils« und wurde von Hans-Ulrich
Obrist herausgegeben. Als vorlaufig drittletzte Nummer wurde es ins Werkver-
zeichnis der Editionen aufgenommen.! Eine limitierte Teilauflage hat Richter sig-
niert, datiert und numeriert. Die Aufnahme in das Werkverzeichnis und die
Limitierung machen deutlich, dass diese Publikation nicht als eine Dokumentation
im herkémmlichen Sinne verstanden werden soll, sondern als Bestandteil der
Ausstellung gemeint war. Das Layout stammt von Richter, was fiir einen bibliophil
bewussten Kiinstler nicht ungewohnlich ist. Der Anspruch, Kunstwerk zu sein, ist
aber nicht nur bedeutungsvoll hinsichtlich der typographischen und gestalteri-

Hansdieter Erbsmehl



Gerhard Rlchter
Sils

OKTAGON

Abb. 7: Gerhard Richter, »Sils«, Buchobjekt, 1992.

Abb. 8: Peter André Bloch, »Nietzsche-Haus in Sils-
Maria«, hrsg. von der Stiftung »Nietzsche-Haus in
Sils-Maria«, Chur: Calanda Verlag, 1991, Foto G.
Jenny, Chur.

Abb. 9: Nietzsche-Haus, Postkarte, Foto Torsten
Kriiger, Verlag Montabella, St. Moritz.

Peter André Bloch

- NIETZSCHE-HAUS

in Sils~Maria

&l

Calanda Verlag,

schen Aufmachung, sondern ldsst sich neben dem dusseren Erscheinungsbild, das
konsequenterweise im Werkverzeichnis dokumentiert wird, auch auf den Inhalt
einschliesslich der Texte beziehen.

Auf dem Einband ist eine Fotografie des Nietzsche-Hauses, ein schlichtes, 200
Jahre altes Engadinerhaus, farbig abgebildet (Abb. 7). Das gleiche Motiv erscheint
auch auf dem Umschlag des broschierten Museumsfiihrers (Abb. 8), doch wird
dieser Effekt der Wiedererkennung beim genaueren Vergleich irritiert. Die Bro-
schiire zeigt das Haus in leichter Schragsicht inmitten eines satten griinen Rasens
und vor dem Hintergrund der dicht angrenzenden Larchen. Leuchtend rote Gera-
nien in den Blumenkéasten auf den Fensterbanken verbreiten eine sommerlich
freundliche Stimmung. Die von rechts einfallende Sonne hebt die Bronzeskulptur
eines Adlers — eine leicht zu dechiffrierende, emblematische Tierplastik des
schweizerischen Bildhauers Hermann Hubacher — deutlich hervor. Richters Foto-
grafie vermittelt den entgegengesetzten Eindruck. Die Aufnahme ist im Winter
bei Schnee entstanden und lichtet das Gebaude exakt planimetrisch ab. Vom Adler
ist nur noch die Silhouette einer Halfte sichtbar, die andere wird vom dunklen
Hintergrund geschluckt. Eine abendliche Wintersonne verwandelt die Fenster des
Obergeschosses in matte Spiegel. Den beiden Aufnahmen entsprechen zwar die
unterschiedlichen Jahreszeiten, zu denen sich Nietzsche und Richter in Sils aufhiel-
ten, doch sind auch wahrend der winterlichen Dammerung durchaus Aufnahmen
des Hauses moglich, die eine einladende, geradezu weihnachtlich festliche Stim-
mung vermitteln konnen (Abb. 9). Von derart positiv besetzten Ansichtskartenmo-
tiven, wie sie auch den Besuchern des Nietzsche-Hauses zum Kauf angeboten
werden, setzt sich Richter indessen ab.

Einen vergleichbar abweisenden Eindruck vermittelt die Titelabbildung von
ABR-Stuttgart (Abb. 10). Sie ist wohl in Assoziation zum Buchtitel »Zwischen Eis
und Siiden«, einem Nietzsche-Zitat iiber das Engadin, entstanden. In surrealistischer
Verfremdung zeigt sie, auf Vorder- und Riickseite symmetrisch gespiegelt, ein

Im Schatten Nietzsches

207



208

~ AUF DEN SPUREN
' VON NIETZSCHE

Abb. 10: Vorder- und Riickseite des Bucheinbandes
von ABR-Stuttgart, »Zwischen Eis und Stiden<, 1994.

20 ABR-Stuttgart 1994 (wie Anm. 6), S. 12.

21 Siehe Berlinger, Rudolph, Nietzsches arka-
dische Landschaft. Engadiner Spiegelungen in:
Friedrich Nietzsche. Perspektivitat und Tiefe. Bay-
reuther Nietzsche-Kolloquium 1980, hrsg. von Wal-
ter Gebhard, Frankfurt am Main 1982, S. 69—86 und
Hofmann, David Marc, Nietzsche und die Schweiz,
in: Nietzsche und die Schweiz, hrsg. von David
Marc Hofmann, Ziirich 1994, S. 13. Hofmann zitiert
eine Stelle aus »Schopenhauer als Erzieher« (1874),
wo Nietzsche lange vor dem ersten Aufenthalt in
Sils das Ideal beschreibt, »so hoch zu steigen, wie
je ein Denker stieg, in die reine Alpen- und Eisluft
hinein, dorthin wo es kein Vernebeln und Ver-
schleiern mehr giebt und wo die Grundbeschaffen-
heit der Dinge sich rauh und starr, aber mit unver-
meidlicher Verstandlichkeit ausdriickt!« SE 5, KSA
Bd. I, S. 381. Nietzsche-Zitate mit den iiblichen Sig-
len nach Samtliche Werke. Kritische Studienaus-
gabe in 15 Banden, hrsg. von Giorgio Colli und
Mazzino Montinari, Miinchen/Berlin/New York 1980.
22 Adorno, Theodor W., Aus Sils Maria, in: Ohne
Leitbild. Parva Aestetica (Erstausg. 1967), Frankfurt
am Main 1981, S. 48.

UND SEGANTINI @

unwirtliches Geroéllfeld und konterkariert damit die gangige Vorstellung von
schneebedeckten Berggipfeln bei gleichzeitig siidlicher Luft. Vielmehr entspricht
sie einer Aussage tiber die »steinige, lebensferne Welt jenseits der Vegetations-
grenze, fernab vom Dunst der Téler und dem Getriebe der Menschen«, wo Nietzsche
»zu seiner philosophischen Hochstform« gefunden und sich ihm »das Gegenbild
zur moralisch und historisch durchmoblierten Welt« seiner Zeit offenbart habe.20
ABR-Stuttgart folgt damit Nietzsches metaphorischer Gleichung eines Landschafts-
erlebnisses und deren Ubertragung in philosophische Kategorien.2! Wahrend
Richters Winterbild auf einen biografischen Nietzsche-Zusammenhang zielt, steht
ABR-Stuttgarts Steinwiiste in einem historischen Zusammenhang mit der Einiibung
von heroischen Posen im Hochgebirge.

Anders als iibliche Kataloge enthéalt Richters Publikation keinen Anhang mit
einem Verzeichnis der ausgestellten Werke. Allerdings werden alle Exponate abge-
bildet. In einer nahezu symmetrischen Anordnung, zu der die beiden Texte den
Rahmen bilden, ist die Reproduktion des schwarzweissen Auflagendrucks der »Um-
wandlung« an den Anfang gestellt, die Kugel in einer rétlich iiberstrahlten und
perfekt ausgeleuchteten Farbaufnahme ans Ende (Abb. 13). Dazwischen sind in einer
zuféallig erscheinenden Anordnung die 48 Ubermalungen und zwei nicht iiberar-
beitete Landschaftsaufnahmen abgebildet.

Die Aufnahmen zeigen Bergpanoramen aus dem Engadin, schneebedeckte
Gerollfelder mit karger Vegetation und baumbestandene Steilhdnge oder Ansichten
vom Fextal und vom Silsersee. Sie sind zu unterschiedlichen Tag- und Nachtzeiten
und Witterungsverhaltnissen entstanden und werden in Bildlegenden nament-
lich gekennzeichnet. Bei den Berggipfeln hat Richter die Kamera stets waagerecht
auf das Motiv gerichtet, nie nach oben oder unten. Erhabene Eindriicke, wie Berg-
wanderer sie suchen, kommen nicht auf: weder der ein Bergmassiv, das den nach
oben Blickenden verkleinert, noch der nach unten ins Tal Schauende, dem sich
aus der Hohe die Dorfer ausnehmen, »als waren sie von oben mit leichten Fingern
hingesetzt« und erzeugten das »Gliicksversprechen der Riesenphantasie: man
kénnte mit ihnen machen was man will«.22 Uberhaupt haben die Bergaufnahmen
keine Referenzpunkte, die die wirklichen Grossenverhaltnisse deutlich machen

Hansdieter Erbsmehl



Abb. 11: Doppelseite aus: Gerhard Richter, »Sils«,
1992, »Piz Lagrev, »Piz Surlej, Piz Rosatsch«.

Abb. 12: Doppelseite aus: Gerhard Richter, »Sils<,
1992, »Fextal: Curtins«, »Gerhard Richter, Val Fex«.

23 Die ungewdhnliche Perspektive von Seganti-
nis Bildern wurde frith erkannt. In einem Nachruf
von 1899 hiess es: »Um das Gebirge zu malen, nah-
men die anderen Kiinstler im Tal Aufstellung. Von
hier aus gesehen, wachsen die Gipfel wie Pyrami-
den in den Himmel, verdecken den Horizont, ver-
drangen die Atmosphére. Die Kompositionen die-
ser Kiinstler haben immer die Form eines A, oder
wenn sie das vor ihnen abfallende Tal malen, eines
V. Segantini hat diese Routine durchbrochen. [...] Er
stieg so hoch, bis die Landschaft nicht mehr von
den einzelnen Gipfeln unterjocht wurde [...]. Man
fithlt sich auf gleicher Hohe mit den Gipfeln Euro-
pas, man ist selbst hoch und erblickt nur Hohen. «
Sizeranne, Robert de la, In Memoriam Giovanni Se-
gantini, in: Revue de I'art ancien et moderne, 10.
Nov. 1899, zit. nach Giovanni Segantini, Ausst.-Kat.
Kunsthaus Ziirich 1990, S. 37.

Piz Lagrev Piz Surlej, Piz Rosatsch

Fextal: Curtins Gerhard Richter, Val Fex

kénnten. Der gleiche Standpunkt wurde auch von Giovanni Segantini eingenom-
men, dessen Bilder als die bedeutendsten Darstellungen der Graubiindner Hochge-
birgswelt gelten.2

In ihrer technischen Machart und asthetischen Qualitat heben sich Richters
Landschaftsaufnahmen von Amateurfotos wie auch von massenhaft reproduzierten
Ansichtskartenmotiven oder stimmungsvollen Bildbdanden ab. Der asthetische
Reiz wird durch die Ubermalung nicht zerstért, sondern gesteigert; Richter geht
formal und farblich durchaus auf die zugrundeliegenden Motive ein. Informelle
Zuféalligkeit scheint deshalb ausgeschlossen. Etwa die Halfte der Abbildungen sind
um 180 Grad gedreht, wobei sich oft waagrechte oder senkrechte Symmetrie-
achsen ergeben. Einige der gespiegelten Pendants sind im Abklatschverfahren
tiberarbeitet und weisen deshalb die gleichen Muster auf (Abb. 11).

In zwei Fotos hat Richter sich selbst portraitiert (Abb. 12). Beide Aufnah-
men — eine Totale vor Hausern im Fextal und eine Nahsicht von einer Mietkutsche
mit dem darin sitzenden Kiinstler — stehen im Kontrast zu den Ansichten der

Im Schatten Nietzsches

209



210

24 »Die Sichtbarmachung allgemeiner Tduschung
durch die Umkehrung des Figur/Grund-Verhaltnis-
ses ist ein wesentlicher Aspekt dieser Arbeiten.«
Obrist, Hans-Ulrich, Circulus vitiosus pictus, in:
Gerhard Richter. Sils, hrsg. von Hans-Ulrich Obrist,
Miinchen/Stuttgart 1992, S. 9.

25 Ebd. Ein Circulus vitiosus (wortlich »fehler-
hafter Kreis oder Zirkel«) ist ein Zirkelschluss, bei
dem zum Beweis eines Satzes dieser selbst benutzt
wird. Ein Rezensent der Ausstellung liess sich von
Obrists theoretischen Pramissen nicht beirren. Fiir
ihn waren die iibermalten Fotos »truly [...] sketches
wherein Richter has, for once, let go of the weighty
discourse of contemporary painting. With these
small prints, the artist was really on vacation.«
Fleck, Robert, Gerhard Richter. Nietzsche-Haus, in:
Flash Art 26, 1993, Nr. 168, S. 101. Richter hatte sich
1991 iiber den Realitatsgehalt von Fotografie und
Malerei in den Ubermalungen geéussert, meinte
jedoch, das sei »Theorie, die nichts bringt. Ich habe
kleine Photos gemacht, die ich mit Farbe be-
schmierte. Da ist etwas von dieser Problematik zu-
sammengekommen, und das ist ganz gut, besser als
das, was ich dartiber sagen konnte.« Interview mit
Jonas Storsve 1991, in: Text 1993 (wie Anm. 7), S. 216.
26 Siehe Klossowski, Pierre, Nietzsche und der
Circulus vitiosus deus. Mit einem Supplement und
einem Nachwort von Gerd Bergfleth, Minchen
1986, insbes. »Die Erfahrung der ewigen Wieder-
kunfte, S. 91-116.

27 Obrist 1992 (wie Anm. 24), S. 9.

28 Siehe Rippel, Philipp, Souverénitét und Re-
volte. Die Wiederentdeckung Nietzsches und Hei-
deggers in Frankreich, in: »Postmoderne« oder der
Kampf um die Zukunft. Die Kontroverse in Wissen-
schaft, Kunst und Gesellschaft, hrsg. von Peter
Kemper, Frankfurt am Main 1988, S. 110.

29  Obrist 1992 (wie Anm. 24), S. 10.

menschenleeren Bergwelt und Seenlandschaften. Sie erinnern an die »iiblichen«
Urlaubsaufnahmen, zumal Richter sich nicht scheut, in ungelenker Kérperhaltung
vor der Kamera zu posieren, und Unscharfen in Kauf nimmt.

Die Kommentare

Der Abbildungskomplex wird von zwei kurzen Texten eingerahmt. Diese sind auch
in englischer und franzésischer Ubersetzung abgedruckt und tragen damit der
Internationalitiat der Besucher Rechnung. Erst in diesen beiden Kommentaren lasst
sich eine mogliche Bedeutung von Richters Beziehung zu Nietzsche, die weder

von den Fotografien noch vom Offsetdruck und schon gar nicht von der Kugel preis-
gegeben wird, erschliessen. Indem aber das Kiinstlerbuch zum Kunstwerk erhoben
wird, werden auch die beiden Kommentare zum Gegenstand der Interpretation.
Dabei spielt es keine Rolle, ob sie die Intention des Kiinstlers wiedergeben —
gerade bei Gerhard Richter, der die Frage nach Originalitat von sich weist oder
Antworten ironisch verfremdet.

In einer kurzen theoretischen Skizze stellt Hans-Ulrich Obrist die Fotoiiber-
malungen in eine konsequente Reihe mit Richters Gesamtwerk. Sie werden sowohl
mit den Gemalden, die nach Fotovorlagen entstanden sind, als auch mit den
abstrakten Bildern parallelisiert. Obrist beschreibt diese beiden Werkgruppen als
gegensatzlich und folgt damit den géngigen Interpretationen von Richters gleich-
zeitiger Handhabung unterschiedlicher Stile als Paradigma postmoderner Kunst.
An diese grundsatzliche Unterscheidung schliesst er die These an, dass die Farb-
partikel den Realitatsanspruch der Fotografien »enttarnen«, da nur sie den Anspruch
erfiillen kénnen, real zu sein.24 Indem sie das Falsche der Fotografie blossstellen,
sollen sie gleichzeitig das scheinbar Faktische der Malerei »verifizieren«. Diese
Reflexion iiber das Echte und das Falsche gleiche einem »circulus vitiosus«, weil
sich »die ewige Wiederkehr der Unméglichkeit des Bildes [...] in einer scheinbaren
Uberwindung der Unméglichkeit von Darstellung« zeige.?

Den postulierten »circulus vitiosus pictus« setzt Obrist mit Nietzsches Offen-
barung von der ewigen Wiederkehr gleich. Er beruft sich auf Pierre Klossowski, fiir
den die Rede von der »ewigen Wiederkehr des Gleichen« nicht die eines Identi-
schen bedeutet, sondern auf das Subjekt bezogen ist, das in verschiedene Momente
zerfallt und — nach dem Tode Gottes als des obersten Garanten von Identitat —
in einen »circulus vitiosus deus« gerate.26 Obrist ibernimmt Klossowskis Ansicht,
dass aus der »Aufsplitterung des Ichs [...] eine potentielle Realisierung aller mogli-
chen Identitaten hervorgeht«.??

Fiir Klossowski ist die Dezentrierung des Subjekts nur als dsthetische Erfah-
rung nachvollziehbar. Als existentielle ist sie ihm unertraglich, weil die Zersplitte-
rung in der Selbstauflésung und im Delirium endet. Das zeigte ihm Nietzsches
Schicksal.28 Obwohl Obrist diese Einschrankung nicht ausdriicklich vermerkt, kann
er doch nur wegen dieser Unterscheidung die »Vervielfachung des Ichs im Diffe-
renzenraum« mit der »Verwischung malerischer Kategorien« in einem »aperspekti-
vischen Raum« gleichsetzen.29 Nietzsche als Person ist dabei unerheblich, auch
wenn er im Motto als dramatischer Stichwortgeber zitiert wird: »Denken wir diesen

Gedanken in seiner furchtbarsten Form[:] das Dasein, so wie es ist, ohne Sinn

Hansdieter Erbsmehl



30 Nietzsche, Friedrich, Nachgelassene Frag-
mente, KSA Bd. 12, S. 213 bzw. Der Wille zur Macht,
Stuttgart 1964, S. 44 (Nr. 55).

31 Obrist 1992 (wie Anm. 24), S. 10.

32 ]JGB56, KSABd. 5, S. 75.

33 Calasso, Roberto, Diskussionsbeitrag auf der
Konferenz Nietzsche aujourd'hui?, Cérisy-la-salle
1972, zit. nach der deutschen Ubersetzung im Pro-
grammheft des Matthes & Seitz Verlags vom Herbst
1986, 0.S.

34 Bloch, Peter André, Rings nur Welle und Spiel
oder Das Problem der Vereinigung von Phantasie
und Wirklichkeit im Bild, in: Obrist 1992 (wie Anm.
24), S. 69f. Das Zitat im Titel nimmt eine Zeile des
Nietzsche-Gedichts »Die Sonne sinkt« auf.

35 Es handelt sich um den Aphorismus 338 aus
»Der Wanderer und sein Schatten« (MA 11, KSA Bd.
2, S. 699), Ausziige aus Briefen an Franz Overbeck
vom 11.7.1879 und 8.7.1881 (~Das Engadin hat mich
vor zwei Jahren am Leben festgehalten und wird es
auch diesmal tun. Ich habe es nirgends besser.«)
sowie aus einem Brief an die Schwester von Mitte
Juli 1881. Die Zitate sollen Nietzsches gute Stim-
mung in Sils belegen. Eine der zahlreichen frithen
Verklarungen von Nietzsches Sils-Erfahrung stammt
von dem Schriftsteller und Kunstkritiker Franz Ser-
vaes: »Diese Statte ist Nietzsche heilig. Sieben Som-
mer lang weilte er hier zwischen hohen Bergen und
empfing aus der Hand der Natur das Evangelium
froher Lebensbejahung.« Servaes, Franz, Skizzen
aus dem Engadin 11 (1901), zit. nach Raabe 1994 (wie
Anm. 5), S. 12. Vgl. dagegen die zahlreichen Doku-
mente bei Raabe, die die »hoffnungslose Lage des
einsamen Nietzsche in Sils« (ebd., S. 14) zum Aus-
druck bringen.

und Ziel, aber unvermeidlich wiederkehrend, ohne ein Finale ins Nichts|:] »die
ewige Wiederkehr««. Das Zitat stammt aus einem nachgelassenen Text. Dieser endet
mit der Feststellung, »wir leugnen Schluss-Ziele«, was einer »européaische[n] Form
des Buddhismus30 gleichkomme. Obrists theoretische Uberlegungen zu den Uber-
malungen enden ebenfalls negativ, gleichzeitig erratisch und mystifizierend:

»Das Motiv sieht sich mit der blossen Motivation konfrontiert, wodurch das Spiel
in eine Offenheit des Bildes miindet; im Facettenauge der Kugel [...] spiegelt sich
das Licht verschiedener malerischer Realitdaten. <!

So faszinierend der Vergleich mit dem Facettenauge klingen mag, so ist er
doch alles andere als treffend, denn die glatte Oberflache einer Kugel, auf der
sich die gespiegelte Umgebung in einem Punkte aperspektivisch sammelt, ist das
genaue Gegenteil von einer facettierten Oberflache, die sich aus vielen geschlif-
fenen und abgeschragten Teiloberflachen zusammensetzt und in denen sich das
einfallende Licht prismatisch aufsplittert. Demnach wére der Kristall ein geeigne-
teres Beispiel fiir eine metaphorisch verstandene Ausstrahlung Nietzsches.

Wenn sich, Klossowski und Obrist zufolge, Nietzsches reales Ich tausendfach zer-
splittert und von einer Identitat keine Rede ist, sich dagegen auf der Kugel das
gespiegelte Nietzsche-Zimmer als Denkraum aperspektivisch biindeln soll, so kann
die Kugel nur als Antithese zu einer aus den Koordinaten geratenen Weltsicht
verstanden werden.

Nietzsche selbst hatte die ewige Wiederkehr als einen »circulus vitiosus«32 be-
zeichnet und damit ihrer wissenschaftlich-theoretischen Rechtfertigung die Grund-
lage entzogen. Als Philosoph hat er es gewagt, seine Thesen als »Stilgesten«
vorzubringen. Dieser »Denkvorstoss« hat laut Roberto Calasso den philosophischen
Diskurs von innen gesprengt.33 Wenn Nietzsche in einem Fragment zu »Morgen-
rothe« schreibt, dass jeder Gedanke »als Geste betrachtet« werden miisse, dann sei
auch die »ewige Wiederkehr« nichts als »Geste« und »keine Behauptung ontolo-
gischer Art«, folgerte Calasso. Als »eine Nachahmung und Verstellung verbindende
Praxis« habe sie es Nietzsche ermdglicht, »das Ganze der Existenz zu ertragen —
oder unter ihrem Gewicht zu erliegenx.

Obrist argumentiert kunsttheoretisch immanent. Dekonstruktivistisch sprengt
er das Raumgefiige auf und prasentiert die Kugel als eine asthetische Alternative.
Bloch dagegen zielt auf eine Beziehung des heutigen Besuchers zum Ausstel-
lungsort. Indem er diese Beziehung als eine existentielle versteht, stiitzt er den
eingangs zitierten Anspruch, dass »geistige Impulse von diesem kleinen Zentrum
ausgehen« sollen. Wer die ausgestellten Dokumente studiere, erfahre hier »in
einzigartiger Reinheit Nietzsches rauschhaften Durchbruch zu sich selbst, sein
Ringen um die hochste Bejahung des Lebens«,34 lautet Blochs zentrale These.

Die Beschreibungen von Nietzsches Fluchtort, der Suche nach Selbstverwirkli-
chung und des rauschhaften Durchbruchs in Aquivalenz zu einer intensiven
Beziehung zum Engadin und zu Sils entsprechen den gangigen Topoi, an deren
Stilisierungen Nietzsche nicht unbeteiligt war. In der stindigen Ausstellung wird
daran anhand einiger Zitate erinnert, die an der Tiir zum Nietzsche-Zimmer
angebracht sind.3>

Aus Nietzsches »hohe[r] Selbstherausforderung an den »neuen Menschen««
leitet Bloch eine Verpflichtung fiir jene Kunstreflektierenden ab, denen es um

Im Schatten Nietzsches

211



202

36 Bloch 1992 (wie Anm. 34), S. 72.

37 Za3, »Der Genesende«, S. 273; zur Interpreta-
tion dieser Stelle siehe Salaquarda, J6rg, Die Grund-
conception des Zarathustra, in: Nietzsche und die
Schweiz 1994 (wie Anm. 21), S. 94.

38 Hans Sedlmayr hat die utopischen Entwiirfe
dieser »Revolutionsarchitektur« (z.B. Ledoux’ »Haus
des Feldhiiters«, Boullées Epitaph fiir Newton und
Vaudoyers »Kugelhaus fiir einen Weltbiirger«) als
Symbole fir die Ewigkeit gedeutet, gleichzeitig
aber die Vorstellung einer Kugel als Architektur
verworfen, da sie den tektonischen Bezug zur Erd-
basis leugne und die [llusion des Schwebens er-
zeuge; siehe Sedlmayr, Hans, Die Kugel als Ge-
bdude oder: Das Bodenlose, in: Das Werk des
Kinstlers 1, 1939, S. 278ff. Seine Kritik hat Sedlmayr
in »Verlust der Mitte« (1948) und »Die Revolution
der modernen Kunst« (1955) wiederholt.

39  Zum symbolisch besetzten Terrain der Kugel
in der bildenden Kunst siehe Mengden, Linda von,
Notes a propos des sculptures-sphéres de Vladimir
Skoda/Anmerkungen zu den Kugelobjekten von
Vladimir Skoda in: Quai — Le bulletin, Supplement,
Nr. 9, Mulhouse 1996, 0.S.

»Innovation und geistige Verantwortung« gehe und »nicht um mimetische Nachah-
mung und Reproduktion«. In diesen Zusammenhang werden auch Richters iibermalte
Landschaftsfotografien gestellt. »Den Rahmen zu diesem grossen Entwurf bildet
die Vorstellung des Zyklus, welcher sich schliesslich — in sich selbst kreisend —
zur reinen Kugel vollendet.3¢ Die Kugel in ihrer »plastische[n] Gegenstandlichkeit,
wo Idee und Gestalt eins sind«, wird als Alternative erklart zur Natur, die sich im
Kreislauf einer standigen Erosion befindet. Wahrend Obrists »Circulus vitiosus
pictus« negativ bleibt, sucht Bloch den positiven Ausweg.

Die Kugel als symbolische Form

In »Zarathustra« kommt die Kugel als eine von mehreren metaphorischen Umschrei-
bungen des Wiederkunftsgedankens vor. Zarathustras Tiere sagen: »In jedem

Nu beginnt das Sein; um jedes Hier rollt sich die Kugel Dort. Die Mitte ist tiberall.
Krumm ist der Pfad der Ewigkeit.«37 Nietzsches Verwendung der Kugel als Anti-
these zur Unmittelbarkeit der eigenen Erfahrung bestitigt aber weder Obrists
noch Blochs Gleichung. Ein kurzer Exkurs iiber einige symbolische Bedeutungen,
die mit der Kugel verbunden sind, erscheint deshalb angebracht.

Die abweisende und selbstgeniigsame Form hat Kiinstler, Architekten und
Philosophen oft fasziniert. Sie ist rational und irrational zugleich. In der franzosi-
schen Aufklarung wurde das Ideal ihrer geometrischen Elementarform mit Newtons
Frage nach dem physikalischen Verhaltnis von Schwerkraft und deren Aufhebung
in Verbindung gebracht. Diese Beziehung iibte vor und nach der Franzosischen
Revolution grossen Einfluss auf Architekten aus, und es entstanden Entwiirfe fiir
Bauten in Kugelform.38

Als Medium der Wahrsagerei findet die Kugel auch im Aberglaube Verwendung.
Mit vernunftkritischen Kriterien kann keine klare Trennungslinie zwischen ge-
sellschaftlichen Utopien und kosmogonischen Vorstellungen gezogen werden. Wird
die Kugel in Erklarungsmodellen und Projektionen als Symbol beansprucht, dann
stets mit dem Ziel von »Totalitat«. Sie ist der perfekteste Ausdruck fiir einen Zu-
stand, der im wirklichen Leben nie erreicht werden kann. Da ein solcher Zustand
dem Leben entgegengesetzt ware, wird die Kugel auch zum Symbol fiir den Tod
und das Nichtleben erklart. Ihre Geometrie verspricht Halt im Strom des Zweifelns,
verweist auf eine trostliche Ordnung, die es sonst nicht gibt. Die Kugel ist ma-
ximal »pur«, nichts kann mehr hinzugefiigt oder weggenommen werden, sie konnte
nicht vollkommener werden, da alle Punkte auf der allseitig geschlossenen Flache
zu einem nur zu imaginierenden Zentrum im gleichen Abstand stehen.39

Richters Entschluss, eine Kugel in das Nietzsche-Zimmer zu legen, erinnert
daran, dass diese geometrische Form schon einmal zum Abbild des Wesens
eines Dichters erklart wurde, dessen Werk in einer widerspriichlichen Beziehung
zu Nietzsche steht. Das spartanisch eingerichtete Zimmer, das Stefan George
bei seinen Miinchner Aufenthalten im Hause Karl Wolfskehls vor 1914 bewohnte
und in dem die Mitglieder seines Kreises zusammentrafen, um gemeinsam zu lesen
und zu arbeiten, wurde nach einer in der Mitte von der Decke hangenden Milch-
glas-Kugellampe das »Kugelzimmer« genannt. Die Lampe gemahne »an etwas wie
Sonne, Kosmos, Mitte und Runde, und war wie ein Abbild seines [Georges, d. Verf.]

Hansdieter Erbsmehl



40 Boehringer, Robert, Mein Bild von Stefan
George, Miinchen/Diisseldorf 1951, Bd. 1, S. 160;
siehe auch Bd. 2, Tafel 114.

41 Ebd., Bd. 2, Tafel 86.

42 Siehe Atlas 1989 (wie Anm. 13), S. 35.

43 Siehe Boehringer 1951 (wie Anm. 40), Bd. 2,
Taf. 84; iiber inhaltliche Konsequenzen von Rich-
ters »Negativauswahl« sieche Buchloh, Benjamin
H. D., Die Malerei am Ende des Sujets, in: Gerhard
Richter 1993 (wie Anm. 3), S. 37—45.

44 Atlas 1989 (wie Anm. 13), S. 54.

45  Werkverzeichnis 134, Museum Ludwig Koln.
46 Butin 1993 (wie Anm. 10), S. 69 (Nr. 22 a/b); es
handelt sich jeweils um die gleiche Treppe in Rich-
ters damaligem Diisseldorfer Atelier.

47 Harten 1986 (wie Anm. 8), S. 34.

Wesens«40, beschrieb Robert Boehringer spéater eine im Dichterkreis geldufige
Vorstellung. Die Strenge des Raumes und seine karge Einrichtung sind mit Nietz-
sches Silser Zimmer durchaus vergleichbar.

Die Kugel kommt bei George noch in einem weiteren Zusammenhang vor, der
zur strengen Asketik des »Kugelzimmers« im Gegensatz steht, ohne den jedoch
Georges Postur im Kreis seiner Verehrer unverstandlich bliebe. Auf einer Foto-
grafie, die wahrend einer Miinchner Faschingsfeier des Jahres 1903 aufgenommen
wurde, sitzt der Dichter als Caesar verkleidet inmitten seines Gefolges und hélt
eine Kugel in der Hand.4' Dem dionysischen Faschingstreiben, in dem homoeroti-
sche Neigungen ohne Scham vor Entdeckung ausgelebt werden konnten, setzte
George mit der Kugel ein ordnendes Prinzip entgegen. »Caesar« George hildet das
Zentrum, um ihn herum scharte sich das Gefolge.

Vielleicht ist es Zufall, dass George, der sich zunachst als Nietzsche-Nach-
folger und dann als dessen Uberwinder stilisierte bzw. stilisiert wurde, zu Beginn
der siebziger Jahre kurz bei Richter auftaucht. Sein Bildnis befindet sich unter
den 270 Reproduktionen aus Lexika, jenen Fotos von Dichtern, Philosophen, Musi-
kern, Kiinstlern, Politikern und Wissenschaftlern, von denen Richter dann eine
Auswahl getroffen hat als Vorlagen fiir die gemalte Serie der »48 Portraits« von
1971/72. In acht Tableaus zusammengestellt, sind alle Reproduktionen in den
»Atlas« aufgenommen.42 Auch wenn George, anders als Thomas Mann, nicht mehr
in den gemalten Portrats vorkommt und Richter stets auf einer willkiirlichen
Akkumulation der Bildnisse besteht, so konnte gerade diese Negativauswahl inhalt-
lich von Bedeutung sein, zumal die Anordnung der Portrats im »Atlas« formal an
Georges Dichtertafel von 1904 erinnert, jenen fotografischen Ausdruck einer rein
asthetischen Existenz im Kreise gleichgesinnter Manner.4

Richters Kugel

Lange vor Sils hat sich Gerhard Richter fiir reale Kugeln interessiert. Wahrend sie
im Offsetdruck »Umwandlung« von 1968 nur als Behauptung existiert, dokumen-
tiert der »Atlas« vier Fotos von Kugeln aus dem gleichen Jahr.44 Zwei Jahre spater
wurden drei kleine Stahlkugeln in zwei Varianten eines Auflagenobjekts, einer
Paraphrase des Gemaldes »Ema (Akt auf einer Treppe)« aus dem Jahre 19664, ver-
wendet. Gewissermassen fand auch hier, in »Kugelobjekt« I und 1146, eine »Um-
wandlung« statt. Die Kugeln, die die Treppe herunterzupurzeln scheinen, treten an
die Stelle des weiblichen Aktes. Das »Dreiecke, das sie bilden, entspricht in der
zweiten Variante in etwa dem Dreieck aus Briisten und Scham. Jiirgen Harten ver-
glich »Ema« mit dem Duchampschen Motiv des eine Treppe herabsteigenden Aktes.
Er meinte, dass hier eine »Umwandlung [...] von erotischer in maschinelle Ener-
gie« vorgefiihrt werde. Richter beabsichtigte dagegen, »einfach ein schones Bild zu
malen«#. In den Kugelobjekten wird die Behauptung der Indifferenz gegeniiber
dem erotischen Sujet verstarkt erhoben.

1973 sagte Richter iiber die Kugel, es sei »unmdglich, die Perfektion weiterzu-
treiben«. Die Kugel kénne zwar einen Zustand des dsthetischen Wohlgefallens aus-
l6sen, doch als dsthetisches Objekt sei sie dem Leben und der Kunst entgegengesetzt:
»Ginge es nur um Perfektion, dann wiirde man gar nichts mehr machen. Alles wére

Im Schatten Nietzsches

213



Abb. 13: Seite aus: Gerhard Richter, »Sils<, 1992, Ku-
gel im Nietzsche-Zimmer, Foto Max Weiss, Verlag
Montabella, St. Moritz.

48 Interview mit Irmeline Lebeer (1973), zit. nach
Pelzer 1993 (wie Anm. 3), S. 109.

49  Interview mit Hans-Ulrich Obrist, in: Text 1993
(wie Anm. 7), S. 257.

50 Ebd., S. 260; eine Atelieraufnahme von 1992,
die als letzte Abbildung auf S. 259 zu sehen ist, er-
scheint wie eine Illustration dieser Aussage.

51 Notizen 19641965, in: ebd., S. 25

52 Harten 1986 (wie Anm. 8), S. 29f.

53 Butin, Hubertus, Zu Richters Oktober-Bildern,
Ko6ln 1991, S. 54; siehe auch Butin 1993 (wie Anm.
10), S. 39.

54 »In phenomenological terms, it [the blurring,
d. Verf.] can be conceived of as a mental state in
which the relation to the world of objects blurs and
the act of blurring causes that world to appear par-
ticularly threatening — to appear as an impenetra-
ble presence.« Koch, Gertrud, The Richter-Scale of
Blur, in: October 62, 1992, S. 136.

erstorben. Man wiére sich ein fiir allemal einig geworden — iiber die Kugelform.«48 In
dem Gesprach mit Obrist, das wahrend der »Sils«-Ausstellung stattfand, hat Richter
diese friithere Aussage kommentiert: »Mit der Kugel ist es seltsam, weil ich frither
sagte, dass eine Kugel die lacherlichste Skulptur sei, die ich mir vorstellen kénnte
[...]1, weil eben eine Kugel diese idiotische Vollkommenbheit hat. Ich weiss auch nicht,
warum mir das jetzt gefallt.«49 Auf die Aussage seines Interviewpartners, dass die
Kugel »durch die Spiegelung des Bildraums zugleich Empfanger und Sender des An-
scheins« sei, ging er nicht ein. Aber das Stichwort vom »einstmalige[n] Weltenattri-
but der Kaiser«, das »wie aus dem Bild gerollt« erscheine, nahm er auf und kommen-
tierte es: »Wie beim Boule-Spielen. Abschiessen, neue Situationen schaffen. 0

Richters Umwandlung

In ihren Kommentaren haben Obrist und Bloch nur die iibermalten Fotografien und
die Kugel beriicksichtigt. Den Offsetdruck »Umwandlung«, der aus einer viel frii-
heren Werkphase stammt und raumlich zwischen Bildern und Plastik angeordnet
war, haben sie ausser acht gelassen. Auf der phdnomenologischen Ebene enthalt
die Folge der fiinf Abbildungen die gleichen Motive wie die iibrigen Exponate:

ein alpines Bergmassiv, das, von oben links ausgehend, in den oberen drei Foto-
grafien sukzessive von undefinierbaren nebelartigen Uberlagerungen unkenntlich
gemacht wird, bis es schliesslich, wie im Text behauptet wird, unten rechts in

eine Kugel verwandelt erscheint. Die Umkehrung dieser Behauptung findet auf der
Kugel statt. Auf ihr ist der Name eines Bergmassivs eingraviert. Auch auf einigen
der iibermalten Fotos, insbesondere den Nachtaufnahmen, sind diese Motive zu
sehen: der Mond iiber den Gipfeln.

Mit »Umwandlung« hatten Richter und Polke auf ironische Weise eine geldu-
fige Vorstellung vom Wahrheitsgehalt der Fotografie hintertrieben. Das Werk
erscheint wie ein Test auf Richters Mitte der sechziger Jahre getroffene Feststellung,
das Foto sei »das einzige Bild, das absolut wahr berichtet, weil es >objektiv« sieht;
ihm wird vorrangig geglaubt, auch wenn es technisch mangelhaft und das Dar-
gestellte kaum erkennbar ist«.>

In der Richter-Literatur bildete die ironische Geste des pseudowissenschaftli-
chen Experiments meist den Ausgangspunkt fiir die Interpretation. Harten sah
in diesem »unglaublichen Beispiel der fotografisch simulierten Umwandlung eines
Bergmassivs« eine Demonstration der »Ohnmacht des Kiinstlers«, entstanden im
Jahr der Studentenrevolution: »Wohl wissend, dass die Macht des Bildes nicht
grosser ist als der Glaube, der Berge versetzt, iiberspielen sie [Richter und Polke,
d. Verf.] das Elend ihrer unaufhérlichen kiinstlerischen Machtlosigkeit mit der
Vorstellung einer voriibergehenden Dematerialisation, als wollten sie sagen, hier
endlich hatten wir einmal das Gliick, dass die Wirklichkeit uns den Gefallen tat,
sich selbst zu iibertreffen.«52 Auch Butin beschrieb den »puren Fiktionscharakter
des Naturereignisses« und sah darin eine hintergriindige Ironie, womit die beiden
Kiinstler »ihre gesellschaftliche Ohnmacht« tiberspielten.> Der als ironisch-dadai-
stischen Geste beschriebenen Intention setzte Gertrud Koch eine neue Deutung
entgegen. Die Unscharfe und der Schwindel wurden von ihr als Belege fiir Richters
pessimistisches Verhaltnis zur Welt der Objekte gewertet.54

Hansdieter Erbsmehl



Abb. 14: Seite 76 aus: ABR-Stuttgart, »Zwischen Eis
und Siiden«, 1994, »Gesprengte Bergfestung«.

55 Butin 1993 (wie Anm. 10), S. 40.

56 Zum Kristall als Symbol beziiglich Nietzsche
und alpiner Metaphorik in expressionistischen Uto-
pien siehe Schubert, Dietrich, Bruno Tauts »Monu-
ment des neuen Gesetzes« (1919) — Zur Nietzsche-
Wirkung im sozialistischen Expressionismus, in:
Jahrbuch der Berliner Museen 29/30, 1987/88,
S. 241-255; Prange, Regine, Das Kristalline als
Kunstsymbol. Bruno Taut und Paul Klee. Zur Refle-
xion des Abstrakten in Kunst und Kunsttheorie der
Moderne, Hildesheim u.a. 1991, passim.

57  Asendorf, Christoph, Stréme und Strahlen. Das
langsame Verschwinden der Materie um 1900,
Giessen 1989, S. 51.

58  Sils Engadin, hrsg. vom Verkehrsverein Sils-
Maria, 0.). [1996], S. 14.

Die Kugel von 1992 verweist auf eine Losung, deren Interpretationen rational
nicht mehr nachvollziehbar sind und die friihere ironische Brechung vernachlas-
sigen: Sie erbringe »den scheinbar materiellen Beweis, dass die Umwandlung doch
keine blosse Fiktion war«, konnte Butin jetzt schreiben.> Tatsadchlich erinnern
die Verwischungen und Unschéarfen in »Umwandlung« — inshesondere in der letz-
ten Abbildung, die eine Kugel zeigen soll — an »Beweisaufnahmen« parapsycholo-
gischer Erscheinungen oder unbekannter Flugobjekte.

Richters Riickgriff auf ein fiinfundzwanzig Jahre altes Werk bedeutet kein
bruchloses Anbinden, behauptet weder Kontinuitét der friitheren Polemik und
Parodie, noch dokumentiert er radikales kiinstlerisches Werden. Vielmehr postu-
liert er einen Weg, der sich vom »Schwindel« bis zur Klarheit der Kugel erstreckt.

Richter stellt Nietzsches Expressivitat die klassische Klarheit und Ruhe entgegen.

Auf der Kugeloberflache sammelt sich das Spiegelbild wie in einem Brennglas

in einem Punkt, im Kristall dagegen wie in einem zerbrochenen Spiegel, vielfach
gesplittert, facettenartig, aber auch kaleidoskopartig schon.56 Mass, Strenge,
Ordnung und Zentrum der Kugel stehen zum Chaos des Kristalls im Gegensatz.
Nietzsche, selbst Exzentriker, propagierte keine Vorstellung eines fokussierten
Selbst. Die Vorstellung von Einheit betrachtete er vielmehr als eine »Gewohnheit«
angesichts der »ungeheuren Fiille der Formen«.57

In exakt identischer Anordnung hat ABR-Stuttgart Richters Abbildung der
Kugel im Kiinstlerbuch (Abb. 13) eine visuelle Antithese entgegengestellt (Abb. 14).
Zu sehen ist eine Explosion auf einem alpinen Berggipfel. In der Bildiiberschrift
wird diese Explosion als Sprengung einer Bergfestung identifiziert. Die Bildunter-
schrift ist ein Zitat aus einem Brief Nietzsches an Franz Overbeck vom Februar
1884: »Der ganze Zarathustra ist eine Explosion von Kréaften, die jahrzehntelang
sich angehéauft haben: bei solchen Explosionen kann der Urheber leicht selbst
mit in die Luft gehen.« Wahrend Nietzsches negative Philosophie und seine riick-
sichtslose Selbstherausforderung fiir Richter nur durch Uberwindung kommensu-
rabel werden, gibt es bei ABR-Stuttgart keine positive Losung.

1996 ist Nietzsches Engadin-Erfahrung aufgehoben im Tourismuskonzept des
Silser Verkehrsvereins. In einer kleinen Broschiire werden Nietzsche-Zitate als Bild-
unterschriften verwendet und durch Floskeln aus der Werbesprache kommentiert:
»... 6000 Fuss tiber dem Meere und viel hoher tiber allen menschlichen Dingen« —
»Friedvolle Ruhe und jauchzende Lebenslust gehen hier Hand in Hand. Sils — ein
Marchen voller Wirklichkeiten und ein Traum, der gelebt werden will.« Auch die
Kiinstler und Schriftsteller werden von der Tourismusindustrie beansprucht: »Hier,
auf diesem kleinen Flecken Erde weit ab von der lahmenden Alltagshektik, haben

imposante Kopfe [...] viele Inspirationen eingefangen fiir eine grosse Gedankenwelt.

Diese Welt, gefangen von jenem Esprit, ins Innere des eigenen Ichs zu explodieren,
ist heute noch in jedem Winkel in Sils-Maria zu spiiren. Hautnah. Seelennah. 8
Hochgebirge und Kdlte

Das Leben im Hochgebirge und im ewigen Eis war Nietzsches Metapher fiir abso-
lute Einsamkeit und unbedingte Freiheit: »Das Eis ist nahe, die Einsamkeit ist
ungeheuer — aber wie ruhig alle Dinge im Licht liegen! [...] Philosophie, wie ich

Im Schatten Nietzsches

215



216

59 EH, KSA Bd. 6, S. 258.

60 Metken, Giinter, »Aus hohen Bergen ...«. Al-
pine Malerei zwischen Niklaus Manuel Deutsch und
Jean Le Gac, in: Weltkunst 65, 1995, Heft 11, S. 1462.
61 Siehe Lethen, Helmut, Lob der Kélte. Ein Mo-
tiv der historischen Avantgarden, in: Die unvollen-
dete Vernunft. Moderne versus Postmoderne, hrsg.
von Dietmar Kamper und Willem van Rejen, Frank-
furt am Main 1987, S. 301

62 Ebd., S. 284 bzw. S. 288.

63  Ebd., S. 293; die »stoische Attitiide« dieses
Denkmotivs wurde auch von Ernst Jiinger aufge-
griffen.

64 Siehe ebd., S. 312.

sie bisher verstanden habe und erlebt habe, ist das freiwillige Leben in Eis und
Hochgebirge — das Aufsuchen alles Fremden und Fragwiirdigen im Dasein, alles
dessen, was durch die Moral bisher in Bann gethan war.«>9 Gewollt oder ungewollt
bedienten solche verbalen Bergbhesteigungen und Gletschererlebnisse die visuelle
Naturaneignung in der Friihzeit des alpinen Tourismus. Nietzsche habe »die
Hohenluft des Engadin befliigelt«, er sei der »Messias der Bergbesteigung, Zarathu-
stra ihr Prophet«60 lauten die gidngigen Vorstellungen. Nietzsches »Kalte-Attitiide «
erschliesst eine affektive Dimension des gefahrlichen Denkens und Lebens auf
verbotenem Terrain.®! War um 1900 der Topos des arktischen Einbruchs verbreitet
und schiirten Bilder der Vergletscherung als Bilder des Untergangs eine allgemeine
Krisenstimmung, so erhielten in den zwanziger Jahren Bildsysteme der Kalte eine
positive Bedeutung und bezeugten Einverstandnis mit dem Prozess der Moderni-
sierung.62 Nietzsche, der die Radikalitat von Aufklarung als Kélte verstand und damit
Hegels Grundsatz »der Kalte des Negativen ins Angesicht schauen und es ertragen«63
erneut formulierte, konnte beide Topoi bedienen. Die Trivialisierung des Glet-
scherschauers erfolgte erst, als die sportliche Erschliessung des Eises und Schnees
geniigend Warme freisetzte und der Kampf mit der Kalte als Parabel heroischer
Pioniertaten sich eriibrigt hatte. Richters Selbstportréats (Abb. 12), in denen er sich
als Urlauber zu erkennen gibt, wirken wie ironische Antithesen zu dem beschwo-
renen »Hohenmenschentum« in einer halkyonisch stimmenden Bergeinsamkeit.

Die Vorstellung vom asthetischen Ertrag von Eisbesteigungen jedoch konnte
sich im heutigen Bewusstsein festsetzen: Visuelle Sensationen, Panoramen, keine
Spuren menschlicher Eingriffe, das Schneefeld als Landschaft des Nihilismus ohne
Orientierungsmarken.® Indem Richter Spuren auf den Fotos hinterlasst, wirkt er
solchen Vorstellungen entgegen. Allerdings gibt es im Buch eine Fotografie, die
sich von allen anderen unterscheidet, eine nicht tiberarbeitete Aufnahme des son-
nenbeschienenen Fextals jenseits der Besiedlungsgrenze und ohne die Spur mensch-
licher Existenz (Abb. 15). Sie ist vergleichbar mit gdngigen Ansichtskartenmotiven.
Indem sie als einzige tiber zwei Seiten geht, hebt sie sich von den eigentlichen
Kunstwerken ab und verweist auf unberiihrte Natur und Bergeinsamkeit, wie sie auch
auf Ansichtskarten der Tourismusindustrie vorgestellt werden (Abb. 16). Wie ein
Kuckucksei verbirgt sie sich zwischen den Ubermalungen und erinnert daran, dass
Richter viele seiner Publikationen mit »privaten« Fotografien ausstattet.

Die Postur der Finsamkeit

Auf der Flucht vor meteorologischen Einfliissen auf die korperliche Verfassung
suchte Nietzsche nach kalmierenden Wirkungen des Ortes. Seine geographischen
Vorlieben war nicht von asthetischen Erwagungen beeinflusst, weder von Land-
schafts- noch Kunsterlebnissen, sondern von Griinden der Selbstmedikation. Mit
Riicksicht auf die Arbeitsokonomie wurden sie standig verandert und korrigiert. Nach-
dem er 1878 seine Professur in Basel aufgegeben hatte, wurde die Wahl des Ortes
fiir den unbehausten Philosophen, der meist in Italien herumreiste und zunehmend
nur herumirrte, von Jahr zu Jahr wichtiger. 1879 entdeckte er das Engadin, 1881 kam
er erstmals nach Sils, wo in seinem metaphorischen geographischen Verstandnis

»Italien und Finnland zum Bunde gekommen sind«. Nach einer nervenaufreibenden

Hansdieter Erbsmehl



Abb. 15: Doppelseite aus: Gerhard Richter, »Sils«,
1992, »Val Fex, Piz Tremoggia, Piz Fora«.

Abb. 16: Diavolezza, 2973 m ii.d.M., Engadin, Foto
Max Weiss, Verlag Montabella, St. Moritz.

65 Raabe 1994 (wie Anm. 5), S. 39; eine Winter-
saison gibt es erst seit Mitte der 20er Jahre, ebd.,
S. 55.

66 Ebd., S.39 und 42; der Besitzer des »Edelweiss«
hatte dem Frithpensionar jedoch ein billigeres Lo-
gis im angrenzenden Gebéaude, dem heutigen
Nietzsche-Haus, vermittelt, ebd., S. 28.

67 Ebd.,S.39.

68 Ebd., S. 40.

69 Salis, Meta von, Philosoph und Edelmensch.
Ein Beitrag zur Charakteristik Friedrich Nietzsches
(1897), zit. nach Raabe 1994 (wie Anm. 5), S. 8; das
nachfolgende Zitat nach Krummel, Richard Frank,
Nietzsche und der deutsche Geist. Ausbreitung und
Wirkung des Nietzscheschen Werkes im deutschen
Sprachraum bis zum Todesjahr des Philosophen.
Ein Schrifttumsverzeichnis der Jahre 1867—1900,
Berlin/New York 1974, S. 190.

Begegnung mit Lou von Salomé im darauffolgenden Jahr brachte er den ersten Teil
des »Zarathustra« zu Papier. 1883, beim zweiten Silser Aufenthalt, schrieb er: »Ich
weiss jetzt, dass ich wie ein Arbeiter und Monch leben kann.« Bis 1888 verbrachte
er von da an jeweils die Sommermonate in Sils.

Als Nietzsche 1881 zum erstenmal nach Sils kam, war der Ort bereits ein »be-
liebter Aufenthaltsort« fiir Sommerurlauber.®> Zwei grosse Hotels, das Edelweiss
und die Alpenrose, boten einer betuchten, internationalen Klientel standesgemasse
Beherbergung. Da Nietzsche hier seine Mahlzeiten einnahm, wurde sein Name auf
den Gastelisten gefiihrt.6¢ Er war keineswegs der grosse Einsame, als welcher er
schon damals beschrieben wurde und woriiber er sich amiisierte: »Sils-Maria ist
allerersten Ranges, als Landschaft — und nunmehr auch, wie man mir sagte, durch
den »Einsiedler von Sils-Maria««, teilte er bereits wahrend des dritten Aufenthalts
1884 dem befreundeten Heinrich Koselitz mit.67 In einem anderen Brief an Koselitz
bekannte er sich zum Genuss distinguierter Lebensformen (2.7.1885), und seine
auffallend elegante Kleidung unterschied ihn vom Typus des deutschen Gelehrten.68
Bekanntschaften mit anderen Gasten war er durchaus nicht abgeneigt. Raabes
Fiihrer enthalt dafiir eine Fiille von Beispielen. Wenn er sich zeitweise ausschliess-
lich der schriftstellerischen Arbeit widmete und alle Zusammenkiinfte mied, so
steht das nicht im Widerspruch zu seiner Kontaktfreudigkeit gegeniiber den Ferien-
gésten, unter denen sich viele alleinstehende Frauen oder Miitter in Begleitung
ihrer Tochter befanden. Mit Meta von Salis-Marchlins und Resa von Schirnhofer,
beide Studentinnen aus Ziirich, hat er sich wiederholt in Sils verabredet.

Die Verkldarung der Sils-Erfahrung durch Freunde und Bekannte nahm 1897
ihren Anfang, als Meta von Salis »die schweigende Gebirgswelt« und »die farben-
und formensatte Umgebung des sauberen Sils-Maria« als Nietzsches »angestammtes
Reich« umschrieb, in dem er »wie ein in der Verbannung geborener Kénigssohn«
lebe.®® Den Ort empfand sie als Gegensatz zur »grossen Schlammwelle der Demokra-
tisierung«, was in Anbetracht des hier weilenden internationalen Hochadels und
des vermogenden Biirgertums wenig verwunderlich ist. Als »Verkiinder der langsam
emporkommenden Aristokratisierung« habe sich der »Philosoph und Edelmensch«
dieser »Schlammwelle« entgegengestemmt.

Im Schatten Nietzsches

217



218

Abb. 17: Gerhard Richter, »Sils-Maria, 12. April 1993¢,
Postkarte aus: Hotel Carlton Palace Chambre 763,
hrsg. von Hans-Ulrich Obrist, 1993.

70 Adorno 1981 (wie Anm. 22), S. 50.

71 Hesse, Hermann, Engadiner Erlebnisse (Rund-
brief 1953), zit. nach Wanner, Kurt, Der Himmel
schon siidlich, die Luft aber frisch. Schriftsteller, Ma-
ler, Musiker und ihre Zeit in Graubiinden 1800—1950,
Chur 1993, S. 502f.

72 Hotel Carlton Palace Chambre 763, Postkarten-
Edition, hrsg. von Hans-Ulrich Obrist, Miinchen/
Stuttgart 1993; fiir den Hinweis auf diese Ausstellung
danke ich Anna Helwing, die mir auch freundlicher-
weise ein Exemplar der Edition besorgt hat.

73 Es handelt sich um die drei kleinen Olstudien
zum Gemalde »Les Poseuses«, die sich heute im
Musée d'Orsay in Paris befinden; siehe Zimmer-
mann, Michael F., Seurat. Sein Werk und die kunst-
theoretische Debatte seiner Zeit, Weinheim 1991,
Abb. S. 339-34l; die zitierte Textstelle stammt aus
einer Studie von Halperin, Joan Ungersma, Felix
Fénéon. Aesthete and Anarchist in Fin-de-siécle
Paris, New Haven/London 1988.

Beim Anblick von Nietzsches kargem Domizil und dem Vergleich mit den eige-
nen »ostentativ hohen Gesamtstandards« fiihlte sich Adorno zu Beginn der sech-
ziger Jahre gedemiitigt: »Damals erkaufte man sich um den Preis bescheidenster
Lebensfiihrung die geistige Unabhdngigkeit.«<’0 Er selbst hatte im inzwischen neu
errichteten Hotel Waldhaus Quartier genommen, was ihn wohl zu der Erklarung ver-
anlasste, dass »auch das Verhaltnis zwischen Produktivitat und 6konomischer Basis
der Geschichte [unterliegtl«. Etwa gleichzeitig mit Adorno beschrieb Hermann
Hesse das Aussere des »dicht an den Felshang gedriickten, etwas diisteren Hauses«.
Es blicke »trotzig und etwas verdrossen« und stehe da »wie angewidert, Ehrfurcht
und Mitleid weckend und dringlich mahnend an das hohe Menschenbild, das der
Eremit auch noch in seinen Irrlehren aufgerichtet« habe.”! Beide Texte werden heu-
tigen Besuchern des Hauses in den Dokumentationstafeln zuganglich gemacht.

Die abweisende und wenig zur Identifikation einladende Erscheinung des Gebau-
des, die Richter in seiner Aufnahme vermittelte, wirkt wie eine Illustration von

Adornos und Hesses Charakterisierungen.

Nachschrift

Kurz nach Richters »Sils«-Ausstellung hat Hans-Ulrich Obrist eine Reihe von Kiinst-
lern zu der Ausstellung »Hotel Carlton Palace Chambre 763« eingeladen, darunter
auch Richter und ABR-Stuttgart. Die eingesandten Arbeiten wurden reproduziert
und als Postkarten in einem Schuber im Westentaschenformat herausgegeben.’?
Viele der Beitrage beziehen sich auf den Aufenthalt in Hotelzimmern und auf ero-
tische Obsessionen. Damit entsprachen sie einer Textvorlage, die Obrist offenbar
zu der Ausstellung in dem Zimmer des Pariser 2-Sterne-Hotels inspiriert hatte.

Es handelt sich um eine Stelle aus einer Studie iiber Felix Fénéon, einen in Kreisen
der Spatimpressionisten bekannten Kunstkritiker und Anarchisten. Sie wird in
einem Faltblatt zitiert und berichtet davon, dass Fénéon auf seinen Reisen stets
drei kleine Gemalde von Seurat in seiner Westentasche mit sich fiihrte. Diese
zeigen ein nacktes Modell in unterschiedlichen Posen und brachten »Leben in das
banalste Hotelzimmer«.”

Hansdieter Erbsmehl



Abb. 18: ABR-Stuttgart, »Das Morpheus-Musters,
1991, Postkarte aus: Hotel Carlton Palace Chambre
763, hrsg. von Hans-Ulrich Obrist, 1993.

74 Nietzsche in einem Ende Juni 1883 geschrie-
benen Brief an Carl von Gersdorff bzw. in einem
Brief vom 2. 9. 1886 an die Schwester; im Brief an
Gersdorff schreibt er: »Ach, was liegt noch alles
verborgen in mir und will Wort und Form werden!
Es kann gar nicht still und hoch und einsam genug
um mich sein, dass ich meine innerste Stimmen
vernehmen kann.«

75 Raabe 1994 (wie Anm. 5), S. 48.

Wesentliche Anregungen verdankt der vorste-
hende Aufsatz Diskussionen mit Studierenden
am Kunstgeschichtlichen Seminar der Universitat
Ziirich, die im Sommersemester 1996 an der Exkur-
sion nach Sils-Maria teilgenommen haben. Fur die
freundliche Uberlassung der Fotografien der Aus-
stellung im Nietzsche-Haus danke ich Gerhard
Richter und Hubertus Butin.

Gerhard Richter schickte eine Fotografie, die er am 12. April 1993, kurz nach
Beendigung der »Sils«-Ausstellung und wéahrend der Schneeschmelze, vom Fenster
seines Zimmers im hochgelegenen und zinnenbekronten Hotel Waldhaus aufge-
nommen hatte (Abb. 17). Der Blick geht auf die Chasté, jene Halbinsel im Silsersee,
auf der Nietzsche sich »eine Art ideale Hundehiitte zu baun« vorstellte und »einst
begraben« sein wollte.” Ziel heutiger Spazierganger ist der »Nietzschestein«, ein
Felsblock, in den eine Tafel mit Versen aus dem »Mitternachtslied« eingelassen ist.
Sie enden mit den Zeilen »Doch alle Lust will Ewigkeit / — Will tiefe, tiefe Ewig-
keit!« Auch wenn sich der Name »Chasté« etymologisch von einem rémischen
Kastell ableitet, das sich vermutlich hier befand,” so kénnte fiir manche Besucher
auch die Bedeutung des Wortes im Franzosischen — Keuschheit und Enthaltsamkeit
— eine Rolle spielen, zumal die Aussage des Nietzsche-Verses in diese Richtung
weist: »Lust«, die »Ewigkeit« will, bleibt in der Gegenwart ohne Befriedigung.
Vielleicht ist es nur ein Zufall, dass Richter in der Fotografie die dusserste Siidspitze
der Halbinsel, an der die Tafel sich befindet, mit dem Fensterholm verdeckt hat.

ABR-Stuttgart schickten als Vorlage fiir ihren Beitrag ein ornamentales
Muster (Abb. 18). Es ist mit »Das Morpheus-Muster« betitelt und zeigt stilisierte
Mohnkapseln in einem vegetabilen Geflecht, das aber auch als mannliche und
weibliche Geschlechtsorgane gesehen werden kann. In Ovids Metamorphosen ist
Morpheus der Gott der Betaubung. Die Beitrage von Richter und ABR haben eines
gemeinsam: Beide reagieren auf Obrists Aufforderung mit der Postur einer Ban-
digung der Triebe.

Im Schatten Nietzsches

219






	Im Schatten Nietzsches : Gerhard Richters "Sils"-Ausstellung 1992

