
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der
Universität Zürich

Herausgeber: Kunstgeschichtliches Seminar der Universität Zürich

Band: 4 (1997)

Artikel: Ikonoklasmus als Kirchenreinigung : zwei satirische Bildfiktionen zum
niederländischen Bildersturm 1566

Autor: Göttler, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720087

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christine Göttler

Ikonoklasmus

als Kirchenreinigung

Zwei satirische Bildfiktionen zum niederländischen
Bildersturm 1566

Frühere Fassungen dieses Beitrages wurden vor
dem Colloquium des Graduiertenkollegs Göttingen
»Bildersturm - Bilderfrevel - Bildentfernung«,
November 1995, am Warburg Institute, London,
Dezember 1995, und an der CAA Conference, New

York, Februar 1997, vorgetragen. Für Anregungen
und Kritik danke ich Axel Christoph Gampp, Charles

Hope, Peter Jezler, Sergiusz Michalski, Paul Nel-

les, Paul Taylor, besonders aber Petra Roettig für
zahlreiche Informationen und eine engagierte
Diskussion der Ikonographie des Ausfegens. S. auch

Anm. 53. Falls nicht anders erwähnt, stammen alle

Übersetzungen von der Verfasserin.

1 Clough 1566, Bd. 2, S. 137: »1...1 for that we have

had here this night past a mervellus styr, - all the

churches, chapels, and howsys of religion utterly
defaced, and no kynde of things left whole within
them, but brokyn and utterly destroyed; being
done after such order and with so few folkes, that

yt is to be marveyled at.«

2 Vgl. zum Bildersturm in Antwerpen: Prims, Flo-

ris, Het wonderjaar 1566-1567, (Bureel der Bijdragen

tot de Geschiedenis), Antwerpen 1940, bes. S. I46ff.;

ders., Geschiedenis van Antwerpen. Met Spanje
1555-1715, Bd. 6/A-B, Brüssel 1982 (Neuausgabe des

ursprünglichen Textes von 1927-1948), S. 50-53;

Freedberg 1976, bes. S. 25-28; Moxey 1977, S. 178ff.;

Crew 1978, S. 10-12; ders., The Wonderyear, in-.

Obelkevich, James (Hrsg.), Religion and the People

800-1700, Chapel Hill 1979, S. 191-220; Deyon,

Solange/Lottin, Alain, Les »Casseurs« de l'été 1566.

L'iconoclasme dans le nord, Paris 1981, S. 33; Miller

Lawrence, Cynthia. Flemish Baroque Commemorative

Monuments 1566-1725, (Outstanding Dissertations

in the Fine Arts, a Garland Series; Ph. D. Thesis

University of Chicago 1978), London 1981, S. 9—23;

Freedberg 1986, S. 69-84; Freedberg 1988, S. 10-31;

Schnitzler, Norbert, Ikonoklasmus - Bildersturm.

Theologischer Bilderstreit und ikonoklastisches

Am Mittwoch, dem 21. August 1566, setzt der englische Kaufmann Richard Clough,

der sich damals in Antwerpen aufhielt, einen Brief an seinen Landsmann Sir

Thomas Gresham auf. Nicht die Geschäfte sind es jedoch, die Clough zum Schreiben

veranlassen: »Ihre Angelegenheiten sind bis jetzt in guter Ordnung (Gott sei

gelobt)«, teilt Clough gleich an erster Stelle mit, um dann in spürbarer Sorge

fortzufahren: »[...] aber wie lange es so bleiben wird, mag Gott wissen; denn diese

vergangene Nacht hatten wir hier einen unglaublichen Aufruhr - alle Kirchen,

Kapellen und Klöster wurden bis auf das Äusserste verunstaltet und nichts, was sich

darin befand, wurde ganz gelassen, sondern zerschlagen und völlig zerstört;
und dies alles wurde in einer solchen Ordnung und durch so wenig Leute ausgeführt,

dass man darüber staunen muss.«1

Es ist also der frische Eindruck des Bildersturms der vergangenen Nacht, der

Clough zur Feder greifen lässt.2 Bis gegen drei Uhr in der Frühe hatte er als

Augenzeuge verfolgt, wie »zehn bis zwölf Knaben« in wenigen Stunden zuerst die

Kathedrale, dann die übrigen Kirchen Antwerpens stürmten und kurzerhand alles

demolierten, was zu den kirchlichen Ausstattungen gehörte: die seit Generationen

verehrten Bilder und Statuen, die liturgischen Geräte, Gewänder, Bücher.

Clough staunt über den planmässigen Ablauf der »wie durch ein Wunder

bewirkten« Tat3 und über die geringe Anzahl der aktiv daran Beteiligten im
Unterschied zur Masse der Schaulustigen, die den Aufrührern von Kirche zu Kirche

gefolgt war, um ihrem Zerstörungswerk beizuwohnen.4

Der protestantische Kaufmann hatte die religiöse und politische Aufbruchsstimmung

der letzten Monate angespannt beobachtet und in einigen Briefen

Gresham von den Fortschritten der evangelischen Bewegung erzählt. Dem Bildersturm

vorangegangen waren mehrere Monate calvinistischer »Heckenpredigten«.
Nach vagen Versprechungen der Statthalterin Margarete von Parma, die Inquisitionzu
mildern, waren im Frühjahr viele Calvinisten aus dem Exil in England, Deutschland,

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universität Zürich 1997



62

Abb. I: Das Ausfegen der »papistischen Götzen«

(Allegorie des Bildersturms), 1566, Kupferstich, 18 x 22

cm, Amsterdam, Rijksmuseum, Rijksprentenkabi-
net.

Abb. 2: Marcus Gheeraerts der Ältere, Allegorie des

Bildersturms, 1566/68, Kupferstich, 20 x 15 cm, London,

British Museum.

Handeln im 15. und 16. Jahrhundert, München 1996,

S. 286f.: Marnef, Guido, Antwerp in the Age of
Reformation. Underground Protestantism in a

Commercial Metropolis, 1550—1577, translated by J. C.

Grayson, Baltimore 1996, S. 89, 91.

3 Vgl. auch Clough 1566, Bd. 2, S. 139: »Thys thing

was done so quyett and so still, as if there had

bene nothing ado in the churches [...]«.

4 Clough berichtet ebd., »that [...] I, with above

x thousand more, went into the churches to see

what styrre was there [...]«. Moxey 1977, S. 185,

nimmt für Antwerpen an, dass sich etwa zweihundert

Bilderstürmer in kleine Gruppen von nicht
mehr als zehn Personen aufsplitterten. Die Stadt

zählte damals ungefähr lOO'OOO Einwohner.

5 Vgl. Crew 1978, bes. S. 5-10. Am II. August gibt

Clough seiner Angst Ausdruck, dass »diese Dinge

Frankreich und der Schweiz in ihre Heimat zurückgekehrt. Im Freien und vor

grossen Menschenmengen predigten diese, dass ein neues christliches Zeitalter
bevorstehe, das die dem Untergang geweihte papistische Gesellschaft ablösen werde.

Zeitgenössische Berichte erwähnen oft mehr als zehntausend Zuschauer, die zum

Teil bewaffnet zu den religiösen Spektakeln strömten und damit ihre Bereitschaft

zur Schau stellten, den »wahren« Glauben notfalls auch mit physischer Gewalt

durchzusetzen.5 Die mit apokalyptischen Bildern aufgeladenen Predigten mochten

den Boden für den wohl heftigsten und gründlichsten Bildersturm des 16.

Jahrhunderts vorbereitet haben, der, einmal ausgebrochen, seinerseits als Vorzeichen

eines tiefgreifenden Wandels gedeutet wurde. Schon Zeitgenossen nannten
das Jahr 1566 wegen der Häufung aussergewöhnlicher Ereignisse ein »annus

mirabilis« oder »wonderjaar«.6 Man erlebte die religiösen Wirren als einen
kritischen Wendepunkt, der Hoffnungen und Ängste auslöste. Gleichzeitig riefen die

mutwilligen Zerstörungen bei vielen reformatorisch Gesinnten Bestürzung hervor

und bedrohten dadurch den Zusammenhalt in der eigenen Glaubensgemeinschaft.

Als Reaktion hatten führende Calvinisten wie etwa der Antwerpener Prediger
Herman Moded die gewalttätigen Handlungen in sogenannten »Apologien« zu

legitimieren versucht. Vor diesem Hintergrund sind meiner Meinung nach auch zwei

ungewöhnliche Kupferstiche zu sehen, die sich auf den Bildersturm 1566 beziehen

und Thema dieses Beitrages sind (Abb. 1, 2). Das von katholischer Seite als

j j&ET QNSVSL. BIDDEN SONDER OPHELDEN

: OCH DAT ONS HETO.CDOM TEjTE.ER.MsCH GEBEN

L/LT ONS RAS KEREN EN WORDEN NIET MOE-.

WNTJ£JÜ& DEES CKEMLK1E WORT DEN'BVTEL TOE

Christine Göttler





ausbrechen« und »der Hand entgleiten« könnten.

»Wenn die einmal beginnen, wird es eine blutige
Zeit geben; denn es ist erstaunlich zu sehen, wie

das gemeine Volk gegen die Papisten eingestellt
ist.« Clough 1566, Bd. 2, S. 136f. Zu calvinistischen

Theorien des gewalttätigen Widerstands vgl. Mo-

xey 1977, S. 186; Eire, Carlos M. N., War against the

Idols. The Reformation of Worship from Erasmus to

Calvin, Cambridge 1986, bes. S. 276ff.

6 Vgl. Van Dale Groot Woordenboek der Neder-

landse taal, 12. Aufl. Utrecht/Antwerpen 1992,

Bd. 3, S. 3610.

7 Der altgläubige Chronist Johan Oldecop aus

Hildesheim spricht davon, dass »de calviner binnen

Antwarpen mit den bilden der hilligen eine slacht

geholden«. Chronik des Johan Oldecop, hrsg. von

Karl Euling, (Bibliothek des litterarischen Vereins

in Stuttgart 190), Tübingen 1891, S. 600f.
8 Vgl. [Wesembeeck, Jacob van 1, La description
de Testat succès et occurrences, advenues au Pais

bas au faict de la Religion, o.O. 1569, S. 224. Jacob

van Wesembeeck hielt sich seit dem 22. August
ebenfalls in Antwerpen auf.

9 Vgl. Prims, Floris, De Antwerpsche Omme-

ganck op den vooravond van de beeldstormerij,
(Mededeelingen van de Koninklijke Vlaamsche

Académie voor Wetenschappen, Letteren en Schone

Künsten van België, Jg. 8, Nr. 5), Antwerpen/Utrecht
1946, S. 20. Nach Wesembeeck 1569 (wie Anm. 8),

S. 228, verzichtete man 1566 darauf, die Statue

entsprechend dem Brauch während acht Tagen mitten
in der Kathedrale zur Verehrung aufzustellen.

10 Clough 1566, Bd. 2, S. 137: »After that, they

begun with the image of owre Lady, which had bene

carryd about the towne on Sunday last, and utterly
defaced her and her chappell; and after, the whole

church, which was the costylyst church in Europe;

and have so spoylyd yt, that they have nott left a

place to sytt on in the church.«

11 Ebd., S. 139: »I...J and coming into owre Lady

Church, yt lookyd lyke a hell: where were above

1000 tourches brannyng, and syche a noise! as yf
heven and erth had gone togeder, with fallyng of
Images and betyng down of costyly works; in syche

sort, that the spoil was so grett that a man could not
well pass through the church. So that, in fine, I cannot

wryte you in x sheets of paper the strange syght
I saw there, - organes and all, distroyed!«
12 Ebd.: »[...I and not so moche to be wonderyd

att of the doing, butt that so few pepell durst or
colde do so much: for that when they entered into

some of the houses of Religion, I colde not perseve

in some churches above x or xii that spoyled, - all

being boys and raskalls; but there were many in the

church lookers-on, (as some thought, setters-on).«
13 Siehe dazu unten, Anm. 45.

14 Ebd., S. 145: »It was the marveylest piece of
work that ever was sene done in so short a tyme;

and so terybell in the doing, that yt wolde make a

man afrayd to thinke uppon it, — being more lyke

a dreme than such a piece of work.« Zur ambivalenten

Bedeutung von »merveillous« im Sinne von

wunderbar, erstaunlich, überraschend, einzigartig
und schrecklich vgl. Middle English Dictionary,

hrsg. von Sherman M. Kuhn/John Reidy, Ann Arbor

1975, S. 355-357.

»Bilderschlacht«7 der »Kinder und jungen Burschen«8 beschriebene Ereignis wird
hier zu einem calvinistischen Heldenmythos überhöht, in welchem die altgläubigen
Bilderbeschützer in der Rolle von Betrügern und Heuchlern auftreten. Die relativ
grossformatigen und nur in wenigen Exemplaren vorhandenen Drucke setzen

den polemischen Ton der geschriebenen »Apologien« in eine visuelle Rhetorik um,

die auf formalen und inhaltlichen Kontrasten aufbaut. Der Bildersturm von 1566

wird als gemeinsame »Säuberungsaktion« der Calvinisten im Kampf gegen die

römische Kirche vorgestellt. Die Kirchenplünderungen werden als ein göttliches
Strafgericht legitimiert, das die korrupte Kirche purifizierte und ein neues, christliches

Weltalter einleitete. Die zweifellos an bürgerliche Calvinisten gerichteten
Stiche sind darüber hinaus auch ein vergeblicher Versuch, jene Hoffnungen auf

religiöse und soziale Erneuerung zu retten, die sich spätestens mit dem Eintreffen
der Truppen des Herzogs von Alba im Frühjahr 1567 zerschlagen sollten.

Bildersturm als »Vergessensstrategie«

Aus den Briefen von Thomas Clough, die in unmittelbarer Nähe zum Geschehen

verfasst wurden, wird deutlich, dass die Zerstörungsaktionen von protestantischer
Seite ambivalent beurteilt wurden. Die Vorfälle in Antwerpen seien im folgenden

aus Cloughs Blickwinkel referiert. Nachdem schon anfangs August einzelne

Bildstöcke, Wegkreuze und ländliche Kapellen geschändet worden waren, brach

der Sturm auf die römischen und habsburgischen Götzen am 10. August in Steen-

voorde (Westflandern, nahe der französischen Grenze) aus; während der folgenden
zwei Wochen wurden in fast allen der siebzehn Provinzen zahlreiche Kirchen

und Klöster geplündert. In Antwerpen provozierte das renommierteste Kultbild der

Stadt, die Marienstatue der Kathedrale, die ersten bilderfeindlichen Aktionen.

Das mirakulöse und mit zahlreichen Privilegien ausgestattete Bildwerk wurde
verhöhnt und mit Steinen beworfen, als man es im »ommeganck«, der feierlichen

Prozession vom 18. August (Sonntag nach Mariä Himmelfahrt), durch die Stadt

führte.9 Der Konflikt eskalierte am 20. August, als, so Clough, ein paar »Buben« die

Komplet in der Marienkathedrale durch das Singen von Psalmen zu stören begannen:

Das von reformatorischer Seite besonders angefeindete »Salve regina« gab

das Signal. Gegen sechs Uhr brach die inzwischen angewachsene Schar den Chor

auf, ging zum Angriff auf das Marienbild über und schlug dann in grösster Hast

alle Altäre, Statuen usw. in der »kostbarstein] Kirche Europas« kurz und klein, »dass

nicht ein Platz zum Sitzen übrigblieb«.10 »Es sah aus wie die Hölle: Ungefähr tausend

Fackeln brannten, und welch ein Lärm! Als ob Himmel und Erde zusammengekommen

wären; Bilder fielen zu Boden, und kostbare Werke wurden heruntergeschlagen:

Die Verwüstung hatte solche Ausmasse, dass man kaum mehr durch die

Kirche gehen konnte. Alles in allem, ich könnte Ihnen den seltsamen Anblick, der

sich mir bot, nicht auf zehn Blättern beschreiben - die Orgeln und alles, zerstört.«11

Bis in den frühen Morgen hinein sei eine Horde »von vielleicht zehn oder zwölf

Spitzbuben und Halunken« von Kirche zu Kirche gezogen und habe diese, unter
den Blicken von viel Volk, »Zuschauern und — wie einige dachten — Anstiftern«,

restlos geplündert,12 auch an verschiedenen anderen Orten in Flandern war es in

dieser Nacht zu Unruhen gekommen.

Christine Cottier



15 Clough 1566, Bd. 2, S. 145f.: »And whereas it
was well allowed, in a manner, of all men, the pulling

down of the Images, - it is dislyked of most

men that they have made such a spoil as they have

done, in stelyng all the golde, sylver, and jeweils
within the church [...1. They have spoiled not only
the evydens of all the churches, but the evydens of

many in this town; who had brought their evydens

into the church for fere of fyre, or other. As also,

whereas there was many faire sepoultures made in

the churches, they have broken and defased them

all: so that by this menes and other, the prechers

ar come much into the derision of the pepell. God

turn all to the best! for that presently we are here

in grett perplexity att thys present, - all men one

afrayde of another; and nott without cause, for
that the nomber of the poore are so much - abell

to be master over the other. So that and if there

were not very good watch and warde, it were not

other Ithanl possybell but that all should go to

ruine here. And for the avoydyng thereof, the

whole towne hath watched night and day ever
since thys business began
16 Ebd., S. 146f.: »The Protestants are not to be

blamed; for that, so far as 1 can lerne, there was not

one that was put to worke of purpose, that has taken

the worth of a penny: but the hurt that was done,

was done by vacabonds that followed. Whereof

some of our nation are blamed, and not without

cause; for here are a great nombre in this towne
that are fled out of England for robbyng and such

lyke, and Ithesel kept such a stir in this spoil!«
17 Es ist ein bekanntes reformatorisches Argument,

dass die Kirchenzierden den Armen gehören.
In reformatorischen Gebieten wurde in der Regel

der Erlös aus dem Verkauf der Kirchenschätze für
das Almosen bestimmt. Vgl. für Zürich: Jezler,

Peter, Etappen des Zürcher Bildersturms. Ein Beitrag

zur soziologischen Differenzierung ikonoklasti-
scher Vorgänge in der Reformation, in-. Scrib-

ner/Warnke 1990, besonders S. 163-169.

18 Clough 1566, Bd. 2, S. 148f.: »So that, so far 1 can

perceive, they will leeve nothing in the church

whereof any memory should be (...]. Before my next,
1 think all the Netherlands will be made clere.«

19 Es charakterisiert den reformatorischen
Bildersturm, dass sakrale Gegenstände von Gott auf
den Nächsten umgewidmet wurden. Zur Tradition

der Argumente: Göttler, Christine, Die Kunst des

Fegefeuers nach der Reformation. Kirchliche

Schenkungen, Ablass und Almosen in Antwerpen
und Bologna um 1600, (Berliner Schriften zur Kunst

7), Mainz 1996, S. 31-42.

20 Den Begriff entnehme ich: Mittig, Hans-Ernst,

Ostberliner Denkmäler zwischen Vergessen und

Erinnern, in: Hemken, Kai-Uwe (Hrsg.), Gedächtnisbilder.

Vergessen und Erinnern in der Gegenwartskunst,

Leipzig 1996, hier S. 329. Zu einer frühneuzeitlichen

»ars oblivionis« auch: Burke, Peter, Geschichte als

soziales Gedächtnis, in-, Assmann, Aleida/Harth,

Dietrich (Hrsg.), Mnemosyne. Formen und Funktionen

der kulturellen Erinnerung, Frankfurt a. M. 1991,

hier bes. S. 299-302.

Vier Tage später schreibt Clough erneut an Gresham, um ihm von den Entwicklungen

»nach diesem grossen Fall Babylons« zu berichten. Die Verwüstungen

bringt er mit Gottes Strafgericht über das sündhafte Babel in Verbindung, wie es

der calvinistischen Sicht der Ereignisse entsprach.13 Rückblickend erscheint ihm

der nächtliche Bildersturm »wie ein Traum«, aber auch als das »erstaunlichste

Stück Arbeit, das man je in so kurzer Zeit verrichtet werden sah; und so schrecklich

in der Durchführung, dass es einen Mann in Angst versetzen würde, wenn er
darüber nachdächte«.14 Dabei heisst es Clough, dessen vertraute Umgebung die weiss-

gekalkten, bilderlosen Kirchen Englands waren, durchaus gut, dass man die

»anstössigen« Bilder entfernte. Hingegen kritisiert er heftig, dass Gold, Silber und

Edelsteine aus den Kirchen gestohlen, Urkunden vernichtet sowie zahlreiche schöne

Grabstätten zerschlagen wurden. Jeder habe nun Angst vor dem andern, und

dies nicht ohne Grund, denn die Zahl der Armen sei gross, imstande, über die

anderen zu herrschen. Tag und Nacht stelle man Wachmannschaften zum Schutz der

Kirchen auf.15 Die Schuld am Aufruhr wälzt Clough auf umherziehende »Vagabunden«

ab, die zum Teil aus England geflohen seien, um in Flandern zu rauben und zu

plündern; soweit ihm bekannt sei, habe kein Protestant nur den Wert eines Pfennigs

an sich genommen.16

In den Tagen nach dem nächtlichen Angriff auf die Bilder begann man, die

noch vorhandenen Kirchenzierden systematisch zu entfernen: Clough berichtet, dass

inzwischen die in den Trümmern stehengebliebenen Altäre ebenfalls in Stücke

zerbrochen und die zwölf Apostelstatuen der Marienkathedrale heruntergenommen

und zerschlagen worden seien. Der Erlös aus dem Verkauf des Materials habe

man für die Armen verwendet.17 »Soweit ich das beurteilen kann«, stellt Clough

abschliessend fest, »werden sie nichts in der Kirche lassen, woran sich eine

Erinnerung heften kann [...]. Bevor ich meinen nächsten Brief schreibe, werden die

Niederlande wohl ganz geräumt worden sein«.18

Clough unterscheidet also zwischen dem »wilden« Bildersturm der »zehn bis

zwölf Buben«, die - im stillschweigenden Einvernehmen mit der städtischen

Bevölkerung - in wenigen Stunden ein heilloses Durcheinander anrichteten, und der

»Aufräumungsarbeit« der »Herren«, die die Kirchen und Klöster vom Schutt und den

Trümmern befreiten. Dieser »verordneten« Zerschlagung fielen unterschiedslos

alle verbliebenen Altäre und Statuen zum Opfer: Die geplünderten Kirchen wurden

in calvinistische Predigträume umgestaltet, das Material der zerbrochenen Statuen

zum Bauen, das heisst für gemeinnützige Zwecke verwendet.19 Die religiösen

Bilder, die im Gedächtnis dauernde Eindrücke hinterliessen, wurden beseitigt,

damit auch der alte Glaube in Vergessenheit gerate. Clough erlebte das Wegräumen

der Überreste der zerstörten Ausstattungen als »Vergessensstrategie«.20 Selbst

wenn er es als Protestant gutheissen musste, dass man die zum Götzendienst

verführenden Bilder entfernte, versetzte ihn die Radikalität der »Räumungsaktionen«

auch in Angst. Die Unsicherheiten und Widersprüchlichkeiten, die aus Cloughs

im Affekt hingeworfenen Zeilen zu spüren sind, machen diese Briefe zu einem der

eindrücklichsten Dokumente, wie der niederländische Bildersturm von einem

gebildeten Protestanten erfahren werden konnte. Im Unterschied zu den ganz unter
dem Eindruck des nächtlichen Erlebnisses geschriebenen Briefen Cloughs, mit

denen sich der englische Kaufmann auch die Sorgen von der Seele zu schreiben

Ikonoklasmus als Kirchenreinigung



versuchte, sprechen protestantische propagandistische Texte eine eindeutige

Sprache. Wie gezeigt werden soll, kehren einzelne Themen und Motive dieser

»Apologien« in unseren Drucken wieder.

21 Michalski 1990, S. 90.

22 -Par la grâce de Notre Seigneur, nous avons

[maintenant pour prêcherl lieu beau et large; car il

fait beau voir ce qui a été nettoyé de l'église, en

laquelle, là cause desl autels, lon| ne pouvait avoir

place, fors après dîner.« Guillaume Farel 1489-1565,

Neuchâtel/Paris 1930, S. 227. Zit. in-. Eire 1986 (wie

Anm. 5), S. 121.

23 Schmerz, P./Schmid, H. D., Reutlingen. Aus der

Geschichte einer Stadt, Reutlingen 1973, S. 108. Zit.

in: Belting, Hans, Bild und Kult. Eine Geschichte

des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, München

1990, S. 515.

24 Freundliche Mitteilung von Sergiusz

Michalski, Augsburg.

25 Zit. in: Schaar, Eckhard, Calvinistische Malerei

in den nördlichen Niederlanden, in: Ausst.-Kat.

Hamburg 1983, S. 348.

26 Zur hugenottischen Auffassung, dass durch

den Bildersturm die christliche Gemeinde »gereinigt«

werde, vgl. Davis Zemon, Natalie, The Rites

of Violence. Religious Riot in Sixteenth Century

France, in: Past G Present, Nr. 59, Mai 1973, S. 51-91.

27 In Senftenberg (Sachsen) wurden am Fest Maria

Reinigung 1523 die Bildtafeln sowie das Gestühl

»verunreyniget«. Gess, Felician (Hrsg.), Akten und

Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sachsen,

Bd. 1, Leipzig 1905, S. 456, Nr. 449. Das Beispiel

erwähnt Scribner 1985, S. 152.

28 Michalski 1990, S. 91.

29 Müller, Nikolaus, Die Wittenberger Bewegung

1521 und 1522. Die Vorgänge in und um Wittenberg
während Luthers Wartburgaufenthalt, Leipzig 1911,

S. 153, Nr. 68. Vgl. Michalski 1990, Anm. 96.

30 Den Hinweis gibt Michalski 1990, S. 92. Vgl.

etwa: Das Fest-Epistolar Friedrichs des Weisen

[Anfang 16. Jahrhundert]. Handschrift MS. EL. F.2 aus

dem Bestand der Universitätsbibliothek Jena, hrsg.

von Rainer Behrends, Leipzig 1983, Bl. llr. Der

Abschnitt aus dem 1. Korintherbrief (5,7-8) erscheint

als Epistel zum Ostersonntag ebenfalls im »Missale

Romanum« und wurde auch von Luther übernommen.

Vgl. Kommentarband zu dieser Faksimileausgabe,

S. 31 (Irmgard Kratzsch).

31 Kehren, Kehricht, in: Handwörterbuch des

deutschen Aberglaubens, hrsg. von Hanns Bäch-

told-Stäubli, Bd. 4, Berlin/Leipzig 1931/32, Sp. 1227.

32 Vgl. Freedberg 1976, S. 27; Schuster, Peter-

Klaus, in-, Ausst.-Kat. Hamburg 1983, S. 144f., Nr. 18;

Ketters en papen onder Filips II, Ausst.-Kat. Rijks-

museum Het Catharijneconvent Utrecht (De eeuw

van de beeldenstorm), 1986, S. 51.

Es ist nämlich ein Gemeinplatz der reformatorischen Berichte über ikonoklasti-
sche Aktionen, dass das Entfernen und Zerstören der Kirchenzierden als »Säubern«,

»Ausfegen« und »Aufräumen« theologisch und moralisch gerechtfertigt wird.21 So

äussert sich beispielsweise der Reformator Guillaume Farel im November 1530 zum

Bildersturm in der Kollegiatskirche von Neuenburg: »Dank der Gnade unseres

Herrn haben wir nun einen schönen und geräumigen Ort zum Predigen; denn es

ist schön, die nun gereinigte Kirche zu betrachten, in der man vorher, wegen der

Altäre, überhaupt keinen Platz hatte, ausser nach dem Essen.«22

Ebenso berichtet der Reutlinger Chronist Fizion, dass 1531 die Hauptkirche

»ganz von abergläubischer Substanz und päpstlicher Abgötterei ausgesäubert« worden

sei.23 Im oberpfälzischen Weissenohe war 1556 der Kirchenadministrator
bereit, die Kirche von den Bildern »auszufegen«.24 Graf Jan von Nassau, der Bruder

und Heerführer des Oraniers, kommentiert den Bildersturm in Deventer vom

November 1578 mit folgenden Worten; Die Calvinisten seien »zum Zeichen ihrer
Freude in die Kirchen eingedrungen, haben diese gesäubert und aufgeräumt und

aus den Abgöttern und Bildern ein herrliches Freudenfeuer gemacht und so

lange die Glocken geläutet, bis [die Bilder] gänzlich verbrannt waren«.25

In einzelnen Fällen Hess sich nachweisen, dass sich das reformatorische

Ausfegen der Götzen bisweilen an den alten kirchlichen Reinigungstagen orientierte.26

Ikonoklastische Aktionen schienen sich um Lichtmess (Mariä Reinigung) zu

häufen27 und fanden öfters auch in der Karwoche statt.28 Auf den Brauch, am

Gründonnerstag die Altäre mit Weihwasser abzuwaschen, spielten in der Fastenzeit 1522

Wittenberger Studenten an. Diese drohten, »auf kunfftig grünen Donerstag [...]

all solche aptgottische altaria mit herber laugen alle wegk [zu] waschen«;29 dadurch

wären die nach reformatorischer Auffassung verwerflichen Farben entfernt worden,

die die Heiligenbilder allzu lebendig erscheinen Hessen. Die Epistel zum

Osterfest, die mit den Paulusworten an die Korinther »Expurgate vetus fermentum«

(Fegt den alten Sauerteig hinaus) beginnt (1 Kor 5,8), bot ebenfalls einen Anreiz,

die biblische Aufforderung, die alte Irrlehre hinauszuschaffen, durch das Ausputzen

der falschen Götzen in eine reformatorische Tat umzusetzen.30 Bei Frühjahresbeginn

mochte sich der Bildersturm zudem mit Vorstellungen des jährlichen »Oster-

putzes« verknüpft haben.31

Durch das Wegräumen der Altäre und Bilder sollten die Kirchen vom Schmutz der

römischen Idole befreit und zugleich Platz für die Verkündigung des Evangeliums

geschaffen werden. Auf solche Topoi greifen die hier diskutierten Kupferstiche

zurück; sie geben den Bildersturm als eine Säuberungsaktion wieder, an der sich

calvinistische Bürger gemeinsam engagierten. Das Ausfegen des babylonischen

Pompes, nämlich der Bilder, Reliquien, liturgischen Geräte und Bücher, ist Hauptthema

des einen, wohl 1566 entstandenen anonymen Blattes (Abb. I).32 In der

wahrscheinlich von Marcus Gheeraerts dem Älteren entworfenen Allegorie der

päpstlichen Zeremonien und ihrer Beseitigung durch ehrbare Bürger steht an

Christine Göttler



hervorgehobener Stelle (in der linken unteren Ecke) ebenfalls ein Mann, der mit

einem Reisigbesen den römischen »Unrat«, unter anderem eine Hostienschale,

einen Knochen (eines Heiligen), ein Altarglöckchen und einen Rosenkranz,

auskehrt (Abb. 2, II).33 Das Aufwischen mit dem Besen ist bei Gheeraerts Teil einer

durchorganisierten Entsorgungs-Aktion, bei der die Gegenstände religiöser Riten

als »corruptio« entfernt, gesammelt, mit Schubkarren weggefahren und schliesslich

verbrannt werden.

In diesem Zusammenhang drängt sich eine Reihe von Fragen auf: Welches

sind im einzelnen die Metaphern, auf die die Rhetorik dieser Blätter zurückgreift?

Auf welchen Bildtraditionen bauen die reformatorischen Darstellungen »papistischer«

Laster auf, und welche ästhetischen Kategorien sind mit der Gegenüberstellung

von verderbter katholischer und ehrenhafter protestantischer Gesellschaft

verknüpft? Wie wird die Bilderfrage reflektiert, für welche Objekte der sakralen

Kultur wird der Begriff >Götze< verwendet? Und schliesslich: Auf welche Weise

werden Bilder und Objekte des alten, vergangenen Kultes in diesen und späteren

Darstellungen erinnert?

33 Das einzige mir bekannte Exemplar befindet
sich im British Museum, London. Vgl. Hodnett,

Edward, Marcus Gheeraerts the Elder, ofBruges, London

and Antwerp, Utrecht 1971, S. 26f.; Hollstein, F.

W. H., Dutch and Flemish Etchings, Engravings and

Woodcuts ca. 1450—1700, Bd. 7, Amsterdam 119521,

S. 101, Nr. 196; Freedberg 1986, S. 80; Freedberg

1988, S. 184-186; Aston, Margaret, The King's

Bedpost. Reformation and Iconography in a Tudor

Group Portrait, Cambridge 1993, S. 168-171. Unter

einem anderen Aspekt habe ich den Kupferstich
behandelt in-. Göttler 1996 (wie Anm. 19), S. 132-138.

34 Zur Literatur s. Anm. 32.

35 Auf fäkalische Metaphern greift Luther in seiner

Schrift Wider das Bapstum zu Rom vom Teuffei

gestifft, Wittenberg: Hans Lufft, 1545, zurück. Vgl.

dazu auch die von der Cranach-Werkstatt angefertigten

Illustrationen, die Luther ebenfalls 1545 als

eigene Folge unter dem Titel »Abbildung des

Bapstum« herausgab. Ausst.-Kat. Hamburg 1983,

S. 166-168, Nr. 39. Zur Funktion fäkalischer Motive

vgl. auch Rusterholz, Peter, Form und Funktion des

Komischen in der Tierdichtung des 16. Jahrhunderts,

in: Daphnis 7,1978, H. 1-2, S. 134.

36 In ähnlicher Kleidung erscheinen etwa Graf

Egmont und Admiral Hoorn, beide Mitglieder des

Staatsrates, in einer um 1570 datierten Radierung

Franz Hogenbergs, die ihre Verhaftung durch den

Herzog von Alba darstellt. Ausst.-Kat. Hamburg

1983, S. 279, Nr. 145.

Das Ausfegen der »papistischen« Götzen: der Bildersturm von
1566 als reformatorische Psychomachie

In reformatorischer Sicht war es die um Opfermesse und Sakramente gewachsene

materielle Kultur, die als »Unrat« und »papistische Abgötterei« fortgeschafft

werden musste. In dem anonymen Kupferstich werden Gegenstände des römischen

Kultes mit Besen beseitigt, so dass der Bildersturm als Kirchenreinigung

erscheint.34 Die doppelt umrandete Inschrift am oberen Rand der Darstellung lässt

den flüchtigen Teufel die eigene vernichtende Niederlage mit kruden Worten

offen zugeben: »TIS AL VERLORE GHEBEDN OFT GHESCHETEN / ICK HEB DE BESTE

CANSE GHESTREKEN / 1566.« (Dies ist alles verloren, gepriesen oder geschissen /

Ich habe die beste Gelegenheit verpasst / 1566).

Der fäkalische Vergleich war ein beliebtes Mittel, den konfessionellen Gegner

herabzusetzen, seine Sache in den Schmutz zu ziehen, Abscheu und Widerwillen

zu erregen. Die drastische Gleichsetzung von »beten« und »scheissen« lässt keinen

Zweifel offen, dass die im Bild dargestellten Gebete und Bitten der Altgläubigen

»einen Dreck wert« sind.35 Der Ikonoklasmus vom August 1566 wird als »Psychoma-

chia« vorgestellt, der Kampf zwischen christlichen Tugenden und heidnischen

Lastern als Konfrontation zwischen reformatorischen »Saubermännern« und

papsttreuen Götzendienern interpretiert. Helden der Darstellung sind einige Gruppen

vornehm gekleideter Bürger oder Adliger36, die gemeinsam mit Besen Bruchstücke

von Kirchenzierden auskehren. Neben Heiligenstatuen, die trotz ihrer Nimben

keine Wunder wirken, sind auch Kelche, eine Patene, ein Messkrügehen und ein

Buch zu erkennen, auf das der ganz vorne in Rückenansicht gezeigte bewaffnete

Strassenfeger mit voller Kraft tritt. Das Ausfegen hat hier eine allegorische Qualität,

wie auch durch andere Motive der Darstellung deutlich gemacht wird. Im Hintergrund

ist eine Kirche mit geöffnetem Eingang zu erkennen. Zwei Männer reissen

von der Fassade über dem Hauptportal mit einem Strick eine Marien- oder

Heiligenstatue herunter; ein anderer Bilderstürmer ist dabei, ein Heiligenbild mit

Ikonoklasmus als Kirchenreinigung



Abb. 3: »Erdachter Gottesdienst«. Holzschnitt in:

Andreas Alciatus, Emblemata, Lyon 1564, S. 12.

37 Vgl. Kehren, Kehricht 1931/32 (wie Anm. 31);

Frazer, James George, The Golden Bough. A Study

in Magic and Religion, VI: The Scapegoat, 3. Aufl.

London/Basingstoke 1990 (Erstausgabe 1913), S. 5.

38 Kehren, Kehricht 1931/32 (wie Anm. 31), Sp. 1220.

39 »LAET ONS RAS KEREN EN WORDEN NIET MOE

/ WANT AELLE DEES CREMEK1E HOORT DEN DUYVEL

TOE.« (»Lasst uns schnell kehren und nicht müde

werden. Denn all das Zeug gehört dem Teufel.«).

40 Dass das Bild des Gekreuzigten dem Teufel

ähnlich sei, ist ein von Bilderstürmern häufig
verwendetes Argument. So hat beispielsweise ein

englischer Bilderstürmer 1540 ein Bild Christi als

Porträt des Teufels bezeichnet. Thomas, Keith,

Religion and the Decline of Magic, London 1971, S. 477.

Vgl. Michalski 1990, S. 90, Anm. 88.

41 Vgl. Alciatus, Andreas, Emblemata, denuo ab

ipso Autore recognita, ac [...] imaginibus locuple-

tata, Lyon 1564, S. 12. Das Emblem ist abgedruckt in:

Emblemata. Handbuch zur Sinnbildkunst des XVI.

und XVII. Jahrhunderts, hrsg. von Arthur
Henkel/Albrecht Schöne, Stuttgart 1967, Sp. 1866. Die

auf dem siebenköpfigen Drachen reitende babylonische

Hure trägt schon in Cranachs Holzschnitt zur

sogenannten Septemberbibel (1522) eine päpstliche

Tiara. Vgl. Ausst.-Kat. Hamburg 1983, S. 172, Nr. 44.

42 Ich zitiere nach der deutschen Übersetzung

des Alciatustextes von Jeremias Held, Frankfurt a.

M. 1567, Nr. 143, abgedruckt in: Emblemata 1967 (wie

Anm. 41), Sp. 1866.

43 »LAET ONS WEL BIDDEN SONDER OPHELDEN /
OCH DAT ONS HEYLICHDOM TE MEER MACH GEL-

DEN.« (»Lasst uns unaufhörlich dafür beten, dass

uns das Heiligtum mehr Geld einbringt.«) Für Hilfe

bei der Übersetzung danke ich Minneke Stuyck.

44 Zur Kritik übertriebener Höflichkeitsformen

durch die Reformatoren vgl. Burke, Peter, Die

Ablehnung des Rituals in Europa am Beginn der Neuzeit,

in-, ders., Städtische Kultur in Italien zwischen

Hochrenaissance und Barock. Eine historische

Anthropologie, aus dem Englischen von Wolfgang

Kaiser, Berlin 1986, S. 196.

einem Hammer zu verstümmeln oder zu köpfen. Diese »historische« Darstellung
des Bildersturms geht in eine Säuberungsszene mit kathartischem Charakter über:

Ein Mann kehrt die Bruchstücke von Statuen zusammen, ein anderer giesst einen

Eimer Wasser über sie. Besprengen und Ausfegen sind hier als rituelle Handlungen

wiedergegeben, wie sie auch im volkstümlichen Brauchtum der frühen Neuzeit mit

magischen, apotropäischen und reinigenden Wirkungen verknüpft wurden. An

bestimmten Tagen schaffte man den Schmutz mit Besen aus dem Haus hinaus, um

dadurch Unheil, Krankheiten, Ungeziefer oder Dämonen abzuwehren.37 Damit man

das Lästige für immer los war, musste der Kehricht weit vom Haus weggetragen
werden.38 In unserem Stich werden die bösen Geister, die ausgetrieben werden

sollen, mit den Bildern der römischen Kirche identifiziert; aus Furcht vor ihrer
Rückkehr wird der »Kehricht« gar in die Hölle überführt: Nach der Bildunterschrift
rechts39 gehört der ausgekehrte liturgische »Kram« dem Teufel, der in leibhaftiger
Gestalt und schwer beladen mit Messkelchen, Patenen, Rauchfässern, Weihwasserkesseln,

Monstranzen und einem Vortragekreuz nach links aus dem Bild fliegt.
Im linken Arm hält er neben einer Heiligenstatue auch ein Kruzifix mit einem

geköpften Christus, das als der grösste Götze, der sich anmasste, Gott zu sein, in

die Hölle transportiert wird.40

Dem geschäftigen und gemeinnützigen Auskehren der calvinistischen Bürger

steht eine heidnisch-römische Kulthandlung gegenüber. Ein Kardinal, ein Bischof,

zwei Mönche und zwei nicht weiter identifizierbare Männer halten die zum Gebet

gefalteten Hände dem auf dem siebenköpfigen Drachen reitenden Papst entgegen;

die kleinwüchsige Figur wurde zur Verehrung auf die Mensa eines Altares

gestellt. Vorlage für diese Szene war die Illustration zum Motto »Ficta Religio«

(Erdachter Gottesdienst) in Alciatis »Emblemata« (Abb. 3),41 die zu einem anti-päpstlichen

Propagandabild verändert wurde: Die »schöne Hur« Babylon, »welche durch

jr schöne gestalt / Vnd ertichten Gottsdienst lockt / reitzt«, ist hier als Papst

gekennzeichnet; die »rott / Die sich bey jr voll gsoffen hatt«,42 wird von Vertretern des

römischen Klerus dargestellt. Wie die Aufschrift links unten festhält, ist das

eigennützige Gebet vor dem päpstlichen »Heiligtum« allein aus Geiz (dem Wunsch

nach »mehr Geld«) motiviert.43

Die den Bilderstürmern wie auch den Betrachtern den Rücken zudrehenden,

dem Papst akklamierenden Kleriker werden von den calvinistischen Bürgern zur

Seite gedrängt, die sich mit ihren Kehrbesen aktiv vorwärtsbewegen, als wollten

sie uns in ihren Kreis aufnehmen. Dabei sind die Reinmachemänner schon

durch ihre aufrechte Haltung als aufrichtig charakterisiert, während die Bücklinge

ihrer Widersacher deren Falschheit enthüllen. Von protestantischer Seite wurden

neben kirchlichen auch profane Riten als »äusserlich« abgetan, eine übertriebene

Höflichkeit, die sich in gekünstelten Verbeugungen, Windungen usw.

artikulierte, ebenso wie aufwendige religiöse Zeremonien als falsch und unwahr

verurteilt.44

Die ikonoklastischen Aktionen werden als Aufräumen und Ordnungmachen vor

Augen geführt und damit gegen den auch von reformatorischer Seite erhobenen

Vorwurf der Kirchenplünderung verteidigt. Die Heldenfiguren, die als Gruppe und

solidarisch auftreten, haben exemplarischen Charakter. Sie sollten diejenigen

Protestanten, die den Bildersturm kritisch oder ambivalent beurteilten, in der

Christine Cottier



45 Der Antwerpener Prediger Herman Moded

bezieht in der »Apologie« von 1567 die babylonische

Hure auf die pervertierte päpstliche Kirche. Der

Bildersturm markiere den Beginn ihres Falls. Vgl.

Freedberg 1976, S. 27. Zur Gleichsetzung des Papstes

mit der Hure Babylons bei den Täufern: Maier,

Gerhard, DieJohannesoffenbarung und die Kirche,

(Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen

Testament 25), Tübingen 1981, S. 198, 238, 261ff.

46 Von reformwilligen Humanisten wurde schon

der »Sacco di Roma« 1527 mit Gottes Strafgericht
über Babel verglichen. Vgl. Chastel, André, The

Sack of Rome, 1527, translated from the French by

Beth Archer, (The A. W. Mellon Lectures in the Fine

Arts, 1977, National Gallery of Art, Washington
D.C., Bollingen Series XXXV, 26), Princeton 1983,

S. 49ff.; Stinger, Charles L., The Renaissance in
Rome, Bloomington 1985, bes. S. 320ff.

47 Im folgenden orientiere ich mich an: Schräge,

Wolfgang, Der erste Briefan die Korinther,
(Evangelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen Testament

7/1), Zürich/Braunschweig 1991, S. 378ff. S.o.,

Anm. 30.

48 Karlstadt, Andreas, Von Abtuung der Bilder
(1522), in: Flugschriften der frühen Reformationsbewegung

(1518-1524), hrsg. von Adolf Laube, Bd. 1,

Vaduz 1983, S. III.

49 Philips van Marnix van St. Aldegonde, Van de

Beeiden afgheworpen in de Nederlanden in Augu-

sto 1566 (1566), in-, ders., Godsdienstige en Kerke-

lijke Geschriften, hrsg. von J. J. van Toorenenber-

gen, Bd. 1, 's Gravenhage 1871, S. 28: »[...] daerom en

hebben de beeldestormers oock anders niet

afgheworpen dan der duvelen autaren ende der duvelen

ghedenck-ende ghetuygenisse-beelden. «

50 Freedberg 1976, S. 27; Moxey 1977, S. 191.

51 Der tugendhaften Hausfrau diente der Besen

zum gewöhnlichen Kehren von Böden, während ihn

das zänkische Eheweib als Prügelgerät benutzen

konnte. In Hexendarstellungen des 16. und 17.

Jahrhunderts ist der Besen als Fluggerät eher selten:

vgl. 13 Dinge. Form, Funktion, Bedeutung, Ausst.-

Kat. Museum für Volkskultur in Württemberg
Schloss Waldenbuch, Stuttgart 1992, S. 239-254, hier
S. 241. Zu diesen und zu anderen Motiven vgl. auch

Kehren, Kehricht 1931/32 (wie Anm. 31); Boesch,

Ernst E., Das Magische und das Schöne. Zur Symbolik

von Objekten und Handlungen, Stuttgart/Bad
Cannstatt 1983, S. 47-55; Ranke, Kurt, Besen,

Besenbinder, in: Enzyklopädie des Märchens 2,1979,

Sp. 189—194; Korff, Gottfried, Bemerkungen zur

Dingbedeutsamkeit des Besens, in: Anzeiger des

Germanischen Nationalmuseums, 1995, S. 33-44.

52 In der Ripa-Ausgabe von 1624 erscheint der

Besen als Attribut der Personifikation der »vulgo,

overo ignobilitä«; vor ihr am Boden liegt eine Hacke

»weil die Erde [...] der Bereich des Volkes sei, der für

die bäurischen und mechanischen Künste diene«.

Ihre »Eselsohren« bezeichnen »Dummheit«, die

gebeugte Haltung und der zum Boden gesenkte Blick

stehen für »das niedrige und mit der Erde verbundene

Wesen«. Ripa, Cesare, Deila novissima Icono-

logia [...]arrichita[...Ida Sig. Giov. Zaratino Castel-

lini Romano, Padua: Pietro Paolo Tozzi, 1624, S. 699.

Meinung bestärken, dass das »rastlose Auskehren« der Kirchengüter eine ethische

Handlung sei.

Die hier verwendeten allegorischen Verfahren waren dem angesprochenen

Publikum zweifellos bekannt. Der Vergleich der grossen babylonischen Hure mit

Rom als der Stadt des Teufels ist schon in der Johannesapokalypse angelegt (17,1 ff.)
und wurde von den calvinistischen Heckenpredigern vielfach genutzt, um die

Laster des Papsttums offenzulegen.45 Es lag daher nahe, auch die den Boden

kehrenden Männer auf das Strafgericht über Babel zu beziehen, das Jahwe (nach

Jesaja 14,23) wegen seiner Sünden »mit dem Besen der Vernichtung [...] weg[zu]fegen«

androhte.46 Die die Götzen der römischen Kirche wegwischenden Männer kommen

gleichzeitig der Aufforderung Paulus' an die korinthische Gemeinde nach, »den

alten Sauerteig hinauszufegen« (1 Kor 5,7).47 Paulus appelliert damit an die Korinther,

den unzüchtigen Übeltäter »fort aus eurem Kreise« zu schaffen (1 Kor 5,13)

und »dem Satan [zu] übergeben« (5,5), damit die Gemeinde nicht von dessen Sünde

infiziert werde. Bei Paulus steht der Sauerteig für die verunreinigenden Elemente,

die als Relikte der vergehenden heidnischen Zeit »ausgekehrt« werden müssen:

Neben dem Unzüchtigen rechnet er auch den »Habgierigen oder Götzendiener oder

Lästerer oder Trunkenbold oder Räuber« dazu (5,11). Es scheint, dass die reformatorische

Auslegung der Stelle die Ikonographie unseres Blattes entscheidend

geprägt hat. Für die reformatorischen Bildergegner bot es sich nämlich unmittelbar

an, das Anathema auf die Bilderverehrer der päpstlichen Kirche auszudehnen, die

man ja gerne auch liederlich schalt: »Sih, wie Paulus eere erbietung der bilder

hasset«, kommentiert Karlstadt die Stelle, »und wie wir nichts gemeine mit denen

sollen haben, ßo bilder eheren«.48

Solche Argumente finden sich auch in den calvinistischen »Apologien« und wurden

sicherlich schon vorher mündlich in Umlauf gesetzt. So schreibt etwa der

Anführer des calvinistischen Adels, Philips van Marnix van St. Aldegonde, in Anlehnung

an den ersten Brief von Paulus an die Korinther (1 Kor 10,20), dass die

Bilderstürmer sich von nichts anderem befreit hätten als den Altären und

Memorialbildern der Teufel.49 Auch in der »Apologie« des Antwerpener Predigers

Herman Moded macht das »Säubern des Tempels des Herrn von aller Abgötterei«

den leitenden Gedanken aus.50

In der anonymen Darstellung wie in der Marcus Gheeraerts dem Älteren

zugeschriebenen Allegorie wird der Besen zum ersten Mal vom (männlichen)

Bilderstürmer als Waffe (gegen die »Papisten«) und Werkzeug (zum Herstellen von

Ordnung) benutzt. Das Attribut der Frau51 und des niedrigen, unverständigen Volkes52

schlechthin ist hier als ein ungewöhnliches Zeichen von Würde und Macht

vornehmen Männern an die Hand gegeben, die damit einen von Gott befohlenen

politischen Auftrag erfüllen. Die Ikonographie des Auskehrens von Schmutz scheint

hier erstmals auf die religiöse und politische Wirklichkeit bezogen. In künftigen
Krisenzeiten sollte der Besen zur Beschönigung vieler rücksichtsloser Säuberungsaktionen

eingesetzt werden. Waren es in unserem Fall die »toten Bilder« der

römisch-päpstlichen Kirche, die man als »Abfall« beseitigen wollte, so bediente sich

die Bildpropaganda totalitärer Bewegungen auch des Besens, um zur Gewalt

gegen Menschen anzustiften; diese jüngst von Petra Roettig reich dokumentierten

Ikonoklasmus als Kirchenreinigung



Abb. 4: Drei Kardinäle reinigen eine Kirche mit

Fuchsschwänzen, Holzschnitt, 10,3 x 8,5 cm. Titel

in: Ratschlag von der Kirchen [...], Mit einer
vorrede D. Mart. Luthiers], Wittenberg-, Hans Lufft,
1538.

53 Roettig, Petra, Politischer Kehraus. Der Besen

als Instrument der Krisenbewältigung, Vortrag
anlässlich des Symposions »Kunst und Krise.

Bildgebrauch und -missbrauch in politisch-historischen

Umbruchphasen« der Forschungsstelle Politische

Ikonographie im Warburg-Haus, Juni 1996

(erscheint demnächst in der Reihe der Warburg-Haus

Schriften). Ich danke Petra Roettig, dass sie mir ihr

noch nicht publiziertes Manuskript zur Lektüre

überliess. Die politische Metaphorik des Ausfegens

wurde von zeitgenössischen Künstlern kritisch

aufgegriffen. Am 1. Mai 1972 säuberte Joseph Beuys in

der Aktion »Ausfegen« mit einem roten Besen den

Bürgersteig am Karl-Marx-Platz in Berlin. Joseph

Beuys. Skulpturen und Objekte, hrsg. von Heiner

Bastian, Ausst.-Kat. Martin-Gropius-Bau Berlin,

München 1988, S. 332, Kat.-Nr. 100. Vgl. auch Korff

1995 (wie Anm. 51). Es sei hier auch an die zuerst 1995

im Walker Art Center, Minneapolis, gezeigte Installation

»Scrapheap Services« (Abfall-Dienste) des

Londoner Künstlers Michael Landy (geb. 1963) erinnert.

Ziel der »Scrapheap Services« sei es, »to rid

society of all its ills so giving a better quality of life«.

Den Mittelpunkt der Installation bildet ein circa

drei Meter hoher, »Vulture« (Blutsauger) genannter
Reisswolf, der dafür zu sorgen habe, »that any people

who are discarded are swiftly and efficiently
cleared away«. Vgl. Jacques, Alison, Michael Landy.

The Making ofScrapheap Services, An Exhibition of

Drawings, Waddington Galleries, London 1996.

54 Zum folgenden vgl. Preuss, Hans, Martin
Luther. Der Künstler, Gütersloh 1931, S. 21f.

55 Ratschlag von der Kirchen / eins ausschus

etlicher Cardinel /Babst Paulo des namens dem dritten

/ auff seinen befelh geschrieben und uberantwortet,

mit einer vorrede D. Mart. Luthlersl,

Wittenberg: Hans Lufft, 1538.

atfipag, t)on bec
JKirdxn/eino auefcbue etlicher

Coronet /25«pft panto fces namens bau
britien/auff feinen befeit? gefcf?rieben

vnb *>berantn?ortet.

CDit einer vorrebe 3D. (Dutt, £nt6.

Sophifma Chryfîppû
8 i mentms3ttiamquoü verum dicis,men tir/s.

Bilder des »politischen Kehraus« sollen hier nicht weiter verfolgt werden.53

Vielmehr sei das Thema des Ausfegens auf seine vorreformatorischen Bildtraditionen

und das Fortleben in der konfessionellen Druckgraphik des späten 16. und des 17.

Jahrhunderts befragt.

Innerer und äusserer Ikonoklasmus, domestiziertes Kehren und
sakramentales Ausputzen: zur Ikonographie des Besens im

späten 16. und im 17. Jahrhundert

Als Reaktion auf die Reformation haben auch die Päpste, besonders des späteren
16. Jahrhunderts, versucht, die Missstände der römischen Kirche zu beseitigen, die

die vehemente Kritik der Glaubensgegner aufgedeckt hatte. Das 1537 im Auftrag

von Papst Paul III. Farnese von einem Ausschuss von Bischöfen und Kardinälen ver-
fasste Gutachten »De emendanda ecclesia« (zu deutsch etwa: »Über die von Fehlern

zu reinigende und moralisch zu bessernde Kirche«) scheint die erste bildliche

Darstellung angeregt zu haben, die Kirchenreform als Ausfegen des Kirchengebäudes

illustriert. Sie war satirisch gemeint und von keinem anderen als Martin
Luther konzipiert worden.54 Luther hatte 1538 das Gutachten Pauls III. auf deutsch

herausgegeben55 und nach Johann Aurifaber nicht nur eine Vorrede geschrieben,
sondern auch »des Buches Inhalt durch ein Gemälde« entworfen, das gemäss

Christine Göttler



Abb. 5: Dirck Volkertsz. Coornhert nach Maarten

van Heemskerck, Fides reinigt mit einem Besen

menschliche Herzen, die in einem vom Blut Christi

genährten Brunnenbecken schwimmen, um 1559,

Kupferstich, 36,5 x 25,7 cm.

56 Preuss 1931 (wie Anm. 54), S. 22.

57 Ratschlag 1538 (wie Anm. 55), Bl. A4b.

58 Als Travestie auf die katholische Geistlichkeit

kommen Fuchsschwänze auch auf einem illustrierten

Flugblatt mit Versen von Hans Sachs vor: »Her

her / wer Fuchsschwenz kauffen woel«, 1546. Abgebildet

in-. Geisberg, Max, The German Single-Leaf
Woodcut: 1500-1550, rev. und hrsg. von Walter L.

Strauss, Bd. 4, New York 1974, S. 1534, Nr. 1578.

der Beschreibung des engen Mitarbeiters Luthers »etliche Kardinäle« zeigt, die »um

den Papst, der auf einem hohen Throne sass«, standen und »mit Fuchsschwänzen,

welche an lange Stangen gebunden waren, als mit Besemen, alles oben und unten

ausfegten« (Abb. 4).56 Luther selbst nimmt in der Vorrede auf den Titelholzschnitt

Bezug: »Aber da sihe nur die verzweivelten Buben an / wie sie mit Fuchsschwent-

zen die Kirchen Reformirn / Wo es den Bapst und Cardinele trifft / da geben sie dem

Bapst alles [...] Wer wird denn nu reformiert? Der grosse schalck Niemand?«57

In der populären Literatur des Spätmittelalters bedeuten Fuchsschwänze

Heuchelei und Schmeichelei.58 Nach reformatorischer Auffassung war also die katholische

Aufräumungsarbeit scheinheilig und falsch, wie es auch aus der Darstellung

eindeutig hervorgeht: Das sanfte Wischen der drei Kardinäle bleibt ohne

weitreichende Folgen. Zwar sind in der Kirche weder private noch korporative Nebenaltäre

zu sehen, doch dadurch erhält der Hauptaltar eine um so grössere Bedeutung.

Auf dem Mittelbild des Triptychons kann man Papst Paul III. an seinem Bart

erkennen, während auf den Seitenflügeln — an der Stelle von Heiligen — zwei

Teufel dargestellt sind.

Im Unterschied zu dem von den Kardinälen vorgenommenen sanften Säubern

mit Fuchsschwänzen war das reformatorische Fegen mit Besen gründlich und

effektiv. Dem Entwerfer des anonymen Blattes war möglicherweise ein von Dirck
Volkertsz. Coornhert und Maarten van Heemskerck signiertes reformatorisches

I konoklasm us als Kirchenreinigurtg



Abb. 6: Meister S, »Fons pietatis«, Anfang 16.

Jahrhundert, Kupferstich, 21,8 x 16,5 cm. Von den Wunden

des gekreuzigten Christus, der einen

mehrstöckigen Brunnen krönt, fallen Bluttropfen in das

Becken, in dem Arme Seelen baden. Die Medaillons

am Rand geben Szenen aus der Leidensgeschichte

Christi wieder.

59 Vgl. dazu: Wadell, Maj-Brit, Fons pietatis. Eine

ikonographische Studie, Göteborg 1969, S. 62-65;

Grosshans, Rainald, Maerten van Heemskerck. Die

Gemälde, Berlin 1980, S. 53; Veldman, llja M., Maar-

ten van Heemskercks visie op het geloof, in:

Bulletin van het Rijksmuseum 35, 1987, S. 193-210;

ders./Luijten, Ger, Maarten van Heemskerck, Teil 2,

(The New Hollstein Dutch and Flemish Etchings,

Engravings and Woodcuts 1450-1700), Roosendaal

1994, S. 125, Nr. 435.

60 Die Christusfigur zeigt auffallende Ähnlichkeiten

mit Michelangelos berühmter Skulptur in
Santa Maria sopra Minerva, Rom, die Heemskerck

während seines Aufenthalts in Rom 1532—1535

zweifellos gesehen hatte.

61 Hollstein, F. W. H., Dutch and Flemish Etchings,

Engravings and Woodcuts ca. 1450-1700,

Bd. 13, Amsterdam 119561, S. 153, Nr. 204; Wadell

1969 (wie Anm. 59), S. 120, Nr. 88.

62 »Sola fides miseris contrito corde reatus / Tol-

lit et aeterni clara trophaea dei.« (»Der Glaube

allein tilgt die Schuld aus dem zerknirschten Herzen

der Elenden und die strahlenden Siegeszeichen des

ewigen Gottes.«) Ein Pendant des lateinischen Textes

ist der beigegebene französische Text: »La foy

purge les coeurs pleins de benevolence / Au sang
de Christ par croix ennuy et souffrance.« (»Der

Glaube läutert die Herzen, die guten Willens sind,

im Blute Christi, durch das Kreuz, den Schmerz und

das Leiden«.)

63 Römer 3,28: »Denn wir sind überzeugt, dass

der Mensch durch den Glauben ohne Gesetzeswerke

gerechtfertigt wird.«

64 Tridentinum, sessio VI (13. Januar 1547): »Decre-

tum de iustificatione«, cap. 8, in: Denzinger, Hein-

rich/Schönmetzer S. I., Adolf, Enchiridion symbo-

lorum, 32. Aufl. Freiburg i.Br. 1963, S. 372, Nr. 1532:

»Fides est humanae salutis initium, fundamentum et

radix omnis iustificationis [...]«. Zum Problem vgl.
auch: Peters, A., Rechtfertigung, in: Historisches

Wörterbuch der Philosophie 8,1992, Sp. 261; Wilckens,

Ulrich, Der Briefan die Römer, Bd. I, (Evangelisch-

Katholischer Kommentar zum Neuen Testament 6/1),

Zürich/Einsiedeln/Köln 1978, S. 247f., 251.

65 Enchiridion symbolorum 1963 (wie Anm. 64),

S. 376-378 (»Decretum de iustificatione«, cap. 16).

66 Abgebildet in-. Wadell 1969 (wie Anm. 59),

Abb. 103.

67 »Non corruptibilibus auro vel argento re-

dempti estis de vana vestra conversatione pater-
nae traditionis, sed pretioso sanguine quasi agni
immaculati Christi et incontaminati.« (1 Pet. 1). Vgl.

auch Brox, Norbert, Der erste Petrusbrief,

(Evangelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen Testament

21), Zürich/Einsiedeln/Köln 1979, S. 80f.

Propagandabild bekannt, das den Besen nicht zum Reinigen des Kirchengebäudes,

sondern zum Reinwaschen der Seele von ihrem inneren Schmutz benutzt (Abb. 5).

Den um 1559 wahrscheinlich von Heemskerck entworfenen Stich dürfte der Schriftsteller

und Kupferstecher Coornhert mit angeregt haben, der selbst von lutherischem

und zum Teil auch calvinischem Gedankengut beeinflusst war.59 Die Darstellung

zeigt eine muskulöse Frauengestalt, die sich über den Rand eines Brunnens

beugt, um mit einem Besen die im Wasser schwimmenden menschlichen Herzen zu

schrubben. Einige sind noch mit allerlei weltlichen Eindrücken behaftet, die als

Frauenkopf, Weinbecher und Spielwürfel wiedergegeben sind. Der Brunnen wird

vom Blut aus der Seitenwunde Christi gespeist, der in Gestalt eines Schmerzensmannes

mit dem Kreuz im Arm auf einem Postament erscheint;60 die Schale selbst

wird von den Evangelistensymbolen getragen. Im Mittelgrund des Stiches, in

einer einsamen Felsenlandschaft, ist Christus ein zweites Mal zu erkennen, das

schwere Kreuz auf den Schultern tragend.
Heemskercks Stich greift das mittelalterliche Bildthema der »fons pietatis « auf,

kehrt jedoch die Aussage des aus dem heiligen Blut Christi gespeisten
Gnadenbrunnens ins Gegenteil. In vorreformatorischen Darstellungen baden in der Regel

nackte Menschen in der heilsamen Flüssigkeit, auf der manchmal auch Hostien

treiben. In drastischer Weise führen diese Bilder die reinigende Kraft des Blutes

Christi vor Augen, die im Altarssakrament allen Menschen zuteil wird (Abb. 6).61

Die spätmittelalterliche Heilsallegorie hat Heemskerck in ein reformatorisches

Lehrbild umgestaltet, das die Zeremonien der römischen Kirche deutlich kritisiert.
In der Unterschrift wird die emsig schrubbende Frau als Personifikation des

Glaubens, der »allein die Schuld aus dem zerknirschten Herzen der Elenden tilgt«,

gekennzeichnet.62 Das innerliche Ausputzen der Herzen durch den Glauben, das

das rituelle »Heilbad« im mittelalterlichen Gnadenbrunnen ersetzt, gibt den Worten

von Paulus an die Römer greifbare Gestalt, dass die Rechtfertigung der Sünder

allein durch den Glauben an Jesus Christus geschehe.63 Der für die reformatorische

Rechtfertigungslehre zentrale paulinische Lehrsatz fand auch Eingang in den Text

des Trienter Dekrets, das den Glauben als »Grundlage und Wurzel aller
Rechtfertigung« bezeichnet,64 jedoch auch auf dem durch Gute Werke erworbenen
Verdienst beharrt.65 Möglicherweise rechnete die Darstellung also auch mit katholischen

Käufern, denen die Spitze gegen die Papstkirche erst nach eingehenderem

Betrachten des Bildes und dem Lesen des Textes auffiel. Eine andere Ausgabe des

Kupferstiches, die auf die Bildunterschrift verzichtet und stattdessen den

Brunnenrand mit einem Zitat aus dem ersten Petrusbrief versieht,66 greift in einer nicht

minder deutlichen Sprache die Werkgerechtigkeit der päpstlichen Kirche an

(1 Petrus 18f.): »Ihr wisst ja, dass ihr nicht mit vergänglichen Dingen, mit Silber oder

Gold losgekauft worden seid von eurem verkehrten, von den Ahnen überkommenen

Wandel, sondern mit einem kostbaren Blut, wie von einem Lamm ohne Fehl

und Makel, (dem) Christi.«67 Die überholte heidnische Vergangenheit, die Petrus hier

meint, wurde von den Reformatoren mit dem Kult der römischen Kirche identifiziert,

die das Seelenheil ebenfalls zu einer käuflichen Sache gemacht habe.

Nun findet sich auf keiner spätmittelalterlichen »fons pietatis«-Darstellung

eine mit einem Besen säubernde Frau. Die reformatorische Allegorie des Glaubens

hat den Besen vielmehr der spätmittelalterlichen Personifikation der Bussfertigkeit

Christine Göttler





74

Abb. 7: Mildtätigkeit und Reue (mit Rute, Hammer

und Besen zwischen den Zähnen) sprechen mit

Gläubigen. Holzschnitt in: Guillaume de Déguile-

ville, Boeck van den pelgrim, Haarlem 1486, fol. 7v.

68 Der Text wurde ins Englische, Deutsche,

Lateinische, Spanische und Niederländische übersetzt.

Vgl. De Jongh 1995, S. 202—204; Tuve, Rosemond,

Allegorical Imagery. Some Mediaeval Books and Their

Posterity, Princeton, 1966, S. 162f., 206f.

69 Guillaume de Déguileville, Boeck van den pel-

grim, Haarlem 1486, fol. 7v. Zit. nach De Jongh 1995,

S. 202.

70 Godefridus Admontensis, Homiliae dominicales,

horn. 32, in: Patrologia latina 174, Sp. 217: »Sco-

pae istae, quibus cor illud, quod fuit domus diaboli,

emundatur et ornatur, est peccatorum confessio et

peccatorum satisfactio; per confessionem enim

homo mundatur, per satisfactionem ornatur.«

aus den Händen beziehungsweise dem Mund genommen. In der berühmten »Péléri-

nage de la vie humaine« des französischen Zisterziensers Guillaume de Déguileville

(um 1330/32), einem durch Drucke auch im niederländischen Raum weit
verbreiteten Werk,68 tritt eine Frau auf, die sich als »Pénitence« (Busse / Reue) zu

erkennen gibt. In ihren Händen hält sie eine Rute und einen Hammer, den sie

zum Weichschlagen der verhärteten Herzen gebraucht, zwischen die Zähne hat sie

sich einen Besen geklemmt. Ihre äussere Erscheinung halten auch die Illustrationen

der Manuskripte sowie der zahlreichen gedruckten Ausgaben dieses Traktats

fest (Abb. 7). »Pénitence«, die sich selbst »Zimmermädchen und Wäscherin

Gottes« nennt, bezeichnet den Besen als ihre Zunge. Damit fege sie den Schmutz

der Sünden aus den Herzen, die sich über die fünf Sinne Eingang verschafft

hätten.69 Der Besen in ihrem Mund bezieht sich hier also auf den Beichtritus, da

ja das gesprochene Sündenbekenntnis Voraussetzung für die sündentilgende
Lossprechung des Priesters ist. So verbindet etwa auch Gottfried, der Abt von Admont

(gest. 1165), den »Besen, mit dem jenes Herz, einst Wohnstatt des Teufels, gereinigt

wird«, mit der »Beichte der Sünder«: »Durch die Beichte nämlich wird der

Mensch gesäubert, durch die Genugtuung geschmückt.«70

In der protestantischen Ikonographie erhielt das spätmittelalterliche Merkbild

der Busse und Rechtfertigung neue Funktionen: Heemskerck setzt in seinem

reformatorischen Lehrbild der Wirksamkeit der Riten und Sakramente die Macht des

Glaubens entgegen, Sünden zu vergeben. Er kleidet die mittelalterliche »Poenitentia«

für den reformatorischen Anlass um und gibt selbst ihrem Besen eine evangelische

Note, indem er diesen mit einem kreuzförmigen Stiel versieht. Die Heilsbedeutung

Christine Göttler



O fatâtm carMs trim.! htimose puer verre,
'Te cut ccdvm

^
iditjèâm Mtmßm tua vidtu terre,

rPmjat_Jüis nutoïkis. dire ins péâtbùs.
.Anton ."Witrx. -fecit et txcul.

Abb. 8: Anton Wierix, Jesus säubert das

Menschenherz mit einem Besen, um 1595, Kupferstich,

9.7 x 5,7 cm. 5. Blatt der Serie »Cor Iesu amanti

sacrum«.

Abb. 9: Anton Wierix, Jesus trägt die Passionsinstrumente

in das Herz, um 1595, Kupferstich, 9,3 x

5.8 cm. 15. Blatt der Serie »Cor lesu amanti sacrum«.

71 Zur Mühlen, Karl-Heinz, Kreuz, V. Reformationszeit,

in: Theologische Realenzyklopädie 19,

Berlin/New York 1990, S. 762f.

72 »I...1 dat men d'idolâtrie niet allenlick uyten
herten en behoorde te doen, maer oyck uyten
ooghen«. Mit diesen Worten soll Herman Modet

den Bildersturm verteidigt haben. Zit. nach Vloten,

Joh. van, Nederland tijdens den Volksopstand

fegen Spanje, 1564-158!, Bd. 1, Schiedam 1872, S. 68.

73 Vgl. Knipping, J. B., De iconografie van de

Contra-Reformatie in de Nederlanden, Bd. 1, Hil-

versum 1939, S. 135f.; Eschmann, Ernst Wilhelm, Das

Herz in Kult und Glauben, in: Das Herz, 1: Im

Umkreis des Glaubens, Biberach an der Riss 1965,

S. 138f.; Mauquoy-Hendrickx, Marie, Les estampes
des Wierix conservées au Cabinet des Estampes de

la Bibliothèque Royale Albert 1er, Bd. 1, Brüssel

1978, S. 73, Nr. 434; Wort und Bild. Buchkunst und

Druckgraphik in den Niederlanden im 16. und
17. Jahrhundert, Konzept Hans-Joachim Raupp,

Ausst.- Kat. Belgisches Haus Köln, Sint-Pieters-

Jette (Belgien) 1981, S. 154-157, Kat.-Nr. 46 (Wolfgang

Prange); Dejongh 1995, S. 204.

des Kreuzes Christi heben Luther und andere Reformatoren in ihrer Kritik an der

scholastischen Gnadenlehre hervor, die dem Verdienst durch Werke eine zu grosse

Bedeutung beimesse.71 Im Kupferstich zum Bildersturm von 1566 (Abb. 1) ist die

Ikonographie vom Reinigen des Herzens erweitert und aktualisiert. Das Attribut
einer weiblichen religiösen Allegorie ist in die Hände von Männern übergegangen,

die es als Waffe gegen die römischen Götzen benutzen. Der Besen tritt als

politisches Instrument in Aktion, »damit man den Götzendienst nicht allein aus den

Herzen und Ohren, sondern auch aus den Augen« entferne.72 Darüber hinaus bot der

Entwerfer des anonymen Stichs eine Fülle von ikonographischen, literarischen

und volkstümlichen Motiven auf, um der scholastischen, sich auf die Werkfrömmigkeit

beziehenden Heilsallegorie die biblische und paulinische Allegorie des

»Ausfegens« entgegenzustellen.

Haben in der reformatorischen Säuberungs-Allegorie die Laien die Besen fest in

der Hand, um die Papstkirche von Zeremonien und Riten auszufegen, so findet in
der jesuitischen Druckgraphik vom Ende des 16. Jahrhunderts der Besen zu seiner

ursprünglichen Besitzerin, der Kirche, zurück. Auf dem fünften Blatt einer um 1595

vom Antwerpener Kupferstecher Anton Wierix (1549—1615) geschaffenen achtzehnteiligen

Serie mit dem Titel »Cor Iesu amanti sacrum« (»Das dem liebenden Jesus

geweihte Herz«) fegt der auf einer Wolke stehende Jesusknabe selbst mit einem

Besen Ungeheuer (»monstra«) aus einem Herzen (Abb. 8).73 Das Ausputzen der Herzen

erhält hier eine sakramentale Bedeutung: Jesus will, so sagt es der Text, das

Menschenherz zu seinem »Wohnsitz« machen, deswegen »reinigt er es mit eigenen

Bane IeSV cmâe crucem, Nulla, prœualébit lues,

~V\yœm ,lmceanupie trucem, A-muleba piancioJhrues
- Cm-le in imo carciäo. Hae nyrrbx_jaftieulo.

-A'utûn-. Wterx Jecit et exeui.

Ikonoklasmus als Kirchenreinigung



76



Abb. 10: Fegen im Diesseits und Jenseits. Detail aus-.

Pieter Holsteijn nach Albert Vinckenbrinck, Titelblatt

in-. Petrus Wittewrongel, Oeconomia Christiana

ofte Christelicke huyshoudinge, 3. erw. Aufl.

Amsterdam 1662.

74 Die Bildunterschrift lautet: »0 beatam cordis

aedem / Te cui coelum dedit sedem / Purgat suis

manibus./ Animose puer verre,/ Monstra tuo vultu

terre,/ Tere tuis pedibus.« Deutsche Übersetzung in

Ausst.-Kat. Köln 1981 (wie Anm. 73), S. 155f.-. »0

glücklicher Tempel des Herzens / derjenige, dem

der Himmel dich als Wohnsitz gegeben hat,/ reinigt
dich mit eigenen Händen./ Seliger Knabe, fege,/
verscheuche die Ungeheuer durch deinen Anblick/

zertrete sie mit deinen Füssen!«

75 Luz, Ulrich, Das Evangelium nach Matthäus,
Bd. 2, (Evangelisch-Katholischer Kommentar zum

Neuen Testament 1/2), Zürich/Braunschweig 1990,

S. 281-285.

76 Vgl. dazu: Berns, Jörg Jochen, Umrüstung der

Mnemotechnik im Kontext von Reformation und

Gutenbergs Erfindung, in-, ders./Neuber, Wolfgang,
Ars memorativa. Zur kulturgeschichtlichen Bedeutung

der Gedächtniskunst 1400-1750, Tübingen
1993, bes. S. 39ff.

77 Parival, 1. de, Les délices de la Hollande, Paris

1665, S. 23f. Vgl. Schama 1987, S. 378, ebd.,
S. 376-378 finden sich weitere Beispiele aus der

Reiseliteratur. Belege zur Auffassung, dass Reinlichkeit

eine typische holländische Tugend sei, auch in:
Becker, Jochen, Are These Girls Really So Neat? On

Kitchen Scenes and Method, in-. Art in History /
History in Art. Studies in Seventeenth-Century Dutch

Culture, Santa Monica 1991, S. 164, Anm. 12.

78 Cornelius a Lapide-. Commentarii in scripturam

sacram, Bd. 6, Lyon/Paris 1866, S. 231. Zur Stelle

siehe auch oben, Anm. 46.

79 Embleme von Jacob Cats, die alltägliche
Gegenstände zum Kochen und Putzen in einem
häuslichen Interieur zeigen, behandelt Schama 1987,

S. 383—385. Vgl. auch die exemplarische Studie zu

Reinheits- und Reinlichkeitsmetaphern in Ruis-

daels' Ansichten von Haarlem-. Michalski, Sergiusz,

Die emblematische Bedeutung der Bleichen in den

»Haarlempjes« des Jacob van Ruisdael, in:
Niederdeutsche Beiträge zur Kunstgeschichte 31, 1992,

S. 68-76.

80 Ich benutzte die 3. erweiterte Auflage
Amsterdam 1662 (Originalausgabe Amsterdam 1655).

Franits, Wayne, Paragons of Virtue. Women and

Domesticity in Seventeenth-Century Dutch Art,

Cambridge 1993, S. 99f.; De Jongh 1995, S. 212.

Händen« und »fegt« den Schmutz der falschen inneren Bilder weg,74 die, so kann

man aus den vorhergehenden Blättern schliessen, aus Sünden und Weltlust
bestehen. Hier wird die bei Matthäus (12,43—45) überlieferte rätselhafte Geschichte

vom »unreinein] Geist« illustriert, der »von dem Menschen ausgefahren« war,
umherirrte und schliesslich in sein »Haus zurückkehren« wollte: Er fand es jedoch
»leer, gefegt und geschmückt« (Mt 12,44). In der exegetischen Tradition wurden der

unreine Geist auf die Sünde, das Haus auf das menschliche Herz und die sieben

Geister, mit denen der Dämon daraufhin verstärkt zurückkehrte (Mt 12,45), auf die

sieben Kardinallaster gedeutet.75 Im nächsten Stich wird das menschliche Herz

denn auch mit dem Blut Jesu besprengt, in den folgenden Illustrationen mit
kirchlichem Ornat ausgestattet, zu dem auch die Musik gezählt wird: Wierix zeigt, wie

das Christkind im menschlichen Herzen liest, singt und die Harfe spielt; es malt

Darstellungen der Letzten Dinge an die Wände des Herzens und schmückt sie mit

den Leidenswerkzeugen, die es heranschleppt (Abb. 9). Die Künste, mit denen das

Jesuskind das Herz belebt, veranschaulichen also auch und vor allem das Thema

der Passion. Auf raffinierte Weise wird damit dem reformatorischen Argument der

Wind aus den Segeln genommen, dass die »äusserlichen« Bilder in den Kirchen als

»müssige« und »unnütze« Bilder auch das Herz okkupierten, das doch einzig dem

Bild des gekreuzigten Christus, dessen »Blut tropfe«, angehöre.76

Der kathartische Aspekt des Säuberns mit dem Besen spielt in der holländischen

Kunst und Kultur des 17. Jahrhunderts eine grosse Rolle. In erbaulichen Bildern

und Texten wird das häusliche Kehren oft als ethische Handlung verstanden, die

eine moralische, sittlich bessernde Wirkung hat. Die »Selbst-Stilisierung« der

Holländer zur »reinlichen« Nation findet eine Entsprechung in den Berichten

ausländischer Reisender, welche die Reinlichkeits- und Sauberkeitsriten holländischer

Mädchen und Frauen bisweilen als »exzessive Idolatrie« beschreiben.77 Selbst ein

gnadenloser Gegner der Calvinisten wie der jesuitische Theologe Cornelius van

Lapide (1567—1637) konnte nicht umhin, den holländischen Mägden als den »gröss-

ten Liebhaberinnen des Glanzes« Beifall zu zollen; dies ausgerechnet in seinem

Kommentar zum antibabylonischen Spruch bei Jesaja (14,23), wobei Cornelius das

Bild vom »Wegfegen« Babylons »mit dem Besen der Vernichtung« durch den

Hinweis auf das Schrubben eines Bodens mit dem gewöhnlichen Kehrbesen, wie es eben

die putzwütigen Holländerinnen tun, zu erklären versucht.78

Die bedeutendsten Autoren niederländischer Emblembücher, Roemer Visscher

(1547—1620) und Jacob Cats (1577—1660), bauten ihre Lehren vom sozialen und

moralischen Verhalten auf alltäglichen Gegenständen auf, darunter auch schlichten

Geräten zum Putzen.79 Eine für den calvinistischen Umkreis aussergewöhnliche
Darstellung des »Fegens« findet sich auf dem Titelblatt von Petrus Wittewrongels
»Oeconomia Christiana ofte Christelicke huyshoudinge« (Abb. 10).80 Der vom
Bildhauer Albert Vinckenbrinck entworfene Stich zeigt im zentralen Feld, gleich
unterhalb des Titels, eine Frau, die mit einem Besen unter anderem Spielkarten

ausfegt, als Symbole einer (von einem puritanischen Standpunkt) sittenlosen, die

Familie bedrohenden Lebensweise. Darunter, gleichsam im geöffneten Maul

eines Untiers, wird eine Hölle sichtbar, die jedoch durch die über den Flammen

schwebenden Engel stark an das von den Calvinisten abgeschaffte Fegefeuer

/konokiasmus als Kirchenreinigung



Abb. II: Tobias Stimmer, Verhöhnung des Papstes,

1568, Holzschnitt mit Typendruck, 38 x 24,3 cm.

erinnert. Denjenigen, die den Schmutz in Haus und Seele nicht rechtzeitig

entfernten, wurde damit gedroht, einst im ewigen Feuer des Jenseits selbst gründlich

gefegt zu werden.

Religiöse Riten als Pest, ikonoklasmus als heilsame Medizin: eine

Allegorie des Bildersturms von Marcus Cheeraerts dem Älteren

Der aus Brügge gebürtige calvinistische Künstler Marcus Gheeraerts mag die anonyme

Darstellung des Bildersturmes (Abb. 1) vor Augen gehabt haben, als er den

monströsen Mönchskopf mit den Zeremonien der Papstkirche entwarf (Abb. 2); denn am

unteren Rand seines Blattes findet sich eine vergleichbare »Besenszene« (Abb. 16).81

Gheeraerts' Komposition verarbeitet Eindrücke des niederländischen Bildersturms

zu einer satirischen Bildallegorie und ist wohl spätestens 1568 entstanden, als

si zur Literatur s.o., Anm. 33. er nach London übersiedelte, um dort neue Aufträge zu finden. Carel van Mander

Jgefw'ceru jreoytce giimter gcfcgi'cfc.

<Blcld? iff/ - jUfofebt ttgemft.

Il "*+*•
§(.&• iff.
h

êûtcudj
bas niemanbtniterf<btcd7

SYcr wcnigauff ein fei» ßinweg/
-äiiffbas efiti nitetwasgefdjeß
Wann erbig £f)irr 3/1 nad>bcfçb

Sasjn ber ©orgono Fopffbuimitt
3" einen fïtinrerwanbelnitt/
Vnb fetner firmengar Reraubt/
«Es batt fofc(> art tttebufe Ijaupt/
Vub bie grog ßfir pen Baby Ion

Wies ©anet 3o^anaßmaIctfcbon
Sas fîtbie König iffonbgceF/
Sic armen aber poeb/pnbf<brecF/
Sas We ftimemfien auffber JErben

Von jrcmgifffflll truncFen toerben/
Sriimbwol«ufffeften f)är gef)ärt/
Saaeinbif Cj»ierj>fe nitbtbört/
Weils bie flirnemfïeninben£anben
5« ttanen batgemaeßtonb f4>anben/ ' "

Vnb f?e«t noäf jb ren oil aueßntritt
Saa jebcriii«nji(b fbierbrum$3cnt/
T)nb möHen es erptb en febr/
Siewciles etwasweirtFomptljar/
Vnb ifl mit folgernbing ßeFlcib

Wefehs monfonff b.eit f#r|>eilfgft&
3<b abernitt mite jnnen Pell/
Sas îb««rfommfflrgleicf) tea eswölb'
Vnb fag bar fiir: <E> wee bem fconb/
öabijf<£bitcl>itbicx)8ctfyanty '
Saunwas Fan es fein jmmernug/

Weils pflmebrft$tgleitß einem But?/
.3Is einem WlcnfAen/ja bem éteuffel/
Vnbbunefet inicf) on allen îwciffcl
Sas es fey eine frudjtpnb fem
Vonbem befeßreyten ©eßalcfpou «ort»/
Sann es (îdj jm vergleicht feb» tool/
Wicitß jn fab gemaltein ntol
Vnnbwann es einer fîd)tron fert/
ffir foltbraufffcbwercn bas ers wer/
Sann mancrFennt es an bem Krom
Sas es im*i0 Fommen Gereon Korn.
Scr ïeuffel jmgwiß feffrnatßtra^t/
Saserfopütfreuij an fïeb mo<f>t.

Vnb wiefolt mirbombig gefallen;
Welcßs fo geflicFet ifî poiiallem/
Vonpilen ffücfen nurgeîettelt
ailentßalbjfifammtngfpettelt.
0ol(bflicfroercfbatÖ0^ ft,n ßjtfanb/
3ff gleicf) als oP manßawt aufföanbt/
.fiirnemlicb micßbaruon abffbrecFt

Sas er fîd> pelbanbtierungffeeft/
Srumbfan idjfeinfcingnabnitban/
thanSalt nicfjta auffein lumpen man

Ser je bem in feinbaubtroercfgreifft/
Vnb allentbaléberntnbgerfebwcifiV
SD/e bifertbfit pnb ffattgetban/
ÏOasbatternur ffir rufflingan;
«für einen ©aucPler er ßeffebt/
l?nbein5anbrecÇcrtriecsgebu

Sann was fÜrportbfltnteintjbrbotb/
Sas er in feinem .faff ßaßnoeb;
Wasmeint ibtbao errfOtb»erßerg/
Swar bßeff (Eriacfers pnb latttoerg/
31s gfegnetwafler/brotpnb wein/
iDel/falg/fißmir/wadjo pnb Cobtenbein/

3a flud> bitStbtnponben lobten/
34»mein ber fJnn bie lent Bröthen.

Singremp erinber .ffafhnff
Von SEyer/Butter/fleifd) vnbJifyM
Vnb basnit iff/perfanfft er au<b/

ills ©loefentbon/iegfewrpnb Kau<b/
Sas iff mir jepiflcrlicßwaar/
Vnb bas nocßiffbas felçamfigar/
00 tmberfh'bter ffeßaueb ßeut
3Ù 3 wingen/tringen nod> bie (eut/
Sas fie auißmüffen jmaßffouffen/
Vnbjmbarumb erfflangnacß louffen.
iD nurmitbiffemKrömer fôrtt/
Seranfingt pnb gibt fein gfitwort/

4> wöllens merefen mt bie Ieut/
Sannwas meint jbr bas eranfieng/
Wann jm berbojj erfî au<b angieng?
Kein letlffel fönt mit j m nabr fommen/

Ser jnbanngar bateingenommen:
betrogenwillboéb feinbietOelt/
tfol bem ber fîçbbarna^ nitbelt/ f
Vnbbem fol<b flicftoercFnitgefelt.

Christine Göttler



Abb. 12: Der Papst als lasterhafte Eule, Detail von
Abb. 2.

82 Van Mander, Carel, Das Leben der
niederländischen und deutschen Maler, (Het Leven der

Doorluchtighe Nederlandtsche en Hooghduytsche

Schilders), Textabdruck nach der Ausgabe von 1617,

Bd. 2, München/Leipzig 1906, S. 39.

83 Vgl. Ausst.-Kat. Hamburg 1983, S. 165, Nr. 37

(Peter-Klaus Schuster).

84 Zur künstlerischen Methode vgl. The Arcim-
boldo-Effect. Transformations of the Face from the

Sixteenth to the Twentieth Century, hrsg. von Si-

monetta Rasponi/Carla Tanzi, Ausst.-Kat. Palazzo

Grassi Venedig, Mailand 1987, S. 183.

85 Comanini, Gregorio, II Figino (Mantua 1591),

in: Barocchi, Paola (Hrsg.), Trattati d'arte del

Cinquecento, Bd. 3, Bari 1962, S. 269. Arcimboldos Porträt

eines Juristen befindet sich auf Schloss Gripsholm

in Schweden.

86 Beispiele finden sich in: Ausst.-Kat. Venedig
1987 (wie Anm. 84), S. 188, 192.

87 Bax, D., Ontcijfering van Jeroen Bosch, 's Gra-

venhage 1949, S. 158-162; Schwarz, Heinrich/Plagemann,

Volker, Eule, in-. Reallexikon zur deutschen

Kunstgeschichte 6,1973, Sp. 305; die umfassendste

Studie ist: Vandenbroeck, Paul, Bubo significans.
Die Eule als Sinnbild von Schlechtigkeit und
Torheit, vor allem in der niederländischen und
deutschen Bilddarstellung und bei Jheronimus Bosch,

in: Jaarboeck van het Koninklijk Museum voor
Schone Künsten Antwerpen, 1985, hier S. 158—162.

88 Schwarz/Plagemann 1973 (wie Anm. 87),

Sp. 277.

berichtet, dass der Maler, der auch religiöse Werke schuf, 1566, als »infolge der

neuen Predigten ein Stillstand in der allgemeinen künstlerischen Produktion eingetreten

war, [...] das Buch der Tierfabeln Äsops [...! radierte und veröffentlichte«.82

Der Kupferstich zeigt die Zeremonien und Riten des Papsttums als vielfigu-

rige Szenen in einer grotesken, der Gestalt eines tonsurierten Mönches nachgebildeten

Kopflandschaft. Über die Darstellung sind die Buchstaben des Alphabets

verteilt. Dem Blatt war folglich ursprünglich ein Textkommentar beigegeben, der

den calvinistischen Betrachtern und Lesern die Bräuche der römischen Kirche in

polemischer Verzerrung als vergessene und einer vergangenen Zeit angehörende

Verfehlungen zu erklären versuchte.

Fast gleichzeitig (1568) komponierte Tobias Stimmer aus verschiedenen
Gerätschaften des eucharistischen Kultes eine Papstbüste, die im Text als »flickwerck«,

das »keinen bestand« hat, und im Titel als »Gorgoneum caput« und als ein »new

seltzam Meerwunder auss den Newen erfundenen Inseln« (Amerika) verhöhnt wird
(Abb. II).83 Der Schweizer Maler und Zeichner orientierte sich dabei an den »teste

composte« Giuseppe Arcimboldos, die der lombardische Künstler im Auftrag
Maximilians II. am kaiserlichen Hof geschaffen hatte.84 Gregorio Comanini bezeichnet

diese in seinem 1591 erschienenen Dialog »II Figino« als »scherzi« und hebt dabei

neben dem Zyklus der »Vier Jahreszeiten« auch das hauptsächlich aus Fischen und

Fröschen zusammengesetzte Porträt eines Juristen hervor, das dem Betrachter

»das wahre Abbild des guten Gesetzgebers« klar zu erkennen gebe. Comanini über-

lässt es seinen Lesern, sich das Vergnügen vorzustellen, das der Kaiser beim

Anblick empfand, wie auch das Gelächter, das dieses »höchst lächerliche Porträt« am

kaiserlichen Hof auslöste.85 In vergleichbarer Weise sollte die bis an die Zähne

gerüstete Papstbüste, die Stimmer aus liturgischem Gerät, Devotionalien und Bullen

montierte, das wahre Gesicht der römischen Kirche enthüllen und dem Spott der

Betrachter preisgeben.

Auch in Gheeraerts' Kupferstich wird die sich um Opfermesse und die anderen

Sakramente angesammelte materielle Kultur als Korruption verworfen. Die

anthropomorphe Landschaft greift Anregungen Arcimboldos auf, dessen Inventionen

gerade in der niederländischen Druckgraphik breit rezipiert wurden;86 sie steht

aber auch, wie an einzelnen Motiven noch erklärt werden soll, in der Tradition

der »Lasterlandschaften« Pieter Bruegels des Älteren, die selbst schon eine Kritik
am Papsttum und den Riten der römischen Kirche enthalten.

Gheeraerts' Mönchskopf ist als ein Spottbild des Papstes aufzufassen, der hier

in zweierlei Gestalt auftritt: als thronender Fürst (unter dem Buchstaben A) und

als eine mit der Tiara bekrönte Eule, die auf dem dürren Baum links (beim Buchstaben

B) Platz genommen hat und von anderen Vögeln umflattert wird (Abb. 12). In

der niederländischen Literatur und Ikonographie des 15. und 16. Jahrhunderts wird
der lichtscheue Vogel auf den das Licht der Öffentlichkeit scheuenden Sünder

bezogen.87 Schon mittelalterliche Bibelausleger, etwa Hugo von St. Victor (1096—1141),

deuteten die am Tag von den übrigen Vögeln verfolgte Eule auf den Sünder, der

nach der Aufdeckung seiner Laster verspottet wird.88 Spott und Hohn über die ans

Licht gekommene Lasterhaftigkeit des Papstes wären demnach die Absicht der

satirischen Darstellung. Die Eule, die fast alle Todsünden versinnbildlichen konnte,
bot sich als Lastertier des Papstes auch deswegen besonders an, weil sie nach

79

Ikonoklasmus als Kirchenreinigung



NIMO ^VPEOVÄ" AALAT j'VÏElO^, N£C AJVlATVR AB ILLIS -

Hotter/ye *%aer/f \att fouen aC j/jefi&ef Tfej/jeCj/'\, ^%cr/f <J01^ %ecfer ^Van (jouerdjfe ~\erßnact

Abb. 13: Pieter van der Heyden nach Pieter Bruegel

d.Ä., Allegorie des Hochmuts, 1558, Kupferstich,
22,5 x 29,2 cm.

89 Vandenbroeck 1985 (wie Anm. 87), S. 78.

90 Die Vorzeichnungen Bruegels zu den »Sieben

Hauptlastern« sind 1556 bzw. 1557 datiert; die Stiche

von Pieter van der Heyden gab Hieronymus Cock

1558 heraus. Zur Superbia vgl. Gibson, Walter S.,

Bruegel, London 1993 (Erstausgabe 1977), S. 50f.;

Pieter Bruegel d.Ä. als Zeichner. Herkunft und

Nachfolge, Ausst.-Kat. Staatliche Museen Preussi-

scher Kulturbesitz, Kupferstichkabinett, Berlin 1975,

S. 59f., Kat.-Nr. 65; Freedberg, David, The Prints of
Pieter Bruegel the Eider, Ausst.-Kat. Bridgestone

Museum of Art, Tokyo 1989, S. 125, Kat.-Nr. 20;

Mielke, Hans, Pieter Bruegel. Die Zeichnungen,

Turnhout 1996, S. 50.

91 Freedberg 1989 (wie Anm. 90), S. 126, Kat.-Nr. 21.

volkstümlichen Erzählungen Herrscherin über die übrigen Vögel sein wollte.89 Ein

Eulen-Monstrum, das auf dem Kopf einen konischen Bienenkorb mit vier Reifen

als Persiflage auf den dreifachen Kronreif der päpstlichen Tiara trägt, taucht auch

in Bruegels Darstellung des »Hochmuts« auf, die zu einem Zyklus der »Sieben

Hauptsünden« gehört (Abb. 13).90 Nach mittelalterlicher Auffassung war »superbia« das

grösste, gegen Gott aufbegehrende und deshalb von Gott über alles gehasste Laster.

In Gheeraerts' Kupferstich wird dem Papst der Platz ganz oben auf der
Schädeldecke zugewiesen, wo er unter einem mit Urkunden, Kardinalshüten,
Rosenkränzen usw. behangenen Baldachin thront (Abb. 14). Mönche und Weltgeistliche

tragen die aus der Ablasspredigt gelösten Gelder herbei. Links schütten zwei

Mönche Säcke voller Münzen in eine Truhe; dabei handelt es sich um ein aus

Allegorien des Geizes bekanntes Motiv,91 das hier vom Bereich der Moralsatire auf

denjenigen der konfessionellen Polemik übertragen wurde. Auf der Nasenspitze

wird vor einem Kruzifix gerade gebetet und geopfert. Weitere markante Teile des

Gesichts sind Schauplätze sakramentaler Handlungen: Auf der Stirne, gleich beim

Ansatz der Tonsur, erhebt sich eine von Nachtvögeln umschwärmte ländliche

Kirche; dort findet ein Tauffest statt. Gleich darunter (beim Buchstaben H) wird das

Sakrament der Firmung gespendet. Entlang der aus züngelnden Schlangen gebildeten

Tonsur bewegt sich ein Zug mit einem Priester, der einem Sterbenden das

Viatikum bringt. Im Ohr wird die Ohrenbeichte abgelegt. Im rechten Auge des

Kolosses werden Priester geweiht, in seinem linken Auge Ehen geschlossen.

Christine Göttler



Abb. 14: Die Geschäfte der Papstkirche, Detail von
Abb. 2.

Abb. 15: Die Messe im aufgerissenen Mund, Detail

von Abb. 2.

92 ßachtin, Michail, Literatur und Karneval. Zur

Romantheorie und Lachkultur, aus dem Russischen

übersetzt und mit einem Nachwort von A. Kaempfe,

München 1969, S. 16.

93 Vgl. Rubin, Miri, Corpus Christi. The Eucharist

in Late Medieval Culture, Cambridge 1991, S. 347ff.

94 Ebd., S. 63f.

95 Vgl. Davis 1973 (wie Anm. 26), Michalski 1990,

S. 175.

96 Ausst.-Kat. Hamburg 1983, S. 170, Kat.-Nr. 42

(Peter-Klaus Schuster); Roettig, Petra, Reformation

als Apokalypse. Die Holzschnitte von Matthias

Gerung im Codex germanicus 6592 der Bayerischen

Staatsbibliothek in München, (Vestigia bibliae 11/12,

1989/1990), Bern u.a. 1991, S. 244f.

In der auffälligsten Gesichtspartie des Monstrums, im aufgerissenen Mund,

wird eine Opfermesse zelebriert (Abb. 15). Nach Michail Bachtin ist der »verschlingende

leibliche Abgrund« des Mundes der »wichtigste Gesichtsteil in der

Groteske«.92 Bei Gheeraerts ist er Ort der zentralen liturgischen Handlung, die im 16.

Jahrhundert zum Brennpunkt der reformatorischen Kritik an der korrupten
Papstkirche wurde.93 Von oben beleuchtet ein Affe mit einer Fackel die im übrigen

genau nach dem Brauch der römischen Kirche geschilderte Szene. Eben hebt der

Priester die Hostie empor. Ein hinter ihm auf der Unterlippe des Monstrums kniender

Akolyth klingelt mit dem Altarglöckchen, ein anderer hält die Kasel des

Priesters und lässt eine Tortsche brennen. Durch die Elevation der Hostie soll den

vor dem Altar knienden Gläubigen angezeigt werden, dass sich die runde, dünne

Oblate in den wahren Leib des am Kreuz geopferten Christus verwandelt hat. Seit

dem Spätmittelalter wurden der auch in anderen Messdarstellungen emphatisch

betonten Gebärde sakramentale Wirkungen zugeschrieben. Als »Kauen mit den

Augen« (»manducatio per visum«) trat das Sehen der Elevation gleichwertig neben

die tatsächliche Einverleibung der eucharistischen Speise über den Mund
(»manducatio per gustum«), die für die Laien in der Regel nur einmal im Jahr, in der

Osterwoche, stattfand.94 In Gheeraerts' Druck nimmt das Maul eines Mönches, den

schon die vorreformatorische klerikale Satire mit dem Laster der »gula« identifizierte,

den »Brotgott« auf, wie Anhänger der Reformation die geweihte Hostie

schimpften.95 Die dunkle Mundhöhle, in der die eucharistische Speise serviert wird,

verknüpft sich auch mit der Vorstellung des Höllenschlundes. Vergleichbar ist ein

anonymer Holzschnitt, der im Schlund eines höllischen, auf die Papstkirche
gedeuteten Mischwesens eine geistliche Gesellschaft zeigt, die sich zu einem unheiligen

Mahl versammelt hat.96

8l

Ikonoklasmus als Kirchenreinigung



Abb. 16: »Reinigung« des Mönchskopfes, Detail von

Abb. 2.

Das Tun der liederlichen Gesellschaft wird von Lastertieren begleitet, die

kacken, pissen und speien; vor allem Affen, die die christliche Symbolik mit dem

Teufel assoziierte, treten als dienstfertige Gehilfen auf.97 Die Wende führt eine

82 Prozession mit einem Marienbild herbei, die in einer Hautfurche um das Kinn her¬

um geht. Sie wird von Anhängern des neuen Glaubens attackiert und löst sich in

ein Durcheinander auf: Die Szene wird die zeitgenössischen Betrachter an den

Antwerpener »ommeganck« vom 18. August 1566 erinnert haben, der den unmittelbaren

Anlass zum Ikonoklasmus gab. Am unteren Rand von Gheeraerts' Darstellung
sind nun — als ein sittliches Gegenbild — ein Dutzend in lange Kleider gehüllte
Männer damit beschäftigt, den schorfigen Mönchsleib von den Sinnbildern der

römischen Kirche zu befreien (Abb. 16): Drei bearbeiten mit Harken die Hautfurchen;

einer schlägt mit Spitzeisen und Hammer eine Monstranz aus einer Schramme.

Dabei kommt es zwischen Alt- und Neugläubigen zum offenen Konflikt. Vergeblich
bewaffnen sich einzelne Mönche mit einem Kruzifix, einem Weihwasserkessel und

anderen Kultgefässen, um den reformatorischen Reinigungsarbeiten ein Ende zu

setzen. Links unten werden die nutzlos gewordenen Objekte mit Besen und Gabeln

auf einen Haufen gekehrt und ganz rechts von zum Teil militärisch gekleideten
Personen in eine Brandgrube geworfen, die Erinnerungen an Bilder von Hölle und

Fegefeuer weckt. Es handelt sich dabei vor allem um liturgische Geräte und

Devotionalien, nämlich Kelche, Hostienpyxiden, Messkännchen, Altarglöckchen,
unzählige Hostien, dann aber auch Reliquien, Rosenkränze, kirchliche Würdezeichen,

Bücher, Ablassbriefe usw.

Anschaulich dargestellt ist also die kirchenkritische Forderung nach Reform an

Haupt und Gliedern, wobei sich die Kritik vor allem gegen die gewinnbringende
Messe und den Handel mit Ablässen richtet. Dass hier ein Kopf den Papst und

97 Stauch, Lieselotte, Affe, in: Reallexikon der

deutschen Kunstgeschichte 1,1937, sp. 202-205. die römische Kirche versinnbildlicht, lässt sich aus der geläufigen Deutung des

Christine Cottier



ADVER.SAR.IV S.

Abb. 17: Der verdrehte Kopf als »widersprechender

Gegner«. Holzschnitt in: Pierio Valeriano, Hiero-

glyphica sive de sacris Aegyptiorum aliarumque

gentium literis commentarii, Basel: Thomas Guari-

nusr 1575, fol. 227r.

Hauptes auf Rom erklären, die etwa Giovanni Pierio Valeriano in seine 1567 erstmals

erschienene »Hieroglyphica« aufnimmt. Eine Büste, »die Hals, Mund, Augen, ja
den ganzen Kopf verdreht«, kann aber auch den »widersprechenden Gegner« bedeuten

(Abb. 17).98 In Gheeraerts' Blatt werden Organismus- und Krankheitsmetaphern

bemüht, um der »papistischen« Gesellschaft Korruption und Unordnung
vorzuwerfen. Die durch die Jahrhunderte um Messe, Riten und Zeremonien gewachsenen

kirchlichen Reichtümer sind als verunstaltender »Hautausschlag« verbildlicht, und

es wird suggeriert, dass die Entfernung dieser »Auswüchse« einen »Heilungspro-

zess« in Gang setze. Die Argumente waren aus vorreformatorischen kirchenkritischen

Schriften bekannt. Der Zisterzienser Caesarius von Heisterbach (geb. um

1180) vergleicht in seinen auch im 16. Jahrhundert durch zahlreiche Drucke verbreiteten

»Wundergeschichten« die drei »Krankheiten« der Kirche — Häresie, Schisma

und Simonie — mit den drei Arten des Aussatzes, des Hauptes, des Bartes und der

Haut. Die Lepra der Haut sei die »Simonie, die wie der Krebs unvermerkt fortwuchert

und wie ein Gift den ganzen Körper ansteckt«.99 Mit einer vergleichbaren

Spitze stellt Gheeraerts den Bildersturm von 1566 als Reinigungs- und Rettungsaktion

vor, welche die Kirche vom Krebsgeschwür ihrer Zeremonien befreie, die auf

dem missbräuchlichen Handel mit geistlichen Sachen beruhten.

98 Ich benutzte die Ausgabe: Valeriano, Pierio,

Hieroglyphica sive de sacris Aegyptiorum aliarumque

gentium literis commentarii, Basel: Thomas

Guarinus, 1575, fol. 227r. »Apud mathematicos

faciem invenias collo, ore, oculis, et toto capitis

gestu tortuosam ideoque contradicentem adver-

sarium significans.«

99 Die Wundergeschichten des Caesarius von

Heisterbach, Bd. 1, hrsg. von Alfons Hilka, Bonn

1933, S. 175f.: »Lepra cutis simonia est, que ut cancer

serpit, ut lepra corrumpit et quasi venenum to-
tum corpus inficit.« Vgl. auch: Schier, Kurt/Uther,

Hans-Jörg, Aussatz, in: Enzyklopädie des Märchens

1, 1977, Sp. 1033-1040.

100 Bredekamp, Horst, Maarten van Heemskercks

Bildersturmzyklen als Angriffe aufRom, in: Scrib-

ner/Warnke 1990, S. 203-247.

101 Hogenbergs Kupferstich erschien als Illustration

in: Aitsinger, Michael, De leone belgico, Köln

1588. Seine Aussage wird von der kunstgeschichtlichen

Forschung kontrovers beurteilt. Vgl.

Warnke, Martin, Ansichten über Bilderstürmer: zur
Wertbestimmung des Bildersturms in der Neuzeit,

in-. Scribner/Warnke 1990, S. 299—305, hier S. 302f.

102 Vgl. Ausst.-Kat. Hamburg 1983, S. 142-152;

Warnke 1990 (wie Anm. 101).

103 Foxe, John, Ecclesiastical! History, contayning
the Actes and Monumentes of thynges passed in

every kynges tyme in this Realme, especially in the

Church of England [...], newly recognised and in-

larged by the Author, Bd. 2, London: John Daye,

1570, S. 312. Die Illustration findet sich noch nicht

in der ersten Ausgabe London: John Daye, 1563.

Vgl. Strong, Roy C., Edward VI and the Pope. A

Tudor anti-papal allegory and its setting, in: Journal

of the Warburg and Courtauld Institutes 23,

1960, S. 312; Aston 1993 (wie Anm. 33), S. 159-161.

Bildersturm als Reinigung und Teufelsaustreibung: der

Untergang einer perversen Welt

Bei den hier diskutierten Kupferstichen handelt sich um die einzigen bildlichen

Darstellungen des Ikonoklasmus von 1566, die unmittelbar nach dem Ereignis
entworfen wurden. Im Sinne der calvinistischen »Apologien« legitimieren sie die radikale

Beseitigung aller Kirchenzierden. Die genauen Umstände ihrer Entstehung

und Verbreitung sind nicht bekannt. Beide Blätter waren aus Furcht vor der Zensur

anonym und wahrscheinlich in sehr geringer Auflage erschienen, nur bei einem

Hess sich der Stecher aufgrund stilistischer Vergleiche ermitteln. Durch ihre eindeutige

Aussage und die propagandistische Funktion unterscheiden sie sich von den

zum Teil vor, zum Teil nach dem August 1566 geschaffenen Kupferstichen Maarten

van Heemskercks, die alttestamentliche ikonoklastische Aktionen illustrieren und

ebenfalls romfeindliche und bildkritische Elemente aufweisen.100 Als

satirischallegorische Bildfiktionen heben sich unsere Blätter aber auch von dem rund zwanzig

Jahre später datierten pseudo-dokumentarischen Kupferstich Franz Hogenbergs

ab, der die Zerschlagung der Kirchenzierden in Antwerpen als ein eher dunkles

Kapitel der Reformation wiedergibt.101

Positive Darstellungen des Bildersturms sind selten.102 In John Foxes »Actes

and Monumentes« (erw. Aufl. London 1570) findet sich am Anfang des Kapitels über

die Regierung König Edwards VI. ein Holzschnitt, der auch den Bildersturm zu

den lobenswerten Handlungen des »neuen Josua« zählt (Abb. 18).103 Das »gründliche
Säubern des Tempels« (»The Temple well purged«), das »Verbrennen der Bilder«

(»Burning of Images«) und die ihre »Lumpigkeit packenden Papisten« (»The Papistes

packing away theyr Paltry«), die mit dem »Schiff der römischen Kirche« in eine

ungewisse Zukunft segeln, bilden verschiedene Stationen eines satirisch gemeinten

Kreuzwegs, der den Tod des Papsttums besiegeln soll.

Ikonoklasmus als Kirchenreinigung



Abb. 18: Die Säuberung des Tempels. Detail eines

Holzschnitts in: John Foxe, Ecclesiasticall History,

contayning the Actes and Monumentes of thynges

passed in every kynges tyme I...], newly recognised

and inlarged I...I, Bd. 2, London: John Daye, 1570,

S. 312.

Auch in unseren Stichen wird der Untergang einer perversen Welt allegorisch
und in satirischer Verfremdung beschworen. Dass Luther und andere Reformatoren

die vierfache Allegorese der Bibel ablehnten, hinderte sie bekanntlich nicht

daran, allegorische Verfahren für propagandistische Texte und Bilder zu nutzen.

Während Erasmus in der Allegorie noch das geeignete Mittel sah, auf Gelehrte zu

wirken, setzte Luther (biblische) Allegorien ein, um sich ein breites Publikum zu

erobern. Nach reformatorischer Auffassung sollte sich die Allegorie jedoch stets

auf Christus und die reformatorischen Glaubensinhalte beziehen und ihr geistiger
Gehalt klar ersichtlich sein.104

84

104 Hoffmann, Konrad, Typologie, Exemplarik und

reformatorische Bildsatire, in-. Kontinuität und

Umbruch. Theologie und Frömmigkeit in Flugschriften
und Kleinliteratur an der Wende vom 15. zum 16.

Jahrhundert, hrsg. von Josef Nolte u.a., Stuttgart
1978, S. 189ff.; Schilling, Michael, Allegorie und
Satire auf illustrierten Flugblättern des Barock, in-.

Formen und Funktionen der Allegorie, Symposium

Wolfenbüttel 1978, hrsg. von Walter Haug,

(Germanistische Symposien-Berichtsbände 3), Stuttgart
1979, S. 405—418; Freytag, W., Allegorie, Allegorese,

in: Historisches Wörterbuch der Rhetorik, Bd. 1,

Darmstadt 1992, bes. Sp. 349—359.

105 Zum folgenden hauptsächlich: Jauss, H. R.,

Form und Auffassung der Allegorie in der Tradition

der »Psychomachia«, in: ders./Schaller, D. (Hrsg.),

Medium Aevum Vivum. Festschrift für W. Bulst,

Heidelberg 1960, S. 179-206.

106 Evans, M., Tugenden und Laster, in: Lexikon

der christlichen Ikonographie 4, 1972, hier Sp. 382.

Zusammenfassend möchte ich vier Aspekte besonders hervorheben:
1. Ikonoklasmus als Psychomachie. Das Ausfegen der »papistischen« Welt ist in

Gheeraerts' Bildallegorie (Abb. 2) wie der anonymen Darstellung (Abb. 1) als

Psychomachie vorgestellt,105 wobei jedoch neue Akzente gesetzt werden. Der innere

Kampf zwischen Tugenden und Lastern wurde auch im Mittelalter für politische
und religiöse Auseinandersetzungen in Anspruch genommen. Schon in der »Psychomachia«

(405) des Prudentius war der »Seelenkampf« als Kampf um die richtige
theologische Wahrheit gemeint, den die Kinder Gottes gegen ihre Widersacher zu

führen hätten, wie ja auch Paulus im Epheserbrief den Widerstand, den die Christen

den Ränken des Teufels entgegensetzen müssen, mit einem »geistlichen

Kampf« verglichen hatte (Eph 6,lOff.). Dadurch aber eignete sich die Psychomachie

in besonderer Weise auch dazu, die Durchsetzungskraft der evangelischen Bewegung

zu propagieren. Die Tugenden, die in mittelalterlichen Illustrationen der

Allegorie oft als Ritter auftreten, sind in unseren Blättern durch bürgerliche Calvi-

nisten repräsentiert.106 Im Unterschied zur Bildtradition der Psychomachie werden

jedoch nicht die Anhänger der römischen Kirche, sondern die für die »papistischen«

Riten notwendigen liturgischen Geräte von den Reformatoren in den Kampf

genommen. In Gheeraerts' Stich sind es ein paar Mönche, die sich zum Zorn

reizen lassen und die, hinter einem Fleischwulst verbarrikadiert, die anrückenden

Calvinisten mit Weihwasserwedel und -kessel, Christus- und Marienbild zu

vertreiben versuchen.

2. Ikonoklasmus als Arbeit. Dargestellt ist das kollektive und kontrollierte
Vorgehen calvinistischer Bürger gegen die römischen Götzen. Jede Andeutung einer

gewalttätigen und tumultuarischen Aktion wurde sorgfältig vermieden. Bildersturm

erscheint hier im wortwörtlichen Sinn als »Arbeit«, wobei deren reinigende
und dämonenabwehrende Wirkungen besonders zur Geltung gebracht werden. In

Christine Cottier



Flugblättern der frühen Reformation stand der »Karsthans« genannte Bauer für
den »gemeinen Mann« der evangelischen Bewegung, der mit seinem geschulterten

Dreschflegel notfalls auch dreinschlagen konnte. Hier ist eine vornehmere

Identifikationsfigur für die bürgerliche und adlige Führungsschicht gefunden, an die

sich die Blätter offenbar richteten. Im anonymen Kupferstich wird ausserdem mit
dem Gegensatz von »vornehmen« Kämpfern und ihren schlichten »Waffen«

gespielt, der bei den Betrachtern einen Überraschungseffekt auslösen und sie dazu

anregen soll, das Genreobjekt auf die biblische und paulinische Allegorie vom

»Ausfegen der alten Welt« zu beziehen.

3. Ikonoklasmus als Umwandlung einer »perversen« in eine asketische Welt.

Das Papsttum wird als Babel (vgl. Abb. 1) und dem Untergang geweihter »mundus

perversus« (vgl. Abb. 2) geschildert. Gheeraerts verwendet die groteske Formensprache

des Manierismus, um die »papistische« Gesellschaft als obszön, verrottet und

faul zu charakterisieren. Sein mit allen Merkmalen des Hässlichen versehenes

Riesenhaupt ist durch Brücken, Leitern und Stege begehbar gemacht. In jeder Falte

und Runzel des Monstrums eröffnen sich den aufmerksamen Betrachtern neue

Aspekte einer als fremd vorgeführten Welt, wobei die satirischen und realistischen

Details ihr Vergnügen zweifellos steigern. Dass die Zeremonien sich in den

Sinnesorganen beziehungsweise im Fleisch des Monstrums eingenistet haben, entlarvt
sie als äusserlich und fleischlich. Darüber hinaus zeigen die Anhänger des Papstes

Züge, die an unehrenhafte Frauen erinnern, während die neue christliche Gesellschaft

ausschliesslich von Männern repräsentiert wird. Ikonoklasmus interpretieren

die hier diskutierten Drucke als Umgestaltung einer unzüchtigen und sexuell 85

ambivalenten in eine sittlich gute, asketische Welt, die zudem eindeutig männlich

konnotiert ist. Die maskuline Ausrichtung des reformatorischen Glaubens, die

auch in heftigen Angriffen auf marianische Kulte zutage trat, ist hier bis in die

Körpersprache reflektiert: Sollen die schmiegsamen Bewegungen der Kleriker und

katholischen Laien auf deren Arglist verweisen, so drückt sich der standhafte

Wille der Calvinisten in ihrer »unbeugsamen« Haltung aus.

4. Bildersturm und Eschatologie. In den beiden besprochenen Stichen bedeutet

Bildersturm »Krise«, die die entscheidende Wende zum Besseren herbeiführt und

eine neue »christliche« Zeit unter calvinistischer Herrschaft einleitet. Damit wird

der niederländische Ikonoklasmus in eine heilsgeschichtliche Perspektive gerückt,

und es werden jene eschatologischen Erwartungen erneut geschürt, die die calvi-

nistischen Heckenpredigten des »annus mirabilis« 1566 in die Welt setzten.

Nun wurden schon die Plünderungen während des »Sacco di Roma« (1527) von

humanistischer Seite mit der zur Hure gewordenen heiligen Stadt in Verbindung

gebracht. Noch im Sommer desselben Jahres verteidigte Alfonso de Valdés, Sekretär

Karls V. und Freund des Desiderius Erasmus von Rotterdam, den Vandalismus der

kaiserlichen Truppen als Strafgericht Gottes über eine korrupte Stadt, das heisst

über das Papsttum und den römischen Klerus, die sich hartnäckig der Reform

verweigerten.107 Aber auch Kardinal Egidio da Viterbo pries Karl V. als den von Gott

gesandten »neuen Cyrus«, der die römische Kirche von ihren Missständen befreite
107 Vgl. Stinger 1985 (wie Anm. 46), S. 323.

108 Ebd., S. 324. Der Gründer des altpersischen
Weltreiches Kyros II. der Grosse zerstörte Babylon

539 v. Chr.

und so Regeneration ermögliche.108 Vierzig Jahre später hatte sich die Kluft
zwischen Katholiken und Reformatoren vergrössert: Unsere Darstellungen verwerfen
die »papistische« Kirche als regenerationsunfähig, und ihre Reichtümer werden

Ikonoklasmus als Kirchenreinigung



f»,, /

Abb. 19: Frans Francken der Jüngere, Galerieinterieur

mit eselsköpfigen Kunstzerstörern, um 1615,

Holz, 54 x 63 cm, München, Bayerische

Staatsgemäldesammlungen (z.Zt. Schloss Bayreuth).

für immer zerstört. Gheeraerts' Blatt zeigt deutlich, dass die reformatorische Kritik
nicht allein auf die Bilder, sondern die gesamte materielle Kultur zielte, die aus

den Riten und Zeremonien der römischen Kirche hervorging.109 Ganz im Sinne

von Cloughs pessimistischer Phantasie einer totalen Räumung und Säuberung des

Landes110 ist die Erinnerung an die vergangene Kultur nur als Bilddokument und in

polemischer Verzerrung bewahrt.

Epilog: Bildersturm als Eselei

109 Vgl. Goldthwaite, Richard A., Wealth and the

Demand for Art in Italy 1300—1600, Baltimore 1993.

110 S. Anm. 18.

111 Vgl. Harting, Ursula A., Frans Francken der

Jüngere (1581-1642). Die Gemälde mit kritischem

Œuvrekatalog, (Flämische Maler im Umkreis der

grossen Meister 2), Freren 1989, S. 17, 371, Nr. 450.

Zu den ikonoklastischen Szenarien in den gemalten

Kunstkabinetten auch: Stoichita, Victor I.,

L'Instauration du tableau. Métapeinture à l'aube des

Temps Modernes, Paris 1993, S. 134—143.

Die Krise des religiösen Bildes, die durch die Bilderstürme des 16. Jahrhunderts

offengelegt wurde, löste umgekehrt eine grössere Aufmerksamkeit für ein

Betrachten von Bildern aus, von dem man sich nicht seelisches Heil, sondern ästhetische

Genüsse versprach. In der neuen Gattung gemalter Kunstkabinette, die zu

Beginn des 17. Jahrhunderts in Antwerpen entsteht, wird der Ikonoklasmus aus der

historischen Distanz erneut reflektiert. In einer Reihe von Beispielen tauchen

Ikonoklasten mit Eselsköpfen auf, die Kunstwerke zerschlagen. Die um 1612/15

entstandene gemalte Kunstgalerie des Frans Francken II. (Abb. 19)111 führt zwei

verschiedene Arten des Umgangs mit Kabinettbildern, Preziosen und Raritäten

vor: Während in der Galerie kunstverständige Besucher ein Gemälde nahsichtig

Christine Göttler



betrachten, schlägt draussen vor der Türe ein seltsames Zwitterwesen wie von
Sinnen auf Kostbarkeiten ein, für deren künstlerischen Charakter es blind ist. Hier

ist ein Bilderstürmer und Kunstzerstörer am Werk gezeigt, der jedoch als »kurioses«

Bildmotiv keinen Schaden mehr anrichten kann. Das wütende Wesen ist durch

ein äusseres Merkmal als »vulgo« gekennzeichnet, das die calvinistische Bildsatire

wohlweislich wegliess: Der unverständig auf die von ihm attackierten Kunstwerke

gerichtete Eselskopf entblösst es als anspruchslos, brünstig und dumm.

Wichtige und mehrfach zitierte Literatur

Ausst.-Kat. Hamburg 1983

Hofmann, Werner (Hrsg.), Luther und die Folgen für die Kunst, Ausst.-Kat. Kunsthalle Hamburg, München 1983.

Clough 1566

Burgon, John William (Hrsg.), The Life and Times of Sir Thomas Gresham, 2 Bde., Nachdruck der Ausgabe London 1839,

New York 1964.

Crew 1978

Crew, P. M., Calvinist Preaching and Iconoclasm in the Netherlands, Cambridge 1978.

De Jongh 1995

Jongh, E. de, De bezem als betekenisdrager: een iconologisch vermoeden, in: ders., Kwesties van betekenis. Thema en

motief in de Nederlandse schilderkunst van de zeventiende eeuw, Leiden 1995, S. 193—214 (ursprünglich erschienen in:

Feenstra, L. u.a. [Hrsg.], Communicatie, Meppel u.a. 1989).

Freedberg 1976

Freedberg, David, The Problem of Images in Northern Europe and its Repercussions in the Netherlands, in: Hafnia,
1976, S. 25-45.

Freedberg 1986

Freedberg, David, Art and Iconoclasm, 1525—1580. The Case of the Northern Netherlands, in: Ausst.-Kat. Kunst voor de

beeldenstorm. Noordnederlandse Kunst 1525-1580; (De eeuw van de beeldenstorm), hrsg. von W. Th. Kloek/W.

Halsema-Kubes/R. J. Baarsen, Rijksmuseum Amsterdam Bd. 2, 1986, S. 69-84.

Freedberg 1988

Freedberg, David, Iconoclasm and Painting in the Revolt of the Netherlands 1566—1609, (Outstanding theses in the

Fine Arts from British Universities; Ph.D. Thesis University of Oxford 1972), New York/London 1988.

Michalski 1990

Michalski, Sergiusz, Die protestantischen Bilderstürme. Versuch einer Übersicht, in: Scribner/Warnke 1990, S. 69—124.

Michalski 1993

Michalski, Sergiusz, The Reformation and the Visual Arts. The Protestant Image Question in Western and Eastern

Europe, (Christianity and Society in the Modern World Series), London/New York 1993 (polnische Originalausgabe:
Protestanci a Sztuka, Warschau 1990).

Moxey 1977

Moxey, Keith P. F., Pieter Aertsen, Joachim Beuckelaer, and the Rise of Secular Painting in the Context of the Reformation,

(Outstanding Dissertations in the Fine Arts, a Garland Series; Ph.D. Thesis University of Chicago 1974), New

York/London 1977.

Fotonachweis

Amsterdam, Rijksmuseum, Rijksprentenkabinet: 1,5;

Amsterdam, Universitätsbibliothek: 10;

Braunschweig, Herzog Anton Ulrich-Museum: 11; Brüssel,

Bibliothèque Royale Albert 1er, Cabinet des estampes-.

6, 7, 8, 9; London, British Library: 3, 4,18; London,

British Museum: 2,12,13,14,15,16; London, The

Warburg Institute-. 17; München, Bayerische

Staatsgemäldesammlungen: 19.

Schama 1987

Schama, Simon, The Embarrassment of Riches. An Interpretation of Dutch Culture in the Golden Age, New York 1987.

Scribner 1985

Scribner, Robert W., Volkskultur und Volksreligion: zur Rezeption evangelischer Ideen, in: Zwingli und Europa.
Referate und Protokoll des Internationalen Kongresses aus Anlass des 500. Geburtstages von Huldrych Zwingli vom
26. bis 30. März 1984, hrsg. von Peter Blickle/Andreas Lind/Alfred Schindler, Zürich 1985, S. 151-161.

Scribner/Warnke 1990

Scribner, Robert W./Warnke, Martin (Hrsg.), Bilder und Bildersturm im Spätmittelalter und in der frühen Neuzeit,
(Wolfenbütteler Forschungen 46), Wiesbaden 1990.

/konoklasm us als Kirchenreinigung




	Ikonoklasmus als Kirchenreinigung : zwei satirische Bildfiktionen zum niederländischen Bildersturm 1566

