Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der
Universitat Zarich

Herausgeber: Kunstgeschichtliches Seminar der Universitat Zirich

Band: 4 (1997)

Artikel: Ikonoklasmus als Kirchenreinigung : zwei satirische Bildfiktionen zum
niederlandischen Bildersturm 1566

Autor: Gattler, Christine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720087

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christine Gottler

lRonoklasmus

Frithere Fassungen dieses Beitrages wurden vor
dem Colloquium des Graduiertenkollegs Géttingen
»Bildersturm — Bilderfrevel — Bildentfernung«, No-
vember 1995, am Warburg Institute, London, De-
zember 1995, und an der CAA Conference, New
York, Februar 1997, vorgetragen. Fiir Anregungen
und Kritik danke ich Axel Christoph Gampp, Char-
les Hope, Peter Jezler, Sergiusz Michalski, Paul Nel-
les, Paul Taylor, besonders aber Petra Roettig fiir
zahlreiche Informationen und eine engagierte Dis-
kussion der Ikonographie des Ausfegens. S. auch
Anm. 53. Falls nicht anders erwéhnt, stammen alle
Ubersetzungen von der Verfasserin.

1 Clough 1566, Bd. 2, S. 137: »[...] for that we have
had here this night past a mervellus styr, — all the
churches, chapels, and howsys of religion utterly
defaced, and no kynde of things left whole within
them, but brokyn and utterly destroyed; being
done after such order and with so few folkes, that
yt is to be marveyled at.«

2 Vgl. zum Bildersturm in Antwerpen: Prims, Flo-
ris, Het wonderjaar 1566—1567, (Bureel der Bijdragen
tot de Geschiedenis), Antwerpen 1940, bes. S. 146ff.;
ders., Geschiedenis van Antwerpen. Met Spanje
1555—1715, Bd. 6/A—B, Briissel 1982 (Neuausgabe des
urspriinglichen Textes von 1927-1948), S. 50-53;
Freedberg 1976, bes. S. 25-28; Moxey 1977, S. 178ff.;
Crew 1978, S. 10-12; ders., The Wonderyear, in:
Obelkevich, James (Hrsg.), Religion and the People
800-1700, Chapel Hill 1979, S. 191-220; Deyon, So-
lange/Lottin, Alain, Les »Casseurs« de I'été 1566.
L'iconoclasme dans le nord, Paris 1981, S. 33; Miller
Lawrence, Cynthia, Flemish Baroque Commemora-
tive Monuments 1566—1725, (Outstanding Disserta-
tions in the Fine Arts, a Garland Series; Ph. D. The-
sis University of Chicago 1978), London 198, S. 9-23;
Freedberg 1986, S. 69—84; Freedberg 1988, S. 10-31;
Schnitzler, Norbert, /konoklasmus — Bildersturm.
Theologischer Bilderstreit und ikonoklastisches

als Kirchenreinigung

Zwei satirische Bildfiktionen zum niederldndischen
Bildersturm 1566

Am Mittwoch, dem 2I. August 1566, setzt der englische Kaufmann Richard Clough,
der sich damals in Antwerpen aufhielt, einen Brief an seinen Landsmann Sir
Thomas Gresham auf. Nicht die Geschéfte sind es jedoch, die Clough zum Schreiben
veranlassen: »lhre Angelegenheiten sind bis jetzt in guter Ordnung (Gott sei ge-
lobt)«, teilt Clough gleich an erster Stelle mit, um dann in spiirbarer Sorge fortzu-
fahren: »[...] aber wie lange es so bleiben wird, mag Gott wissen; denn diese
vergangene Nacht hatten wir hier einen unglaublichen Aufruhr — alle Kirchen,
Kapellen und Kloster wurden bis auf das Ausserste verunstaltet und nichts, was sich
darin befand, wurde ganz gelassen, sondern zerschlagen und vollig zerstort;

und dies alles wurde in einer solchen Ordnung und durch so wenig Leute ausge-
fiihrt, dass man dariiber staunen muss.«!

Es ist also der frische Eindruck des Bildersturms der vergangenen Nacht, der
Clough zur Feder greifen lasst.2 Bis gegen drei Uhr in der Friihe hatte er als
Augenzeuge verfolgt, wie »zehn bis zw6lf Knaben« in wenigen Stunden zuerst die
Kathedrale, dann die tibrigen Kirchen Antwerpens stiirmten und kurzerhand alles
demolierten, was zu den kirchlichen Ausstattungen gehorte: die seit Genera-
tionen verehrten Bilder und Statuen, die liturgischen Gerate, Gewénder, Biicher.
Clough staunt iiber den planméssigen Ablauf der »wie durch ein Wunder
bewirkten« Tat3 und tiber die geringe Anzahl der aktiv daran Beteiligten im Unter-
schied zur Masse der Schaulustigen, die den Aufriihrern von Kirche zu Kirche
gefolgt war, um ihrem Zerstérungswerk beizuwohnen.*

Der protestantische Kaufmann hatte die religidose und politische Aufbruchs-
stimmung der letzten Monate angespannt beobachtet und in einigen Briefen
Gresham von den Fortschritten der evangelischen Bewegung erzédhlt. Dem Bilder-
sturm vorangegangen waren mehrere Monate calvinistischer »Heckenpredigtenx.
NachvagenVersprechungender StatthalterinMargarete vonParma, die Inquisitionzu
mildern, waren im Friihjahr viele Calvinisten aus dem Exil in England, Deutschland,

Georges-Bloch-jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universitdt Ziirich 1997

61



62

| Tish AL \ERISREN + GHEB ED OF T GEESCHETEN
I&.mn.vmsmc&mam«zﬂm- :
4 1566 } b

Abb. I: Das Ausfegen der »papistischen Gotzen« (Al-
legorie des Bildersturms), 1566, Kupferstich, 18 x 22
cm, Amsterdam, Rijksmuseum, Rijksprentenkabi-
net.

Abb. 2: Marcus Gheeraerts der Altere, Allegorie des
Bildersturms, 1566/68, Kupferstich, 20 x 15 cm, Lon-
don, British Museum.

Handeln im I5. und 16. Jahrhundert, Miinchen 1996,
S. 286f.; Marnef, Guido, Antwerp in the Age of Re-
formation. Underground Protestantism in a Com-
mercial Metropolis, 1550—1577, translated by J. C.
Grayson, Baltimore 1996, S. 89, 91.

3 Vgl. auch Clough 1566, Bd. 2, S. 139: »Thys thing
was done so quyett and so still, as if there had
bene nothing ado in the churches [...]«.

4 Clough berichtet ebd., »that [...] I, with above
x thousand more, went into the churches to see
what styrre was there [...]<. Moxey 1977, S. 185,
nimmt fiir Antwerpen an, dass sich etwa zweihun-
dert Bilderstiirmer in kleine Gruppen von nicht
mehr als zehn Personen aufsplitterten. Die Stadt
zéhlte damals ungefahr 100'000 Einwohner.

5 Vgl Crew 1978, bes. S. 5-10. Am II. August gibt
Clough seiner Angst Ausdruck, dass »diese Dinge

" OCH DAT ONS HEMCDOM TE,MEER MCH GEREN| WANT_EEIE DEES CREMEKIE HOORT DENDW\EL TOE

Frankreich und der Schweiz in ihre Heimat zuriickgekehrt. Im Freien und vor
grossen Menschenmengen predigten diese, dass ein neues christliches Zeitalter be-
vorstehe, das die dem Untergang geweihte papistische Gesellschaft ablosen werde.
Zeitgenossische Berichte erwahnen oft mehr als zehntausend Zuschauer, die zum
Teil bewaffnet zu den religiosen Spektakeln stromten und damit ihre Bereitschaft
zur Schau stellten, den »wahren« Glauben notfalls auch mit physischer Gewalt
durchzusetzen.> Die mit apokalyptischen Bildern aufgeladenen Predigten mochten
den Boden fiir den wohl heftigsten und griindlichsten Bildersturm des 16. Jahr-
hunderts vorbereitet haben, der, einmal ausgebrochen, seinerseits als Vorzeichen
eines tiefgreifenden Wandels gedeutet wurde. Schon Zeitgenossen nannten
das Jahr 1566 wegen der Haufung aussergewohnlicher Ereignisse ein »annus
mirabilis« oder »wonderjaar«.¢ Man erlebte die religiosen Wirren als einen Kkriti-
schen Wendepunkt, der Hoffnungen und Angste ausléste. Gleichzeitig riefen die
mutwilligen Zerstoérungen bei vielen reformatorisch Gesinnten Bestiirzung hervor
und bedrohten dadurch den Zusammenhalt in der eigenen Glaubensgemeinschaft.
Als Reaktion hatten fiihrende Calvinisten wie etwa der Antwerpener Prediger
Herman Moded die gewalttatigen Handlungen in sogenannten »Apologien« zu le-
gitimieren versucht. Vor diesem Hintergrund sind meiner Meinung nach auch zwei
ungewohnliche Kupferstiche zu sehen, die sich auf den Bildersturm 1566 bezie-
hen und Thema dieses Beitrages sind (Abb. 1, 2). Das von katholischer Seite als

Christine Géottler



63



64

ausbrechen« und »der Hand entgleiten« konnten.
»Wenn die einmal beginnen, wird es eine blutige
Zeit geben; denn es ist erstaunlich zu sehen, wie
das gemeine Volk gegen die Papisten eingestellt
ist.« Clough 1566, Bd. 2, S. 136f. Zu calvinistischen
Theorien des gewalttatigen Widerstands vgl. Mo-
xey 1977, S. 186; Eire, Carlos M. N., War against the
Idols. The Reformation of Worship from Erasmus to
Calvin, Cambridge 1986, bes. S. 276ff.

6 Vgl. Van Dale Groot Woordenboek der Neder-
landse taal, 12. Aufl. Utrecht/Antwerpen 1992,
Bd. 3, S. 3610.

7  Der altglaubige Chronist Johan Oldecop aus
Hildesheim spricht davon, dass »de calviner binnen
Antwarpen mit den bilden der hilligen eine slacht
geholden«. Chronik des Johan Oldecop, hrsg. von
Karl Euling, (Bibliothek des litterarischen Vereins
in Stuttgart 190), Tiibingen 1891, S. 600f.

8  Vgl. [Wesembeeck, Jacob van |, La description
de I'estat succes et occurrences, advenues au Pais
bas au faict de la Religion, 0.0. 1569, S. 224. Jacob
van Wesembeeck hielt sich seit dem 22. August
ebenfalls in Antwerpen auf.

9  Vgl. Prims, Floris, De Antwerpsche Omme-
ganck op den vooravond van de beeldstormerij,
(Mededeelingen van de Koninklijke Vlaamsche Aca-
demie voor Wetenschappen, Letteren en Schone
Kunsten van Belgié, |g. 8, Nr. 5), Antwerpen/Utrecht
1946, S. 20. Nach Wesembeeck 1569 (wie Anm. 8),
S. 228, verzichtete man 1566 darauf, die Statue ent-
sprechend dem Brauch wéhrend acht Tagen mitten
in der Kathedrale zur Verehrung aufzustellen.

10 Clough 1566, Bd. 2, S. 137: »After that, they be-
gun with the image of owre Lady, which had bene
carryd about the towne on Sunday last, and utterly
defaced her and her chappell; and after, the whole
church, which was the costylyst church in Europe;
and have so spoylyd yt, that they have nott left a
place to sytt on in the church.«

11 Ebd., S.139: »[...] and coming into owre Lady
Church, yt lookyd lyke a hell: where were above
1000 tourches brannyng, and syche a noise! as yf
heven and erth had gone togeder, with fallyng of
Images and betyng down of costyly works; in syche
sort, that the spoil was so grett that a man could not
well pass through the church. So that, in fine, [ can-
not wryte you in x sheets of paper the strange syght
I saw there, — organes and all, distroyed!«

12 Ebd.: »[...] and not so moche to be wonderyd
att of the doing, butt that so few pepell durst or
colde do so much: for that when they entered into
some of the houses of Religion, I colde not perseve
in some churches above x or xii that spoyled, — all
being boys and raskalls; but there were many in the
church lookers-on, (as some thought, setters-on).«
13 Siehe dazu unten, Anm. 45.

14 Ebd., S. 145: »It was the marveylest piece of
work that ever was sene done in so short a tyme;
and so terybell in the doing, that yt wolde make a
man afrayd to thinke uppon it, — being more lyke
a dreme than such a piece of work.« Zur ambiva-
lenten Bedeutung von »merveillous« im Sinne von
wunderbar, erstaunlich, iiberraschend, einzigartig
und schrecklich vgl. Middle English Dictionary,
hrsg. von Sherman M. Kuhn/John Reidy, Ann Arbor
1975, S. 355-357.

»Bilderschlacht«? der »Kinder und jungen Burschen«8 beschriebene Ereignis wird
hier zu einem calvinistischen Heldenmythos iiberhoht, in welchem die altglaubigen
Bilderbeschiitzer in der Rolle von Betriigern und Heuchlern auftreten. Die relativ
grossformatigen und nur in wenigen Exemplaren vorhandenen Drucke setzen
den polemischen Ton der geschriebenen »Apologien« in eine visuelle Rhetorik um,
die auf formalen und inhaltlichen Kontrasten aufbaut. Der Bildersturm von 1566
wird als gemeinsame »Sauberungsaktion« der Calvinisten im Kampf gegen die
romische Kirche vorgestellt. Die Kirchenpliinderungen werden als ein géttliches
Strafgericht legitimiert, das die korrupte Kirche purifizierte und ein neues, christ-
liches Weltalter einleitete. Die zweifellos an biirgerliche Calvinisten gerichteten
Stiche sind dariiber hinaus auch ein vergeblicher Versuch, jene Hoffnungen auf
religiose und soziale Erneuerung zu retten, die sich spatestens mit dem Eintreffen
der Truppen des Herzogs von Alba im Friihjahr 1567 zerschlagen sollten.

Bildersturm als »Vergessensstrategie«

Aus den Briefen von Thomas Clough, die in unmittelbarer Nahe zum Geschehen
verfasst wurden, wird deutlich, dass die Zerstérungsaktionen von protestantischer
Seite ambivalent beurteilt wurden. Die Vorfalle in Antwerpen seien im folgenden
aus Cloughs Blickwinkel referiert. Nachdem schon anfangs August einzelne
Bildstocke, Wegkreuze und landliche Kapellen geschiandet worden waren, brach
der Sturm auf die romischen und habsburgischen Gétzen am 10. August in Steen-
voorde (Westflandern, nahe der franzosischen Grenze) aus; wahrend der folgenden
zwei Wochen wurden in fast allen der siebzehn Provinzen zahlreiche Kirchen
und Kloster gepliindert. In Antwerpen provozierte das renommierteste Kultbild der
Stadt, die Marienstatue der Kathedrale, die ersten bilderfeindlichen Aktionen.
Das mirakul6se und mit zahlreichen Privilegien ausgestattete Bildwerk wurde ver-
hohnt und mit Steinen beworfen, als man es im »ommeganck«, der feierlichen
Prozession vom 18. August (Sonntag nach Marid Himmelfahrt), durch die Stadt
fiihrte.? Der Konflikt eskalierte am 20. August, als, so Clough, ein paar »Buben« die
Komplet in der Marienkathedrale durch das Singen von Psalmen zu stéren began-
nen: Das von reformatorischer Seite besonders angefeindete »Salve regina« gab
das Signal. Gegen sechs Uhr brach die inzwischen angewachsene Schar den Chor
auf, ging zum Angriff auf das Marienbild iiber und schlug dann in grésster Hast
alle Altare, Statuen usw. in der »kostbarste[n] Kirche Europas« kurz und klein, »dass
nicht ein Platz zum Sitzen tibrigblieb«.10 »Es sah aus wie die Holle: Ungefédhr tausend
Fackeln brannten, und Welch ein Larm! Als ob Himmel und Erde zusammenge-
kommen waren; Bilder fielen zu Boden, und kostbare Werke wurden heruntergeschla-
gen: Die Verwiistung hatte solche Ausmasse, dass man kaum mehr durch die
Kirche gehen konnte. Alles in allem, ich konnte Thnen den seltsamen Anblick, der
sich mir bot, nicht auf zehn Blattern beschreiben — die Orgeln und alles, zerstort.«!!
Bis in den frithen Morgen hinein sei eine Horde »von vielleicht zehn oder zwolf
Spitzbuben und Halunken« von Kirche zu Kirche gezogen und habe diese, unter
den Blicken von viel Volk, »Zuschauern und — wie einige dachten — Anstifterns,
restlos gepliindert,'2 auch an verschiedenen anderen Orten in Flandern war es in
dieser Nacht zu Unruhen gekommen.

Christine Gottler



15 Clough 1566, Bd. 2, S. 145f.: »And whereas it
was well allowed, in a manner, of all men, the pull-
ing down of the Images, — it is dislyked of most
men that they have made such a spoil as they have
done, in stelyng all the golde, sylver, and jewells
within the church [...]. They have spoiled not only
the evydens of all the churches, but the evydens of
many in this town; who had brought their evydens
into the church for fere of fyre, or other. As also,
whereas there was many faire sepoultures made in
the churches, they have broken and defased them
all: so that by this menes and other, the prechers
ar come much into the derision of the pepell. God
turn all to the best! for that presently we are here
in grett perplexity att thys present, — all men one
afrayde of another; and nott without cause, for
that the nomber of the poore are so much — abell
to be master over the other. So that and if there
were not very good watch and warde, it were not
other [than] possybell but that all should go to
ruine here. And for the avoydyng thereof, the
whole towne hath watched night and day ever
since thys business began [...].«

16 Ebd., S. 146f.. »The Protestants are not to be
blamed; for that, so far as | can lerne, there was not
one that was put to worke of purpose, that has tak-
en the worth of a penny: but the hurt that was done,
was done by vacabonds that followed. Whereof
some of our nation are blamed, and not without
cause; for here are a great nombre in this towne
that are fled out of England for robbyng and such
lyke, and [these] kept such a stir in this spoill«

17 Esist ein bekanntes reformatorisches Argu-
ment, dass die Kirchenzierden den Armen gehoren.
In reformatorischen Gebieten wurde in der Regel
der Erlos aus dem Verkauf der Kirchenschétze fur
das Almosen bestimmt. Vgl. fiir Ziirich: Jezler, Pe-
ter, Etappen des Ziircher Bildersturms. Ein Beitrag
zur soziologischen Differenzierung ikonoklasti-
scher Vorgénge in der Reformation, in: Scrib-
ner/Warnke 1990, besonders S. 163—169.

18  Clough 1566, Bd. 2, S. 148f.: »So that, so far | can
perceive, they will leeve nothing in the church
whereof any memory should be [...]. Before my next,
I think all the Netherlands will be made clere.«

19 Es charakterisiert den reformatorischen Bil-
dersturm, dass sakrale Gegenstande von Gott auf
den Néachsten umgewidmet wurden. Zur Tradition
der Argumente: Gottler, Christine, Die Kunst des
Fegefeuers nach der Reformation. Kirchliche
Schenkungen, Ablass und Almosen in Antwerpen
und Bologna um 1600, (Berliner Schriften zur Kunst
7), Mainz 1996, S. 31-42.

20  Den Begriff entnehme ich: Mittig, Hans-Ernst,
Ostberliner Denkméler zwischen Vergessen und Er-
innern, in: Hemken, Kai-Uwe (Hrsg.), Gedéchtnisbil-
der. Vergessen und Erinnern in der Gegenwartskunst,
Leipzig1996, hierS. 329. Zu einer friihneuzeitlichen
»ars oblivionis« auch: Burke, Peter, Geschichte als
soziales Geddchtnis, in: Assmann, Aleida/Harth,
Dietrich (Hrsg.), Mnemosyne. Formen und Funktio-
nen der kulturellen Erinnerung, Frankfurta. M. 1991,
hier bes. S. 299-302.

Vier Tage spater schreibt Clough erneut an Gresham, um ihm von den Entwick-
lungen »nach diesem grossen Fall Babylons« zu berichten. Die Verwiistungen
bringt er mit Gottes Strafgericht tiber das siindhafte Babel in Verbindung, wie es
der calvinistischen Sicht der Ereignisse entsprach.B Riickblickend erscheint ihm
der néchtliche Bildersturm »wie ein Traume, aber auch als das »erstaunlichste
Stiick Arbeit, das man je in so kurzer Zeit verrichtet werden sah; und so schrecklich
in der Durchfiihrung, dass es einen Mann in Angst versetzen wiirde, wenn er dar-
iiber nachdachte«.!4 Dabei heisst es Clough, dessen vertraute Umgebung die weiss-
gekalkten, bilderlosen Kirchen Englands waren, durchaus gut, dass man die
»anstossigen« Bilder entfernte. Hingegen kritisiert er heftig, dass Gold, Silber und
Edelsteine aus den Kirchen gestohlen, Urkunden vernichtet sowie zahlreiche schéne
Grabstitten zerschlagen wurden. Jeder habe nun Angst vor dem andern, und
dies nicht ohne Grund, denn die Zahl der Armen sei gross, imstande, iiber die an-
deren zu herrschen. Tag und Nacht stelle man Wachmannschaften zum Schutz der
Kirchen auf.’®> Die Schuld am Aufruhr walzt Clough auf umherziehende »Vagabun-
den« ab, die zum Teil aus England geflohen seien, um in Flandern zu rauben und zu
pliindern; soweit ihm bekannt sei, habe kein Protestant nur den Wert eines Pfen-
nigs an sich genommen.16

In den Tagen nach dem néachtlichen Angriff auf die Bilder begann man, die
noch vorhandenen Kirchenzierden systematisch zu entfernen: Clough berichtet, dass
inzwischen die in den Triimmern stehengebliebenen Altare ebenfalls in Stiicke
zerbrochen und die zwolf Apostelstatuen der Marienkathedrale heruntergenom-
men und zerschlagen worden seien. Der Erloés aus dem Verkauf des Materials habe
man fiir die Armen verwendet.!7 »Soweit ich das beurteilen kanne, stellt Clough
abschliessend fest, »werden sie nichts in der Kirche lassen, woran sich eine Erin-
nerung heften kann [...]. Bevor ich meinen néchsten Brief schreibe, werden die
Niederlande wohl ganz geraumt worden sein«.18

Clough unterscheidet also zwischen dem »wilden« Bildersturm der »zehn bis
zwolf Bubene, die — im stillschweigenden Einvernehmen mit der stadtischen Bevol-
kerung — in wenigen Stunden ein heilloses Durcheinander anrichteten, und der
»Aufraumungsarbeit« der »Herrene, die die Kirchen und Kléster vom Schutt und den
Triimmern befreiten. Dieser »verordneten« Zerschlagung fielen unterschiedslos
alle verbliebenen Altare und Statuen zum Opfer: Die gepliinderten Kirchen wurden
in calvinistische Predigtraume umgestaltet, das Material der zerbrochenen Statuen
zum Bauen, das heisst fiir gemeinniitzige Zwecke verwendet.! Die religiésen
Bilder, die im Gedachtnis dauernde Eindriicke hinterliessen, wurden beseitigt,
damit auch der alte Glaube in Vergessenheit gerate. Clough erlebte das Wegrdumen
der Uberreste der zerstorten Ausstattungen als »Vergessensstrategie«.20 Selbst
wenn er es als Protestant gutheissen musste, dass man die zum Gétzendienst ver-
filhrenden Bilder entfernte, versetzte ihn die Radikalitat der »Raumungsaktionen«
auch in Angst. Die Unsicherheiten und Widerspriichlichkeiten, die aus Cloughs
im Affekt hingeworfenen Zeilen zu spiiren sind, machen diese Briefe zu einem der
eindriicklichsten Dokumente, wie der niederlandische Bildersturm von einem
gebildeten Protestanten erfahren werden konnte. Im Unterschied zu den ganz unter
dem Eindruck des nachtlichen Erlebnisses geschriebenen Briefen Cloughs, mit
denen sich der englische Kaufmann auch die Sorgen von der Seele zu schreiben

Jkonoklasmus als Kirchenreinigung

65



66

21 Michalski 1990, S. 90.

22 »Par la grace de Notre Seigneur, nous avons
[maintenant pour précher] lieu beau et large; car il
fait beau voir ce qui a été nettoyé de I'église, en la-
quelle, [a cause des] autels, [on] ne pouvait avoir
place, fors apres diner.« Guillaume Farel 1489—1565,
Neuchatel/Paris 1930, S. 227. Zit. in: Eire 1986 (wie
Anm. 5), S. 121.

23 Schmerz, P./Schmid, H. D., Reutlingen. Aus der
Geschichte einer Stadt, Reutlingen 1973, S. 108. Zit.
in: Belting, Hans, Bild und Kult. Eine Geschichte
des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, Miinchen
1990, S. 515.

24 Freundliche Mitteilung von Sergiusz Mi-
chalski, Augsburg.

25  Zit. in: Schaar, Eckhard, Calvinistische Malerei
in den nordlichen Niederlanden, in: Ausst.-Kat.
Hamburg 1983, S. 348.

26 Zur hugenottischen Auffassung, dass durch
den Bildersturm die christliche Gemeinde »gerei-
nigt« werde, vgl. Davis Zemon, Natalie, The Rites
of Violence. Religious Riot in Sixteenth Century
France, in: Past & Present, Nr. 59, Mai 1973, S. 51-91.
27 InSenftenberg (Sachsen) wurden am Fest Ma-
rid Reinigung 1523 die Bildtafeln sowie das Gestiihl
»verunreyniget«. Gess, Felician (Hrsg.), Akten und
Briefe zur Kirchenpolitik Herzog Georgs von Sach-
sen, Bd. 1, Leipzig 1905, S. 456, Nr. 449. Das Beispiel
erwéhnt Scribner 1985, S. 152.

28 Michalski 1990, S. 91.

29 Miiller, Nikolaus, Die Wittenberger Bewegung
1521 und 1522. Die Vorgédnge in und um Wittenberg
wéhrend Luthers Wartburgaufenthalt, Leipzig 1911,
S. 153, Nr. 68. Vgl. Michalski 1990, Anm. 96.

30 Den Hinweis gibt Michalski 1990, S. 92. Vgl.
etwa: Das Fest-Epistolar Friedrichs des Weisen [An-
fang 16. Jahrhundert]. Handschrift MS.EL.F.2 aus
dem Bestand der Universitétsbibliothek Jena, hrsg.
von Rainer Behrends, Leipzig 1983, BI. lIr. Der Ab-
schnitt aus dem 1. Korintherbrief (5,7-8) erscheint
als Epistel zum Ostersonntag ebenfalls im »Missale
Romanum« und wurde auch von Luther tibernom-
men. Vgl. Kommentarband zu dieser Faksimileaus-
gabe, S. 31 (Irmgard Kratzsch).

31  Kehren, Kehricht, in: Handworterbuch des
deutschen Aberglaubens, hrsg. von Hanns Bach-
told-Staubli, Bd. 4, Berlin/Leipzig 1931/32, Sp. 1227.
32 Vgl. Freedberg 1976, S. 27; Schuster, Peter-
Klaus, in: Ausst.-Kat. Hamburg 1983, S. 144f., Nr. 18;
Ketters en papen onder Filips I, Ausst.-Kat. Rijks-
museum Het Catharijneconvent Utrecht (De eeuw
van de beeldenstorm), 1986, S. 51.

versuchte, sprechen protestantische propagandistische Texte eine eindeutige
Sprache. Wie gezeigt werden soll, kehren einzelne Themen und Motive dieser
»Apologien« in unseren Drucken wieder.

Es ist namlich ein Gemeinplatz der reformatorischen Berichte iiber ikonoklasti-
sche Aktionen, dass das Entfernen und Zerstéren der Kirchenzierden als »Saubern,
»Ausfegen« und »Aufraumen« theologisch und moralisch gerechtfertigt wird.2! So
aussert sich beispielsweise der Reformator Guillaume Farel im November 1530 zum
Bildersturm in der Kollegiatskirche von Neuenburg: »Dank der Gnade unseres
Herrn haben wir nun einen schonen und gerdumigen Ort zum Predigen; denn es
ist schon, die nun gereinigte Kirche zu betrachten, in der man vorher, wegen der
Altare, tiberhaupt keinen Platz hatte, ausser nach dem Essen.«22

Ebenso berichtet der Reutlinger Chronist Fizion, dass 1531 die Hauptkirche
»ganz von aberglaubischer Substanz und péapstlicher Abgétterei ausgesaubert« wor-
den sei.?3 Im oberpfalzischen Weissenohe war 1556 der Kirchenadministrator be-
reit, die Kirche von den Bildern »auszufegen«.24 Graf Jan von Nassau, der Bruder
und Heerfiihrer des Oraniers, kommentiert den Bildersturm in Deventer vom
November 1578 mit folgenden Worten: Die Calvinisten seien »zum Zeichen ihrer
Freude in die Kirchen eingedrungen, haben diese gesaubert und aufgerdumt und
aus den Abgottern und Bildern ein herrliches Freudenfeuer gemacht und so
lange die Glocken gelautet, bis [die Bilder] ganzlich verbrannt waren«.2

In einzelnen Fallen liess sich nachweisen, dass sich das reformatorische Aus-
fegen der Gotzen bisweilen an den alten kirchlichen Reinigungstagen orientierte.26
Ikonoklastische Aktionen schienen sich um Lichtmess (Maria Reinigung) zu hau-
fen?’ und fanden o6fters auch in der Karwoche statt.28 Auf den Brauch, am Griin-
donnerstag die Altare mit Weihwasser abzuwaschen, spielten in der Fastenzeit 1522
Wittenberger Studenten an. Diese drohten, »auf kiinfftig grinen Donerstag |[...]
all solche aptgottische altaria mit herber laugen alle wegk [zu] waschen«;29 dadurch
wiren die nach reformatorischer Auffassung verwerflichen Farben entfernt wor-
den, die die Heiligenbilder allzu lebendig erscheinen liessen. Die Epistel zum
Osterfest, die mit den Paulusworten an die Korinther »Expurgate vetus fermentum«
(Fegt den alten Sauerteig hinaus) beginnt (1 Kor 5,8), bot ebenfalls einen Anreiz,
die biblische Aufforderung, die alte Irrlehre hinauszuschaffen, durch das Ausputzen
der falschen Gotzen in eine reformatorische Tat umzusetzen.30 Bei Friihjahres-
beginn mochte sich der Bildersturm zudem mit Vorstellungen des jahrlichen »Oster-
putzes« verkniipft haben.3!

Durch das Wegraumen der Altare und Bilder sollten die Kirchen vom Schmutz der
romischen Idole befreit und zugleich Platz fiir die Verkiindigung des Evangeliums
geschaffen werden. Auf solche Topoi greifen die hier diskutierten Kupferstiche
zuriick; sie geben den Bildersturm als eine Sduberungsaktion wieder, an der sich
calvinistische Biirger gemeinsam engagierten. Das Ausfegen des babylonischen
Pompes, namlich der Bilder, Reliquien, liturgischen Gerate und Biicher, ist Haupt-
thema des einen, wohl 1566 entstandenen anonymen Blattes (Abb. 1).32 In der
wahrscheinlich von Marcus Gheeraerts dem Alteren entworfenen Allegorie der
papstlichen Zeremonien und ihrer Beseitigung durch ehrbare Biirger steht an

Christine Gdottler



33 Das einzige mir bekannte Exemplar befindet
sich im British Museum, London. Vgl. Hodnett, Ed-
ward, Marcus Gheeraerts the Elder, of Bruges, Lon-
don and Antwerp, Utrecht 1971, S. 26f.; Hollstein, F.
W. H., Dutch and Flemish Etchings, Engravings and
Woodcuts ca. 14501700, Bd. 7, Amsterdam [1952],
S. 101, Nr. 196; Freedberg 1986, S. 80; Freedberg
1988, S. 184—186; Aston, Margaret, The King's Bed-
post. Reformation and Iconography in a Tudor
Group Portrait, Cambridge 1993, S. 168—171. Unter ei-
nem anderen Aspekt habe ich den Kupferstich be-
handelt in: Gottler 1996 (wie Anm. 19), S. 132-138.
34 Zur Literatur s. Anm. 32.

35 Auf fakalische Metaphern greift Luther in sei-
ner Schrift Wider das Bapstum zu Rom vom Teuffel
gestifft, Wittenberg: Hans Lufft, 1545, zuriick. Vgl.
dazu auch die von der Cranach-Werkstatt angefer-
tigten Illustrationen, die Luther ebenfalls 1545 als
eigene Folge unter dem Titel »Abbildung des
Bapstum« herausgab. Ausst.-Kat. Hamburg 1983,
S.166—168, Nr. 39. Zur Funktion fakalischer Motive
vgl. auch Rusterholz, Peter, Form und Funktion des
Komischen in der Tierdichtung des 16. Jahrhun-
derts, in: Daphnis 7, 1978, H. 1-2, S. 134.

36 In ahnlicher Kleidung erscheinen etwa Graf
Egmont und Admiral Hoorn, beide Mitglieder des
Staatsrates, in einer um 1570 datierten Radierung
Franz Hogenbergs, die ihre Verhaftung durch den
Herzog von Alba darstellt. Ausst.-Kat. Hamburg
1983, S. 279, Nr. 145.

hervorgehobener Stelle (in der linken unteren Ecke) ebenfalls ein Mann, der mit
einem Reisighbesen den romischen »Unrat«, unter anderem eine Hostienschale,
einen Knochen (eines Heiligen), ein Altargléckchen und einen Rosenkranz, aus-
kehrt (Abb. 2, 11).33 Das Aufwischen mit dem Besen ist bei Gheeraerts Teil einer
durchorganisierten Entsorgungs-Aktion, bei der die Gegenstdnde religioser Riten
als »corruptio« entfernt, gesammelt, mit Schubkarren weggefahren und schliess-
lich verbrannt werden.

In diesem Zusammenhang drangt sich eine Reihe von Fragen auf: Welches
sind im einzelnen die Metaphern, auf die die Rhetorik dieser Blatter zuriickgreift?
Auf welchen Bildtraditionen bauen die reformatorischen Darstellungen »papisti-
scher« Laster auf, und welche asthetischen Kategorien sind mit der Gegeniiberstel-
lung von verderbter katholischer und ehrenhafter protestantischer Gesellschaft
verkniipft? Wie wird die Bilderfrage reflektiert, fiir welche Objekte der sakralen
Kultur wird der Begriff »Gotze« verwendet? Und schliesslich: Auf welche Weise
werden Bilder und Objekte des alten, vergangenen Kultes in diesen und spateren
Darstellungen erinnert?

Das Ausfegen der »papistischen« Gotzen: der Bildersturm von
1566 als reformatorische Psychomachie

In reformatorischer Sicht war es die um Opfermesse und Sakramente gewachsene
materielle Kultur, die als »Unrat« und »papistische Abgoétterei« fortgeschafft
werden musste. In dem anonymen Kupferstich werden Gegenstdnde des romischen
Kultes mit Besen beseitigt, so dass der Bildersturm als Kirchenreinigung er-
scheint.34 Die doppelt umrandete Inschrift am oberen Rand der Darstellung lasst
den fliichtigen Teufel die eigene vernichtende Niederlage mit kruden Worten
offen zugeben: »TIS AL VERLORE GHEBEDN OFT GHESCHETEN / ICK HEB DE BESTE
CANSE GHESTREKEN / 1566.« (Dies ist alles verloren, gepriesen oder geschissen /
Ich habe die beste Gelegenheit verpasst / 1566).

Der fakalische Vergleich war ein beliebtes Mittel, den konfessionellen Gegner
herabzusetzen, seine Sache in den Schmutz zu ziehen, Abscheu und Widerwillen
zu erregen. Die drastische Gleichsetzung von »beten« und »scheissen« lasst keinen
Zweifel offen, dass die im Bild dargestellten Gebete und Bitten der Altglaubigen
»einen Dreck wert« sind.35 Der Ikonoklasmus vom August 1566 wird als »Psychoma-
chia« vorgestellt, der Kampf zwischen christlichen Tugenden und heidnischen
Lastern als Konfrontation zwischen reformatorischen »Sauberméannern« und papst-
treuen Gotzendienern interpretiert. Helden der Darstellung sind einige Gruppen
vornehm gekleideter Biirger oder Adliger3¢, die gemeinsam mit Besen Bruchstiicke
von Kirchenzierden auskehren. Neben Heiligenstatuen, die trotz ihrer Nimben
keine Wunder wirken, sind auch Kelche, eine Patene, ein Messkriigchen und ein
Buch zu erkennen, auf das der ganz vorne in Riickenansicht gezeigte bewaffnete
Strassenfeger mit voller Kraft tritt. Das Ausfegen hat hier eine allegorische Qualitat,
wie auch durch andere Motive der Darstellung deutlich gemacht wird. Im Hinter-
grund ist eine Kirche mit geoffnetem Eingang zu erkennen. Zwei Manner reissen
von der Fassade iiber dem Hauptportal mit einem Strick eine Marien- oder Heili-
genstatue herunter; ein anderer Bilderstiirmer ist dabei, ein Heiligenbild mit

lkonoklasmus als Kirchenreinigung

67



68

Abb. 3: »Erdachter Gottesdienst«. Holzschnitt in:
Andreas Alciatus, Emblemata, Lyon 1564, S. 12.

37 Vgl Kehren, Kehricht 1931/32 (wie Anm. 31);
Frazer, James George, The Golden Bough. A Study
in Magic and Religion, VI: The Scapegoat, 3. Aufl.
London/Basingstoke 1990 (Erstausgabe 1913), S. 5.
38 Kehren, Kehricht 1931/32 (wie Anm. 31), Sp. 1220.
39 »LAET ONS RAS KEREN EN WORDEN NIET MOE
/ WANT AELLE DEES CREMEKIE HOORT DEN DUYVEL
TOE.« (>Lasst uns schnell kehren und nicht miide
werden. Denn all das Zeug gehort dem Teufel.«).
40 Dass das Bild des Gekreuzigten dem Teufel
dhnlich sei, ist ein von Bilderstiirmern haufig
verwendetes Argument. So hat beispielsweise ein
englischer Bilderstiirmer 1540 ein Bild Christi als
Portrat des Teufels bezeichnet. Thomas, Keith, Re-
ligion and the Decline of Magic, London 1971, S. 477.
Vgl. Michalski 1990, S. 90, Anm. 88.

41  Vgl. Alciatus, Andreas, Emblemata, denuo ab
ipso Autore recognita, ac [...] imaginibus locuple-
tata, Lyon 1564, S. 12. Das Emblem ist abgedruckt in:
Emblemata. Handbuch zur Sinnbildkunst des XVI.
und XVII. Jahrhunderts, hrsg. von Arthur Hen-
kel/Albrecht Schone, Stuttgart 1967, Sp. 1866. Die
auf dem siebenkopfigen Drachen reitende babylo-
nische Hure tragt schon in Cranachs Holzschnitt zur
sogenannten Septemberbibel (1522) eine papstliche
Tiara. Vgl. Ausst.-Kat. Hamburg 1983, S. 172, Nr. 44.
42 Ich zitiere nach der deutschen Ubersetzung
des Alciatustextes von Jeremias Held, Frankfurt a.
M. 1567, Nr. 143, abgedruckt in: Emblemata 1967 (wie
Anm. 41), Sp. 1866.

43 »LAET ONS WEL BIDDEN SONDER OPHELDEN /
OCH DAT ONS HEYLICHDOM TE MEER MACH GEL-
DEN.« (»Lasst uns unaufhérlich dafiir beten, dass
uns das Heiligtum mehr Geld einbringt.«) Fiir Hilfe
bei der Ubersetzung danke ich Minneke Stuyck.

44 Zur Kritik iibertriebener Hoflichkeitsformen
durch die Reformatoren vgl. Burke, Peter, Die Ab-
lehnung des Rituals in Europa am Beginn der Neu-
zeit, in: ders., Stadtische Kultur in Italien zwischen
Hochrenaissance und Barock. Eine historische An-
thropologie, aus dem Englischen von Wolfgang
Kaiser, Berlin 1986, S. 196.

einem Hammer zu verstiimmeln oder zu koépfen. Diese »historische« Darstellung
des Bildersturms geht in eine Sauberungsszene mit kathartischem Charakter iiber:
Ein Mann kehrt die Bruchstiicke von Statuen zusammen, ein anderer giesst einen
Eimer Wasser iiber sie. Besprengen und Ausfegen sind hier als rituelle Handlungen
wiedergegeben, wie sie auch im volkstiimlichen Brauchtum der friihen Neuzeit mit
magischen, apotropdischen und reinigenden Wirkungen verkniipft wurden. An
bestimmten Tagen schaffte man den Schmutz mit Besen aus dem Haus hinaus, um
dadurch Unheil, Krankheiten, Ungeziefer oder Damonen abzuwehren.3” Damit man
das Lastige fiir immer los war, musste der Kehricht weit vom Haus weggetragen
werden.38 In unserem Stich werden die bdsen Geister, die ausgetrieben werden
sollen, mit den Bildern der romischen Kirche identifiziert; aus Furcht vor ihrer
Riickkehr wird der »Kehricht« gar in die Hélle tiberfiihrt: Nach der Bildunterschrift
rechts3? gehort der ausgekehrte liturgische »Kram« dem Teufel, der in leibhaftiger
Gestalt und schwer beladen mit Messkelchen, Patenen, Rauchfassern, Weihwasser-
kesseln, Monstranzen und einem Vortragekreuz nach links aus dem Bild fliegt.
Im linken Arm halt er neben einer Heiligenstatue auch ein Kruzifix mit einem ge-
kopften Christus, das als der grdsste Gotze, der sich anmasste, Gott zu sein, in

die Holle transportiert wird.40

Dem geschéftigen und gemeinniitzigen Auskehren der calvinistischen Biirger
steht eine heidnisch-rémische Kulthandlung gegeniiber. Ein Kardinal, ein Bischof,
zwei Monche und zwei nicht weiter identifizierbare Manner halten die zum Gebet
gefalteten Hinde dem auf dem siebenkopfigen Drachen reitenden Papst entge-
gen; die kleinwiichsige Figur wurde zur Verehrung auf die Mensa eines Altares
gestellt. Vorlage fiir diese Szene war die Illustration zum Motto »Ficta Religio« (Er-
dachter Gottesdienst) in Alciatis »Emblemata« (Abb. 3),4 die zu einem anti-papst-
lichen Propagandabild verdndert wurde: Die »schone Hur« Babylon, »welche durch
jr schone gestalt / Vnd ertichten Gottsdienst lockt / reitzt«, ist hier als Papst ge-
kennzeichnet; die »rott / Die sich bey jr voll gsoffen hatt«,42 wird von Vertretern des
romischen Klerus dargestellt. Wie die Aufschrift links unten festhalt, ist das ei-
genniitzige Gebet vor dem pépstlichen »Heiligtum« allein aus Geiz (dem Wunsch
nach »mehr Geld«) motiviert.

Die den Bilderstiirmern wie auch den Betrachtern den Riicken zudrehenden,
dem Papst akklamierenden Kleriker werden von den calvinistischen Biirgern zur
Seite gedrangt, die sich mit ihren Kehrbesen aktiv vorwartsbewegen, als woll-
ten sie uns in ihren Kreis aufnehmen. Dabei sind die Reinmacheméanner schon
durch ihre aufrechte Haltung als aufrichtig charakterisiert, wahrend die Biicklinge
ihrer Widersacher deren Falschheit enthiillen. Von protestantischer Seite wurden
neben kirchlichen auch profane Riten als »ausserlich« abgetan, eine iibertrie-
bene Hoflichkeit, die sich in gekiinstelten Verbeugungen, Windungen usw. arti-
kulierte, ebenso wie aufwendige religiése Zeremonien als falsch und unwahr
verurteilt.44

Die ikonoklastischen Aktionen werden als Aufriumen und Ordnungmachen vor
Augen gefiihrt und damit gegen den auch von reformatorischer Seite erhobenen
Vorwurf der Kirchenpliinderung verteidigt. Die Heldenfiguren, die als Gruppe und
solidarisch auftreten, haben exemplarischen Charakter. Sie sollten diejenigen
Protestanten, die den Bildersturm kritisch oder ambivalent beurteilten, in der

Christine Géttler



45 Der Antwerpener Prediger Herman Moded be-
zieht in der »Apologie« von 1567 die babylonische
Hure auf die pervertierte pépstliche Kirche. Der Bil-
dersturm markiere den Beginn ihres Falls. Vgl.
Freedberg 1976, S. 27. Zur Gleichsetzung des Pap-
stes mit der Hure Babylons bei den Taufern: Maier,
Gerhard, Die Johannesoffenbarung und die Kirche,
(Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Te-
stament 25), Tiibingen 1981, S. 198, 238, 26Iff.

46 Von reformwilligen Humanisten wurde schon
der »Sacco di Roma« 1527 mit Gottes Strafgericht
tiber Babel verglichen. Vgl. Chastel, André, The
Sack of Rome, 1527, translated from the French by
Beth Archer, (The A. W. Mellon Lectures in the Fine
Arts, 1977, National Gallery of Art, Washington
D.C., Bollingen Series XXXV, 26), Princeton 1983,
S. 49ff.; Stinger, Charles L., The Renaissance in
Rome, Bloomington 1985, bes. S. 320ff.

47 Im folgenden orientiere ich mich an: Schrage,
Wolfgang, Der erste Brief an die Korinther, (Evan-
gelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen Testa-
ment 7/1), Ziirich/Braunschweig 1991, S. 378ff. S.0.,
Anm. 30.

48 Karlstadt, Andreas, Von Abtuung der Bilder
(1522), in: Flugschriften der frithen Reformations-
bewegung (1518—1524), hrsg. von Adolf Laube, Bd. 1,
Vaduz 1983, S. 11l

49  Philips van Marnix van St. Aldegonde, Van de
Beelden afgheworpen in de Nederlanden in Augu-
sto 1566 (1566), in: ders., Godsdienstige en Kerke-
lijke Geschriften, hrsg. von ]. ]J. van Toorenenber-
gen, Bd. 1, 's Gravenhage 1871, S. 28: »|...] daerom en
hebben de beeldestormers oock anders niet afghe-
worpen dan der duvelen autaren ende der duvelen
ghedenck-ende ghetuygenisse-beelden.«

50 Freedberg 1976, S. 27; Moxey 1977, S. 191.

51  Der tugendhaften Hausfrau diente der Besen
zum gewohnlichen Kehren von Boden, wéhrend ihn
das zénkische Eheweib als Priigelgerit benutzen
konnte. In Hexendarstellungen des 16. und 17. Jahr-
hunderts ist der Besen als Fluggerit eher selten:
vgl. 13 Dinge. Form, Funktion, Bedeutung, Ausst.-
Kat. Museum fiir Volkskultur in Wiirttemberg
Schloss Waldenbuch, Stuttgart 1992, S. 239—254, hier
S. 241. Zu diesen und zu anderen Motiven vgl. auch
Kehren, Kehricht 1931/32 (wie Anm. 31); Boesch,
Ernst E., Das Magische und das Schéne. Zur Symbo-
lik von Objekten und Handlungen, Stuttgart/Bad
Cannstatt 1983, S. 47-55; Ranke, Kurt, Besen, Be-
senbinder, in: Enzyklopadie des Mérchens 2, 1979,
Sp. 189-194; Korff, Gottfried, Bemerkungen zur
Dingbedeutsamkeit des Besens, in: Anzeiger des
Germanischen Nationalmuseums, 1995, S. 33—44.
52 Inder Ripa-Ausgabe von 1624 erscheint der Be-
sen als Attribut der Personifikation der »vulgo,
overo ignobilita«; vor ihr am Boden liegt eine Hacke
»weil die Erde [...] der Bereich des Volkes sei, der fir
die baurischen und mechanischen Kiinste diene«.
Ihre »Eselsohren« bezeichnen »Dummbheit, die ge-
beugte Haltung und der zum Boden gesenkte Blick
stehen fiir »das niedrige und mit der Erde verbun-
dene Wesen«. Ripa, Cesare, Della novissima Icono-
logial...] arrichita[...] da Sig. Giov. Zaratino Castel-
lini Romano, Padua: Pietro Paolo Tozzi, 1624, S. 699.

Meinung bestdrken, dass das »rastlose Auskehren« der Kirchengiiter eine ethische
Handlung sei.

Die hier verwendeten allegorischen Verfahren waren dem angesprochenen
Publikum zweifellos bekannt. Der Vergleich der grossen babylonischen Hure mit
Rom als der Stadt des Teufels ist schon in der Johannesapokalypse angelegt (17,1 ff.)
und wurde von den calvinistischen Heckenpredigern vielfach genutzt, um die
Laster des Papsttums offenzulegen.> Es lag daher nahe, auch die den Boden keh-
renden Méanner auf das Strafgericht tiber Babel zu beziehen, das Jahwe (nach
Jesaja 14,23) wegen seiner Siinden »mit dem Besen der Vernichtung [...] weglzulfegen«
androhte.6 Die die GOtzen der romischen Kirche wegwischenden Manner kommen
gleichzeitig der Aufforderung Paulus’ an die korinthische Gemeinde nach, »den
alten Sauerteig hinauszufegen« (1 Kor 5,7).47 Paulus appelliert damit an die Korin-
ther, den unziichtigen Ubeltéter »fort aus eurem Kreise« zu schaffen (I Kor 5,13)
und »dem Satan [zu] iibergeben« (5,5), damit die Gemeinde nicht von dessen Siinde
infiziert werde. Bei Paulus steht der Sauerteig fiir die verunreinigenden Elemente,
die als Relikte der vergehenden heidnischen Zeit »ausgekehrt« werden miissen:
Neben dem Unziichtigen rechnet er auch den »Habgierigen oder Gétzendiener oder
Lasterer oder Trunkenbold oder Rauber« dazu (5,11). Es scheint, dass die reformato-
rische Auslegung der Stelle die Ikonographie unseres Blattes entscheidend ge-
préagt hat. Fiir die reformatorischen Bildergegner bot es sich namlich unmittelbar
an, das Anathema auf die Bilderverehrer der pépstlichen Kirche auszudehnen, die
man ja gerne auch liederlich schalt: »Sih, wie Paulus eere erbietung der bilder
hasset«, kommentiert Karlstadt die Stelle, »und wie wir nichts gemeine mit denen
sollen haben, Bo bilder eheren«.48

Solche Argumente finden sich auch in den calvinistischen »Apologien« und wurden
sicherlich schon vorher miindlich in Umlauf gesetzt. So schreibt etwa der An-
fiihrer des calvinistischen Adels, Philips van Marnix van St. Aldegonde, in Anleh-
nung an den ersten Brief von Paulus an die Korinther (I Kor 10,20), dass die
Bilderstiirmer sich von nichts anderem befreit hédtten als den Altdaren und Memo-
rialbildern der Teufel.42 Auch in der »Apologie« des Antwerpener Predigers
Herman Moded macht das »Sdubern des Tempels des Herrn von aller Abgotterei«
den leitenden Gedanken aus.50

In der anonymen Darstellung wie in der Marcus Gheeraerts dem Alteren
zugeschriebenen Allegorie wird der Besen zum ersten Mal vom (ménnlichen) Bilder-
stiirmer als Waffe (gegen die »Papisten<) und Werkzeug (zum Herstellen von
Ordnung) benutzt. Das Attribut der Frau® und des niedrigen, unverstandigen Volkes52
schlechthin ist hier als ein ungewdéhnliches Zeichen von Wiirde und Macht vor-
nehmen Mannern an die Hand gegeben, die damit einen von Gott befohlenen poli-
tischen Auftrag erfiillen. Die Ikonographie des Auskehrens von Schmutz scheint
hier erstmals auf die religiése und politische Wirklichkeit bezogen. In kiinftigen
Krisenzeiten sollte der Besen zur Beschdnigung vieler riicksichtsloser Sauberungs-
aktionen eingesetzt werden. Waren es in unserem Fall die »toten Bilder« der
romisch-papstlichen Kirche, die man als »Abfall« beseitigen wollte, so bediente sich
die Bildpropaganda totalitarer Bewegungen auch des Besens, um zur Gewalt ge-

gen Menschen anzustiften; diese jiingst von Petra Roettig reich dokumentierten

Jkonoklasmus als Kirchenreinigung

69



70

Abb. 4: Drei Kardinéle reinigen eine Kirche mit
Fuchsschwiénzen, Holzschnitt, 10,3 x 8,5 cm. Titel
in: Ratschlag von der Kirchen [...], Mit einer vor-
rede D. Mart. Luthlers], Wittenberg: Hans Lufft,
1538.

53  Roettig, Petra, Politischer Kehraus. Der Besen
als Instrument der Krisenbewéltigung, Vortrag an-
lasslich des Symposions »Kunst und Krise. Bildge-
brauch und -missbrauch in politisch-historischen
Umbruchphasen« der Forschungsstelle Politische
Ikonographie im Warburg-Haus, Juni 1996 (er-
scheint demnéchst in der Reihe der Warburg-Haus
Schriften). Ich danke Petra Roettig, dass sie mir ihr
noch nicht publiziertes Manuskript zur Lektiire
iiberliess. Die politische Metaphorik des Ausfegens
wurde von zeitgendssischen Kiinstlern kritisch auf-
gegriffen. Am 1. Mai 1972 sauberte Joseph Beuys in
der Aktion »Ausfegen« mit einem roten Besen den
Biirgersteig am Karl-Marx-Platz in Berlin. Joseph
Beuys. Skulpturen und Objekte, hrsg. von Heiner
Bastian, Ausst.-Kat. Martin-Gropius-Bau Berlin,
Miinchen 1988, S. 332, Kat.-Nr. 100. Vgl. auch Korff
1995 (wie Anm. 51). Es sei hier auch an die zuerst 1995
im Walker Art Center, Minneapolis, gezeigte Instal-
lation »Scrapheap Services« (Abfall-Dienste) des
Londoner Kiinstlers Michael Landy (geb. 1963) erin-
nert. Ziel der »Scrapheap Services«sei es, »to rid so-
ciety of all its ills so giving a better quality of life«.
Den Mittelpunkt der Installation bildet ein circa
drei Meter hoher, »Vulture« (Blutsauger) genannter
Reisswolf, der dafiir zu sorgen habe, »that any peo-
ple who are discarded are swiftly and efficiently
cleared away«. Vgl. Jacques, Alison, Michael Landy.
The Making of Scrapheap Services, An Exhibition of
Drawings, Waddington Galleries, London 1996.

54 Zum folgenden vgl. Preuss, Hans, Martin Lu-
ther. Der Kiinstler, Gutersloh 1931, S. 2If.

55 Ratschlag von der Kirchen / eins ausschus et-
licher Cardinel / Babst Paulo des namens dem drit-
ten / auff seinen befelh geschrieben und uberant-
wortet, mit einer vorrede D. Mart. Luthlers],
Wittenberg: Hans Lufft, 1538.

Bilder des »politischen Kehraus« sollen hier nicht weiter verfolgt werden.> Viel-
mehr sei das Thema des Ausfegens auf seine vorreformatorischen Bildtraditionen
und das Fortleben in der konfessionellen Druckgraphik des spaten 16. und des 17.
Jahrhunderts befragt.

Innerer und dusserer lkonoklasmus, domestiziertes Kehren und
sakramentales Ausputzen: zur lkonographie des Besens im
spdten 16. und im 17. Jahrhundert

Als Reaktion auf die Reformation haben auch die Papste, besonders des spateren
16. Jahrhunderts, versucht, die Missstande der romischen Kirche zu beseitigen, die
die vehemente Kritik der Glaubensgegner aufgedeckt hatte. Das 1537 im Auftrag
von Papst Paul III. Farnese von einem Ausschuss von Bisch6fen und Kardinélen ver-
fasste Gutachten »De emendanda ecclesia« (zu deutsch etwa: »Uber die von Fehlern
zu reinigende und moralisch zu bessernde Kirche«) scheint die erste bildliche
Darstellung angeregt zu haben, die Kirchenreform als Ausfegen des Kirchengebau-
des illustriert. Sie war satirisch gemeint und von keinem anderen als Martin
Luther konzipiert worden.>4 Luther hatte 1538 das Gutachten Pauls I1I. auf deutsch
herausgegeben> und nach Johann Aurifaber nicht nur eine Vorrede geschrieben,
sondern auch »des Buches Inhalt durch ein Gemélde« entworfen, das geméss

Christine Géttler



Abb. 5: Dirck Volkertsz. Coornhert nach Maarten
van Heemskerck, Fides reinigt mit einem Besen
menschliche Herzen, die in einem vom Blut Christi
genahrten Brunnenbecken schwimmen, um 1559,
Kupferstich, 36,5 x 25,7 cm.

56 Preuss 1931 (wie Anm. 54), S. 22.

57 Ratschlag 1538 (wie Anm. 55), Bl. A4b.

58 Als Travestie auf die katholische Geistlichkeit
kommen Fuchsschwénze auch auf einem illustrier-
ten Flugblatt mit Versen von Hans Sachs vor: »Her
her / wer Fuchsschwenz kauffen weel<, 1546. Abge-
bildet in: Geisberg, Max, The German Single-Leaf
Woodcut: 1500—-1550, rev. und hrsg. von Walter L.
Strauss, Bd. 4, New York 1974, S. 1534, Nr. 1578.

der Beschreibung des engen Mitarbeiters Luthers »etliche Kardinale« zeigt, die »um
den Papst, der auf einem hohen Throne sass«, standen und »mit Fuchsschwénzen,
welche an lange Stangen gebunden waren, als mit Besemen, alles oben und unten
ausfegten« (Abb. 4).56 Luther selbst nimmt in der Vorrede auf den Titelholzschnitt
Bezug: »Aber da sihe nur die verzweivelten Buben an / wie sie mit Fuchsschwent-
zen die Kirchen Reformirn / Wo es den Bapst und Cardinele trifft / da geben sie dem
Bapst alles [...] Wer wird denn nu reformiert? Der grosse schalck Niemand? 57

In der populdren Literatur des Spatmittelalters bedeuten Fuchsschwéanze Heu-
chelei und Schmeichelei.58 Nach reformatorischer Auffassung war also die katho-
lische Aufraumungsarbeit scheinheilig und falsch, wie es auch aus der Darstellung
eindeutig hervorgeht: Das sanfte Wischen der drei Kardinéle bleibt ohne weit-
reichende Folgen. Zwar sind in der Kirche weder private noch korporative Neben-
altare zu sehen, doch dadurch erhalt der Hauptaltar eine um so grossere Bedeu-
tung. Auf dem Mittelbild des Triptychons kann man Papst Paul IIl. an seinem Bart
erkennen, wiahrend auf den Seitenfliigeln — an der Stelle von Heiligen — zwei
Teufel dargestellt sind.

Im Unterschied zu dem von den Kardinadlen vorgenommenen sanften Sdubern
mit Fuchsschwéanzen war das reformatorische Fegen mit Besen griindlich und
effektiv. Dem Entwerfer des anonymen Blattes war moglicherweise ein von Dirck
Volkertsz. Coornhert und Maarten van Heemskerck signiertes reformatorisches

lkonoklasmus als Kirchenreinigung



72

Abb. 6: Meister S, »Fons pietatis«, Anfang 16. Jahr-
hundert, Kupferstich, 21,8 x 16,5 cm. Von den Wun-
den des gekreuzigten Christus, der einen mehr-
stockigen Brunnen kront, fallen Bluttropfen in das
Becken, in dem Arme Seelen baden. Die Medaillons
am Rand geben Szenen aus der Leidensgeschichte
Christi wieder.

59 Vgl. dazu: Wadell, Maj-Brit, Fons pietatis. Eine
ikonographische Studie, Goteborg 1969, S. 62—65;
Grosshans, Rainald, Maerten van Heemskerck. Die
Gemadlde, Berlin 1980, S. 53; Veldman, llja M., Maar-
ten van Heemskercks visie op het geloof, in: Bul-
letin van het Rijksmuseum 35, 1987, S. 193-210;
ders./Luijten, Ger, Maarten van Heemskerck, Teil 2,
(The New Hollstein Dutch and Flemish Etchings,
Engravings and Woodcuts 1450—1700), Roosendaal
1994, S. 125, Nr. 435.

60 Die Christusfigur zeigt auffallende Ahnlich-
keiten mit Michelangelos berithmter Skulptur in
Santa Maria sopra Minerva, Rom, die Heemskerck
wahrend seines Aufenthalts in Rom 1532—1535 zwei-
fellos gesehen hatte.

61  Hollstein, F. W. H., Dutch and Flemish Etch-
ings, Engravings and Woodcuts ca. 1450—1700,
Bd. 13, Amsterdam [1956], S. 153, Nr. 204; Wadell
1969 (wie Anm. 59), S. 120, Nr. 88.

62 »Sola fides miseris contrito corde reatus / Tol-
lit et aeterni clara trophaea dei.« (~Der Glaube al-
lein tilgt die Schuld aus dem zerknirschten Herzen
der Elenden und die strahlenden Siegeszeichen des
ewigen Gottes.«) Ein Pendant des lateinischen Tex-
tes ist der beigegebene franzosische Text: »La foy
purge les coeurs pleins de benevolence / Au sang
de Christ par croix ennuy et souffrance.« (-Der
Glaube lautert die Herzen, die guten Willens sind,
im Blute Christi, durch das Kreuz, den Schmerz und
das Leiden«.)

63 Romer 3,28: »Denn wir sind iiberzeugt, dass
der Mensch durch den Glauben ohne Gesetzes-
werke gerechtfertigt wird.«

64  Tridentinum, sessio VI (13. Januar 1547): »Decre-
tum de iustificatione«, cap. 8, in: Denzinger, Hein-
rich/Schonmetzer S. 1., Adolf, Enchiridion symbo-
lorum, 32. Aufl. Freiburg i.Br. 1963, S. 372, Nr. 1532:
»Fides est humanae salutis initium, fundamentum et
radix omnis iustificationis [...]<. Zum Problem vgl.
auch: Peters, A., Rechtfertigung, in: Historisches
Worterbuch der Philosophie 8,1992, Sp. 261; Wilckens,
Ulrich, Der Brief an die Romer, Bd. 1, (Evangelisch-
Katholischer Kommentar zum Neuen Testament 6/1),
Zurich/Einsiedeln/KoIn 1978, S. 247f., 251.

65 Enchiridion symbolorum 1963 (wie Anm. 64),
S. 376378 (»Decretum de iustificatione«, cap. 16).
66 Abgebildet in: Wadell 1969 (wie Anm. 59),
Abb.103.

67 »Non corruptibilibus auro vel argento re-
dempti estis de vana vestra conversatione pater-
nae traditionis, sed pretioso sanguine quasi agni
immaculati Christi et incontaminati.« (I Pet. 1). Vgl.
auch Brox, Norbert, Der erste Petrusbrief, (Evan-
gelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen Testa-
ment 21), Zirich/Einsiedeln/KéIn 1979, S. 80f.

Propagandabild bekannt, das den Besen nicht zum Reinigen des Kirchengebéaudes,
sondern zum Reinwaschen der Seele von ihrem inneren Schmutz benutzt (Abb. 5).
Den um 1559 wahrscheinlich von Heemskerck entworfenen Stich diirfte der Schrift-
steller und Kupferstecher Coornhert mit angeregt haben, der selbst von lutheri-
schem und zum Teil auch calvinischem Gedankengut beeinflusst war.5% Die Darstel-
lung zeigt eine muskulose Frauengestalt, die sich iiber den Rand eines Brunnens
beugt, um mit einem Besen die im Wasser schwimmenden menschlichen Herzen zu
schrubben. Einige sind noch mit allerlei weltlichen Eindriicken behaftet, die als
Frauenkopf, Weinbecher und Spielwiirfel wiedergegeben sind. Der Brunnen wird
vom Blut aus der Seitenwunde Christi gespeist, der in Gestalt eines Schmerzens-
mannes mit dem Kreuz im Arm auf einem Postament erscheint;0 die Schale selbst
wird von den Evangelistensymbolen getragen. Im Mittelgrund des Stiches, in
einer einsamen Felsenlandschaft, ist Christus ein zweites Mal zu erkennen, das
schwere Kreuz auf den Schultern tragend.

Heemskercks Stich greift das mittelalterliche Bildthema der »fons pietatis« auf,
kehrt jedoch die Aussage des aus dem heiligen Blut Christi gespeisten Gnaden-
brunnens ins Gegenteil. In vorreformatorischen Darstellungen baden in der Regel
nackte Menschen in der heilsamen Fliissigkeit, auf der manchmal auch Hostien
treiben. In drastischer Weise fiihren diese Bilder die reinigende Kraft des Blutes
Christi vor Augen, die im Altarssakrament allen Menschen zuteil wird (Abb. 6).6!
Die spatmittelalterliche Heilsallegorie hat Heemskerck in ein reformatorisches
Lehrbild umgestaltet, das die Zeremonien der réomischen Kirche deutlich kritisiert.
In der Unterschrift wird die emsig schrubbende Frau als Personifikation des
Glaubens, der »allein die Schuld aus dem zerknirschten Herzen der Elenden tilgt«,
gekennzeichnet.%2 Das innerliche Ausputzen der Herzen durch den Glauben, das
das rituelle »Heilbad« im mittelalterlichen Gnadenbrunnen ersetzt, gibt den Worten
von Paulus an die Romer greifbare Gestalt, dass die Rechtfertigung der Siinder
allein durch den Glauben an Jesus Christus geschehe.®3 Der fiir die reformatorische
Rechtfertigungslehre zentrale paulinische Lehrsatz fand auch Eingang in den Text
des Trienter Dekrets, das den Glauben als »Grundlage und Wurzel aller Recht-
fertigung« bezeichnet,®4 jedoch auch auf dem durch Gute Werke erworbenen Ver-
dienst beharrt.¢> Moglicherweise rechnete die Darstellung also auch mit katholi-
schen Kaufern, denen die Spitze gegen die Papstkirche erst nach eingehenderem
Betrachten des Bildes und dem Lesen des Textes auffiel. Eine andere Ausgabe des
Kupferstiches, die auf die Bildunterschrift verzichtet und stattdessen den Brun-
nenrand mit einem Zitat aus dem ersten Petrusbrief versieht,66 greift in einer nicht
minder deutlichen Sprache die Werkgerechtigkeit der papstlichen Kirche an
(1 Petrus 18f.): »Ihr wisst ja, dass ihr nicht mit verganglichen Dingen, mit Silber oder
Gold losgekauft worden seid von eurem verkehrten, von den Ahnen iiberkommen-
en Wandel, sondern mit einem kostbaren Blut, wie von einem Lamm ohne Fehl
und Makel, (dem) Christi.«67 Die iiberholte heidnische Vergangenheit, die Petrus hier
meint, wurde von den Reformatoren mit dem Kult der romischen Kirche identifi-
ziert, die das Seelenheil ebenfalls zu einer kauflichen Sache gemacht habe.

Nun findet sich auf keiner spatmittelalterlichen »fons pietatis«-Darstellung
eine mit einem Besen sdubernde Frau. Die reformatorische Allegorie des Glaubens
hat den Besen vielmehr der spatmittelalterlichen Personifikation der Bussfertigkeit

Christine Gdttler



3

N




74

Abb. 7: Mildtatigkeit und Reue (mit Rute, Hammer
und Besen zwischen den Zahnen) sprechen mit
Glaubigen. Holzschnitt in: Guillaume de Déguile-
ville, Boeck van den pelgrim, Haarlem 1486, fol. 7v.

68 Der Text wurde ins Englische, Deutsche, Latei-
nische, Spanische und Niederldndische iibersetzt.
Vgl. De Jongh 1995, S. 202—204; Tuve, Rosemond, Al-
legorical Imagery. Some Mediaeval Books and Their
Posterity, Princeton, 1966, S. 162f., 206f.

69  Guillaume de Déguileville, Boeck van den pel-
grim, Haarlem 1486, fol. 7v. Zit. nach De Jongh 1995,
S. 202.

70 Godefridus Admontensis, Homiliae dominica-
les, hom. 32, in: Patrologia latina 174, Sp. 217: »Sco-
pae istae, quibus cor illud, quod fuit domus diaboli,
emundatur et ornatur, est peccatorum confessio et
peccatorum satisfactio; per confessionem enim
homo mundatur, per satisfactionem ornatur.«

{
{
1

)

‘”A >
) [}
\' A ;
, } 5
2 W Z 0N
5 m 4
T N

. 3 4 p
e

aus den Handen beziehungsweise dem Mund genommen. In der berithmten »Péléri-
nage de la vie humaine« des franzosischen Zisterziensers Guillaume de Déguile-
ville (um 1330/32), einem durch Drucke auch im niederlandischen Raum weit ver-
breiteten Werk, 68 tritt eine Frau auf, die sich als »Pénitence« (Busse / Reue) zu
erkennen gibt. In ihren Handen hélt sie eine Rute und einen Hammer, den sie
zum Weichschlagen der verhérteten Herzen gebraucht, zwischen die Zahne hat sie
sich einen Besen geklemmt. lhre dussere Erscheinung halten auch die Illustra-
tionen der Manuskripte sowie der zahlreichen gedruckten Ausgaben dieses Trak-
tats fest (Abb. 7). »Pénitence«, die sich selbst »Zimmermadchen und Wascherin
Gottes« nennt, bezeichnet den Besen als ihre Zunge. Damit fege sie den Schmutz
der Siinden aus den Herzen, die sich iiber die fiinf Sinne Eingang verschafft
hatten.®9 Der Besen in ihrem Mund bezieht sich hier also auf den Beichtritus, da
ja das gesprochene Siindenbekenntnis Voraussetzung fiir die siindentilgende Los-
sprechung des Priesters ist. So verbindet etwa auch Gottfried, der Abt von Admont
(gest. 1165), den »Besen, mit dem jenes Herz, einst Wohnstatt des Teufels, gerei-
nigt wird«, mit der »Beichte der Siinder« »Durch die Beichte namlich wird der
Mensch gesaubert, durch die Genugtuung geschmiickt.«70

In der protestantischen Ikonographie erhielt das spatmittelalterliche Merkbild
der Busse und Rechtfertigung neue Funktionen: Heemskerck setzt in seinem refor-
matorischen Lehrbild der Wirksamkeit der Riten und Sakramente die Macht des
Glaubens entgegen, Siinden zu vergeben. Er kleidet die mittelalterliche »Poenitentia«
fiir den reformatorischen Anlass um und gibt selbst ihrem Besen eine evangelische
Note, indem er diesen mit einem kreuzférmigen Stiel versieht. Die Heilsbedeutung

Christine Gottler



0. bmn ronlt.r adem !, | . Anwsmose puer:
Tz cut celm ldzt_[iJm j
‘Pngw_ﬁumnfw

Anton. Wiere fcit et exond.

Abb. 8: Anton Wierix, Jesus sdubert das Men-
schenherz mit einem Besen, um 1595, Kupferstich,
9,7 x 5,7 cm. 5. Blatt der Serie »Cor lesu amanti
sacrume.

Abb. 9: Anton Wierix, Jesus tragt die Passionsin-
strumente in das Herz, um 1595, Kupferstich, 9,3 x
5,8 cm. 15. Blatt der Serie »Cor lesu amanti sacrume.

71 Zur Mihlen, Karl-Heinz, Kreuz, V. Reforma-
tionszeit, in: Theologische Realenzyklopadie 19,
Berlin/New York 1990, S. 762f.

72 »l..] dat men d'idolatrie niet allenlick uyten
herten en behoorde te doen, maer oyck uyten
ooghen«. Mit diesen Worten soll Herman Modet
den Bildersturm verteidigt haben. Zit. nach Vioten,
Joh. van, Nederland tijdens den Volksopstand te-
gen Spanje, 1564—1581, Bd. 1, Schiedam 1872, S. 68.
73 Vgl. Knipping, ]. B., De iconografie van de
Contra-Reformatie in de Nederlanden, Bd. 1, Hil-
versum 1939, S. 135f.; Eschmann, Ernst Wilhelm, Das
Herz in Kult und Glauben, in: Das Herz, 1: Im Um-
kreis des Glaubens, Biberach an der Riss 1965,
S. 138f.; Mauquoy-Hendrickx, Marie, Les estampes
des Wierix conservées au Cabinet des Estampes de
la Bibliothéque Royale Albert ler, Bd. 1, Briissel
1978, S. 73, Nr. 434; Wort und Bild. Buchkunst und
Druckgraphik in den Niederlanden im 16. und
17. Jahrhundert, Konzept Hans-Joachim Raupp,
Ausst.- Kat. Belgisches Haus Koéln, Sint-Pieters-
Jette (Belgien) 198l, S. 154—157, Kat.-Nr. 46 (Wolf-
gang Prange); De Jongh 1995, S. 204.

Mnfhmwlmme,
mﬁmyz&zw

Bm Tesv comde crucem, — Nulla fﬂmzlzht lu:.f,
ng;hﬂrzmﬂe trucem,  Amuleta gando _/fmz:
- Conde tn 4mo coveds. Hor myrvhz > faferenls.

 Anton. Wierx _fecit et excrd.

verre,

des Kreuzes Christi heben Luther und andere Reformatoren in ihrer Kritik an der
scholastischen Gnadenlehre hervor, die dem Verdienst durch Werke eine zu grosse
Bedeutung beimesse.”! Im Kupferstich zum Bildersturm von 1566 (Abb. 1) ist die
Ikonographie vom Reinigen des Herzens erweitert und aktualisiert. Das Attribut
einer weiblichen religiosen Allegorie ist in die Hinde von Mannern iibergegangen,
die es als Waffe gegen die romischen Gotzen benutzen. Der Besen tritt als poli-
tisches Instrument in Aktion, »damit man den Goétzendienst nicht allein aus den
Herzen und Ohren, sondern auch aus den Augen« entferne.?2 Dariiber hinaus bot der
Entwerfer des anonymen Stichs eine Fiille von ikonographischen, literarischen
und volkstiimlichen Motiven auf, um der scholastischen, sich auf die Werkfrommig-
keit beziehenden Heilsallegorie die biblische und paulinische Allegorie des »Aus-
fegens« entgegenzustellen.

Haben in der reformatorischen Sduberungs-Allegorie die Laien die Besen fest in
der Hand, um die Papstkirche von Zeremonien und Riten auszufegen, so findet in
der jesuitischen Druckgraphik vom Ende des 16. Jahrhunderts der Besen zu seiner
urspriinglichen Besitzerin, der Kirche, zuriick. Auf dem fiinften Blatt einer um 1595
vom Antwerpener Kupferstecher Anton Wierix (1549—1615) geschaffenen achtzehn-
teiligen Serie mit dem Titel »Cor lesu amanti sacrum« (»Das dem liebenden Jesus
geweihte Herz«) fegt der auf einer Wolke stehende Jesusknabe selbst mit einem Be-
sen Ungeheuer (>monstra«) aus einem Herzen (Abb. 8).73 Das Ausputzen der Herzen
erhalt hier eine sakramentale Bedeutung: Jesus will, so sagt es der Text, das Men-
schenherz zu seinem »Wohnsitz« machen, deswegen »reinigt er es mit eigenen

lkonoklasmus als Kirchenreinigung

75



/5
ks

1

" QEconom

CHRIS T%LICKE =
[UYSHOUDING!

1,

Boecken

door

WITTEWRONG
Eua

vervat-
naer des H

1n twee

’

PETRUM
Bedie

76

wyely




Abb. 10: Fegen im Diesseits und Jenseits. Detail aus:
Pieter Holsteijn nach Albert Vinckenbrinck, Titel-
blatt in: Petrus Wittewrongel, Oeconomia Christi-
ana ofte Christelicke huyshoudinge, 3. erw. Aufl.
Amsterdam 1662.

74  Die Bildunterschrift lautet: »O beatam cordis
aedem / Te cui coelum dedit sedem / Purgat suis
manibus./ Animose puer verre,/ Monstra tuo vultu
terre,/ Tere tuis pedibus.« Deutsche Ubersetzung in
Ausst.-Kat. Koln 1981 (wie Anm. 73), S. 155f.: »O
gliicklicher Tempel des Herzens / derjenige, dem
der Himmel dich als Wohnsitz gegeben hat,/ reinigt
dich mit eigenen Handen./ Seliger Knabe, fege,/
verscheuche die Ungeheuer durch deinen Anblick/
zertrete sie mit deinen Fussen!«

75  Luz, Ulrich, Das Evangelium nach Matthéus,
Bd. 2, (Evangelisch-Katholischer Kommentar zum
Neuen Testament 1/2), Zirich/Braunschweig 1990,
S. 281-285.

76 Vgl. dazu: Berns, Jorg Jochen, Umriistung der
Mnemotechnik im Kontext von Reformation und
Gutenbergs Erfindung, in: ders./Neuber, Wolfgang,
Ars memorativa. Zur kulturgeschichtlichen Bedeu-
tung der Gedéchtniskunst 1400—1750, Tiibingen
1993, bes. S. 39ff.

77 Parival, I. de, Les délices de la Hollande, Pa-
ris 1665, S. 23f. Vgl. Schama 1987, S. 378, ebd.,
S.376-378 finden sich weitere Beispiele aus der Rei-
seliteratur. Belege zur Auffassung, dass Reinlichkeit
eine typische holldandische Tugend sei, auch in:
Becker, Jochen, Are These Girls Really So Neat? On
Kitchen Scenes and Method, in: Art in History / Hi-
story in Art. Studies in Seventeenth-Century Dutch
Culture, Santa Monica 1991, S. 164, Anm. 12.

78  Cornelius a Lapide: Commentarii in scripturam
sacram, Bd. 6, Lyon/Paris 1866, S. 231. Zur Stelle
siehe auch oben, Anm. 46.

79 Embleme von Jacob Cats, die alltagliche Ge-
genstande zum Kochen und Putzen in einem héus-
lichen Interieur zeigen, behandelt Schama 1987,
S. 383-385. Vgl. auch die exemplarische Studie zu
Reinheits- und Reinlichkeitsmetaphern in Ruis-
daels’ Ansichten von Haarlem: Michalski, Sergiusz,
Die emblematische Bedeutung der Bleichen in den
»Haarlempjes« des Jacob van Ruisdael, in: Nieder-
deutsche Beitrdge zur Kunstgeschichte 31, 1992,
S. 68-76.

80 Ich benutzte die 3. erweiterte Auflage Am-
sterdam 1662 (Originalausgabe Amsterdam 1655).
Franits, Wayne, Paragons of Virtue. Women and
Domesticity in Seventeenth-Century Dutch Art,
Cambridge 1993, S. 99f.; De Jongh 1995, S. 212.

Handen« und »fegt« den Schmutz der falschen inneren Bilder weg,74 die, so kann
man aus den vorhergehenden Blattern schliessen, aus Siinden und Weltlust be-
stehen. Hier wird die bei Matthéus (12,43—45) iiberlieferte ratselhafte Geschichte
vom »unreine[n] Geist« illustriert, der »von dem Menschen ausgefahren« war, um-
herirrte und schliesslich in sein »Haus zuriickkehren« wollte: Er fand es jedoch
»leer, gefegt und geschmiickt« (Mt 12,44). In der exegetischen Tradition wurden der
unreine Geist auf die Siinde, das Haus auf das menschliche Herz und die sieben
Geister, mit denen der Damon daraufhin verstarkt zuriickkehrte (Mt 12,45), auf die
sieben Kardinallaster gedeutet.”> Im nachsten Stich wird das menschliche Herz
denn auch mit dem Blut Jesu besprengt, in den folgenden Illustrationen mit kirch-
lichem Ornat ausgestattet, zu dem auch die Musik gezahlt wird: Wierix zeigt, wie
das Christkind im menschlichen Herzen liest, singt und die Harfe spielt; es malt
Darstellungen der Letzten Dinge an die Wande des Herzens und schmiickt sie mit
den Leidenswerkzeugen, die es heranschleppt (Abb. 9). Die Kiinste, mit denen das
Jesuskind das Herz belebt, veranschaulichen also auch und vor allem das Thema
der Passion. Auf raffinierte Weise wird damit dem reformatorischen Argument der
Wind aus den Segeln genommen, dass die »ausserlichen« Bilder in den Kirchen als
»miissige« und »unniitze« Bilder auch das Herz okkupierten, das doch einzig dem
Bild des gekreuzigten Christus, dessen »Blut tropfe«, angehére.76

Der kathartische Aspekt des Sauberns mit dem Besen spielt in der hollandischen
Kunst und Kultur des 17. Jahrhunderts eine grosse Rolle. In erbaulichen Bildern
und Texten wird das hausliche Kehren oft als ethische Handlung verstanden, die
eine moralische, sittlich bessernde Wirkung hat. Die »Selbst-Stilisierung« der
Hollander zur »reinlichen« Nation findet eine Entsprechung in den Berichten aus-
landischer Reisender, welche die Reinlichkeits- und Sauberkeitsriten hollandischer
Miadchen und Frauen bisweilen als »exzessive Idolatrie« beschreiben.”” Selbst ein
gnadenloser Gegner der Calvinisten wie der jesuitische Theologe Cornelius van
Lapide (1567—1637) konnte nicht umhin, den hollandischen Magden als den »gross-
ten Liebhaberinnen des Glanzes« Beifall zu zollen; dies ausgerechnet in seinem
Kommentar zum antibabylonischen Spruch bei Jesaja (14,23), wobei Cornelius das
Bild vom »Wegfegen« Babylons »mit dem Besen der Vernichtung« durch den Hin-
weis auf das Schrubben eines Bodens mit dem gewdhnlichen Kehrbesen, wie es eben
die putzwiitigen Hollanderinnen tun, zu erkldren versucht.’8

Die bedeutendsten Autoren niederldndischer Emblembiicher, Roemer Visscher
(1547—1620) und Jacob Cats (1577—1660), bauten ihre Lehren vom sozialen und mora-
lischen Verhalten auf alltaglichen Gegenstidnden auf, darunter auch schlichten
Geraten zum Putzen.” Eine fiir den calvinistischen Umkreis aussergewohnliche Dar-
stellung des »Fegens« findet sich auf dem Titelblatt von Petrus Wittewrongels
»Oeconomia Christiana ofte Christelicke huyshoudinge« (Abb. 10).80 Der vom Bild-
hauer Albert Vinckenbrinck entworfene Stich zeigt im zentralen Feld, gleich
unterhalb des Titels, eine Frau, die mit einem Besen unter anderem Spielkarten
ausfegt, als Symbole einer (von einem puritanischen Standpunkt) sittenlosen, die
Familie bedrohenden Lebensweise. Darunter, gleichsam im geéffneten Maul
eines Untiers, wird eine Hoélle sichtbar, die jedoch durch die iiber den Flammen
schwebenden Engel stark an das von den Calvinisten abgeschaffte Fegefeuer

lkonoklasmus als Kirchenreinigung

77



Abb. 11: Tobias Stimmer, Verhohnung des Papstes,
1568, Holzschnitt mit Typendruck, 38 x 24,3 cm.

erinnert. Denjenigen, die den Schmutz in Haus und Seele nicht rechtzeitig ent-
fernten, wurde damit gedroht, einst im ewigen Feuer des Jenseits selbst griindlich
gefegt zu werden.

Religiése Riten als Pest, lkonoklasmus als heilsame Medizin: eine
Allegorie des Bildersturms von Marcus Gheeraerts dem Alteren

Der aus Briigge gebiirtige calvinistische Kiinstler Marcus Gheeraerts mag die anony-
me Darstellung des Bildersturmes (Abb. 1) vor Augen gehabt haben, als er den mon-
strosen Monchskopf mit den Zeremonien der Papstkirche entwarf (Abb. 2); denn am
unteren Rand seines Blattes findet sich eine vergleichbare »Besenszene« (Abb. 16).8!
Gheeraerts' Komposition verarbeitet Eindriicke des niederlandischen Bildersturms
zu einer satirischen Bildallegorie und ist wohl spatestens 1568 entstanden, als

81 Zur Literatur s.0., Anm. 33. er nach London iibersiedelte, um dort neue Auftridge zu finden. Carel van Mander

Christine Gottler



Abb. 12: Der Papst als lasterhafte Eule, Detail von
Abb. 2.

82 Van Mander, Carel, Das Leben der nieder-
landischen und deutschen Maler, (Het Leven der
Doorluchtighe Nederlandtsche en Hooghduytsche
Schilders), Textabdruck nach der Ausgabe von 1617,
Bd. 2, Miinchen/Leipzig 1906, S. 39.

83 Vgl. Ausst.-Kat. Hamburg 1983, S. 165, Nr. 37
(Peter-Klaus Schuster).

84  Zur kiinstlerischen Methode vgl. The Arcim-
boldo-Effect. Transformations of the Face from the
Sixteenth to the Twentieth Century, hrsg. von Si-
monetta Rasponi/Carla Tanzi, Ausst.-Kat. Palazzo
Grassi Venedig, Mailand 1987, S. 183.

85 Comanini, Gregorio, /I Figino (Mantua 1591),
in: Barocchi, Paola (Hrsg.), Trattati d'arte del cin-
quecento, Bd. 3, Bari 1962, S. 269. Arcimboldos Por-
trét eines Juristen befindet sich auf Schloss Grips-
holm in Schweden.

86 Beispiele finden sich in: Ausst.-Kat. Venedig
1987 (wie Anm. 84), S. 188, 192.

87 Bax, D., Ontcijfering van Jeroen Bosch,'s Gra-
venhage 1949, S. 158—162; Schwarz, Heinrich/Plage-
mann, Volker, Eule, in: Reallexikon zur deutschen
Kunstgeschichte 6, 1973, Sp. 305; die umfassendste
Studie ist: Vandenbroeck, Paul, Bubo significans.
Die Eule als Sinnbild von Schlechtigkeit und Tor-
heit, vor allem in der niederlédndischen und deut-
schen Bilddarstellung und bei Jheronimus Bosch,
in: Jaarboeck van het Koninklijk Museum voor
Schone Kunsten Antwerpen, 1985, hier S. 158—162.
88 Schwarz/Plagemann 1973 (wie Anm. 87),
Sp. 277.

berichtet, dass der Maler, der auch religiose Werke schuf, 1566, als »infolge der
neuen Predigten ein Stillstand in der allgemeinen kiinstlerischen Produktion einge-
treten war, [...] das Buch der Tierfabeln Asops [...] radierte und veréffentlichte«.82

Der Kupferstich zeigt die Zeremonien und Riten des Papsttums als vielfigu-
rige Szenen in einer grotesken, der Gestalt eines tonsurierten Ménches nachgebil-
deten Kopflandschaft. Uber die Darstellung sind die Buchstaben des Alphabets
verteilt. Dem Blatt war folglich urspriinglich ein Textkommentar beigegeben, der
den calvinistischen Betrachtern und Lesern die Brauche der romischen Kirche in
polemischer Verzerrung als vergessene und einer vergangenen Zeit angehorende
Verfehlungen zu erklaren versuchte.

Fast gleichzeitig (1568) komponierte Tobias Stimmer aus verschiedenen Gerit-
schaften des eucharistischen Kultes eine Papstbiiste, die im Text als »flickwercks,
das »keinen bestand« hat, und im Titel als »Gorgoneum caput« und als ein »new
seltzam Meerwunder auss den Newen erfundenen Inseln« (Amerika) verhéhnt wird
(Abb. 11).83 Der Schweizer Maler und Zeichner orientierte sich dabei an den »teste
composte« Giuseppe Arcimboldos, die der lombardische Kiinstler im Auftrag Maxi-
milians II. am kaiserlichen Hof geschaffen hatte.84 Gregorio Comanini bezeichnet
diese in seinem 1591 erschienenen Dialog »Il Figino« als »scherzi« und hebt dabei
neben dem Zyklus der »Vier Jahreszeiten« auch das hauptséachlich aus Fischen und
Froschen zusammengesetzte Portrat eines Juristen hervor, das dem Betrachter
»das wahre Abbild des guten Gesetzgebers« klar zu erkennen gebe. Comanini iiber-
lasst es seinen Lesern, sich das Vergniigen vorzustellen, das der Kaiser beim An-
blick empfand, wie auch das Gelachter, das dieses »hochst lacherliche Portrat« am
kaiserlichen Hof ausloste.85 In vergleichbarer Weise sollte die bis an die Zahne
geriistete Papsthiiste, die Stimmer aus liturgischem Geréat, Devotionalien und Bullen
montierte, das wahre Gesicht der romischen Kirche enthiillen und dem Spott der
Betrachter preisgeben.

Auch in Gheeraerts’ Kupferstich wird die sich um Opfermesse und die anderen
Sakramente angesammelte materielle Kultur als Korruption verworfen. Die anthro-
pomorphe Landschaft greift Anregungen Arcimboldos auf, dessen Inventionen
gerade in der niederlandischen Druckgraphik breit rezipiert wurden;86 sie steht
aber auch, wie an einzelnen Motiven noch erklédrt werden soll, in der Tradition
der »Lasterlandschaften« Pieter Bruegels des Alteren, die selbst schon eine Kritik
am Papsttum und den Riten der rémischen Kirche enthalten.

Gheeraerts’ Monchskopf ist als ein Spottbild des Papstes aufzufassen, der hier
in zweierlei Gestalt auftritt: als thronender Fiirst (unter dem Buchstaben A) und
als eine mit der Tiara bekronte Eule, die auf dem diirren Baum links (beim Buchsta-
ben B) Platz genommen hat und von anderen Végeln umflattert wird (Abb. 12). In
der niederlandischen Literatur und Ikonographie des 15. und 16. Jahrhunderts wird
der lichtscheue Vogel auf den das Licht der Offentlichkeit scheuenden Siinder
bezogen.8 Schon mittelalterliche Bibelausleger, etwa Hugo von St. Victor (1096—1141),
deuteten die am Tag von den iibrigen Vogeln verfolgte Eule auf den Siinder, der
nach der Aufdeckung seiner Laster verspottet wird.88 Spott und Hohn iiber die ans
Licht gekommene Lasterhaftigkeit des Papstes waren demnach die Absicht der
satirischen Darstellung. Die Eule, die fast alle Todsiinden versinnbildlichen konnte,
bot sich als Lastertier des Papstes auch deswegen besonders an, weil sie nach

lkonoklasmus als Kirchenreinigung

79



8o

NEMO
_Houerdye

SVPERBVS
Noerdf  van J"& bouen

Abb. 13: Pieter van der Heyden nach Pieter Bruegel
d.A., Allegorie des Hochmuts, 1558, Kupferstich,
22,5x%x29,2cm.

89 Vandenbroeck 1985 (wie Anm. 87), S. 78.

90 Die Vorzeichnungen Bruegels zu den »Sieben
Hauptlastern« sind 1556 bzw. 1557 datiert; die Stiche
von Pieter van der Heyden gab Hieronymus Cock
1558 heraus. Zur Superbia vgl. Gibson, Walter S.,
Bruegel, London 1993 (Erstausgabe 1977), S. 50f.;
Pieter Bruegel d.A. als Zeichner. Herkunft und
Nachfolge, Ausst.-Kat. Staatliche Museen Preussi-
scher Kulturbesitz, Kupferstichkabinett, Berlin 1975,
S. 59f., Kat.-Nr. 65; Freedberg, David, The Prints of
Pieter Bruegel the Elder, Ausst.-Kat. Bridgestone
Museum of Art, Tokyo 1989, S. 125, Kat.-Nr. 20;
Mielke, Hans, Pieter Bruegel. Die Zeichnungen,
Turnhout 1996, S. 50.

91  Freedberg 1989 (wie Anm. 90), S. 126, Kat.-Nr. 2I.

AMAT

o

SVREROS, NEC AMATVR B ILLIS -
Shebact Wtﬁvb Nverdt Jo& Yeder  Yyan 4 om!,"p \:r/muf

volkstiimlichen Erzahlungen Herrscherin tiber die iibrigen Vogel sein wollte.8% Ein
Eulen-Monstrum, das auf dem Kopf einen konischen Bienenkorb mit vier Reifen
als Persiflage auf den dreifachen Kronreif der papstlichen Tiara tragt, taucht auch
in Bruegels Darstellung des »Hochmuts« auf, die zu einem Zyklus der »Sieben Haupt-
siinden« gehért (Abb. 13).90 Nach mittelalterlicher Auffassung war »superbia« das
grosste, gegen Gott aufbegehrende und deshalb von Gott iiber alles gehasste Laster.

In Gheeraerts’ Kupferstich wird dem Papst der Platz ganz oben auf der Scha-
deldecke zugewiesen, wo er unter einem mit Urkunden, Kardinalshiiten, Rosen-
krdanzen usw. behangenen Baldachin thront (Abb. 14). Monche und Weltgeistliche
tragen die aus der Ablasspredigt gelosten Gelder herbei. Links schiitten zwei
Monche Sacke voller Miinzen in eine Truhe; dabei handelt es sich um ein aus Alle-
gorien des Geizes bekanntes Motiv,9 das hier vom Bereich der Moralsatire auf
denjenigen der konfessionellen Polemik iibertragen wurde. Auf der Nasenspitze
wird vor einem Kruzifix gerade gebetet und geopfert. Weitere markante Teile des
Gesichts sind Schauplatze sakramentaler Handlungen: Auf der Stirne, gleich beim
Ansatz der Tonsur, erhebt sich eine von Nachtvogeln umschwarmte landliche
Kirche; dort findet ein Tauffest statt. Gleich darunter (beim Buchstaben H) wird das
Sakrament der Firmung gespendet. Entlang der aus ziingelnden Schlangen gebil-
deten Tonsur bewegt sich ein Zug mit einem Priester, der einem Sterbenden das
Viatikum bringt. Im Ohr wird die Ohrenbeichte abgelegt. Im rechten Auge des Ko-
losses werden Priester geweiht, in seinem linken Auge Ehen geschlossen.

Christine Gottler



Abb. 14: Die Geschifte der Papstkirche, Detail von
Abb. 2.

Abb. 15: Die Messe im aufgerissenen Mund, Detail
von Abb. 2.

92 Bachtin, Michail, Literatur und Karneval. Zur
Romantheorie und Lachkultur, aus dem Russischen
iibersetzt und mit einem Nachwort von A. Kaempfe,
Miinchen 1969, S. 16.

93 Vgl. Rubin, Miri, Corpus Christi. The Eucharist
in Late Medieval Culture, Cambridge 1991, S. 347ff.
94 Ebd., S. 63f.

95 Vgl. Davis 1973 (wie Anm. 26); Michalski 1990,
S.175.

96 Ausst.-Kat. Hamburg 1983, S. 170, Kat.-Nr. 42
(Peter-Klaus Schuster); Roettig, Petra, Reformation
als Apokalypse. Die Holzschnitte von Matthias Ge-
rung im Codex germanicus 6592 der Bayerischen
Staatsbibliothek in Miinchen, (Vestigia bibliae 11/12,
1989/1990), Bern u.a. 1991, S. 244f.

AP AR : _r\\\ﬂ\\\\“\.w..l“

e AN
. % i i=
4 . \:“v((ﬂ?*

5
:

\

In der auffalligsten Gesichtspartie des Monstrums, im aufgerissenen Mund,
wird eine Opfermesse zelebriert (Abb. 15). Nach Michail Bachtin ist der »verschlin-
gende leibliche Abgrund« des Mundes der »wichtigste Gesichtsteil in der Gro-
teske«.92 Bei Gheeraerts ist er Ort der zentralen liturgischen Handlung, die im 16.
Jahrhundert zum Brennpunkt der reformatorischen Kritik an der korrupten Papst-
kirche wurde.? Von oben beleuchtet ein Affe mit einer Fackel die im iibrigen
genau nach dem Brauch der romischen Kirche geschilderte Szene. Eben hebt der
Priester die Hostie empor. Ein hinter ihm auf der Unterlippe des Monstrums knien-
der Akolyth klingelt mit dem Altarglockchen, ein anderer halt die Kasel des
Priesters und lasst eine Tortsche brennen. Durch die Elevation der Hostie soll den
vor dem Altar knienden Glaubigen angezeigt werden, dass sich die runde, diinne
Oblate in den wahren Leib des am Kreuz geopferten Christus verwandelt hat. Seit
dem Spatmittelalter wurden der auch in anderen Messdarstellungen emphatisch
betonten Gebarde sakramentale Wirkungen zugeschrieben. Als »Kauen mit den
Augen« (>manducatio per visum«) trat das Sehen der Elevation gleichwertig neben
die tatsachliche Einverleibung der eucharistischen Speise tiber den Mund (>man-
ducatio per gustum«), die fiir die Laien in der Regel nur einmal im Jahr, in der
Osterwoche, stattfand.% In Gheeraerts' Druck nimmt das Maul eines Monches, den
schon die vorreformatorische klerikale Satire mit dem Laster der »gula« identifi-
zierte, den »Brotgott« auf, wie Anhdnger der Reformation die geweihte Hostie
schimpften.% Die dunkle Mundhohle, in der die eucharistische Speise serviert wird,
verkniipft sich auch mit der Vorstellung des Hollenschlundes. Vergleichbar ist ein
anonymer Holzschnitt, der im Schlund eines hollischen, auf die Papstkirche ge-
deuteten Mischwesens eine geistliche Gesellschaft zeigt, die sich zu einem unhei-
ligen Mahl versammelt hat.%

lkonoklasmus als Kirchenreinigung

81



82

Abb. 16: »Reinigung« des Monchskopfes, Detail von
Abb. 2.

97 Stauch, Lieselotte, Affe, in: Reallexikon der
deutschen Kunstgeschichte 1, 1937, Sp. 202—205.

Das Tun der liederlichen Gesellschaft wird von Lastertieren begleitet, die

kacken, pissen und speien; vor allem Affen, die die christliche Symbolik mit dem
Teufel assoziierte, treten als dienstfertige Gehilfen auf.9 Die Wende fiihrt eine
Prozession mit einem Marienbild herbei, die in einer Hautfurche um das Kinn her-
um geht. Sie wird von Anhdngern des neuen Glaubens attackiert und 16st sich in
ein Durcheinander auf: Die Szene wird die zeitgenossischen Betrachter an den
Antwerpener »ommeganck« vom 18. August 1566 erinnert haben, der den unmittel-
baren Anlass zum lkonoklasmus gab. Am unteren Rand von Gheeraerts' Darstellung
sind nun — als ein sittliches Gegenbild — ein Dutzend in lange Kleider gehiillte
Ménner damit beschéaftigt, den schorfigen Ménchsleib von den Sinnbildern der ro-
mischen Kirche zu befreien (Abb. 16): Drei bearbeiten mit Harken die Hautfurchen;
einer schlagt mit Spitzeisen und Hammer eine Monstranz aus einer Schramme.
Dabei kommt es zwischen Alt- und Neuglaubigen zum offenen Konflikt. Vergeblich
bewaffnen sich einzelne Ménche mit einem Kruzifix, einem Weihwasserkessel und
anderen Kultgefassen, um den reformatorischen Reinigungsarbeiten ein Ende zu
setzen. Links unten werden die nutzlos gewordenen Objekte mit Besen und Gabeln
auf einen Haufen gekehrt und ganz rechts von zum Teil militarisch gekleideten
Personen in eine Brandgrube geworfen, die Erinnerungen an Bilder von Hélle und
Fegefeuer weckt. Es handelt sich dabei vor allem um liturgische Gerate und Devo-
tionalien, namlich Kelche, Hostienpyxiden, Messkannchen, Altarglockchen, un-
zahlige Hostien, dann aber auch Reliquien, Rosenkranze, kirchliche Wiirdezeichen,
Biicher, Ablassbriefe usw.

Anschaulich dargestellt ist also die kirchenkritische Forderung nach Reform an
Haupt und Gliedern, wobei sich die Kritik vor allem gegen die gewinnbringende
Messe und den Handel mit Ablassen richtet. Dass hier ein Kopf den Papst und

die romische Kirche versinnbildlicht, 1asst sich aus der gelaufigen Deutung des

Christine Géttler



ADVERSARILIVS

Abb. 17: Der verdrehte Kopf als »widersprechender
Gegner«. Holzschnitt in: Pierio Valeriano, Hiero-
glyphica sive de sacris Aegyptiorum aliarumque
gentium literis commentarii, Basel: Thomas Guari-
nus, 1575, fol. 227r.

98 Ich benutzte die Ausgabe: Valeriano, Pierio,
Hieroglyphica sive de sacris Aegyptiorum aliarum-
que gentium literis commentarii, Basel: Thomas
Guarinus, 1575, fol. 227r. »Apud mathematicos
faciem invenias collo, ore, oculis, et toto capitis
gestu tortuosam ideoque contradicentem adver-
sarium significans. «

99 Die Wundergeschichten des Caesarius von
Heisterbach, Bd. 1, hrsg. von Alfons Hilka, Bonn
1933, S. 175f.: »Lepra cutis simonia est, que ut can-
cer serpit, ut lepra corrumpit et quasi venenum to-
tum corpus inficit.« Vgl. auch: Schier, Kurt/Uther,
Hans-Jo6rg, Aussatz, in: Enzyklopadie des Marchens
1,1977, Sp. 1033-1040.

100 Bredekamp, Horst, Maarten van Heemskercks
Bildersturmzyklen als Angriffe auf Rom, in: Scrib-
ner/Warnke 1990, S. 203—247.

101 Hogenbergs Kupferstich erschien als Illustra-
tion in: Aitsinger, Michael, De leone belgico, Koln
1588. Seine Aussage wird von der kunstgeschicht-
lichen Forschung kontrovers beurteilt. Vgl.
Warnke, Martin, Ansichten tiber Bilderstiirmer: zur
Wertbestimmung des Bildersturms in der Neuzeit,
in: Scribner/Warnke 1990, S. 299305, hier S. 302f.
102 Vgl. Ausst.-Kat. Hamburg 1983, S. 142—152;
Warnke 1990 (wie Anm. 101).

103 Foxe, John, Ecclesiasticall History, contayning
the Actes and Monumentes of thynges passed in
every kynges tyme in this Realme, especially in the
Church of England [...], newly recognised and in-
larged by the Author, Bd. 2, London: John Daye,
1570, S. 312. Die Illustration findet sich noch nicht
in der ersten Ausgabe London: John Daye, 1563.
Vgl. Strong, Roy C., Edward VI and the Pope. A
Tudor anti-papal allegory and its setting, in: Jour-
nal of the Warburg and Courtauld Institutes 23,
1960, S. 312; Aston 1993 (wie Anm. 33), S. 159—161.

Hauptes auf Rom erklédren, die etwa Giovanni Pierio Valeriano in seine 1567 erstmals
erschienene »Hieroglyphica« aufnimmt. Eine Biiste, »die Hals, Mund, Augen, ja
den ganzen Kopf verdreht«, kann aber auch den »widersprechenden Gegner« bedeu-
ten (Abb. 17).98 In Gheeraerts’ Blatt werden Organismus- und Krankheitsmetaphern
bemiiht, um der »papistischen« Gesellschaft Korruption und Unordnung vorzu-
werfen. Die durch die Jahrhunderte um Messe, Riten und Zeremonien gewachsenen
kirchlichen Reichtiimer sind als verunstaltender »Hautausschlag« verbildlicht, und
es wird suggeriert, dass die Entfernung dieser »Auswiichse« einen »Heilungspro-
zess« in Gang setze. Die Argumente waren aus vorreformatorischen kirchenkriti-
schen Schriften bekannt. Der Zisterzienser Caesarius von Heisterbach (geb. um
1180) vergleicht in seinen auch im 16. Jahrhundert durch zahlreiche Drucke verbrei-
teten »Wundergeschichten« die drei »Krankheiten« der Kirche — Haresie, Schisma
und Simonie — mit den drei Arten des Aussatzes, des Hauptes, des Bartes und der
Haut. Die Lepra der Haut sei die »Simonie, die wie der Krebs unvermerkt fortwu-
chert und wie ein Gift den ganzen Kérper ansteckt«.99 Mit einer vergleichbaren
Spitze stellt Gheeraerts den Bildersturm von 1566 als Reinigungs- und Rettungsak-
tion vor, welche die Kirche vom Krebsgeschwiir ihrer Zeremonien befreie, die auf
dem missbrauchlichen Handel mit geistlichen Sachen beruhten.

Bildersturm als Reinigung und Teufelsaustreibung: der
Untergang einer perversen Welt

Bei den hier diskutierten Kupferstichen handelt sich um die einzigen bildlichen
Darstellungen des lkonoklasmus von 1566, die unmittelbar nach dem Ereignis ent-
worfen wurden. Im Sinne der calvinistischen »Apologien« legitimieren sie die radi-
kale Beseitigung aller Kirchenzierden. Die genauen Umstande ihrer Entstehung
und Verbreitung sind nicht bekannt. Beide Blatter waren aus Furcht vor der Zensur
anonym und wahrscheinlich in sehr geringer Auflage erschienen, nur bei einem
liess sich der Stecher aufgrund stilistischer Vergleiche ermitteln. Durch ihre eindeu-
tige Aussage und die propagandistische Funktion unterscheiden sie sich von den
zum Teil vor, zum Teil nach dem August 1566 geschaffenen Kupferstichen Maarten
van Heemskercks, die alttestamentliche ikonoklastische Aktionen illustrieren und
ebenfalls romfeindliche und bildkritische Elemente aufweisen.100 Als satirisch-
allegorische Bildfiktionen heben sich unsere Blatter aber auch von dem rund zwan-
zig Jahre spater datierten pseudo-dokumentarischen Kupferstich Franz Hogenbergs
ab, der die Zerschlagung der Kirchenzierden in Antwerpen als ein eher dunkles
Kapitel der Reformation wiedergibt.!0!

Positive Darstellungen des Bildersturms sind selten.!02 In John Foxes »Actes
and Monumentes« (erw. Aufl. London 1570) findet sich am Anfang des Kapitels tiber
die Regierung Konig Edwards VI. ein Holzschnitt, der auch den Bildersturm zu
den lobenswerten Handlungen des »neuen Josua« zdhlt (Abb. 18).193 Das »griindliche
Saubern des Tempels« (>The Temple well purged«), das »Verbrennen der Bilder«
(>Burning of Images«) und die ihre »Lumpigkeit packenden Papisten« (~The Papistes
packing away theyr Paltry«), die mit dem »Schiff der rémischen Kirche« in eine
ungewisse Zukunft segeln, bilden verschiedene Stationen eines satirisch gemein-
ten Kreuzwegs, der den Tod des Papsttums besiegeln soll.

lkonoklasmus als Kirchenreinigung

83



84

Abb. 18: Die Sduberung des Tempels. Detail eines
Holzschnitts in: John Foxe, Ecclesiasticall History,
contayning the Actes and Monumentes of thynges
passed in every kynges tyme |...], newly recognised
and inlarged [...], Bd. 2, London: John Daye, 1570,
S. 312

104 Hoffmann, Konrad, Typologie, Exemplarik und
reformatorische Bildsatire, in: Kontinuitat und Um-
bruch. Theologie und Frommigkeit in Flugschriften
und Kleinliteratur an der Wende vom 15. zum 16.
Jahrhundert, hrsg. von Josef Nolte u.a., Stuttgart
1978, S. 189ff.; Schilling, Michael, Allegorie und Sa-
tire auf illustrierten Flugbléttern des Barock, in:
Formen und Funktionen der Allegorie, Symposium
Wolfenbiittel 1978, hrsg. von Walter Haug, (Ger-
manistische Symposien-Berichtsbéande 3), Stuttgart
1979, S. 405—418; Freytag, W., Allegorie, Allegorese,
in: Historisches Worterbuch der Rhetorik, Bd. 1,
Darmstadt 1992, bes. Sp. 349-359.

105 Zum folgenden hauptsachlich: Jauss, H. R.,
Form und Auffassung der Allegorie in der Tradition
der »Psychomachia«, in: ders./Schaller, D. (Hrsg.),
Medium Aevum Vivum. Festschrift fiir W. Bulst, Hei-
delberg 1960, S. 179-206.

106 Evans, M., Tugenden und Laster, in: Lexikon
der christlichen Ikonographie 4, 1972, hier Sp. 382.

Auch in unseren Stichen wird der Untergang einer perversen Welt allegorisch
und in satirischer Verfremdung beschworen. Dass Luther und andere Reforma-
toren die vierfache Allegorese der Bibel ablehnten, hinderte sie bekanntlich nicht
daran, allegorische Verfahren fiir propagandistische Texte und Bilder zu nutzen.
Wahrend Erasmus in der Allegorie noch das geeignete Mittel sah, auf Gelehrte zu
wirken, setzte Luther (biblische) Allegorien ein, um sich ein breites Publikum zu
erobern. Nach reformatorischer Auffassung sollte sich die Allegorie jedoch stets
auf Christus und die reformatorischen Glaubensinhalte beziehen und ihr geistiger
Gehalt klar ersichtlich sein.!104

Zusammenfassend mochte ich vier Aspekte besonders hervorheben:

1. Ikonoklasmus als Psychomachie. Das Ausfegen der »papistischen« Welt ist in
Gheeraerts' Bildallegorie (Abb. 2) wie der anonymen Darstellung (Abb. 1) als Psy-
chomachie vorgestellt,!05 wobei jedoch neue Akzente gesetzt werden. Der innere
Kampf zwischen Tugenden und Lastern wurde auch im Mittelalter fiir politische
und religiose Auseinandersetzungen in Anspruch genommen. Schon in der »Psycho-
machia« (405) des Prudentius war der »Seelenkampf« als Kampf um die richtige
theologische Wahrheit gemeint, den die Kinder Gottes gegen ihre Widersacher zu
fithren hatten, wie ja auch Paulus im Epheserbrief den Widerstand, den die Chri-
sten den Ranken des Teufels entgegensetzen miissen, mit einem »geistlichen
Kampf« verglichen hatte (Eph 6,10ff.). Dadurch aber eignete sich die Psychomachie
in besonderer Weise auch dazu, die Durchsetzungskraft der evangelischen Bewe-
gung zu propagieren. Die Tugenden, die in mittelalterlichen Illustrationen der
Allegorie oft als Ritter auftreten, sind in unseren Blattern durch biirgerliche Calvi-
nisten reprasentiert.!96 Im Unterschied zur Bildtradition der Psychomachie werden
jedoch nicht die Anhanger der romischen Kirche, sondern die fiir die »papisti-
schen« Riten notwendigen liturgischen Gerate von den Reformatoren in den Kampf
genommen. In Gheeraerts’ Stich sind es ein paar Mdnche, die sich zum Zorn
reizen lassen und die, hinter einem Fleischwulst verbarrikadiert, die anriickenden
Calvinisten mit Weihwasserwedel und -kessel, Christus- und Marienbild zu ver-
treiben versuchen.

2. Ikonoklasmus als Arbeit. Dargestellt ist das kollektive und kontrollierte
Vorgehen calvinistischer Biirger gegen die rémischen Gotzen. Jede Andeutung einer
gewalttatigen und tumultuarischen Aktion wurde sorgfaltig vermieden. Bilder-
sturm erscheint hier im wortwértlichen Sinn als »Arbeit«, wobei deren reinigende

und damonenabwehrende Wirkungen besonders zur Geltung gebracht werden. In

Christine Gdttler



107 Vgl. Stinger 1985 (wie Anm. 46), S. 323.

108 Ebd., S. 324. Der Griinder des altpersischen
Weltreiches Kyros I1. der Grosse zerstorte Babylon
539 v. Chr.

Flugblattern der frithen Reformation stand der »Karsthans« genannte Bauer fiir
den »gemeinen Mann« der evangelischen Bewegung, der mit seinem geschulterten
Dreschflegel notfalls auch dreinschlagen konnte. Hier ist eine vornehmere Identi-
fikationsfigur fiir die biirgerliche und adlige Fiihrungsschicht gefunden, an die
sich die Blatter offenbar richteten. Im anonymen Kupferstich wird ausserdem mit
dem Gegensatz von »vornehmen« Kdmpfern und ihren schlichten »Waffen« ge-
spielt, der bei den Betrachtern einen Uberraschungseffekt auslésen und sie dazu
anregen soll, das Genreobjekt auf die biblische und paulinische Allegorie vom
»Ausfegen der alten Welt« zu beziehen.

3. lIkonoklasmus als Umwandlung einer »perversen« in eine asketische Welt.
Das Papsttum wird als Babel (vgl. Abb. 1) und dem Untergang geweihter »mundus
perversus« (vgl. Abb. 2) geschildert. Gheeraerts verwendet die groteske Formen-
sprache des Manierismus, um die »papistische« Gesellschaft als obszon, verrottet und
faul zu charakterisieren. Sein mit allen Merkmalen des Hasslichen versehenes
Riesenhaupt ist durch Briicken, Leitern und Stege begehbar gemacht. In jeder Falte
und Runzel des Monstrums er6ffnen sich den aufmerksamen Betrachtern neue
Aspekte einer als fremd vorgefiihrten Welt, wobei die satirischen und realistischen
Details ihr Vergniigen zweifellos steigern. Dass die Zeremonien sich in den Sinnes-
organen beziehungsweise im Fleisch des Monstrums eingenistet haben, entlarvt
sie als ausserlich und fleischlich. Dariiber hinaus zeigen die Anhanger des Papstes
Ziige, die an unehrenhafte Frauen erinnern, wahrend die neue christliche Gesell-
schaft ausschliesslich von Mannern reprasentiert wird. Ikonoklasmus interpretier-
en die hier diskutierten Drucke als Umgestaltung einer unziichtigen und sexuell
ambivalenten in eine sittlich gute, asketische Welt, die zudem eindeutig mannlich
konnotiert ist. Die maskuline Ausrichtung des reformatorischen Glaubens, die
auch in heftigen Angriffen auf marianische Kulte zutage trat, ist hier bis in die
Korpersprache reflektiert: Sollen die schmiegsamen Bewegungen der Kleriker und
katholischen Laien auf deren Arglist verweisen, so driickt sich der standhafte
Wille der Calvinisten in ihrer »unbeugsamen« Haltung aus.

4. Bildersturm und Eschatologie. In den beiden besprochenen Stichen bedeutet
Bildersturm »Krise«, die die entscheidende Wende zum Besseren herbeifiihrt und
eine neue »christliche« Zeit unter calvinistischer Herrschaft einleitet. Damit wird
der niederlandische Ikonoklasmus in eine heilsgeschichtliche Perspektive geriickt,
und es werden jene eschatologischen Erwartungen erneut geschiirt, die die calvi-
nistischen Heckenpredigten des »annus mirabilis« 1566 in die Welt setzten.

Nun wurden schon die Pliinderungen wahrend des »Sacco di Roma« (1527) von
humanistischer Seite mit der zur Hure gewordenen heiligen Stadt in Verbindung
gebracht. Noch im Sommer desselben Jahres verteidigte Alfonso de Valdés, Sekretir
Karls V. und Freund des Desiderius Erasmus von Rotterdam, den Vandalismus der
kaiserlichen Truppen als Strafgericht Gottes iiber eine korrupte Stadt, das heisst
iiber das Papsttum und den rémischen Klerus, die sich hartnackig der Reform ver-
weigerten.!97 Aber auch Kardinal Egidio da Viterbo pries Karl V. als den von Gott
gesandten »neuen Cyruse, der die romische Kirche von ihren Missstinden befreite
und so Regeneration ermdgliche.!08 Vierzig Jahre spater hatte sich die Kluft zwi-
schen Katholiken und Reformatoren vergrossert: Unsere Darstellungen verwerfen

die »papistische« Kirche als regenerationsunfahig, und ihre Reichtiimer werden

lkonoklasmus als Kirchenreinigung

85



86

Abb. 19: Frans Francken der Jiingere, Galerieinte-

rieur mit eselskopfigen Kunstzerstorern, um 1615,
Holz, 54 x 63 cm, Miinchen, Bayerische Staats-
gemaldesammlungen (z.Zt. Schloss Bayreuth).

109 Vgl. Goldthwaite, Richard A., Wealth and the
Demand for Art in Italy 13001600, Baltimore 1993.
110 S. Anm. 18.

11 Vgl. Harting, Ursula A., Frans Francken der
Jiingere (1581-1642). Die Gemdalde mit kritischem
CEuvrekatalog, (Flamische Maler im Umkreis der
grossen Meister 2), Freren 1989, S. 17, 371, Nr. 450.
Zu den ikonoklastischen Szenarien in den gemalten
Kunstkabinetten auch: Stoichita, Victor I., L'In-
stauration du tableau. Métapeinture a l'aube des
Temps Modernes, Paris 1993, S. 134—143.

fiir immer zerstort. Gheeraerts' Blatt zeigt deutlich, dass die reformatorische Kritik
nicht allein auf die Bilder, sondern die gesamte materielle Kultur zielte, die aus
den Riten und Zeremonien der romischen Kirche hervorging.!99 Ganz im Sinne

von Cloughs pessimistischer Phantasie einer totalen Riumung und Sauberung des
Landes!0 ist die Erinnerung an die vergangene Kultur nur als Bilddokument und in
polemischer Verzerrung bewahrt.

Epilog: Bildersturm als Eselei

Die Krise des religiosen Bildes, die durch die Bilderstiirme des 16. Jahrhunderts
offengelegt wurde, 16ste umgekehrt eine gréssere Aufmerksamkeit fiir ein Be-
trachten von Bildern aus, von dem man sich nicht seelisches Heil, sondern astheti-
sche Geniisse versprach. In der neuen Gattung gemalter Kunstkabinette, die zu
Beginn des 17. Jahrhunderts in Antwerpen entsteht, wird der Ikonoklasmus aus der
historischen Distanz erneut reflektiert. In einer Reihe von Beispielen tauchen
Ikonoklasten mit Eselskopfen auf, die Kunstwerke zerschlagen. Die um 1612/15 ent-
standene gemalte Kunstgalerie des Frans Francken II. (Abb. 19)!!! fiihrt zwei ver-
schiedene Arten des Umgangs mit Kabinettbildern, Preziosen und Raritaten

vor: Wahrend in der Galerie kunstverstandige Besucher ein Gemalde nahsichtig

Christine Géttler



Fotonachweis

Amsterdam, Rijksmuseum, Rijksprentenkabinet: 1,5;
Amsterdam, Universitédtsbibliothek: 10; Braun-
schweig, Herzog Anton Ulrich-Museum: 11; Briissel,
Bibliotheque Royale Albert ler, Cabinet des estam-
pes: 6, 7, 8, 9; London, British Library: 3, 4, 18; Lon-
don, British Museum: 2, 12, 13, 14, 15, 16; London, The
Warburg Institute: 17; Miinchen, Bayerische Staats-
gemaldesammlungen: 19.

betrachten, schlagt draussen vor der Tiire ein seltsames Zwitterwesen wie von
Sinnen auf Kostbarkeiten ein, fiir deren kiinstlerischen Charakter es blind ist. Hier
ist ein Bilderstiirmer und Kunstzerstorer am Werk gezeigt, der jedoch als »kurio-
ses« Bildmotiv keinen Schaden mehr anrichten kann. Das wiitende Wesen ist durch
ein dausseres Merkmal als »vulgo« gekennzeichnet, das die calvinistische Bildsatire
wohlweislich wegliess: Der unverstandig auf die von ihm attackierten Kunstwerke

gerichtete Eselskopf entblosst es als anspruchslos, briinstig und dumm.

Wichtige und mehrfach zitierte Literatur

Ausst.-Kat. Hamburg 1983
Hofmann, Werner (Hrsg.), Luther und die Folgen fiir die Kunst, Ausst.-Kat. Kunsthalle Hamburg, Miinchen 1983.

Clough 1566
Burgon, John William (Hrsg.), The Life and Times of Sir Thomas Gresham, 2 Bde., Nachdruck der Ausgabe London 1839,
New York 1964.

Crew 1978
Crew, P. M., Calvinist Preaching and Iconoclasm in the Netherlands, Cambridge 1978.

De Jongh 1995

Jongh, E. de, De bezem als betekenisdrager: een iconologisch vermoeden, in: ders., Kwesties van betekenis. Thema en
motief in de Nederlandse schilderkunst van de zeventiende eeuw, Leiden 1995, S. 193—214 (urspriinglich erschienen in:
Feenstra, L. u.a. [Hrsg.l, Communicatie, Meppel u.a. 1989).

Freedberg 1976
Freedberg, David, The Problem of Images in Northern Europe and its Repercussions in the Netherlands, in: Hafnia,
1976, S. 25—45.

Freedberg 1986

Freedberg, David, Art and Iconoclasm, 1525—1580. The Case of the Northern Netherlands, in: Ausst.-Kat. Kunst voor de
beeldenstorm. Noordnederlandse Kunst 1525—1580; (De eeuw van de beeldenstorm), hrsg. von W. Th. Kloek/W.
Halsema-Kubes/R. J. Baarsen, Rijksmuseum Amsterdam , Bd. 2, 1986, S. 69—84.

Freedberg 1988
Freedberg, David, Iconoclasm and Painting in the Revolt of the Netherlands 1566—1609, (Outstanding theses in the
Fine Arts from British Universities; Ph.D. Thesis University of Oxford 1972), New York/London 1988.

Michalski 1990
Michalski, Sergiusz, Die protestantischen Bilderstiirme. Versuch einer Ubersicht, in: Scribner/Warnke 1990, S. 69—124.

Michalski 1993

Michalski, Sergiusz, The Reformation and the Visual Arts. The Protestant Image Question in Western and Eastern
Europe, (Christianity and Society in the Modern World Series), London/New York 1993 (polnische Originalausgabe:
Protestanci a Sztuka, Warschau 1990).

Moxey 1977

Moxey, Keith P. F., Pieter Aertsen, Joachim Beuckelaer, and the Rise of Secular Painting in the Context of the Reforma-
tion, (Outstanding Dissertations in the Fine Arts, a Garland Series; Ph.D. Thesis University of Chicago 1974), New
York/London 1977.

Schama 1987
Schama, Simon, The Embarrassment of Riches. An Interpretation of Dutch Culture in the Golden Age, New York 1987.

Scribner 1985

Scribner, Robert W., Volkskultur und Volksreligion: zur Rezeption evangelischer Ideen, in: Zwingli und Europa.
Referate und Protokoll des Internationalen Kongresses aus Anlass des 500. Geburtstages von Huldrych Zwingli vom
26. bis 30. Marz 1984, hrsg. von Peter Blickle/Andreas Lind/Alfred Schindler, Ziirich 1985, S. 151-161.

Scribner/Warnke 1990

Scribner, Robert W./Warnke, Martin (Hrsg.), Bilder und Bildersturm im Spéatmittelalter und in der friihen Neuzeit,
(Wolfenbiitteler Forschungen 46), Wieshaden 1990.

lkonoklasmus als Kirchenreinigung

87






	Ikonoklasmus als Kirchenreinigung : zwei satirische Bildfiktionen zum niederländischen Bildersturm 1566

