Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der
Universitat Zarich

Herausgeber: Kunstgeschichtliches Seminar der Universitat Zirich
Band: 4 (1997)

Artikel: Leon Battista Albertis "De pictura"

Autor: Zollner, Frank

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720070

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Frank Zollner

Leon Battista Albertis »De pictura«

1 Alberti, Leon Battista, On Painting and On
Sculpture, hrsg. von C. Grayson, London 1972; ders.,
De pictura und De statua, in: Kleinere Kunsthistori-
sche Schriften, hrsg. von Janitschek, Wien 1877 (Re-
print Osnabriick 1970). Generell und zur Zweispra-
chigkeit siehe Baxandall, M., Giotto and the Orators.
Humanist Observers of Painting in Italy and the Dis-
covery of Pictorial Composition 1350—1450, Oxford
1986 (zuerst 1971), S. 4950, 126 und passim; Mara-
schio, N., Aspetti del bilinguismo Albertiano nel »De
pictura«, in: Rinascimento 12, 1972, S. 183-228; Patz,
K., Zum Begriff der »Historia« in L. B. Albertis »De pic-
tura«, in: Zeitschrift fur Kunstgeschichte 49, 1986,
S. 269-287, S. 269270 (mit weiteren Literaturanga-
ben). Niitzliche Kommentare finden sich in Alberti,
Leon Battista, On Painting, with an Introduction and
Notes by Martin Kemp, London 1991, und neuere Li-
teraturangaben in Leon Battista Alberti, hrsg. von
Joseph Rykwert und Anne Engel, Ausst.-Kat. Palazzo
Te Mantua, Mailand 1994. — Fir Hinweise danke
ich H. Locher, R. Kany, R. Krautheimer (1), U. Nilgen,
Ch. Thoenes und A. Wolkenhauer. Die Arbeit an die-
sem Aufsatz wurde durch die Gerda-Henkel-Stiftung
gefordert.

2 Vgl. Alberti, De pictura, Widmung der lateini-
schen Fassung und §§25-26 (Ed. 1877 [wie Anm. 1]).
Der Gedanke einer Neubewertung ist deutlicher in
der lateinischen Version.

3 Siehe unten und Spencer, J. R., »Ut rhetorica pic-
tura«. A Study in Quattrocento Theory of Painting, in:
Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 20,
1957, S. 26—44; Maraschio 1972 (wie Anm. 1), S. 187—199;
Patz 1986 (wie Anm. 1); Wright, D. R. E., Alberti’s »De
pictura«. Its Literary Structure and Purpose, in: Jour-
nal of the Warburg and Ceurtauld Institutes 47, 1984,
S. 71-72. — Unbegriindet erscheint mir die Ablehnung
rhetorischer Vorbilder bei Jarzombek, M., The Struc-
tural Problematic of Leon Battista Alberti’s »De Pic-
tura«, in: Renaissance Studies 4, 1990 (3), S. 273—285.
4 Alberti, De pictura, §54 (Ed. 1877 [wie Anm. 1],
S. 147).

Die kunsttheoretische und literarische Legitimierung
von Affektiibertragung und Kunstgenuss

Leon Battista Alberti zielte mit seiner im Jahre 1435 zunéachst lateinisch verfassten
und bereits 1436 von ihm selbst ins Italienische iibersetzten Schrift »De pictura«

auf eine Neubewertung der Malerei unter den Wissenschaften und Kiinsten. Diese
Neubewertung basierte im ersten Buch von »De pictura« auf der mathematisch-
wissenschaftlichen Fundierung der Malerei durch Geometrie und Zentralperspek-
tive.2 Ich werde im folgenden die These vertreten, dass Alberti im zweiten und
dritten Buch versuchte, sowohl die emotionale Wirkungsweise der Malerei — nam-
lich durch die Affektiibertragung — im Kontext einer nicht ausschliesslich religios
orientierten Kunst zu veranschaulichen, als auch einen Genuss (voluptas/delec-
tatio) am Kunstwerk zu legitimieren, der unabhangig von moralischen oder didak-
tischen Motivationen und intellektueller Wertschdatzung bestehen konnte. Seine
Auseinandersetzung mit der Affektiibertragung und dem Kunstgenuss vollzog Alberti
im Rahmen einer Neubewertung der Malerei iiberhaupt, und innerhalb dieser
Neubewertung rekurrierte er auf zwei einander fremde Modelle, namlich einer-
seits auf Kategorien der antiken Rhetorik sowie deren Verarbeitung durch Autoren
des Mittelalters und andererseits auf Rezeptionsmechanismen gegeniiber der
zeitgenossischen religiosen Malerei. Deren Wirkungsweisen, die vor allem auf der
Affektiibertragung beruhten, »etikettierte« er mit Kategorien aus der seinerzeit
héher bewerteten Welt des Wortes, um so die Malerei gegeniiber einem traditionell
eher bilderfeindlichen (oder zumindest indifferenten) Publikum — namentlich

den vorwiegend humanistisch geschulten Lesern von »De pictura« — wirkungsvoll
aufzuwerten.

Funktion und Publikum von »De pictura«

In »De pictura« bezieht sich Alberti auf Abhandlungen der antiken Poetik und
Rhetorik,3 deren Niitzlichkeit fiir den Maler er an einer Stelle sogar explizit betont.4
Zudem lassen sich bestimmte Begriffe Albertis wie etwa compositio oder historia

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universitdt Zirich 1997

23



24

5  Siehe Baxandall 1986 (wie Anm. 1), S. 121-139;
Spencer 1957 (wie Anm. 3); Patz 1986 (wie Anm. ).
— Kritischer zur Verbindung zwischen Humanismus,
Rhetorik und Kunst aussert sich O'Malley, ]. W.,
Praise and Blame in Renaissance Rome. Rhetoric,
Doctrine, and Reform in the Sacred Orators of the
Papal Court, c. 14501521, Durham 1979, S. 36—76.
6  Siehe Gilbert, C. E., Antique Frameworks for
Renaissance Art Theory: Alberti and Pino, in: Mar-
syas 3, 1943—1945, S. 87-106; Rosand, D., »Ekphra-
sis« and the Renaissance of Painting: Observation
on Alberti’s Third Book, in: Florilegium Columbia-
num. Essays in Honour of Paul Oskar Kristeller,
New York 1987, S. 147-165; Balters, F., »Der gram-
matische Bildhauer«. Kunsttheorie und Bildhauer-
kunst der Friihrenaissance, Phil. Diss. Aachen 1990,
Koln 1991, S. 42—43 und 124-125.

7 Vgl. Jarzombek 1990 (wie Anm. 3).

8  Gilbert1943—1945(wie Anm. 6); Wright 1984 (wie
Anm. 3), S. 52-53; Balters 1991 (wie Anm. 6), S. 124.

9 Alberti, De pictura, §28 (Ed. 1877 [wie Anm. 1],
S. 97).

10 Vgl. Janitschek im Anhang zu Alberti, De pic-
tura (Ed. 1877 [wie Anm. 1)), S. 262; Grayson, C., The
Text of Albertis »De picturae, in: Italian Studies 23,
1968, S. 71-92; ders., in seiner Einleitung zu Alberti,
On Painting (Ed. 1972 [wie Anm. 1]); Baxandall 1986
(wie Anm. 1), S. 126.

sowie Teile seiner Ausfiihrungen zur Affektiibertragung vom Bild auf den Betrach-
ter mit antiken Ansichten zur Rhetorik in Verbindung bringen (s.u.).> Schliesslich
entspricht die in einigen Manuskripten der lateinischen Version iiberlieferte Ein-
teilung des Traktats in Grundlagen (rudimenta), Malerei (pictura) und Maler
(pictor) in etwa der bei Horaz erkennbaren Unterscheidung zwischen Technik, Inhalt
und Dichter in der »Ars poetica«.6 Andererseits sind solche Dreiteilungen, die
auch wahrend des Mittelalters geldufig waren,” wiederum so generell, dass die An-
nahme eines bestimmten Vorbildes nur als ein allgemeiner Hinweis auf die Struk-
tur von »De pictura« verstanden werden kann. Relevanter als die Benennung eines
exakten Modells sollte jedoch die Frage nach der Funktion literarischer Vorbilder
sein. Da diese vor allem in der Instruktion und Erziehung des Lesers bestand,
werde ich zunachst zu klaren versuchen, welche Aufgaben jene Vorbilder in Albertis
Abhandlung hatten.

Besonders aufschlussreich sind in diesem Zusammenhang die Adressaten der
von Alberti als Modell gewahlten oder beriicksichtigten Schriften des Altertums
sowie deren urspriingliche Funktion. Antike Traktate wie die »Ars poetica« des Horaz
gehoren zu den didaktisch motivierten isagogischen Abhandlungen. Sie wandten
sich an zwei unterschiedliche Gruppen von Lesern, namlich zum einen an philoso-
phisch oder theoretisch interessierte Handwerker und zum anderen an héher
gebildete Rezipienten, die ein amateurhaftes Interesse am Handwerk oder an den
Kiinsten hatten.8 Tatsdchlich schrieb auch Alberti, der auf eine komplette huma-
nistische Ausbildung zuriickblickte und sich gleichzeitig als Amateurmaler bezeich-
nete,’ fiir zwei dhnlich unterschiedliche Lesergruppen, die den verschiedenen
Adressaten der vorbildlichen isagogischen Traktate entsprachen. Einerseits wandte
er sich an (die Florentiner) Kiinstler, die seinerzeit den Status von Handwerkern
hatten und auf eine Aufwertung ihrer gesellschaftlichen Position driangten; ande-
rerseits schrieb er fiir (Mantuaner) Humanisten, die — wie Alberti selbst — verein-
zelt ein amateurhaftes Interesse an der bildenden Kunst (also an einer gross-
enteils noch als handwerklich eingestuften ars) zu entwickeln begannen. Genau
diese Gruppe an der bildenden Kunst interessierter Literaten und Humanisten
scheint Alberti mit seinem Traktat vor allem erreicht zu haben, denn im 15. Jahr-
hundert zirkulierten mehr lateinische als italienische Manuskripte seiner Abhand-
lung. Erst 1540 erfolgte eine gedruckte Ausgabe von »De pictura«, wobei zunachst
nur die lateinische Version veroffentlicht wurde. Die heute so prominente, noch
von Alberti selbst stammende italienische Fassung hingegen hatte man damals
sogar soweit vergessen, dass im Jahre 1547 eine neue Ubersetzung angefertigt und
veréffentlicht wurde.!0 Die Editions- und Uberlieferungsgeschichte von »De pic-
tura« legt somit die Vermutung nahe, dass das Interesse an Albertis Text zunachst,
vor der Mitte des 16. Jahrhunderts, eher der lateinischen als der italienischen
Version galt, dass also eher Humanisten als Kiinstler sich mit dem Traktat ausein-
andersetzten. Schliesslich muss auch zweifelhaft erscheinen, ob die des Lateins
weitgehend unkundigen und auf eine italienische Abschrift des Traktats ange-
wiesenen Kiinstler sich im Text Albertis tatsachlich, wie das heute oft angenommen
wird (hierzu s.u.), Anregungen fiir die Gestaltung ihrer Malerei holten. Zweifels-
frei ist lediglich, dass Albertis Versuch einer Aufwertung der Malerei unmit-
telbar mit den Interessen jener Kiinstler korrespondierte, die er durch die eigene

Frank Zéllner



Il Alberti, De pictura, §§1 und 9 (Ed. 1877 [wie
Anm. 1], S. 51).

12 Pino, Paolo, Dialogo di pittura, hrsg. von Pal-
lucchini, Venedig 1946, S. 62—63 und 106.

13 Alberti, De pictura, §1(Ed. 1877 [wie Anm. 1], . 51).
14 Quintilian, Institutio oratoria, hrsg. von H. E.
Butler, 4 Bde., London/Cambridge (Mass.) 1959-1963,
1.10.28; Cicero, De amicitia, hrsg. von W. A. Falco-
ner, London/Cambridge (Mass.) 1959, 5.19. Vgl.
Spencer 1957 (wie Anm. 3), S. 35, und Spencers Kom-
mentar zu Alberti, Leon Battista, On Painting, hrsg.
von Spencer, New Haven/London 1966, S. 100101
(mit teilweise abweichenden Schlussfolgerungen).
15 Alberti, De pictura, §§33 und 35 (Ed. 1877 [wie
Anm. 1], S. 105 und 109).

16 Alberti, De pictura, §40 (Ed. 1877 [wie Anm. 1],
S. 117). Vgl. Patz 1986 (wie Anm. 1). Zur Bedeutung
der »historia« fiir den Redner, die Alberti auf die
»historia« in der Malerei iibertrégt, siehe Cicero, De
legibus, hrsg. von C. W. Keyes, London/Cambridge
(Mass.) 1970, 1.2.5, und Greenstein, ]. M., »Historia«
in Leon Battista Alberti’s »On Painting« and in An-
drea Mantegna's »Circumcision of Christ«, Ann Ar-
bor 1985, S. 5.

italienische Ubersetzung seines Traktats anzusprechen hoffte und die sich — wie
zum Beispiel Lorenzo Ghiberti — um eine wissenschaftliche Grundlage der eigenen
kiinstlerischen Tatigkeiten bemiihten.

Albertis rational-wissenschaftliche Fundierung der Kunst zeigt sich bereits in
der italienischen Widmung seines Traktats an Brunelleschi, denn hier bezeichnet
er das erste Buch von »De pictura« als vollstandig mathematisch, was dem tatsédch-
lichen Inhalt dieses Abschnitts entspricht. Um dem Eindruck einer iibertrieben
wirkenden Wissenschaftlichkeit entgegenzuarbeiten, unterstreicht Alberti jedoch,
dass er nicht als Mathematiker, sondern als Maler schreibe.!! Diese Betonung
hat nicht alle Leser iiberzeugt. So beklagte Paolo Pino in seiner Abhandlung iiber
die Malerei von 1548, dass Albertis »De pictura« eher von Mathematik als von Ma-
lerei handele — auch wenn der Autor das Gegenteil behaupte — und dass seine
praxistauglich scheinenden Hilfsmittel zu starr und unbrauchbar seien.!2 Schon Al-
berti scheint sich dieser Gefahr des Abgleitens in eine iiberzogen anmutende
Wissenschaftlichkeit durchaus bewusst gewesen zu sein. Er betont daher weiter,
dass die Mathematiker die Dinge allein im Geiste, vollstandig unabhéngig von
ihrer materiellen Form vermassen, wohingegen die Maler sich mit den sichtbaren
Dingen beschéaftigten. Daher mochte er, Alberti, in die Rolle des Malers schliipfen
und sich einer den Sinnen eher angepassten Darstellung bedienen. Er beruft sich
in »De pictura« an dieser Stelle auf die »pit grassa minerva«, auf die »fettere
Minerva« und ihre sinnbetoérende Leibesfiille.? Dieser Bezug auf die Gottin der
Handwerker, Kiinstler und Poeten, aber gleichzeitig auch der Wissenschaften, wird
erst vor dem Hintergrund einiger Bemerkungen Quintilians und Ciceros verstand-
lich. Dort bedeuten verwandte Formulierungen, dass Erklarungen eines Sachverhalts
auch den weniger Gebildeten zugdnglich sein sollten und daher eher allgemeinere
Weisheiten als sophistische Haarspaltereien enthalten miissten.!4 Die Anrufung der
Minerva erganzt also die im ersten Buch eingefiihrte wissenschaftlich-mathemati-
sche Fundierung der Malerei, und sie korrespondiert wiederum mit dem Umstand,
dass Alberti fiir zwei Lesergruppen unterschiedlichen Bildungsniveaus schrieb.
Zudem zeigt sich hier die Absicht Albertis, die Wirkungsmechanismen der Kunst
nicht allein rational zu begriinden, sondern sie ebenso mit einer Unmittelbarkeit
der sinnlichen Wahrnehmung und des Genusses zu verbinden. Diese Verbindung,
die weder einen sofort einsichtigen moralischen Anspruch noch ein intellektuelles
Ziel erkennen liess, bedurfte im Jahre 1435 im Zusammenhang einer humanistisch
ambitionierten Abhandlung noch einer ausfiihrlichen Legitimierung (s.u.).

Die Funktion von »movere« und »delectare«

Neben Albertis Aufwertung der bildenden Kunst durch ihre im ersten Buch von

»De pictura« erorterten wissenschaftlichen Grundlagen steht der in den weiteren
Abschnitten unternommene Versuch, auch den Genuss (voluptas) am Kunstwerk
sowie die unmittelbar sinnlich erfahrbare Affektiibertragung vom Bild auf den Be-
trachter im Rahmen jener Nobilitierungsstrategie darzustellen. Ein Hinweis hierauf
findet sich in seinen Erérterungen der historia,’> also der seiner Meinung nach
vornehmsten Bildgattung, die er in Anlehnung an die Terminologie der antiken
Rhetorik erlautert.!e Eine historia — so Alberti — lobe und bewundere man vor

Albertis »De pictura«

25



26

17 Cicero, Orator, hrsg. von H. M. Hubbel, Lon-
don/Cambridge (Mass.) 1962, 21.69, und Quintilian,
Institutio oratoria, 5.14.27-32 (wie Anm. 14). Vgl.
Spencer 1957 (wie Anm. 3), S. 38, und Patz 1986 (wie
Anm. 1), S. 277. Aligemein siehe auch Mithlmann, H.,
Asthetische Theorie der Renaissance: Leon Battista
Alberti, Phil. Diss. Miinchen 1968, Bonn 198I,
S. 149-156.

18 Valla, Lorenzo, On Pleasure, De voluptate,
3.27.2, hrsg. von M. de Panizza Lorch, New York 1977
(d.i. die spétere Fassung), S. 320-321 (identisch mit
De voluptate, 3.29, in der Fassung von 1431, Valla,
Lorenzo, Opera in unum volumen collecta, Basel
1540 [Reprint, 2 Bde., Turin 1962], Sp. 997). Vgl. auch
Valla, De voluptate, prooem. 1.7 (Ed. 1977, S. 52). —
Zum spateren Gebrauch dieser genera vgl. 0'Mal-
ley 1979 (wie Anm. 5), bes. S. 40—44.

19 Bemerkenswert ist auch Albertis Verzicht auf
eine moralisierende Diskussion der Affektiibertra-
gung, wie sie sich etwa bei Aristoteles, Politica,
hrsg. von H. Rackham, London/Cambridge (Mass.)
1959, 8.5.5-6 (13404a), findet.

20 Cicero, De oratore, hrsg. von H. Rackham und
E. W. Sutton, 2 Bde., London/Cambridge (Mass.)
1967 und 1960, 2.12.52-54, 2.15.62 und 2.17.71-73;
Brutus, 23.89; Orator, 21.69; De legibus, 1.3.9; Quin-
tilian, Institutio oratoria, 5.14.27—32 und 12.10.52—-80
(wie Anm. 14). Siehe auch Greenstein 1985 (wie
Anm. 16) und Patz 1986 (wie Anm 1).

21 Alberti, De pictura, Widmung der italieni-
schen Version und §28 (Ed. 1877 [wie Anm. 1], S. 97).

allem dann, wenn sie das Auge sowohl des Gebildeten als auch des Ungebildeten
fiir langere Zeit durch (sinnlichen oder geistigen) Genuss und durch die Bewegung
der Seele anzuziehen oder festzuhalten vermége (~cum voluptate et animi motu
detineat«). Eine direkte Beziehung dieser Formulierung zur Terminologie der Rhe-
torik wird auch im Wortgebrauch der italienischen Version deutlich, denn dort ist
von »diletto et movimento d'animo« die Rede. In den Augen eines gebildeten
Lesers harmonierte diese Begriffskombination mit zwei Kategorien der antiken
Rhetorik, in der drei grundsatzlich voneinander verschiedene genera oder modi der
rhetorischen Persuasion unterschieden wurden, namlich das Uberzeugen des
Publikums durch instruktive oder belehrende Argumentation (docere/probare),
durch Gefallen (delectare) und durch Riihren oder Bewegen (movere).” Von dieser
Trias der Persuasion iibernahm Alberti lediglich die beiden weniger intellektu-
ellen genera, namlich das Gefallen (delectare) und Bewegen (movere). Er befand
sich mit seiner Auswahl in der Gesellschaft des zu seiner Zeit umstrittenen Huma-
nisten Lorenzo Valla, der ein vergleichbares Argument zugunsten der beiden
weniger intellektuellen genera der Rhetorik vorgebracht hatte (s.u.).!'® Aufschluss-
reich fiir unseren Zusammenhang ist aber nicht so sehr Albertis Bezug auf die
antike Rhetorik, sondern der Umstand, dass er (der sonst in seinen Schriften ra-
tional argumentierte und die Malerei wissenschaftlich zu begriinden versuchte)
den intellektuell anspruchsvollsten modus dicendi, die auf Instruktion und Beleh-
rung beruhende Uberzeugung des Publikums, unberiicksichtigt liess.!9

Mehrere Griinde diirften bei Albertis Auswahl der zu beriicksichtigenden
genera dicendi eine Rolle gespielt haben: So konnte die Malerei aufgrund ihres
untergeordneten Status als ars mechanica nicht einfach und vor allem nicht voll-
standig (d.h. mit allen drei genera dicendi) mit der intellektuell héher bewerteten
Rhetorik gleichgesetzt werden. Eine weitergehende Begriindung lasst sich aber
auch aus Albertis antiken Quellen ableiten, in denen Funktion und Wirkungsweise
der drei genera dicendi ausfiihrlich dargelegt sind. So war fiir Cicero die Beherr-
schung aller drei Redestile — des beweisenden, des gefallenden und des bewegen-
den — zunichst eine ideale Grundausstattung fiir den besten aller Redner. Gleich-
zeitig glaubte er aber, dass ein perfekter Redner sich den Realitaten nicht
verschliessen diirfe und daher die erfolgversprechendste Kombination von Rede-
stilen anzuwenden habe. In der Tat miisse man (so Cicero in einer beispielhaften
Anerkennung des Realitdtsprinzips und der praktischen Erfahrung) auf dem Forum
hauptsachlich den Ungebildeten gefallen oder héchstens einem halbgebildeten
Publikum, das (wie Quintilian weiter ausfiihrt) nicht mit klaren Argumenten und
iiberzeugenden Wahrheiten gewonnen werden kénne, sondern mit der weniger
argumentativen Eloquenz der delectatio und mit Hilfe des riihrenden Affekts.20
Das Publikum war also oft fiir einen intellektuell anspruchsvollen Redestil nicht
empfanglich.

Albertis Verzicht auf das docere ergab sich zunachst aus der Heterogenitat
seiner Adressaten, denn er wandte sich sowohl an humanistisch geschulte Leser als
auch an ein weniger gebildetes Publikum, das er zu Beginn seiner Ausfiihrungen
zur historia ausdriicklich nennt, dem er sich mit seiner eingangs erorterten Anru-
fung der »piu grassa Minerva« implizit zuwendet und das er an anderer Stelle

ausdriicklich als Adressaten der Malerei anfiihrt.2! Doch eine Prioritat von delectare

Frank Zéllner



22 Quintilian, Institutio oratoria, 10.2.1 (wie Anm.
14). Vgl. Baxandall 1986 (wie Anm. 1), S. 137.

23 Alberti, De pictura, §40 (Ed. 1877 [wie Anm. 1],
S. 119). Vgl. zu diesem Abschnitt auch Baxandall
1986 (wie Anm. 1), S. 135—139, sowie Rhetorica ad
Herennium, hrsg. von H. Caplan, London/Cam-
bridge (Mass.) 1964, 4.13.18, und Quintilian, Institu-
tio oratoria, 12.10.79-80 (wie Anm. 14) (Massigung
der »copia« und der »varietas).

24 Alberti, De pictura, §§40 und 43—44 (Ed. 1877
Iwie Anm. 1], S. 116—119 und 124—129). Zur tumultar-
tigen Komposition siehe Quintilian, Institutio ora-
toria, 2.12.11,10.7.12 und 10.9.12 (wie Anm. 14).

25 Vgl. etwa Horaz, Ars poetica, hrsg. von H.
Rushton Fairclough, London/Cambridge (Mass.)
1961, 153-158, mit Alberti, De pictura, §44 (Ed. 1877
Iwie Anm. 1, S. 127-129), und Schmitt, J.-C., The
Ethics of Gesture, in: Fragments for a History of the
Human Body 2, hrsg. von M. Feher, =Zone 4, 1989,
S.129-147, S. 138—142.

26 Alberti, De pictura, §§37—39 und 44 (Ed. 1877
Iwie Anm. 1], S. 113117 und 125-127). In der italieni-
schen Version, S. 113, steht anstatt des Ringkamp-
fers der Vergleich mit der Fechtkunst. — Siehe auch
Alberti, De re aedificatoria, 7.17 (hrsg. von Theuer,
Wien 1912, S. 405-408), wo Alberti hinsichtlich der
Aufstellung von Skulpturen ahnliche Ansichten zum
Dekorum formuliert.

27 Quintilian, Institutio oratoria, 12.10.79—80
(wie Anm. 14), der fir den notwendigen Reichtum
des Ausdrucks in der Rede Méssigung wiinscht:
»copia habet modum«. —Zum Gedanken der Méssi-
gung siehe auch Schmitt, ].-C., Die Logik der Ge-
sten im europdischen Mittelalter, Stuttgart 1992,
S. 39—41 und 264.

28  Vgl. Kemp, W., Sermo corporeus. Die Erzéh-
lung der mittelalterlichen Glasfenster, Miinchen
1987, S. 180—190, und Schmitt 1992 (wie Anm. 27),
S. 31 und 265-269.

29 Vgl. Baxandall, M., Painting and Experience in
Fifteenth Century Italy, Oxford 1986; Kemp 1987
(wie Anm. 28), S. 181—182, sowie Decorum in Re-
naissance Narrative Art, hrsg. von F. Ames-Lewis
und A. Bednarek, London 1992, besonders die
Beitréige Jacobus, »Gesture and Decorums, und Fer-
mor, »Decorum and Figural Movement«. — Vgl. auch
Haussherr, R., Convenevolezza. Historische Ange-
messenheit in der Darstellung von Kostim und
Schauplatz seit der Spétantike bis ins 16. Jahrhun-
dert, (Akademie der Wissenschaften und der Lite-
ratur [Mainz, Geistes- und sozialwissenschaftl.
Klasse] 1984, Nr. 4), Mainz 1984 (iiber die mit »con-
venevolezza« bezeichnete Angemessenheit). — Der
Begriff »decor« hat sich erst nach 1500 eingebtir-
gert; vgl. Zollner, F., Verrocchios »Christus und
Thomas« und das »Dekorum-« des Korpers, in: Die
Christus-Thomas-Gruppe von Andrea del Ver-
rocchio, hrsg. von H. Beck u.a., Frankfurt a.M. 1996,
S. 129-141.

und movere gegeniiber dem weniger an der unmittelbaren sinnlichen Wahrneh-
mung orientierten docere war fiir Alberti keineswegs nur ein Zugestandnis an eine
Leserschaft, die intellektuell anspruchsvollere Argumente nicht verstanden hatte.
Aufschlussreich fiir das Verstandnis seiner eigentlichen Intentionen ist der weitere
Verlauf seiner Auseinandersetzung mit dem Begriff der historia und mit deren
Bestandteilen. Seiner Meinung nach resultiere jenes eher emotionale als rationale
Element, das ein Vergniigen oder einen Genuss (voluptas/diletto) an der historia
hervorrufe, aus der Kombination von Fiille (copia) und Mannigfaltigkeit (varietas).
Ausgehend von diesen konkreten Eigenschaften der historia, deren Unterschei-
dung wohl einer verwandten Aufteilung Quintilians entspricht,?? entwickelt Alberti
sehr ausfiihrliche Ansichten zur Angemessenheit im Bild. Sein zentraler Begriff
fiir diese Angemessenheit ist Wiirde (dignitas), die sich aus einer moderaten Verwen-
dung von Fiille und Mannigfaltigkeit ergebe — also aus jenen Eigenschaften,
die das Vergniigen an der historia hervorrufen.2 Im Hinblick auf diese dignitas
schreibt Alberti dann oft repetitiv und bisweilen auch recht praxisfern vor, auf
welche Art und Weise das Werk des Kiinstlers angemessen zu sein habe: Es diirften
nicht zu viele, aber auch nicht zu wenige Figuren auftauchen; sie miissten in
Gebarde und Mimik ihrem Geisteszustand entsprechen; dieser Geisteszustand wie-
derum sollte nicht allzu wild oder iibertrieben sein.2¢ Ahnliche Vorschriften zur
angemessenen und richtigen Darstellung verschiedener Charaktere oder unterschie-
dlicher Altersstufen diirfte Alberti aus der antiken Literatur sowie aus deren Re-
zeption durch die Autoren des Mittelalters gekannt haben.? Albertis Anweisungen
orientieren sich hingegen kaum an der zeitgendssischen Kunstpraxis. So rét er
davon ab, einen Philosophen mit den Kérperbewegungen eines Ringkampfers zu
versehen oder Mars und Jupiter mit Frauenkleidern auszustatten. An anderer Stelle
verbietet er, einen tragen Pflugstier ebenso feurig wie Bucephalus, das Pferd
Alexanders des Grossen, darzustellen.26

Diese Empfehlungen, die sowohl den Masshalteappellen der antiken Rhetorik??
als auch Anweisungen zur korrekten Gestik aus dem Hochmittelalter dhneln,28
erscheinen fiir sich betrachtet zunachst nicht sonderlich hilfreich. Kein Kiinstler
stellte damals Mars in Frauenkleidern oder Bucephalus als tragen Ochsen dar, und
iiberhaupt waren Bildmotive wie Mars oder Bucephalus nicht eben haufig. Die
eigentliche Funktion solcher Anweisungen bestand wohl darin, einem gelehrten
Publikum (etwa den Humanisten am Hof in Mantua) klarzumachen, dass Vorstel-
lungen von Angemessenheit (Dekorum), die etwa in der Rhetorik oder der Poesie
als selbstverstandlich galten, auch in der Malerei erwartet werden diirften — also
auf einem Gebiet, auf dessen allgemeine Anerkennung durch die Humanisten
Alberti in »De pictura« hinarbeitete. Kiinstler hingegen, die iiber den Reitstall
Alexanders des Grossen weniger genau informiert waren (oder sich nicht fiir ihn
interessierten), konnten Albertis Anweisungen nur begrenzt als konkrete Kritik
ihrer Werke verstanden haben. Denn die Angemessenheit, fiir die Alberti haufig
mit antiken Beispielen warbh, war schon vor 1435 ein Bestandteil der Malerei. So
bezeugen Tanzmanuale, Anstandsregeln, Briefwechsel, Predigtregeln und Schriften
didaktischen Inhalts, dass ein gewisses Dekorum in allen Lebensbhereichen er-
wartet wurde; die Darstellungskonventionen der Malerei existierten nicht vollig

losgelost von solchen Vorstellungen.29 Abgesehen davon machten religiose

Albertis »De pictura«

27



28

30 Vgl. Warnke, M., Praxisfelder der Kunsttheo-
rie, in: Idea 1, 1982, S. 5471 (iiber Mantegnas kiinst-
lerische Freiheiten), und Frey, C., Il Codice Maglia-
bechiano cl. XVII.17, Berlin 1892, S. 350, Anm. |
(iiber Uccellos Verstosse gegen das Dekorum).

31 Alberti, De pictura, §§19, 21 und 39 (Ed. 1877
[wie Anm. 1, S. 80, 85 und 117).

32 Ebd., §§21, 40 und 43—44 (Ed. 1877 [wie Anm. 1],
S. 85, 119, 125 und 127). Zu massvollen Bewegungen
vgl. Quintilian, Institutio Oratoria, 2.12.9—12 und
10.7.12 (wie Anm. 14).

33 Cicero, De oratore, 3.59.220 (wie Anm. 20);
vgl. auch Quintilian, Institutio Oratoria, 2.12.9—12
und 10.7.12 (wie Anm. 14), sowie Spencer 1957 (wie
Anm. 3), S. 42.

34 Cicero, De oratore, 3.59.222—223 und 3.59.216
(wie Anm. 20); Quintilian, Institutio oratoria, 11.3.67
(wie Anm. 14); Schmitt 1992 (wie Anm. 27), S. 41—49.
35  Alberti, De pictura, §41 (Ed. 1877 [wie Anm. 1],
S. 121); vgl. Quintilian, Institutio oratoria, 6.2.26-36
(wie Anm. 14); Horaz, Ars poetica, 105—110 (wie
Anm. 25); Patz 1986 (wie Anm. 1), S. 283.

Bildthemen den allergrdssten Teil der Kunstproduktion aus, und hier sorgten die
Ikonographie und Typologie fiir verbindliche Darstellungsmodi und damit fiir Ange-
messenheit oder Wiirde im kiinstlerischen Ausdruck. Nun gab es zwar zu Albertis
Zeiten vereinzelt Uberschreitungen dieser de facto durch die Tradition festgeleg-
ten Angemessenheit,30 doch keinesfalls bestand um 1435 die Notwendigkeit, even-
tuell iiberhandnehmende kiinstlerische Freiheiten mit Hilfe eines Malereitraktates
in die Schranken zu weisen.

Tatsachlich existierende »Fehler« in der kiinstlerischen Gestaltung konstatierte
Alberti in der Proportionierung, in der Perspektive3! und vor allem in der Kompo-
sition von Bildern. Anlasslich dieser Mangel wandte er sich — allerdings ohne
konkrete Beispiele aus der zeitgendssischen Malerei zu nennen — gegen tumultar-
tige Verwirrungen im Bild sowie gegen die Missachtung einer gewissen Richtigkeit
(ratio, ragione) und das Fehlen von Angemessenheit (modus). Schliesslich — so
Alberti — dhnelten zu lebhaft gestaltete Figuren doch allzusehr den Bewegungen
von Schauspielern oder Fechtern, deren unangemessene Bewegungen nicht der
eigentlichen Wiirde (dignitas) der Malerei entsprachen und zudem ein zu aufbrau-
sendes Gemiit (ingenium) des Kiinstlers verrieten.32 Der Bezug auf die Schauspieler
und der nur in der italienischen Version auftauchende Vergleich mit den Fechtern
ist ein erneuter Hinweis auf die fiir Alberti vorbildliche Rhetorik. Bereits Cicero
hatte auf die Notwendigkeit einer Ubereinstimmung von Gefiihl und Gestus des Red-
ners hingewiesen und dabei betont, dass ein Orator nicht die tibertriebenen, auf
den Exerzierplatzen und in der Palastra beheimateten Gesten imitieren sollte.33
Ciceros Argument scheint allerdings nicht nur ein blosser Appell an die Massigung
gewesen zu sein, denn er wies hierbei auf das grundséatzlich problematische Ver-
haltnis zwischen der Sprache des Redners und seiner Gestik hin. Cicero und Quin-
tilian befiirchteten, dass die in der oratio angestrebte Affektiibertragung vom
Redner auf sein Publikum im Medium der Sprache grundsétzlich unvollkommen sei,
denn mit der Rede allein iiberzeuge man nur die bereits Uberzeugten, wahrend
die Ungebildeten eher weniger beeindruckt wiirden. Quintilian schliesslich empfand
die im Vergleich zur Sprache grossere Macht der Gesten und Bilder als beinahe
unheimlich. Cicero zeigte sich da weniger dngstlich und erneut pragmatischer. In
der grosseren Macht der Gesten und Bilder sah er weniger eine Gefahr als vielmehr
eine Moglichkeit, die begrenzte Ausdrucksfahigkeit der Sprache um die eindrucks-
volle korperliche Uberzeugungskraft des bewegten Leibes zu erganzen. Daher
bediene sich der Orator nicht allein der Sprache, sondern auch der unmittelbarer
wirksamen actio in Form von Miene, Gebarde und Tonfall.34 Einen exakt analogen
Modus der Affektiibertragung forderte Alberti — nun in Anlehnung an die Aus-
fiihrungen Quintilians — auch fiir die historia. Demnach bewege eine historia dann
die Gemiiter der Betrachter, wenn die dargestellten Figuren ihren eigenen Gemiits-
zustand moglichst deutlich demonstrierten, denn die Natur habe es so eingerich-
tet, dass wir mit den Weinenden weinten, mit den Lachenden lachten und mit den
Trauernden trauerten.3> Damit folgte Alberti den Ansichten Ciceros, der die Affekt-
iibertragung als ein machtigeres Instrument der Persuasion ansah als die rein
sprachlichen Mittel der Rede. Wie bereits in seiner Bevorzugung von delectare und
movere gegeniiber dem rationaleren modus dicendi des docere schloss sich Al-
berti auch hier, mit seiner Ubernahme der Affektiibertragung, an ein weniger

Frank Zéllner



36 Siehe Grayson, C., The Humanism of Alberti,
in: Italian Studies 12, 1957, S. 37-56. Ein weiteres
Motiv fiir Albertis Moralismus war vielleicht die Be-
ziehung zu seinem Vater; vgl. Schneider, L., Leon
Battista Alberti: Some Biographical Implications of
the Winged Eye, in: The Art Bulletin 72, 1990,
S. 261-270.

37 Vgl. etwa Alberti, De statua, Widmungs-
schreiben; Patz 1986 (wie Anm. 1), S. 277; Cicero, De
oratore, 3.177-178 (wie Anm. 20), und Orator,
49.162—162 (wie Anm. 17).

38 Vgl. Sleumer, A., Kirchenlateinisches Worter-
buch, Limburg 1926, S. 829, und Forcellino, E., To-
tius latinitatis lexicon, V1, Rom 1875, S. 413.

39 Vgl. Allen, D. C., The Rehabilitation of Epicu-
rus and his Theory of Pleasure in the Early Renais-
sance, in: Studies in Philology 41, 1944, S. 1-15, und
Liebenwein, W., Honesta voluptas. Zur Archdologie
des Geniessens, in: Hiille und Fiille — Festschrift fiir
Tilmann Buddensieg, hrsg. von A. Beyer u.a., Alfter
1993, S. 337-357.

40 Vgl. Watson, P. F., »Virta« and »voluptas« in
Cassone Painting, Ann Arbor 1974, S. 208-209 und
240-253.

41  Alberti, Leon Battista, De re aedificatoria, Flo-
renz 1485, c. ri—v (7.10), hrsg. von J. Rykwert, Cam-
bridge 1987, S. 220 (Ed. 1912 [wie Anm. 26], S. 381).
42 Ebd., c. ai—r und aiiii—r (praef.), c. gviii—v (4.1)
(Ed. 1987 [wie Anm. 41], S. 7, 24 und 92; Ed. 1912 [wie
Anm. 26], S. 9 und 175).

intellektuelles Modell an. Er trug damit dem bereits von Cicero thematisierten
Umstand Rechnung, dass eine allein an den Intellekt gerichtete »Argumentation«
unvollstdndig und weit weniger wirksam ist als der unmittelbare Appell an die
Gefiihle des Zuhorers oder Betrachters.

Die Mdssigung von »voluptas« und »delectatio«

Bestimmend fiir Albertis Ansichten war haufig eine Moral, die sich aus seiner
wechselhaften Lebensgeschichte erklaren lasst. Als illegitimes Kind einer lange im
Exil lebenden Familie fiihrte er das Leben eines Gelehrten, der sich verschiedenen
Brotgebern verdingen und schliesslich einsehen musste, dass humanistische
Werte — jenseits der Tagespolitik, des kaufmédnnischen Gewinnstrebens und des
Verlangens nach Macht — noch am ehesten im Reich der Literatur, des Schreibens,
Nachdenkens und Philosophierens — also in der vita contemplativa — moglich
waren.36 Konsequenterweise hat auch »De pictura« einen moralisierenden Unter-
ton, der zu einem idealen Bezugspunkt fiir die Wiirde des Kiinstlerischen tiber-
haupt werden konnte. Die Anweisungen zur Angemessenheit der Darstellung in
der historia dienten also weniger der Korrektur einer bestehenden kiinstlerischen
Praxis als der Aufwertung der Kunst iiberhaupt. Die sehr ausfiihrliche und letzt-
lich sogar repetitive Erlauterung jener Elemente, die dem Bild dignitas und damit
Angemessenheit verleihen, erklart sich somit nicht erschopfend aus den morali-
schen Anspriichen Albertis. Vielmehr diirften jene Elemente in »De pictura« die
Funktion gehabt haben, einem humanistisch gebildeten Publikum ein Vergniigen an
Kunst vorzustellen, das nicht unmittelbar mit moralischen Erwdagungen oder intel-
lektuellen Wiirdigungen verbunden war. Dieser mit Begriffen wie movere, delec-
tare und voluptas umschriebene Kunstgenuss sollte — so werde ich im folgenden
argumentieren — mittels der Forderung nach Angemessenheit auf eine akzeptable
Grundlage gestellt werden.

Der Begriff voluptas bezeichnete den sowohl geistigen als auch sinnlichen
Genuss, konnte aber auch schlicht »Vergniigen« bedeuten;37 er hatte in der adjek-
tivischen Form, voluptarius, eine eindeutig negative Bedeutung im Sinne von
»wolliistig«.38 Diese negative und moralisch abwertende Konnotation, die erst im
weiteren Verlauf des 15. Jahrhunderts allmahlich schwéacher zu werden schien,39
konnte auch fiir das Substantiv voluptas gelten, aber immer nur in direkter Abhan-
gigkeit vom jeweiligen Kontext, etwa wenn dieser Begriff in den dreissiger Jahren
in Florenz im Gegensatz zur virtus diskutiert wurde.40 Eine offenbare Ambivalenz
des Begriffes voluptas findet sich noch an einigen Stellen der etwa zwanzig Jahre
nach »De pictura« entstandenen Biicher »De re aedificatoria«. Das Vergniigen an
Bildern hielt Alberti dort fiir grundsatzlich zulassig, denn gute Malerei (pictura)
konne dasselbe Vergniigen (voluptas) hervorrufen wie die Lektiire einer guten
Geschichte (historia).4! Allerdings stand diese Bemerkung im Kontext einer Ermah-
nung zur Einhaltung des Dekorums bei der Ausstattung von Gotteshdusern. In
ihnen — so Alberti — diirfe die sinnliche Freude am Schmuck nicht von der Medita-
tion ablenken; dhnliche Einschrankungen finden sich auch an weiteren Stellen.
Ein Vergniigen an Bauwerken war immer den ernsthafteren Aspekten wie der
Notwendigkeit (necessitas) oder der Niitzlichkeit (utilitas) nachgeordnet.42 Denn

Albertis »De pictura«

29



30

43 Ebd., c. bv—v (1.9), (Ed. 1987 [wie Anm. 4],
S. 24; Ed. 1912 [wie Anm. 26], S. 49).

44 Ebd., c. hii-v (4.2.), (Ed. 1987 [wie Anm. 4l],
S. 95; Ed. 1912 [wie Anm. 26], S. 181).

45 Alberti, De pictura, §44 (Ed. 1877 [wie Anm. 1],
S. 127; »furioso« fehlt in der lateinischen Fassung).
46 Ebd., §40.

47 Vgl. Bober, P. P./Rubinstein, R., Renaissance
Artists and Antique Sculpture. A Handbook of Sour-
ces, London/Oxford 1986, Nr. 118.

48 Kristeller, P. 0., Das moderne System der Kiin-
ste, in: ders., Humanismus und Renaissance II,
Miinchen 1976, S. 164-206 und 287-312; Krauthei-
mer, R. und T., Lorenzo Ghiberti, Princeton 1982,
S. 294-305; Buck, A., Humanismus, Freiburg 1987,
S. 202-228, bes. S. 214.

die Baukunst — so Alberti — gehe von Nutzen, Notwendigkeit und Annehmlichkeit
aus, und erst im weiteren Verlauf der Architekturgeschichte habe sie sich auch

auf das Vergniigen zu erstrecken begonnen. Vergniigen (voluptas) jedoch schrecke
niemals vor Unmaéssigkeit zuriick,®3 und tiberhaupt sei eine zu starke Neigung fiir
den Genuss iiberaus schadlich.44 Das von Alberti in »De re aedificatoria« ausge-
fiihrte Verstandnis von Genuss oder Vergniigen war stets von moderierenden Vor-
stellungen flankiert. Diese Tendenz zur Massigung hielt Alberti in der bildenden
Kunst und dort besonders bei der Darstellung von Gemiits- und Kérperbewegung fiir
angebracht. Ubermassig heftige Bewegungen in der storia verrieten — so Alberti —
das allzu hitzige (fervens) und stiirmische (furioso) Talent (ingenium) des Kiinst-
lers,4> und diesen unmittelbaren Ausdruck der Personlichkeit im Kunstwerk
schatzte Alberti im Gegensatz zu den Kunsttheoretikern nachfolgender Jahrhun-
derte noch als negativ ein.

In der storia hatte also die Darstellung der seelischen Regungen und der kor-
perlichen Bewegungen vor allem hinsichtlich des kiinstlerischen Talents bestimm-
ten Beschrankungen zu unterliegen. Aus diesem Grund bestehen die Erérterungen
zu Bewegung und Ausdruck, die den grossten Teil von »De pictura« ausmachen,
hauptsachlich aus Vorschriften zur Angemessenheit. Angesichts eines solchen Ver-
suchs der Moderierung wiirden auch einige Elemente von »De pictura« verstand-
lich, die sich sonst nur schwer erklaren liessen, wie zum Beispiel einige fast banale
Anweisungen fiir die korrekte Gestaltung der historia (s.0.) oder die mitunter
repetitiven Vorschriften fiir die Bildgestaltung, die somit als ein Gegengewicht zu
dem mit Begriffen wie voluptas und delectatio bezeichneten Vergniigen an der
bildenden Kunst erscheinen. Verstandlicher wiirde auch die sonst allzu iiber-
trieben wirkende Strenge einzelner Forderungen zur Angemessenheit; dies gilt etwa
fiir Albertis Vorschlag, dass idealerweise nur neun bis zehn Personen in einer sto-
ria zu sehen sein sollten.46 Ein solches Ideal liess sich praktisch gar nicht einhal-
ten, denn es schloss wichtige Themen der christlichen Bilderwelt von vornherein
aus (daher fehlt diese Empfehlung auch in der italienischen Fassung). Zudem
setzte sich Alberti selbst in »De pictura« bisweilen iiber das eigene Ideal hinweg:
Das einzige von ihm explizit angefiihrte und gepriesene nachantike Kunstwerk,
Giottos »Navicella«, zeigt weit mehr als neun oder zehn Figuren (im Schiff selbst
allein elf). Und auch der als vorbildlich gepriesene Meleagersarkophag hat nur bei
sparsamster Zahlung eine »korrekte« Anzahl von Personen.4’

Humanismus und Kunstgenuss

Albertis Griinde, den Genuss (voluptas, delectare) am Kunstwerk und dessen Wir-
kung durch Affektiibertragung (movere) mit einer moderierenden Wiirde (dignitas)
und den Anforderungen des rhetorischen Dekorums zu flankieren, erklaren sich
aus der traditionellen Haltung seiner gelehrten Zeitgenossen zur Kunst allgemein
und zum Kunstgenuss im besonderen. Die Reaktionen humanistisch gebildeter
Ménner auf die bildende Kunst waren — trotz des seit Dante und Petrarca beinahe
kanonischen, aber haufig doch mechanischen Kiinstlerlobs — insgesamt gesehen
eher zurtickhaltend.48 Erst im Verlauf des 15. Jahrhunderts sollte die sinnlich-
visuell gepragte Herangehensweise der Kiinstler mit den rationaleren, literarisch

Frank Zéllner



49  Krautheimer, R., Ausgewidhlte Aufsétze zur Eu-
ropdischen Kunstgeschichte, K6ln 1988, S. 277-298
(»Anfénge der Kunstgeschichtsschreibung«) und
5. 299-319 (>Humanisten und Kinstler«), bes.
5. 306, 308 und 318 (zuerst in Krautheimer 1982 [wie
Anm. 48]).

50 Siehe Baxandall 1986 (wie Anm. 1), S. 60 und
83, sowie Valla, De voluptate, 2.8 und 2.27, (Ed. 1977
[wie Anm. 18], S. 200 und 344).

51  Siehe Petrarca, Francesco, Familiarum rerum
libri, 3.18, in: ders., Opere, Florenz 1975, S. 372; Ba-
xandall 1986 (wie Anm. 1), S. 42—43 (Leonardo Bruni,
ca. 1435-1437, iiber Aristoteles) und 125 (Pier Paolo
Vergerio, im Jahre 1402, iiber die »ars disegnativa«).
52 So noch bei Santi, Giovanni, La vita e le gesta
di Federigo da Montefeltro Duca d'Urbino (vor
1492), hrsg. von L. Michelini Tocci, 2 Bde., Vatikan-
stadt 1985, S. 671 (22.91).

53 Vgl. Blunt, A., Artistic Theory in lItaly
1450-1600, Oxford 1940, S. 48—53; Wackernagel,
M., The World of the Florentine Renaissance Artist,
Princeton 1981 (deutsch 1938), S. 348-350, und An-
tal, F., Florentine Painting and its Social Back-
ground, London 1948, S. 374-380.

54 Blunt 1940 (wie Anm. 53), S. 53.

55  Castiglione, Baldassare, Il cortigiano, Venedig
1599 (zuerst 1528), c. 42v (1.49).

56 Dies verdeutlicht auch die lateinische Wid-
mung, in der die bildende Kunst den Staatsge-
schéften nachgeordnet ist (diese Nachordnung war
ein Topos der Kunstliteratur; vgl. etwa Vitruv, De
architectura, 1. proem. 1-2, hrsg. von C. Fenster-
busch, 3. Aufl. Darmstadt 1981, S. 20).

57  Alberti, De pictura, §§25-28 (Ed. 1877 [wie
Anm. 1], S. 88-95). — Der Topos von der einst vor-
nehmen Malerei findet sich z. B. bei Plinius, Histo-
ria naturalis, 35.1.2, 35.7.19, 35.9.26, 35.10.27-28,
hrsg. von R. Kénig, Miinchen 1978, S. 12, 24 und 28,
30 (weitere Beziige auf antike Vorbilder enthalten
die genannten Alberti-Editionen).

58 Bracciolini, Poggio, Epistolae, hrsg. von To-
nelli, 2 Bde., Florenz 1832—1859, Bd. I, S. 322-323
(Reprint, Bd. 3, 1964). Vgl. Walser, E., Poggius Flo-
rentinus. Leben und Werke, Leipzig/Berlin 1914,
S. 147; Krautheimer 1982 (wie Anm. 48), S. 303—304
und 312-313 (-Humanisten und Kiinstler<); Weiss, R.,
The Renaissance Discovery of Classical Antiquity,
2. Aufl. Oxford 1988, S. 65-66 und 183—184.

motivierten und oft moralisch gepragten Auffassungen der Humanisten kompa-
tibler werden.49 Wenn Gelehrte ein Gefallen an bildender Kunst dusserten, dann
stellten sie in der Regel die rationale Seite des Kunstgenusses in den Vorder-
grund,5© also einen Aspekt, der eher mit dem rhetorischen modus des docere als mit
Albertis Erklarung der Affektiibertragung und seiner Erlauterung der historia auf-
grund von delectare und movere harmonierte. Humanisten wie Francesco Petrarca
und Leonardo Bruni zogen schliesslich in den meisten Fallen das Buch dem Ge-
mélde, eine Schrift des Aristoteles dem Bild eines Giotto vor,5 und die Malerei war
immer noch eine ars mechanica®?, zahlte also nicht zu den freien Kiinsten und
musste bis weit ins 16. Jahrhundert um ihre Nobilitierung kdmpfen.> Selbst im 1518
vollendeten »Hofmann« Baldassare Castigliones, der gern als Beleg fiir die Freiheit
der bildenden Kiinste zitiert wird,>4 taucht die Malerei als eine mechanische, fiir
einen gentilhuomo letztlich ungeeignete Kunst auf.>> Alberti hatte allerdings in der
italienischen Widmung von »De pictura« die Maler, Bildhauer und Architekten
direkt neben drei Repriasentanten der artes liberales gestellt (Musiker, Geometer
und Rhetoren). Dieser Vergleich war in der ersten Halfte des 15. Jahrhunderts
vielleicht noch ein gewagter Schritt, den er sich explizit nur in der Widmung der
italienischen Fassung erlaubte. Demgegentiiber stellte Alberti im Widmungsschrei-
ben der lateinischen Version, die sich an gebildetere Adressaten wandte, die
Malerei nicht neben die freien Kiinste;>¢ vor allem fiir diese Gruppe der in den frei-
en Kiinsten ausgebildeten Leserschaft betonte Alberti ausdriicklich die hohe Wert-
schitzung, die die Maler in der Antike erfahren hatten.5’ Der Hinweis auf den
hohen Status der Malerei im Altertum war also gegeniiber einem gebildeten Publi-
kum noch notwendig, und das Zugestdndnis an ein weder moralisch interpretier-
bares noch rational herleitbares Vergniigen an der Kunst diirfte fiir die Humanisten
jener Tage nicht selbstverstandlich gewesen sein. Je mehr sich jene Freude von
einem intellektuellen Vergniigen entfernte oder auf keine nachvollziehbare mora-
lische Begriindung bauen konnte, desto eher stellte sich fast ein an Scham grenzen-
des Gefiihl ein. Der unterhaltendste Beleg hierfiir ist die Geschichte von Poggio
Bracciolinis kleiner Sammlung antiker Bildwerke, die ihm ganz offensichtlich
Freude bereitete. Gleichzeitig lassen Poggios Beschreibung der einzelnen Werke
und die leichte Ironisierung seines Gefallens an ihnen eine gewisse Scham an der
Freude selbst erkennen:>8 so als ob es einem ernsthaften Gelehrten nicht anstiinde,
sich fiir solche Nichtigkeiten zu begeistern.

Ebenso aufschlussreich fiir eine traditionell zwiespaltige Haltung der Gelehr-
ten gegeniiber dem Kunstgenuss ist ein Brief des Manuel Chrysolaras aus Rom
(nach 1411), worin sein Verfasser eine einschneidende und fiir ihn selbst einiger-
massen tiberraschende Verdnderung seiner Einstellung gegeniiber Kunstwerken
beschreibt. Friither hdtte er — so Manuel — eine schlechte Meinung von der Kunst
gehabt und es gar nicht fiir méglich gehalten, dass er sich in seinem Alter einmal
fur die Schonheit von Steinen, Marmor und von Bildern interessieren wiirde und
nicht allein fiir die von lebendigen Koérpern. Angesichts seiner Erfahrungen in
Rom wundert sich Manuel dann mit einer gewissen Naivitat und mit einem ironischen
Hinweis auf sein Alter iiber diesen Gesinnungswandel, von dem er schliesslich
befiirchtet, dass sein Briefpartner, Demetrius Chrysolaras, ihn gar lacherlich fin-
den wiirde. Doch dieser apologetischen Einleitung folgt ein begeisterter Diskurs

Albertis »De pictura«

31



32

59 Migne, Patrologia Graeca, Bd. 46, Sp. 57—60,
zitiert bei Baxandall 1986 (wie Anm. 1), S. 81-83 und
150—152. — Zu Manuel siehe ebd., S. 8 und 8, iiber
seine Haltung zu Vergniigen und Niitzlichkeit.

60 Vgl. ebd., S. 83, 97-98 und 161-163.

61  Zur Austauschbarkeit von »gaudium« und dem
bei Alberti verwendeten Begriff »voluptas« siehe
Valla, De voluptate (Ed. 1977 [wie Anm. 18], S. 40).
62 Petrarca, Francesco, De remediis utriusque
fortunae, 1.41-42, in: Francisci Petrarchae opera
omnia, 3 Bde., Basel 1554 (Reprint Ridgewood N.].
1956), Bd. 1, S. 1-254, S. 50-52; vgl. Baxandall 1986
(wie Anm. 1), S. 53-58 und 140—143; Liebenwein 1993
(wie Anm. 39).

63 Petrarca (wie Anm. 62), Bd. I, S. 53—55.

iiber die Kunstwerke und das Vergniigen an ihnen. In Manuels Brief wird letztlich
deutlich, dass vor allem die Reprasentation der menschlichen Seele und ihrer
Leidenschaften sowie deren Wiedererkennen durch den Betrachter dem Kunstge-
nuss zugrunde liegen> (dieser Brief hat noch vor der Mitte des 15. Jahrhunderts
tatsachlich einige Wirksamkeit hinsichtlich einer positiven Einstellung zum Kunst-
genuss gehabt).60

Eine mit den Ansichten Chrysolaras’, Poggios und Albertis vergleichbare und
auch vorbildliche Thematisierung der Ansicht, dass die Freude an Kunstwerken
fiir eine ernsthafte und gelehrte Person eigentlich nur in Form intellektuellen Ge-
nusses oder im Gewande moralischer Erbauung moglich sein diirfe, ist Petrarcas
»De remediis utriusque fortunae«. In dieser moralischen und dem Stoizismus zunei-
genden Trostschrift wird tatsachlich der Widerstreit zwischen Freude an Kunst
einerseits und einer moralisierend und sachlich argumentierenden Rationalitat an-
dererseits offen ausgefochten. Ausfiihrlich versucht die Vernunft (ratio) der Freude
(gaudium)®! ihr Gefallen an den Werken der bildenden Kunst auszureden, und
mit ostinater Sturheit wiederholt die Freude das immer gleiche »Argument«: »Ich er-
freue mich an gemalten Bildern« — »pictis tabulis delector«.62 Die Einwiande der
Vernunft sind jedoch ernst gemeint und kénnen als ein verstandnisféordernder Hin-
tergrund fiir das bei Alberti auftretende Problem des Vergniigens an der Kunst
herangezogen werden. Eine Synthese der Argumentation der Vernunft liest sich
etwa folgendermassen: Beim Kunstgenuss bestehe die Gefahr einer zu grossen
Beeinflussung der Gemiiter (ingenia), inbesondere weil Genuss (voluptas) und Be-
wunderung (stupor) den Geist von Dingen héherer Kontemplation ablenkten. Diese
Gefahr einer Korrumpierung des Geistes erscheine um so grosser, als Bilder und
Bildwerke, die einst wohl Zeichen fiir Tugend (insignia virtutum) gewesen seien,
heute eher Verlockungen fiir das Auge (illecebrae oculorum) darstellten. Ein
gewisser Genuss sei jedoch dann erlaubt, wenn er mit Massigung (modice) vollzo-
gen werde und sich an den besonders genialen Erfindungen des menschlichen
Talents (ingenium) entziinde. Hiermit offenbart sich auch der eigentliche Sinn des
streitbaren Dialogs zwischen gaudium und ratio: Der Genuss ist — aber auch dann
nur in einem begrenzten Masse —zuldssig, wenn ihm mit einer gewissen Ange-
messenheit gefront wird und wenn sich das Gefallen an einer aus dem Geist und der
talentierten Fahigeit (ingenium) entsprungenen Qualitat orientiert. Eine dhnliche
Argumentation der Vernunft findet sich auch im dann folgenden Abschnitt von
»De remediis utriusque fortunae«, worin die Vernunft sich mit dem Besitz von
Biichern auseinandersetzt, also mit einem Gegenstand, der weit weniger als die bil-
dende Kunst dem Verdacht des sinnlichen Genusses ausgesetzt war. Auch hier
rat die Vernunft unbedingt zur Massigung — etwa wenn die Menge der erworbenen
Biicher (copia librorum) iiber ein verdauliches Mass hinauszugehen drohe.63

Lorenzo Vallas »De voluptate«

Albertis Modell der Angemessenheit fiir die Darstellung von Bewegung und Aus-
druck korrespondierte mit Petrarcas Vorschriften zum massvollen Genuss. Die den
Genuss hervorrufenden Elemente der historia — Fiille und Mannigfaltigkeit —
unterlagen damit praktisch einem Korrektiv, das in seiner Formulierung beinahe

Frank Zéllner



64 Eine erste Revision des Werkes erfolgte 1433 in
Mailand, eine zweite ab 1435 in Neapel, vgl. die Ein-
leitung, Valla, De voluptate (Ed. 1977 [wie Anm. 18],
S. 8). Zu Valla siehe Fois, M., Il pensiero cristiano di
Lorenzo Valla nel quadro storico-culturale del suo
ambiente, Rom 1969.

65 Siehe Allen 1944 (wie Anm. 39), S. 7, und
Fois 1969 (wie Anm. 64), S. 98—100.

66 Das Verhéltnis Albertis zu Valla ist, soweit mir
bekannt, nie diskutiert worden (siehe etwa Man-
cini, G., Vita di Leon Battista Alberti, Florenz 1911,
der Valla nur beildufig nennt). Lediglich Michel, P.
H., La Pensée de Alberti (1404—1472), Paris 1930,
S. 491-492, bemerkt, dass Alberti dem von Valla
propagierten Hedonismus zwar nicht direkt an-
hénge, dessen Wert aber auch nicht leugne.

67 Valla, De voluptate (Ed. 1977 [wie Anm. 18],
S. 50-51).

68 Vgl. Allen 1944 (wie Anm. 39) (iiber die noch
nach Valla vorherrschende Ablehnung Epikurs) und
Liebenwein 1993 (wie Anm. 39).

69 Valla, De voluptate 3.29, (Ed. 1540 [wie Anm. 18],
Sp. 997). In der iiberarbeiteten Version spricht Valla
nicht mehr vom schlechten Rhetor, der nicht zu er-
freuen und zu rithren vermag, sondern nur davon,
dass dieser selten einen Streit gewénne (Ed. 1977
[wie Anm. 18], S. 320).

moralisch wirkte. Die Notwendigkeit eines solchen Korrektivs ergab sich gerade
in den Jahren um 1435 aus Positionen, die Lorenzo Valla vertrat. Etwa zur gleichen
Zeit, als Alberti seine Gedanken zum Vergniigen an der Kunst zu entwickeln be-
gann, iiberarbeitete Valla seine bereits 1431 in der ersten Fassung fertiggestellte
Schrift »De voluptate«.64 Jene erste Fassung war ab 1427 in rémischen Humanisten-
zirkeln, dem etwa Poggio Bracciolini, Antonio Panormita und Leonardo Bruni
angehorten, entstanden. Die Thesen von »De voluptate« riefen allerdings gerade
im Kreis der Humanisten, die auch Alberti kannte, feindselige Reaktionen hervor.65
Nicht zuletzt aufgrund dieser Reaktionen diirfte der um 1428 kurz in Rom weilende
Alberti (s.0.) die seinerzeit als problematisch, teilweise sogar als skandalos
geltenden Inhalte von »De voluptate« gekannt haben.66 Umstritten war vor allem
Vallas Prasentation des epikuraischen Standpunkts, dem er einen verhaltnismassig
grossen Teil seiner Abhandlung einrdumte. Diesem Standpunkt stellte Valla —

weit weniger brillant und auf engerem Raum — stoische Ansichten entgegen, um
schliesslich im dritten Buch die christliche Weltanschauung iiber die paganen Auf-
fassungen des Epikuraismus und Stoizismus siegen zu lassen. Der Sieg des Christen-
tums konnte aber kaum die Stellungnahme zugunsten des Epikurdismus vergessen
machen. Zentraler Begriff ist hier die voluptas, der die honestas (Rechtschaffenheit)
als moralischer Wert der Stoiker gegeniibersteht. Diesen Stoikern, deren Vernich-
tung Valla zu Beginn seiner Ausfithrungen androhte,? halt er dann folgende Argu-
mente entgegen: Der Genuss (oder die Lust) sei — als ein urspriinglicher Akt des
Lebens — die Vermahlung der Sinne mit den Objekten der Welt, wie zum Beispiel die
Vereinigung des Geschmacks mit dem Apfel oder die des Auges mit dem Licht.

Die Rechtschaffenheit hingegen geisselt Valla als das selbstgeniigsame Ideal einer
intellektuellen Elite und als Knebelung der Sinne durch die Vernunft.

Vallas eloquente Auseinandersetzung mit dem Epikurdismus diskreditierte ihn
in den Augen einiger Kollegen. Alberti, der einerseits Begriffe wie delectare und
voluptas in das Zentrum seiner Gedanken zur Darstellung von Bewegung stellte
und dessen Denken andererseits dem anti-epikuraischen Standpunkt von Humani-
sten wie Petrarca, Coluccio Salutati, Poggio Bracciolini oder Francesco Filelfo
nahestand, 8 musste einen Grund mehr gesehen haben, seinen Begriff des Vergnii-
gens an der Kunst in den Kontext ausfiihrlicher Bestimmungen zum Dekorum zu
stellen; so jedenfalls stand er den umstrittenen und allen zeitgenéssischen Vor-
stellungen zur Angemessenheit widersprechenden Ansichten Vallas nicht zu nahe.
Die Gefahr einer Anndherung zwischen den beiden sehr unterschiedlich denkenden
und handelnden Mdnnern bestand an einigen Stellen sogar tatsachlich. So ent-
sprach ein Argument in Vallas »De voluptate« der argumentativen Struktur von
Albertis Auseinandersetzung mit Bewegung und Ausdruck: Hatte Alberti in seiner
Erlauterung der Malerei ausschliesslich die genera dicendi des movere und delec-
tare, nicht aber den Modus des probare beriicksichtigt, so diskreditierte Valla
diesen modus dicendi in der ersten Version von »De voluptate« sogar: Der Redner,
der nur das rationale Argument des probare benutze, sei ein schlechter Redner
und dem athleta vergleichbar, der nur mit Kraft zu gewinnen verstehe.6 Angesichts
der etwa zeitgleich mit »De pictura« entstandenen Schrift »De voluptate«, in der
Valla den geistigen und sinnlichen Genuss (voluptas) als allgemein giiltiges Lebens-
prinzip thematisierte, stellte Alberti seinen mit Begriffen wie delectatio und vo-

Albertis »De pictura«

23



34

70 Vgl. hierzu zuletzt Marek, M. J., Ordenspolitik
und Andacht. Fra Angelicos Kreuzigungsfresko im
Kapitelsaal von San Marco in Florenz, in: Zeitschrift
fiir Kunstgeschichte 48, 1985, S. 451—475, S. 472—473;
Locher, H., Das Altarbild der Renaissance, Berlin
1994; Ausst.-Kat. Mantua 1994 (wie Anm. 1),
S. 330-357, mit den Beitrdgen von Steinberg und
Christiansen.

71 Vgl. hierzu das Urteil von Krautheimer 1982
(wie Anm. 48), S. 326-332, der aufgrund der sehr
generellen Angaben Albertis zu dhnlichen Schluss-
folgerungen hinsichtlich der Beziehung zu Ghiberti
gelangt.

72 Alberti, De pictura, §§53—54 (Ed. 1877 |wie
Anm. 1], S. 144—147 und 243); Lukian, De calumnia, 5,
hrsg. von |. Werner und H. Greiner-Mai, 2. Aufl.
Berlin/Weimar 198I, Bd. 3, S. 269. — Siehe Light-
bown, R., Sandro Botticelli. Life and Work, 2 Bde.,
London 1978, Bd. 2, S. 87-92.

73 Andrea Mantegna, Grablegung Christi, ca.
1470—1480 oder 1488—1490?, Kupferstich, 33,9 x 48
cm, London, British Museum. — Vgl. Lightbown, R.,
Mantegna, Oxford 1986, S. 489, und Baxandall 1986
(wie Anm. 1), S. 133—134, der ein fritheres Datum an-
nimmt. Vgl. zuletzt Andrea Mantegna, hrsg. von J.
Martineau, Ausst.-Kat. London, Royal Academy of
Arts/New York, Metropolitan Museum of Art, Mai-
land 1992, Nrn. 38 und 39, wo D. Landau fiir eine
Datierung in die siebziger Jahre pladiert.

luptas umschriebenen Genuss an der historia in der Malerei in einen argumenta-
tiven Rahmen, der nicht die gleichen Assoziationen hervorrief wie Vallas pole-
misches Buch. Denkbar ist auch, dass der in Wort und Tat immer gemaéssigt auftre-
tende Alberti (der geradezu als Inkarnation der von Valla verschmahten honestas
erscheint) jede nur mogliche Assoziierung mit dem notorisch provokanten Valla
vermeiden wollte.

Alberti und der Primat des Wortes

Die Allgemeinheit der Ausfiihrungen Albertis zur angemessenen Bildgestaltung
verleiten den heutigen Leser dazu, Anweisungen aus »De pictura« in den Kunst-
werken des 15. und 16. Jahrhunderts wiederzuerkennen.’ Solche Beziige zwischen
Text und Bild sind jedoch — gerade aufgrund ihres eher allgemeinen Charakters —
oft sehr vage und konkret schwer verifizierbar.”' Selbst scheinbar offensichtliche
und klar erkennbare Parallelen zwischen Albertis Text einerseits und Bildern des
Quattrocento andererseits erweisen sich bei ndherem Hinsehen als nicht iiberzeu-
gend. Das gilt etwa fiir das um 1490 geschaffene Geméalde mit der »Verleumdung
des Apelles« von Sandro Botticelli (Florenz, Uffizien)72 ebenso wie fiir einen Kupfer-
stich Andrea Mantegnas mit der »Beweinung Christi« (Abb. 1), der wohl zwischen
1488 und 1490 entstand und gemeinhin mit Albertis Anweisungen in Verbindung
gebracht wird.” Das zuletzt genannnte Beispiel verdient unsere besondere Aufmerk-
samkeit, denn es veranschaulicht, dass Kiinstler wie Mantegna keineswegs auf
Inspirationen aus der Kunsttheorie angewiesen waren und dass die Theorie eher
von der kiinstlerischen Praxis abhing als umgekehrt.

Zunachst stimmt die auf dem Kupferstich abgebildete Zahl von neun Personen
(inklusive des toten Christus) mit Albertis Forderung nach der idealen Bevélkerung
(s.0.) einer historia genau iiberein; auch die durch unterschiedliche Figuren und
Gesten ausgedriickten, zur emotionalen Anteilnahme auffordernden und die Viel-
falt hervorrufenden Gemiitszustinde der einzelnen Personen entsprechen in etwa
den Vorschriften Albertis. Eine Anregung der Komposition Mantegnas durch
Alberti mag man tatsdchlich fiir moglich halten, um so mehr, als ein Kontakt zwi-
schen den beiden Mannern bestanden zu haben scheint. Eine hinreichende Sicher-
heit allerdings wird es hinsichtlich dieser vermuteten Inspiration nicht geben
konnen, zumal der bereits 1472 verstorbene Humanist seine Empfehlung an den
Kiinstler lange Zeit vor Entstehen des Kupferstichs abgegeben hatte. Zudem — und
dies ist der entscheidende Punkt — mussten Ubereinstimmungen der eben beschrie-
benen Art nicht unbedingt auf die Lektiire eines Textes zuriickgegangen sein.
Tatsachlich gehorte zur iiblichen Ausstattung von Beweinungs- oder Grablegedar-
stellungen, die besonders im Lauf des 14. Jahrhunderts haufiger und in dramatisch
gesteigerter Form auftraten, ein etwa acht bis fiinfzehn Figuren umfassendes
Personal. Bei sparsameren Varianten reichten sieben Figuren aus (Christus, die drei
Marien, Joseph von Arimathia, Nikodemus und der Evangelist Johannes), doch mit-
unter erlaubten sich die Kiinstler eine mehr oder weniger grossziigige Erweite-
rung des Bildpersonals (z.B. Giotto in der Scrovegni-Kapelle oder Simone Martini
im Orsini-Polyptychon, s.u., Abb. 4). Tatsachlich lasst sich die in »De pictura«
propagierte Neunzahl, die bei Mantegna so prominent auftaucht, schon weit vor

Frank Zéllner



Abb. I: Andrea Mantegna, Grablegung Christi, ca.
1470—-1480 oder 1488—14907?, Kupferstich, 33,9 x
48 cm, London, British Museum (Foto: The Warburg
Institute, London).

74 Vgl. z. B. die Riickseite von Duccios »Maesta«
(Siena, Dommuseum, s.u.); Ugolino da Sienas Altar-
bild fiir Santa Croce (London, National Gallery)
oder eine anonyme Tafel vom Ende des 13. Jahr-
hunderts in Perugia (Pinacoteca).

75  Rom, Sankt Peter, Marmor, 225 x 120 cm (einst
wohl nahe dem Hauptaltar, heute Rom, Museo Sto-
rico-Artistico). Vgl. Janson, H. W., The Sculpture of
Donatello, 2 Bde., Princeton 1957, Bd. 1, S. 95-101;
Levine Dunkelmann, M., A New Look at Donatello’s
Saint Peter’s Tabernacle, in: Gazette des Beaux-
Arts 118, 1991, S. 1-16.

76  Vgl. Alberti, De pictura, §§40—41 (Ed. 1877 [wie
Anm. 1], S. 117-121).

1435 in anderen Beweinungsdarstellungen beobachten,’4 und auch die Dramatik war

keine Erfindung Albertis. Ein gutes Beispiel fiir solche dramatische Darstellungen
ist Donatellos Marmorrelief mit der Grablegung Christi, das das einstige Sakra-
mentstabernakel in Alt-Sankt Peter zierte und einige Parallelen zu den Anweisungen
in »De pictura« aufweist (Abb. 2).75 Das 1432—1433 entstandene Werk zeigt im Zen-
trum den toten Christus, der soeben in einen auffallend schmucklosen Sarkophag
gelegt wird. Abgesehen von dem Toten bevolkern zehn lebende Personen — die um
Christi Leiden und Tod trauernde Gemeinde — den biihnenartigen Bildraum, der

von einem hochgezogenen Vorhang umrahmt wird. Diese Personenzahl harmoniert

— wenn man den toten Christus nicht zum aktiven Bildpersonal rechnet — mit
Albertis Ansicht, dass in einer historia neun bis zehn Personen ausreichten, um den
Abwechslungsreichtum der Dinge (varietas rerum) angemessen vorzufiihren. An-
dere Eigenschaften des Reliefs entsprechen sogar noch genauer den Forderungen
Albertis: Manner und Frauen unterschiedlichen Alters, dem Betrachter ab- und
zugewandte Gesichter, sowohl mit angelegten als auch mit emporgerissenen Héan-
den ausgestattete Figuren und schliesslich emotional aufgewiihite Personen, die
ihre Gefiihle deutlich erkennbar ausdriicken und so die Affektiibertragung auf den
Betrachter erméglichen, scheinen auf Albertis Text zu verweisen.76

Albertis »De pictura«

35



36

Abb. 2: Donatello, Grablegung Christi, ca. 14321433,
Marmorrelief, 225 x 120 cm, Rom, Sankt Peter (Foto:
Alinari).

77  Duccio, Beweinung Christi, Riickseite der »Ma-
esta«, 1308-1311, 101 x 53,5 cm, Siena, Dommuseum;
Simone Martini, Beweinung Christi, Tafel des Or-
sini-Polyptychons, 1333, 23,5 x 16,5 cm, Berlin, Staat-
liche Museen.

78 Vgl. Janson 1957 (wie Anm. 75), Bd. 1, S. 98—99.
79 Das Fehlen direkter Benennungen entspricht
Albertis Vorgehen bei anderen Gelegenheiten,
etwa im Fall seiner stillschweigenden Beziige auf
Vitruv und den Kanon Polyklets (Zéllner, F., »Po-
licretior manu«— Zum Polykletbild der friihen Neu-
zeit, in: Polyklet, Ausst.-Kat. Frankfurt a.M., Lie-
bighaus, Mainz 1990, S. 450—472, 456—458). Zum
Fehlen zeitgenossischer Namen siehe auch Baxan-
dall 1986 (wie Anm. 1), S. 135.

Donatellos Relief ist etwa zwei Jahre alter als »De pictura«. Albertis Anwei-
sungen zur korrekten Bildgestaltung, zur Darstellung von Bewegung und Ausdruck
sowie zur Affektiibertragung waren fiir Donatello — wenn der denn »De pictura«
gelesen hatte — also nichts Neues gewesen. Doch auch Donatellos Werk war nicht
so innovativ, wie ein direkter Vergleich mit Albertis Angaben suggerieren konnte.
Sowohl die Anordnung der Figuren als auch ihre Dramatisierung und emotionale
Aufladung haben Vorbilder in der Trecentomalerei — etwa bei Duccio oder Simone
Martini (Abb. 3, 4).77 Die mit erhobenen Hinden hysterisch trauernde Maria Mag-
dalena, die leicht links der Bildmitte hinter dem Sarkophag agiert, die beiden
alteren Méanner, Joseph und Nikodemus, die sich rechts und links des Sarkophags zu
schaffen machen, die Position des toten Christus sowie der rechts, ein wenig ab-
seits trauernde Johannes waren bereits im Trecento gelaufige Bildelemente,’8 die
hier — wie auch spéater bei Mantegna — mit einer grosseren handwerklichen Perfek-
tion und einer intensiveren dramatischen Verdichtung, doch in der Gesamtanlage
nur wenig modifiziert, verwendet wurden. Die von Alberti beschriebene Inszenie-
rung der mit varietas ausgestatteten und das Publikum ergreifenden storia war
also lange vor 1435 kiinstlerisch verwirklicht worden. Die Kunsttheorie hinkte somit
der kiinstlerischen Praxis hinterher. Wenn hier iiberhaupt eine Abhadngigkeit exi-
stierte, dann die des Textes von den Kunstwerken und nicht umgekehrt.

Frank Zéllner



Fre

i
[
»
]
¥

f
3

Abb. 3: Duccio, Beweinung Christi, Riickseite der
»Maesta«, 13081311, 101 x 53,5 cm, Siena, Dommu-
seum (Foto: Foto Marburg).

80 Gregor der Grosse, Epistulae, 4.11.13, in: Pa-
trologia Latina, Bd. 77. Zum Nachleben dieser An-
sichten im Mittelalter siehe Antal 1948 (wie Anm.
53), S. 276-277; Ringbom, S., Icon to Narrative. The
Rise of the Dramatic Close-Up in Fifteenth-Century
Devotional Painting, Abo 1965, S. 11-23; Belting, H.,
Das Bild und sein Publikum im Mittelalter, Berlin
1981, S. 91-92. — Zur noch ausfiihrlicheren Diskus-
sion dieses Zusammenhangs in der byzantinischen
Tradition siehe Schellewald, B., »Stille Predigten«
— Das Verhltnis von Bild und Text in der spatby-
zantinischen Wandmalerei, in: Die Lesbarkeit der
Kunst. Zur Geistesgegenwart der lkonologie, hrsg.
von A. Beyer, Berlin 1992, S. 53—74, bes. S. 53-54.
81 »Pictura nanque plus videtur movere animum,
quam scriptura.« Durandus, Gulielmus, Rationale
divinorum officiorum, Antwerpen 1570, 1.3, c. 12v
und Bv. — Zu diesem Topos siehe Belting 1981 (wie
Anm. 80), S. 91-92, und Baxandall 1986 (wie Anm.
29), S. 41.

Die Ubereinstimmung von Albertis Angaben zur richtigen Bildgestaltung mit
religiosen Kunstwerken, deren explizite Nennung er bezeichnenderweise ver-
mied,”? fand eine Parallele in der Auswahl seiner theoretischen Modelle. Er be-
stimmte die Wirkungsmacht der Bilder mit zwei genera dicendi der antiken Rheto-
rik und verzichtete hierbei auf den belehrenden modus dicendi. Dieser Verzicht
ist besonders aufféllig, da den traditionellen und noch im Quattrocento giiltigen
Vorstellungen zufolge die religiose Malerei (die den Léwenanteil der Kunstproduk-
tion ausmachte) ihre Daseinsberechtigung aus der Belehrung (docere /probare)
des grosstenteils ungebildeten Publikums bezog.80 Doch Albertis Verzicht auf den
modus des docere machte insofern Sinn, als die Belehrung mittels religioser Kunst
(so die traditionelle Auffassung) gerade nicht durch die rationalen Argumente
der Sprache erfolgen sollte, sondern durch die eher im Bild als im Wort mégliche
Affektiibertragung und die Rithrung des Publikums, »denn ein Bild scheint die
Seele mehr zu bewegen als die Schrift«.8! Mit diesem Paradox des Belehrens —
docere — durch das Riihren oder Bewegen — movere — korrespondierte Albertis
Vorgehen im Malereitraktat, wenn er den modus dicendi des movere dem des docere
vorzog. Tatsachlich entsprachen seine Beschreibungen der Affektiibertragung und
damit des movere exakt den Wirkungsmechanismen religiéser Kunst (soweit wir

iiber diese informiert sind). Alberti tibertrug also rhetorische Kategorien auf das

Albertis »De pictura«

37



;'A j ok
R e 5 ‘
N By

e

-




Abb. 4: Simone Martini, Beweinung Christi, Tafel
des Orsini-Polyptychons, ca. 1333, 23,5 x 16,5 cm,
Staatliche Museen zu Berlin — Preussischer Kultur-
besitz, Geméaldegalerie (Foto: J. P. Anders).

82 Vgl. Baxandall 1986 (wie Anm. 1), passim.

83  Vgl. etwa Warnke, M., Politische lkonogra-
phie, in: Die Lesbarkeit der Kunst (wie Anm. 80),
S. 23-28, der auf Seite 28 diese Problematik hin-
sichtlich der neuen Bildmedien thematisiert. —
Siehe auch Baxandall 1986 (wie Anm. 1), S. 44-50,
und The Language of Art History, hrsg. von Salim
Kemal und Ivan Gaskell, Cambridge 1991. — Biblio-
graphischer Nachtrag: Nicht mehr beriicksichtigen
konnte ich eine aktuelle Neuerscheinung: Theorie
und Praxis. Leon Battista Alberti als Theoretiker
der bildenden Kiinste, hrsg. von K. W. Forster und
H. Locher, Berlin 1996.

gangige Rezeptionsverhalten gegeniiber der zeitgendssischen religiosen Kunst und
ersetzte somit deren Primat des Bildes durch einen Primat des Wortes. Da aber
das Rezeptionsverhalten gegeniiber religiéser Kunst praktisch identisch mit der
emotionalen Beeinflussung eines ungebildeten Publikums war, driickte Alberti, der
sich urspriinglich, in der lateinischen Fassung seines Traktats, an die gebildete,
aber nicht immer bilderfreundliche Elite wandte (s.0.), jenes auf der Affektiibertra-
gung basierende Rezeptionsverhalten durch die genera der antiken Rhetorik aus.

Er benutzte dabei Kategorien, die mit der Erfahrungswelt humanistisch ausgebil-
deter Leser von »De pictura« harmonierten und gleichzeitig eine Ubertragung des
Statuswerts der antiken litterae auf die Affektiibertragung sicherstellten. In Anbe-
tracht dieser Leser, deren Blick auf Bilder oft vom Gebrauch der lateinischen
Sprache gepragt war,82 griff Alberti also auf textbezogene Strukturen zuriick. Hier-
mit trug er dem Umstand Rechnung, dass Bilder und Texte einerseits dem gleichen
Zweck dienen kénnen (etwa der Uberzeugung des Publikums), sich andererseits
aber in ihren Wirkungsmechanismen voneinander unterscheiden. Gleichzeitig
erinnert Albertis Transponierung eines rhetorischen Modells auf die Affektiibertra-
gung an das immer wieder aktuelle Problem der Kunstgeschichte, inwieweit die
Sprache der Wirkungsweise von Bildern gerecht werden kann und die Mittelbarkeit
des Wortes mit der Unmittelbarkeit der sinnlichen Anschauung kompatibel ist.83

Albertis »De pictura«

39






	Leon Battista Albertis "De pictura"

