
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der
Universität Zürich

Herausgeber: Kunstgeschichtliches Seminar der Universität Zürich

Band: 4 (1997)

Artikel: Leon Battista Albertis "De pictura"

Autor: Zöllner, Frank

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720070

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Frank Zöllner

Leon Battlsta Albertis »De pictura«

Die künsttheoretische und literarische Legitimierung
von Affektübertragung und Kunstgenuss

1 Alberti, Leon Battista, On Painting and On

Sculpture, hrsg. von C. Grayson, London 1972; ders.,

De pictura und De statua, in: Kleinere Kunsthistorische

Schriften, hrsg. von Janitschek, Wien 1877

(Reprint Osnabrück 1970). Generell und zur Zweisprachigkeit

siehe Baxandall, M., Giotto and the Orators.

Humanist Observers ofPainting in Italy and the

Discovery of Pictorial Composition 1350-1450, Oxford

1986 (zuerst 1971), S. 49—50, 126 und passim; Mara-

schio, N., Aspetti del bilinguismo Albertiano nel »De

pictura«, in: Rinascimento 12, 1972, S. 183-228; Pätz,

K„ Zum Begriffder »Historia« in L B. Albertis »De

pictura«, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 49, 1986,

S. 269-287, S. 269-270 (mit weiteren Literaturangaben).

Nützliche Kommentare finden sich in Alberti,
Leon Battista, On Painting, with an Introduction and

Notes by Martin Kemp, London 1991, und neuere

Literaturangaben in Leon Battista Alberti, hrsg. von

Joseph Rykwert und Anne Engel, Ausst.-Kat. Palazzo

Te Mantua, Mailand 1994. - Für Hinweise danke

ich H. Locher, R. Kany, R. Krautheimer (f), U. Nilgen,
Ch. Thoenes und A. Wolkenhauer. Die Arbeit an

diesem Aufsatz wurde durch die Gerda-Henkel-Stiftung

gefördert.
2 Vgl. Alberti, De pictura, Widmung der lateinischen

Fassung und §§25-26 (Ed. 1877 (wie Anm. 1]).

Der Gedanke einer Neubewertung ist deutlicher in
der lateinischen Version.
3 Siehe unten und Spencer, \.R.,»Ut rhetorica
pictura«. A Study in Quattrocento Theory ofPainting, in:

Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 20,

1957, S. 26—44; Maraschio 1972 (wie Anm. 1), S. 187—199;

Pätz 1986 (wie Anm. 1); Wright, D. R. E., Albertis »De

pictura«. Its Literary Structure and Purpose, in: Journal

of the Warburg and Courtauld Institutes 47,1984,

S. 71-72. - Unbegründet erscheint mir die Ablehnung

rhetorischer Vorbilder bei Jarzombek, M., The Structural

Problematic of Leon Battista Alberti's »De

Pictura«, in: Renaissance Studies 4,1990 (3), S. 273-285.

4 Alberti, De pictura, §54 (Ed. 1877 (wie Anm. 11,

S. 147).

Leon Battista Alberti zielte mit seiner im Jahre 1435 zunächst lateinisch verfassten

und bereits 1436 von ihm selbst ins Italienische übersetzten Schrift »De pictura«1

auf eine Neubewertung der Malerei unter den Wissenschaften und Künsten. Diese

Neubewertung basierte im ersten Buch von »De pictura« auf der

mathematischwissenschaftlichen Fundierung der Malerei durch Geometrie und Zentralperspektive.2

Ich werde im folgenden die These vertreten, dass Alberti im zweiten und

dritten Buch versuchte, sowohl die emotionale Wirkungsweise der Malerei — nämlich

durch die Affektübertragung — im Kontext einer nicht ausschliesslich religiös
orientierten Kunst zu veranschaulichen, als auch einen Genuss (voluptas/delec-

tatio) am Kunstwerk zu legitimieren, der unabhängig von moralischen oder
didaktischen Motivationen und intellektueller Wertschätzung bestehen konnte. Seine

Auseinandersetzung mit der Affektübertragung und dem Kunstgenuss vollzog Alberti
im Rahmen einer Neubewertung der Malerei überhaupt, und innerhalb dieser

Neubewertung rekurrierte er auf zwei einander fremde Modelle, nämlich einerseits

auf Kategorien der antiken Rhetorik sowie deren Verarbeitung durch Autoren

des Mittelalters und andererseits auf Rezeptionsmechanismen gegenüber der

zeitgenössischen religiösen Malerei. Deren Wirkungsweisen, die vor allem auf der

Affektübertragung beruhten, »etikettierte« er mit Kategorien aus der seinerzeit

höher bewerteten Welt des Wortes, um so die Malerei gegenüber einem traditionell
eher bilderfeindlichen (oder zumindest indifferenten) Publikum - namentlich

den vorwiegend humanistisch geschulten Lesern von »De pictura« - wirkungsvoll
aufzuwerten.

Funktion und Publikum von »De pictura«

In »De pictura« bezieht sich Alberti auf Abhandlungen der antiken Poetik und

Rhetorik,3 deren Nützlichkeit für den Maler er an einer Stelle sogar explizit betont.4

Zudem lassen sich bestimmte Begriffe Albertis wie etwa compositio oder historia

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universität Zürich 1997



5 Siehe Baxandall 1986 (wie Anm. 1), S. 121-139;

Spencer 1957 (wie Anm. 3); Patz 1986 (wie Anm. 1).

— Kritischer zur Verbindung zwischen Humanismus,

Rhetorik und Kunst äussert sich O'Malley, J. W.,

Praise and Blame in Renaissance Rome. Rhetoric,

Doctrine, and Reform in the Sacred Orators of the

Papal Court, c. 1450-1521, Durham 1979, S. 36—76.

6 Siehe Gilbert, C. E., Antique Frameworks for
Renaissance Art Theory: Alberti and Pino, in: Mar-

syas 3, 1943-1945, S. 87-106; Rosand, D„ »Ekphra-

sis« and the Renaissance of Painting: Observation

on Alberti's Third Book, in: Florilegium Columbia-

num. Essays in Honour of Paul Oskar Kristeller,
New York 1987, S. 147—165; Balters, F., »Der

grammatische Bildhauer«. Kunsttheorie und Bildhauerkunst

der Frührenaissance, Phil. Diss. Aachen 1990,

Köln 1991, S. 42-43 und 124-125.

7 Vgl. Jarzombek 1990 (wie Anm. 3).

8 Gilbert 1943—1945 (wie Anm. 6); Wright 1984 (wie

Anm. 3), S. 52-53; Balters 1991 (wie Anm. 6), S. 124.

9 Alberti, De pictura, §28 (Ed. 1877 Iwie Anm. 11,

S. 97).

10 Vgl. Janitschek im Anhang zu Alberti, De

pictura Ed. 1877 [wie Anm. Il), S. 262; Grayson, C., The

Text of Albertis »De pictura«, in: Italian Studies 23,

1968, S. 71-92; ders., in seiner Einleitung zu Alberti,
On Painting (Ed. 1972 Iwie Anm. 11); Baxandall 1986

(wie Anm. 1), S. 126.

sowie Teile seiner Ausführungen zur Affektübertragung vom Bild auf den Betrachter

mit antiken Ansichten zur Rhetorik in Verbindung bringen (s.u.).5 Schliesslich

entspricht die in einigen Manuskripten der lateinischen Version überlieferte
Einteilung des Traktats in Grundlagen (rudimenta), Malerei (pictura) und Maler

(pictor) in etwa der bei Horaz erkennbaren Unterscheidung zwischen Technik, Inhalt

und Dichter in der »Ars poetica«.6 Andererseits sind solche Dreiteilungen, die

auch während des Mittelalters geläufig waren,7 wiederum so generell, dass die

Annahme eines bestimmten Vorbildes nur als ein allgemeiner Hinweis auf die Struktur

von »De pictura« verstanden werden kann. Relevanter als die Benennung eines

exakten Modells sollte jedoch die Frage nach der Funktion literarischer Vorbilder

sein. Da diese vor allem in der Instruktion und Erziehung des Lesers bestand,

werde ich zunächst zu klären versuchen, welche Aufgaben jene Vorbilder in Albertis

Abhandlung hatten.

Besonders aufschlussreich sind in diesem Zusammenhang die Adressaten der

von Alberti als Modell gewählten oder berücksichtigten Schriften des Altertums

sowie deren ursprüngliche Funktion. Antike Traktate wie die »Ars poetica« des Horaz

gehören zu den didaktisch motivierten isagogischen Abhandlungen. Sie wandten

sich an zwei unterschiedliche Gruppen von Lesern, nämlich zum einen an philosophisch

oder theoretisch interessierte Handwerker und zum anderen an höher

gebildete Rezipienten, die ein amateurhaftes Interesse am Handwerk oder an den

Künsten hatten.8 Tatsächlich schrieb auch Alberti, der auf eine komplette
humanistische Ausbildung zurückblickte und sich gleichzeitig als Amateurmaler bezeichnete,9

für zwei ähnlich unterschiedliche Lesergruppen, die den verschiedenen

Adressaten der vorbildlichen isagogischen Traktate entsprachen. Einerseits wandte

er sich an (die Florentiner) Künstler, die seinerzeit den Status von Handwerkern

hatten und auf eine Aufwertung ihrer gesellschaftlichen Position drängten;
andererseits schrieb er für (Mantuaner) Humanisten, die — wie Alberti selbst — vereinzelt

ein amateurhaftes Interesse an der bildenden Kunst (also an einer gröss-

enteils noch als handwerklich eingestuften ars) zu entwickeln begannen. Genau

diese Gruppe an der bildenden Kunst interessierter Literaten und Humanisten

scheint Alberti mit seinem Traktat vor allem erreicht zu haben, denn im 15.

Jahrhundert zirkulierten mehr lateinische als italienische Manuskripte seiner Abhandlung.

Erst 1540 erfolgte eine gedruckte Ausgabe von »De pictura«, wobei zunächst

nur die lateinische Version veröffentlicht wurde. Die heute so prominente, noch

von Alberti selbst stammende italienische Fassung hingegen hatte man damals

sogar soweit vergessen, dass im Jahre 1547 eine neue Übersetzung angefertigt und

veröffentlicht wurde.10 Die Editions- und Überlieferungsgeschichte von »De

pictura« legt somit die Vermutung nahe, dass das Interesse an Albertis Text zunächst,

vor der Mitte des 16. Jahrhunderts, eher der lateinischen als der italienischen

Version galt, dass also eher Humanisten als Künstler sich mit dem Traktat
auseinandersetzten. Schliesslich muss auch zweifelhaft erscheinen, ob die des Lateins

weitgehend unkundigen und auf eine italienische Abschrift des Traktats
angewiesenen Künstler sich im Text Albertis tatsächlich, wie das heute oft angenommen
wird (hierzu s.u.), Anregungen für die Gestaltung ihrer Malerei holten. Zweifelsfrei

ist lediglich, dass Albertis Versuch einer Aufwertung der Malerei unmittelbar

mit den Interessen jener Künstler korrespondierte, die er durch die eigene

Frank Zöllner



11 Alberti, De pictura, §§1 und 9 (Ed. 1877 [wie
Anm. 1], S. 51).

12 Pino, Paolo, Dialogo di pittura, hrsg. von Pal-

lucchini, Venedig 1946, S. 62-63 und 106.

13 Alberti, De pictura, §1 (Ed. 1877 [wie Anm. I], S. 51).

14 Quintilian, Institutio oratoria, hrsg. von H. E.

Butler, 4 Bde., London/Cambridge (Mass.) 1959-1963,

1.10.28; Cicero, De amicitia, hrsg. von W. A. Falconer,

London/Cambridge (Mass.) 1959, 5.19. Vgl.

Spencer 1957 (wie Anm. 3), S. 35, und Spencers

Kommentar zu Alberti, Leon Battista, On Painting, hrsg.

von Spencer, New Häven/London 1966, S. 100-101

(mit teilweise abweichenden Schlussfolgerungen).
15 Alberti, De pictura, §§33 und 35 (Ed. 1877 [wie
Anm. 11, S. 105 und 109).

16 Alberti, De pictura, §40 (Ed. 1877 [wie Anm. 11,

S. 117). Vgl. Patz 1986 (wie Anm. 1). Zur Bedeutung
der »historia« für den Redner, die Alberti auf die

»historia« in der Malerei überträgt, siehe Cicero, De

legibus, hrsg. von C. W. Keyes, London/Cambridge
(Mass.) 1970,1.2.5, und Greenstein, J. M., »Historia«

in Leon Battista Alberti's »On Painting« and in
Andrea Mantegna's »Circumcision of Christ«, Ann
Arbor 1985, S. 5.

italienische Übersetzung seines Traktats anzusprechen hoffte und die sich — wie

zum Beispiel Lorenzo Ghiberti — um eine wissenschaftliche Grundlage der eigenen
künstlerischen Tätigkeiten bemühten.

Albertis rational-wissenschaftliche Fundierung der Kunst zeigt sich bereits in

der italienischen Widmung seines Traktats an Brunelleschi, denn hier bezeichnet

er das erste Buch von »De pictura« als vollständig mathematisch, was dem tatsächlichen

Inhalt dieses Abschnitts entspricht. Um dem Eindruck einer übertrieben

wirkenden Wissenschaftlichkeit entgegenzuarbeiten, unterstreicht Alberti jedoch,
dass er nicht als Mathematiker, sondern als Maler schreibe." Diese Betonung

hat nicht alle Leser überzeugt. So beklagte Paolo Pino in seiner Abhandlung über

die Malerei von 1548, dass Albertis »De pictura« eher von Mathematik als von
Malerei handele — auch wenn der Autor das Gegenteil behaupte — und dass seine

praxistauglich scheinenden Hilfsmittel zu starr und unbrauchbar seien.12 Schon

Alberti scheint sich dieser Gefahr des Abgleitens in eine überzogen anmutende

Wissenschaftlichkeit durchaus bewusst gewesen zu sein. Er betont daher weiter,
dass die Mathematiker die Dinge allein im Geiste, vollständig unabhängig von

ihrer materiellen Form vermässen, wohingegen die Maler sich mit den sichtbaren

Dingen beschäftigten. Daher möchte er, Alberti, in die Rolle des Malers schlüpfen

und sich einer den Sinnen eher angepassten Darstellung bedienen. Er beruft sich

in »De pictura« an dieser Stelle auf die »piü grassa minerva«, auf die »fettere

Minerva« und ihre sinnbetörende Leibesfülle.13 Dieser Bezug auf die Göttin der

Handwerker, Künstler und Poeten, aber gleichzeitig auch der Wissenschaften, wird

erst vor dem Hintergrund einiger Bemerkungen Quintilians und Ciceros verständlich.

Dort bedeuten verwandte Formulierungen, dass Erklärungen eines Sachverhalts

auch den weniger Gebildeten zugänglich sein sollten und daher eher allgemeinere
Weisheiten als sophistische Haarspaltereien enthalten müssten.14 Die Anrufung der

Minerva ergänzt also die im ersten Buch eingeführte wissenschaftlich-mathematische

Fundierung der Malerei, und sie korrespondiert wiederum mit dem Umstand,

dass Alberti für zwei Lesergruppen unterschiedlichen Bildungsniveaus schrieb.

Zudem zeigt sich hier die Absicht Albertis, die Wirkungsmechanismen der Kunst

nicht allein rational zu begründen, sondern sie ebenso mit einer Unmittelbarkeit

der sinnlichen Wahrnehmung und des Genusses zu verbinden. Diese Verbindung,

die weder einen sofort einsichtigen moralischen Anspruch noch ein intellektuelles
Ziel erkennen liess, bedurfte im Jahre 1435 im Zusammenhang einer humanistisch

ambitionierten Abhandlung noch einer ausführlichen Legitimierung (s.u.).

Die Funktion von »movere« und »delectare«

Neben Albertis Aufwertung der bildenden Kunst durch ihre im ersten Buch von
»De pictura« erörterten wissenschaftlichen Grundlagen steht der in den weiteren
Abschnitten unternommene Versuch, auch den Genuss (voluptas) am Kunstwerk

sowie die unmittelbar sinnlich erfahrbare Affektübertragung vom Bild auf den

Betrachter im Rahmen jener Nobilitierungsstrategie darzustellen. Ein Hinweis hierauf
findet sich in seinen Erörterungen der historia,15 also der seiner Meinung nach

vornehmsten Bildgattung, die er in Anlehnung an die Terminologie der antiken
Rhetorik erläutert.16 Eine historia — so Alberti — lobe und bewundere man vor

Albertis »De pictura«



17 Cicero, Orator, hrsg. von H. M. Hubbel,

London/Cambridge (Mass.) 1962, 21.69, und Quintilian,

Institutio oratoria, 5.14.27-32 (wie Anm. 14). Vgl.

Spencer 1957 (wie Anm. 3), S. 38, und Patz 1986 (wie

Anm. 1), S. 277. Allgemein siehe auch Mühlmann, H.,

Ästhetische Theorie der Renaissance: Leon Battista

Alberti, Phil. Diss. München 1968, Bonn 1981,

S. 149-156.

18 Valla, Lorenzo, On Pleasure, De voluptate,
3.27.2, hrsg. von M. de Panizza Lorch, New York 1977

(d.i. die spätere Fassung), S. 320—321 (identisch mit
De voluptate, 3.29, in der Fassung von 1431, Valla,

Lorenzo, Opera in unum volumen collecta, Basel

1540 [Reprint, 2 Bde., Turin 19621, Sp. 997). Vgl. auch

Valla, De voluptate, prooem. 1.7 (Ed. 1977, S. 52). —

Zum späteren Gebrauch dieser genera vgl. O'Mal-

ley 1979 (wie Anm. 5), bes. S. 40-44.
19 Bemerkenswert ist auch Albertis Verzicht auf

eine moralisierende Diskussion der Affektübertragung,

wie sie sich etwa bei Aristoteles, Politica,

hrsg. von H. Rackham, London/Cambridge (Mass.)

1959, 8.5.5-6 (1340a), findet.

20 Cicero, De oratore, hrsg. von H. Rackham und

E. W. Sutton, 2 Bde., London/Cambridge (Mass.)

1967 und 1960, 2.12.52-54, 2.15.62 und 2.17.71-73;

Brutus, 23.89; Orator, 21.69; De legibus, 1.3.9;

Quintilian, Institutio oratoria, 5.14.27—32 und 12.10.52—80

(wie Anm. 14). Siehe auch Greenstein 1985 (wie

Anm. 16) und Patz 1986 (wie Anm 1).

21 Alberti, De pictura, Widmung der italienischen

Version und §28 (Ed. 1877 (wie Anm. 11, S. 97).

allem dann, wenn sie das Auge sowohl des Gebildeten als auch des Ungebildeten
für längere Zeit durch (sinnlichen oder geistigen) Genuss und durch die Bewegung

der Seele anzuziehen oder festzuhalten vermöge (»cum voluptate et animi motu

detineat«). Eine direkte Beziehung dieser Formulierung zur Terminologie der
Rhetorik wird auch im Wortgebrauch der italienischen Version deutlich, denn dort ist

von »diletto et movimento d'animo« die Rede. In den Augen eines gebildeten
Lesers harmonierte diese Begriffskombination mit zwei Kategorien der antiken

Rhetorik, in der drei grundsätzlich voneinander verschiedene genera oder modi der

rhetorischen Persuasion unterschieden wurden, nämlich das Überzeugen des

Publikums durch instruktive oder belehrende Argumentation (docere/probare),
durch Gefallen (delectare) und durch Rühren oder Bewegen (movere).17 Von dieser

Trias der Persuasion übernahm Alberti lediglich die beiden weniger intellektuellen

genera, nämlich das Gefallen (delectare) und Bewegen (movere). Er befand

sich mit seiner Auswahl in der Gesellschaft des zu seiner Zeit umstrittenen Humanisten

Lorenzo Valla, der ein vergleichbares Argument zugunsten der beiden

weniger intellektuellen genera der Rhetorik vorgebracht hatte (s.u.).18 Aufschlussreich

für unseren Zusammenhang ist aber nicht so sehr Albertis Bezug auf die

antike Rhetorik, sondern der Umstand, dass er (der sonst in seinen Schriften
rational argumentierte und die Malerei wissenschaftlich zu begründen versuchte)

den intellektuell anspruchsvollsten modus dicendi, die auf Instruktion und Belehrung

beruhende Überzeugung des Publikums, unberücksichtigt Iiess.19

Mehrere Gründe dürften bei Albertis Auswahl der zu berücksichtigenden

genera dicendi eine Rolle gespielt haben: So konnte die Malerei aufgrund ihres

untergeordneten Status als ars mechanica nicht einfach und vor allem nicht
vollständig (d.h. mit allen drei genera dicendi) mit der intellektuell höher bewerteten

Rhetorik gleichgesetzt werden. Eine weitergehende Begründung lässt sich aber

auch aus Albertis antiken Quellen ableiten, in denen Funktion und Wirkungsweise
der drei genera dicendi ausführlich dargelegt sind. So war für Cicero die Beherrschung

aller drei Redestile — des beweisenden, des gefallenden und des bewegenden

- zunächst eine ideale Grundausstattung für den besten aller Redner. Gleichzeitig

glaubte er aber, dass ein perfekter Redner sich den Realitäten nicht

verschliessen dürfe und daher die erfolgversprechendste Kombination von Redestilen

anzuwenden habe. In der Tat müsse man (so Cicero in einer beispielhaften

Anerkennung des Realitätsprinzips und der praktischen Erfahrung) auf dem Forum

hauptsächlich den Ungebildeten gefallen oder höchstens einem halbgebildeten

Publikum, das (wie Quintilian weiter ausführt) nicht mit klaren Argumenten und

überzeugenden Wahrheiten gewonnen werden könne, sondern mit der weniger

argumentativen Eloquenz der delectatio und mit Hilfe des rührenden Affekts.20

Das Publikum war also oft für einen intellektuell anspruchsvollen Redestil nicht

empfänglich.
Albertis Verzicht auf das docere ergab sich zunächst aus der Heterogenität

seiner Adressaten, denn er wandte sich sowohl an humanistisch geschulte Leser als

auch an ein weniger gebildetes Publikum, das er zu Beginn seiner Ausführungen

zur historia ausdrücklich nennt, dem er sich mit seiner eingangs erörterten Anrufung

der »piü grassa Minerva« implizit zuwendet und das er an anderer Stelle

ausdrücklich als Adressaten der Malerei anführt.21 Doch eine Priorität von delectare

Frank Zöllner



22 Quintilian, Institutio oratoria, 10.2.1 (wie Anm.

14). Vgl. Baxandall 1986 (wie Anm. 1), S. 137.

23 Alberti, De pictura, §40 (Ed. 1877 [wie Anm. 11,

S. 119). Vgl. zu diesem Abschnitt auch Baxandall
1986 (wie Anm. 1), S. 135—139, sowie Rhetorica ad

Herennium, hrsg. von H. Caplan, London/Cambridge

(Mass.) 1964, 4.13.18, und Quintilian, Institutio

oratoria, 12.10.79-80 (wie Anm. 14) (Mässigung
der »copia« und der »varietas«).
24 Alberti, De pictura, §§40 und 43-44 (Ed. 1877

Iwie Anm. U, S. 116—119 und 124-129). Zur tumultartigen

Komposition siehe Quintilian, Institutio
oratoria, 2.12.11, 10.7.12 und 10.9.12 (wie Anm. 14).

25 Vgl. etwa Horaz, Ars poetica, hrsg. von H.

Rushton Fairclough, London/Cambridge (Mass.)

1961, 153-158, mit Alberti, De pictura, §44 (Ed. 1877

Iwie Anm. 11, S. 127-129), und Schmitt, J.-C., The

Ethics ofGesture, in: Fragments for a History of the
Human Body 2, hrsg. von M. Feher, =Zone 4, 1989,

S. 129-147, S. 138-142.

26 Alberti, De pictura, §§37-39 und 44 (Ed. 1877

Iwie Anm. 11, S. 113—117 und 125-127). In der italienischen

Version, S. 113, steht anstatt des Ringkämpfers

der Vergleich mit der Fechtkunst. — Siehe auch

Alberti, De re aedificatoria, 7.17 (hrsg. von Theuer,
Wien 1912, S. 405-408), wo Alberti hinsichtlich der

Aufstellung von Skulpturen ähnliche Ansichten zum

Dekorum formuliert.
27 Quintilian, Institutio oratoria, 12.10.79-80
(wie Anm. 14), der für den notwendigen Reichtum
des Ausdrucks in der Rede Mässigung wünscht:

»copia habet modum«. - Zum Gedanken der Mässigung

siehe auch Schmitt, J.-C., Die Logik der
Gesten im europäischen Mittelalter, Stuttgart 1992,

S. 39—41 und 264.

28 Vgl. Kemp, W., Sermo corporeus. Die Erzählung

der mittelalterlichen Glasfenster, München
1987, S. 180-190, und Schmitt 1992 (wie Anm. 27),

S. 31 und 265-269.
29 Vgl. Baxandall, M., Painting and Experience in
Fifteenth Century Italy, Oxford 1986; Kemp 1987

(wie Anm. 28), S. 181—182, sowie Decorum in
Renaissance Narrative Art, hrsg. von F. Arnes-Lewis
und A. Bednarek, London 1992, besonders die
Beiträge Jacobus, »Gesture and Decorum«, und Fer-

mor, »Decorum and Figurai Movement«. - Vgl. auch

Haussherr, R., Convenevolezza. Historische
Angemessenheit in der Darstellung von Kostüm und
Schauplatz seit der Spätantike bis ins 16. Jahrhundert,

(Akademie der Wissenschaften und der
Literatur (Mainz, Geistes- und sozialwissenschaftl.
Klassel 1984, Nr. 4), Mainz 1984 (über die mit
»convenevolezza« bezeichnete Angemessenheit). — Der

Begriff »decor« hat sich erst nach 1500 eingebürgert;

vgl. Zöllner, F., Verrocchios »Christus und
Thomas« und das »Dekorum« des Körpers, in: Die

Christus-Thomas-Gruppe von Andrea del Ver-
rocchio, hrsg. von H. Beck u.a., Frankfurt a.M. 1996,

S. 129-141.

und movere gegenüber dem weniger an der unmittelbaren sinnlichen Wahrnehmung

orientierten clocere war für Alberti keineswegs nur ein Zugeständnis an eine

Leserschaft, die intellektuell anspruchsvollere Argumente nicht verstanden hätte.

Aufschlussreich für das Verständnis seiner eigentlichen Intentionen ist der weitere
Verlauf seiner Auseinandersetzung mit dem Begriff der historia und mit deren

Bestandteilen. Seiner Meinung nach resultiere jenes eher emotionale als rationale

Element, das ein Vergnügen oder einen Genuss (voluptas/diletto) an der historia

hervorrufe, aus der Kombination von Fülle (copia) und Mannigfaltigkeit (varietas).

Ausgehend von diesen konkreten Eigenschaften der historia, deren Unterscheidung

wohl einer verwandten Aufteilung Quintilians entspricht,22 entwickelt Alberti
sehr ausführliche Ansichten zur Angemessenheit im Bild. Sein zentraler Begriff
für diese Angemessenheit ist Würde (dignitas), die sich aus einer moderaten Verwendung

von Fülle und Mannigfaltigkeit ergebe — also aus jenen Eigenschaften,

die das Vergnügen an der historia hervorrufen.23 Im Hinblick auf diese dignitas
schreibt Alberti dann oft repetitiv und bisweilen auch recht praxisfern vor, auf

welche Art und Weise das Werk des Künstlers angemessen zu sein habe: Es dürften

nicht zu viele, aber auch nicht zu wenige Figuren auftauchen; sie müssten in

Gebärde und Mimik ihrem Geisteszustand entsprechen; dieser Geisteszustand

wiederum sollte nicht allzu wild oder übertrieben sein.24 Ähnliche Vorschriften zur

angemessenen und richtigen Darstellung verschiedener Charaktere oder unterschiedlicher

Altersstufen dürfte Alberti aus der antiken Literatur sowie aus deren

Rezeption durch die Autoren des Mittelalters gekannt haben.25 Albertis Anweisungen

orientieren sich hingegen kaum an der zeitgenössischen Kunstpraxis. So rät er

davon ab, einen Philosophen mit den Körperbewegungen eines Ringkämpfers zu

versehen oder Mars und Jupiter mit Frauenkleidern auszustatten. An anderer Stelle

verbietet er, einen trägen Pflugstier ebenso feurig wie Bucephalus, das Pferd

Alexanders des Grossen, darzustellen.25

Diese Empfehlungen, die sowohl den Masshalteappellen der antiken Rhetorik27

als auch Anweisungen zur korrekten Gestik aus dem Hochmittelalter ähneln,28

erscheinen für sich betrachtet zunächst nicht sonderlich hilfreich. Kein Künstler

stellte damals Mars in Frauenkleidern oder Bucephalus als trägen Ochsen dar, und

überhaupt waren Bildmotive wie Mars oder Bucephalus nicht eben häufig. Die

eigentliche Funktion solcher Anweisungen bestand wohl darin, einem gelehrten
Publikum (etwa den Humanisten am Hof in Mantua) klarzumachen, dass Vorstellungen

von Angemessenheit (Dekorum), die etwa in der Rhetorik oder der Poesie

als selbstverständlich galten, auch in der Malerei erwartet werden dürften - also

auf einem Gebiet, auf dessen allgemeine Anerkennung durch die Humanisten

Alberti in »De pictura« hinarbeitete. Künstler hingegen, die über den Reitstall

Alexanders des Grossen weniger genau informiert waren (oder sich nicht für ihn

interessierten), konnten Albertis Anweisungen nur begrenzt als konkrete Kritik
ihrer Werke verstanden haben. Denn die Angemessenheit, für die Alberti häufig

mit antiken Beispielen warb, war schon vor 1435 ein Bestandteil der Malerei. So

bezeugen Tanzmanuale, Anstandsregeln, Briefwechsel, Predigtregeln und Schriften

didaktischen Inhalts, dass ein gewisses Dekorum in allen Lebensbereichen

erwartet wurde; die Darstellungskonventionen der Malerei existierten nicht völlig
losgelöst von solchen Vorstellungen.29 Abgesehen davon machten religiöse

Albertis »De pictura«



30 Vgl. Warnke, M., Praxisfelder der Kunsttheorie,

in: Idea 1,1982, S. 54-71 (über Mantegnas
künstlerische Freiheiten), und Frey, C., II Codice Maglia-

bechiano ci XVII. 17, Berlin 1892, S. 350, Anm. 1

(über Uccellos Verstösse gegen das Dekorum).

31 Alberti, De pictura, §§19, 21 und 39 (Ed. 1877

[wie Anm. 11, S. 80, 85 und 117).

32 Ebd., §§21, 40 und 43-44 (Ed. 1877 Iwie Anm. 1],

S. 85, 119, 125 und 127). Zu massvollen Bewegungen

vgl. Quintilian, Institutio Oratoria, 2.12.9-12 und

10.7.12 (wie Anm. 14).

33 Cicero, De oratore, 3.59.220 (wie Anm. 20);

vgl. auch Quintilian, Institutio Oratoria, 2.12.9-12

und 10.7.12 (wie Anm. 14), sowie Spencer 1957 (wie

Anm. 3), S. 42.

34 Cicero, De oratore, 3.59.222—223 und 3.59.216

(wie Anm. 20); Quintilian, Institutio oratoria, 11.3.67

(wie Anm. 14); Schmitt 1992 (wie Anm. 27), S. 41—49.

35 Alberti, De pictura, §41 (Ed. 1877 [wie Anm. 1],

S. 121); vgl. Quintilian, Institutio oratoria, 6.2.26-36

(wie Anm. 14); Horaz, Ars poetica, 105-110 (wie

Anm. 25); Patz 1986 (wie Anm. 1), S. 283.

Bildthemen den allergrössten Teil der Kunstproduktion aus, und hier sorgten die

Ikonographie und Typologie für verbindliche Darstellungsmodi und damit für
Angemessenheit oder Würde im künstlerischen Ausdruck. Nun gab es zwar zu Albertis

Zeiten vereinzelt Überschreitungen dieser de facto durch die Tradition festgelegten

Angemessenheit,30 doch keinesfalls bestand um 1435 die Notwendigkeit, eventuell

überhandnehmende künstlerische Freiheiten mit Hilfe eines Malereitraktates

in die Schranken zu weisen.

Tatsächlich existierende »Fehler« in der künstlerischen Gestaltung konstatierte

Alberti in der Proportionierung, in der Perspektive31 und vor allem in der Komposition

von Bildern. Anlässlich dieser Mängel wandte er sich — allerdings ohne

konkrete Beispiele aus der zeitgenössischen Malerei zu nennen — gegen tumultartige

Verwirrungen im Bild sowie gegen die Missachtung einer gewissen Richtigkeit
(ratio, ragione) und das Fehlen von Angemessenheit (modus). Schliesslich — so

Alberti — ähnelten zu lebhaft gestaltete Figuren doch allzusehr den Bewegungen

von Schauspielern oder Fechtern, deren unangemessene Bewegungen nicht der

eigentlichen Würde (dignitas) der Malerei entsprächen und zudem ein zu aufbrausendes

Gemüt (irrgenium) des Künstlers verrieten.32 Der Bezug auf die Schauspieler

und der nur in der italienischen Version auftauchende Vergleich mit den Fechtern

ist ein erneuter Hinweis auf die für Alberti vorbildliche Rhetorik. Bereits Cicero

hatte auf die Notwendigkeit einer Übereinstimmung von Gefühl und Gestus des Redners

hingewiesen und dabei betont, dass ein Orator nicht die übertriebenen, auf

den Exerzierplätzen und in der Palästra beheimateten Gesten imitieren sollte.33

Ciceros Argument scheint allerdings nicht nur ein blosser Appell an die Mässigung

gewesen zu sein, denn er wies hierbei auf das grundsätzlich problematische
Verhältnis zwischen der Sprache des Redners und seiner Gestik hin. Cicero und Quintilian

befürchteten, dass die in der oratio angestrebte Affektübertragung vom

Redner auf sein Publikum im Medium der Sprache grundsätzlich unvollkommen sei,

denn mit der Rede allein überzeuge man nur die bereits Überzeugten, während

die Ungebildeten eher weniger beeindruckt würden. Quintilian schliesslich empfand

die im Vergleich zur Sprache grössere Macht der Gesten und Bilder als beinahe

unheimlich. Cicero zeigte sich da weniger ängstlich und erneut pragmatischer. In

der grösseren Macht der Gesten und Bilder sah er weniger eine Gefahr als vielmehr

eine Möglichkeit, die begrenzte Ausdrucksfähigkeit der Sprache um die eindrucksvolle

körperliche Überzeugungskraft des bewegten Leibes zu ergänzen. Daher

bediene sich der Orator nicht allein der Sprache, sondern auch der unmittelbarer
wirksamen actio in Form von Miene, Gebärde und Tonfall.34 Einen exakt analogen
Modus der Affektübertragung forderte Alberti - nun in Anlehnung an die

Ausführungen Quintilians - auch für die historia. Demnach bewege eine historia dann

die Gemüter der Betrachter, wenn die dargestellten Figuren ihren eigenen Gemütszustand

möglichst deutlich demonstrierten, denn die Natur habe es so eingerichtet,

dass wir mit den Weinenden weinten, mit den Lachenden lachten und mit den

Trauernden trauerten.35 Damit folgte Alberti den Ansichten Ciceros, der die

Affektübertragung als ein mächtigeres Instrument der Persuasion ansah als die rein

sprachlichen Mittel der Rede. Wie bereits in seiner Bevorzugung von delectare und

movere gegenüber dem rationaleren modus dicendi des docere schloss sich

Alberti auch hier, mit seiner Übernahme der Affektübertragung, an ein weniger

Frank Zöllner



intellektuelles Modell an. Er trug damit dem bereits von Cicero thematisierten
Umstand Rechnung, dass eine allein an den Intellekt gerichtete »Argumentation«

unvollständig und weit weniger wirksam ist als der unmittelbare Appell an die

Gefühle des Zuhörers oder Betrachters.

Die Mässigung von »voluptas« und »delectatio«

36 Siehe Grayson, C., The Humanism of Alberti,
in: Italian Studies 12, 1957, S. 37-56. Ein weiteres

Motiv für Albertis Moralismus war vielleicht die

Beziehung zu seinem Vater; vgl. Schneider, L., Leon

Battista Alberti: Some Biographical Implications of
the Winged Eye, in-. The Art Bulletin 72, 1990,

S. 261-270.

37 Vgl. etwa Alberti, De statua, Widmungsschreiben;

Patz 1986 (wie Anm. 1), S. 277; Cicero, De

oratore, 3.177-178 (wie Anm. 20), und Orator,
49.162—162 (wie Anm. 17).

38 Vgl. Sleumer, A., Kirchenlateinisches Wörterbuch,

Limburg 1926, S. 829, und Forcellino, E., To-

tius latinitatis lexicon, VI, Rom 1875, S. 413.

39 Vgl. Allen, D. C., The Rehabilitation of Epicurus

and his Theory ofPleasure in the Early Renaissance,

in*. Studies in Philology 41,1944, S. 1-15, und

Lieben wein, W., Honesta voluptas. Zur Archäologie
des Geniessens, in: Hülle und Fülle - Festschrift für

Tilmann Buddensieg, hrsg. von A. Beyer u.a., Alfter
1993, S. 337-357.

40 Vgl. Watson, P. F., »Virtü« and »voluptas« in
Cassone Painting, Ann Arbor 1974, S. 208-209 und

240-253.

41 Alberti, Leon Battista, De re aedificatoria,
Florenz 1485, c. ri-v (7.10), hrsg. von J. Rykwert,
Cambridge 1987, S. 220 (Ed. 1912 Iwie Anm. 26], S. 381).

42 Ebd., c. ai-r und aiiii-r (praef.), c. gviii-v (4.1)

(Ed. 1987 Iwie Anm. 411, S. 7, 24 und 92; Ed. 1912 Iwie

Anm. 261, S. 9 und 175).

Bestimmend für Albertis Ansichten war häufig eine Moral, die sich aus seiner

wechselhaften Lebensgeschichte erklären lässt. Als illegitimes Kind einer lange im

Exil lebenden Familie führte er das Leben eines Gelehrten, der sich verschiedenen

Brotgebern verdingen und schliesslich einsehen musste, dass humanistische

Werte — jenseits der Tagespolitik, des kaufmännischen Gewinnstrebens und des

Verlangens nach Macht — noch am ehesten im Reich der Literatur, des Schreibens,

Nachdenkens und Philosophierens — also in der vita contemplativa — möglich

waren.36 Konseguenterweise hat auch »De pictura« einen moralisierenden Unterton,

der zu einem idealen Bezugspunkt für die Würde des Künstlerischen

überhaupt werden konnte. Die Anweisungen zur Angemessenheit der Darstellung in

der historia dienten also weniger der Korrektur einer bestehenden künstlerischen

Praxis als der Aufwertung der Kunst überhaupt. Die sehr ausführliche und letztlich

sogar repetitive Erläuterung jener Elemente, die dem Bild dignitas und damit

Angemessenheit verleihen, erklärt sich somit nicht erschöpfend aus den moralischen

Ansprüchen Albertis. Vielmehr dürften jene Elemente in »De pictura« die

Funktion gehabt haben, einem humanistisch gebildeten Publikum ein Vergnügen an

Kunst vorzustellen, das nicht unmittelbar mit moralischen Erwägungen oder

intellektuellen Würdigungen verbunden war. Dieser mit Begriffen wie movere, delec-

tare und voluptas umschriebene Kunstgenuss sollte — so werde ich im folgenden

argumentieren — mittels der Forderung nach Angemessenheit auf eine akzeptable

Grundlage gestellt werden.

Der Begriff voluptas bezeichnete den sowohl geistigen als auch sinnlichen

Genuss, konnte aber auch schlicht »Vergnügen« bedeuten;37 er hatte in der

adjektivischen Form, voluptarius, eine eindeutig negative Bedeutung im Sinne von

»wollüstig«.38 Diese negative und moralisch abwertende Konnotation, die erst im

weiteren Verlauf des 15. Jahrhunderts allmählich schwächer zu werden schien,39

konnte auch für das Substantiv voluptas gelten, aber immer nur in direkter Abhängigkeit

vom jeweiligen Kontext, etwa wenn dieser Begriff in den dreissiger Jahren

in Florenz im Gegensatz zur virtus diskutiert wurde.40 Eine offenbare Ambivalenz

des Begriffes voluptas findet sich noch an einigen Stellen der etwa zwanzig Jahre

nach »De pictura« entstandenen Bücher »De re aedificatoria«. Das Vergnügen an

Bildern hielt Alberti dort für grundsätzlich zulässig, denn gute Malerei (pictura)
könne dasselbe Vergnügen (voluptas) hervorrufen wie die Lektüre einer guten
Geschichte (historia).41 Allerdings stand diese Bemerkung im Kontext einer Ermahnung

zur Einhaltung des Dekorums bei der Ausstattung von Gotteshäusern. In

ihnen — so Alberti — dürfe die sinnliche Freude am Schmuck nicht von der Meditation

ablenken; ähnliche Einschränkungen finden sich auch an weiteren Stellen.

Ein Vergnügen an Bauwerken war immer den ernsthafteren Aspekten wie der

Notwendigkeit (nécessitas) oder der Nützlichkeit (utilitas) nachgeordnet.42 Denn

Albertis »De pictura«



die Baukunst - so Alberti - gehe von Nutzen, Notwendigkeit und Annehmlichkeit

aus, und erst im weiteren Verlauf der Architekturgeschichte habe sie sich auch

auf das Vergnügen zu erstrecken begonnen. Vergnügen (voluptas) jedoch schrecke

niemals vor Unmässigkeit zurück,43 und überhaupt sei eine zu starke Neigung für
den Genuss überaus schädlich.44 Das von Alberti in »De re aedificatoria« ausgeführte

Verständnis von Genuss oder Vergnügen war stets von moderierenden

Vorstellungen flankiert. Diese Tendenz zur Mässigung hielt Alberti in der bildenden

Kunst und dort besonders bei der Darstellung von Gemüts- und Körperbewegung für

angebracht. Übermässig heftige Bewegungen in der storia verrieten — so Alberti —

das allzu hitzige (fervens) und stürmische (furioso) Talent (ingenium) des Künstlers,45

und diesen unmittelbaren Ausdruck der Persönlichkeit im Kunstwerk

schätzte Alberti im Gegensatz zu den Kunsttheoretikern nachfolgender Jahrhunderte

noch als negativ ein.

In der storia hatte also die Darstellung der seelischen Regungen und der

körperlichen Bewegungen vor allem hinsichtlich des künstlerischen Talents bestimmten

Beschränkungen zu unterliegen. Aus diesem Grund bestehen die Erörterungen

zu Bewegung und Ausdruck, die den grössten Teil von »De pictura« ausmachen,

hauptsächlich aus Vorschriften zur Angemessenheit. Angesichts eines solchen
Versuchs der Moderierung würden auch einige Elemente von »De pictura « verständlich,

die sich sonst nur schwer erklären liessen, wie zum Beispiel einige fast banale

Anweisungen für die korrekte Gestaltung der historia (s.o.) oder die mitunter

repetitiven Vorschriften für die Bildgestaltung, die somit als ein Gegengewicht zu

dem mit Begriffen wie voluptas und delectatio bezeichneten Vergnügen an der

bildenden Kunst erscheinen. Verständlicher würde auch die sonst allzu
übertrieben wirkende Strenge einzelner Forderungen zur Angemessenheit; dies gilt etwa

für Albertis Vorschlag, dass idealerweise nur neun bis zehn Personen in einer storia

zu sehen sein sollten.46 Ein solches Ideal liess sich praktisch gar nicht einhalten,

denn es schloss wichtige Themen der christlichen Bilderwelt von vornherein

aus (daher fehlt diese Empfehlung auch in der italienischen Fassung). Zudem

setzte sich Alberti selbst in »De pictura« bisweilen über das eigene Ideal hinweg:
Das einzige von ihm explizit angeführte und gepriesene nachantike Kunstwerk,

Giottos »Navicella«, zeigt weit mehr als neun oder zehn Figuren (im Schiff selbst

allein elf). Und auch der als vorbildlich gepriesene Meleagersarkophag hat nur bei

sparsamster Zählung eine »korrekte« Anzahl von Personen.47

43 Ebd., c. bv—v (1.9), (Ed. 1987 |wie Anm. 41],

S. 24; Ed. 1912 (wie Anm. 26], S. 49).

44 Ebd., c. hii—v (4.2.), (Ed. 1987 [wie Anm. 41],

S. 95; Ed. 1912 Iwie Anm. 26], S. 181).

45 Alberti, De pictura, §44 (Ed. 1877 [wie Anm. 1],

S. 127; »furioso« fehlt in der lateinischen Fassung).

46 Ebd., §40.

47 Vgl. Bober, P. P./Rubinstein, R., Renaissance

Artists and Antique Sculpture. A Handbook of Sources,

London/Oxford 1986, Nr. 118.

48 Kristeller, P. 0., Das moderne System der Künste,

in: ders., Humanismus und Renaissance 11,

München 1976, S. 164-206 und 287-312; Krauthei-

mer, R. und T., Lorenzo Ghiberti, Princeton 1982,

S. 294-305; Buck, A., Humanismus, Freiburg 1987,

S. 202-228, bes. S. 214.

Humanismus und Kunstgenuss

Albertis Gründe, den Genuss (voluptas, delectare) am Kunstwerk und dessen

Wirkung durch Affektübertragung (movere) mit einer moderierenden Würde (dignitas)
und den Anforderungen des rhetorischen Dekorums zu flankieren, erklären sich

aus der traditionellen Haltung seiner gelehrten Zeitgenossen zur Kunst allgemein
und zum Kunstgenuss im besonderen. Die Reaktionen humanistisch gebildeter
Männer auf die bildende Kunst waren — trotz des seit Dante und Petrarca beinahe

kanonischen, aber häufig doch mechanischen Künstlerlobs - insgesamt gesehen

eher zurückhaltend.48 Erst im Verlauf des 15. Jahrhunderts sollte die sinnlichvisuell

geprägte Herangehensweise der Künstler mit den rationaleren, literarisch

Frank Zöllner



49 Krautheimer, R., Ausgewählte Aufsätze zur

Europäischen Kunstgeschichte, Köln 1988, S. 277-298

(»Anfänge der Kunstgeschichtsschreibung«) und
S. 299-319 (»Humanisten und Künstler«), bes.

S. 306, 308 und 318 (zuerst in Krautheimer 1982 [wie

Anm. 481).

50 Siehe Baxandall 1986 (wie Anm. 1), S. 60 und

83, sowie Valla, De voluptate, 2.8 und 2.27, (Ed. 1977

[wie Anm. 181, S. 200 und 344).

51 Siehe Petrarca, Francesco, Familiarum rerum

libri, 3.18, in: ders., Opere, Florenz 1975, S. 372;

Baxandall 1986 (wie Anm. 1), S. 42-43 (Leonardo Bruni,

ca. 1435-1437, über Aristoteles) und 125 (Pier Paolo

Vergerio, im Jahre 1402, über die »ars disegnativa«).
52 So noch bei Santi, Giovanni, La vita e le gesta

di Federigo da Montefeltro Duca d'Urbino (vor
1492), hrsg. von L. Michelini Tocci, 2 Bde., Vatikanstadt

1985, S. 671 (22.91).

53 Vgl. Blunt, A., Artistic Theory in Italy
1450-1600, Oxford 1940, S. 48-53; Wackernagel,
M., The World of the Florentine Renaissance Artist,

Princeton 1981 (deutsch 1938), S. 348-350, und An-

tal, F., Florentine Painting and its Social

Background, London 1948, S. 374-380.

54 Blunt 1940 (wie Anm. 53), S. 53.

55 Castiglione, Baldassare, II cortigiano, Venedig

1599 (zuerst 1528), c. 42v (1.49).

56 Dies verdeutlicht auch die lateinische

Widmung, in der die bildende Kunst den Staatsgeschäften

nachgeordnet ist (diese Nachordnung war

ein Topos der Kunstliteratur; vgl. etwa Vitruv, De

architectura, 1. proem. 1-2, hrsg. von C. Fensterbusch,

3. Aufl. Darmstadt 1981, S. 20).

57 Alberti, De pictura, §§25-28 (Ed. 1877 [wie

Anm. 11, S. 88-95). - Der Topos von der einst
vornehmen Malerei findet sich z. B. bei Plinius, Histo-

ria naturalis, 35.1.2, 35.7.19, 35.9.26, 35.10.27-28,

hrsg. von R. König, München 1978, S. 12, 24 und 28,

30 (weitere Bezüge auf antike Vorbilder enthalten

die genannten Alberti-Editionen).
58 Bracciolini, Poggio, Epistolae, hrsg. von To-

nelli, 2 Bde., Florenz 1832-1859, Bd. 1, S. 322-323

(Reprint, Bd. 3, 1964). Vgl. Walser, E., Poggius Flo-

rentinus. Leben und Werke, Leipzig/Berlin 1914,

S. 147; Krautheimer 1982 (wie Anm. 48), S. 303-304

und 312-313 (»Humanisten und Künstler«); Weiss, R.,

The Renaissance Discovery of Classical Antiquity,
2. Aufl. Oxford 1988, S. 65-66 und 183-184.

motivierten und oft moralisch geprägten Auffassungen der Humanisten kompatibler

werden.49 Wenn Gelehrte ein Gefallen an bildender Kunst äusserten, dann

stellten sie in der Regel die rationale Seite des Kunstgenusses in den

Vordergrund,50 also einen Aspekt, der eher mit dem rhetorischen modus des docere als mit

Albertis Erklärung der Affektübertragung und seiner Erläuterung der historia
aufgrund von delectare und movere harmonierte. Humanisten wie Francesco Petrarca

und Leonardo Bruni zogen schliesslich in den meisten Fällen das Buch dem

Gemälde, eine Schrift des Aristoteles dem Bild eines Giotto vor,51 und die Malerei war
immer noch eine ars mechanica52, zählte also nicht zu den freien Künsten und

musste bis weit ins 16. Jahrhundert um ihre Nobilitierung kämpfen.53 Selbst im 1518

vollendeten »Hofmann« Baldassare Castigliones, der gern als Beleg für die Freiheit

der bildenden Künste zitiert wird,54 taucht die Malerei als eine mechanische, für

einen gentilhuomo letztlich ungeeignete Kunst auf.55 Alberti hatte allerdings in der

italienischen Widmung von »De pictura« die Maler, Bildhauer und Architekten

direkt neben drei Repräsentanten der artes liberales gestellt (Musiker, Geometer

und Rhetoren). Dieser Vergleich war in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts

vielleicht noch ein gewagter Schritt, den er sich explizit nur in der Widmung der

italienischen Fassung erlaubte. Demgegenüber stellte Alberti im Widmungsschreiben

der lateinischen Version, die sich an gebildetere Adressaten wandte, die

Malerei nicht neben die freien Künste;56 vor allem für diese Gruppe der in den freien

Künsten ausgebildeten Leserschaft betonte Alberti ausdrücklich die hohe

Wertschätzung, die die Maler in der Antike erfahren hätten.57 Der Hinweis auf den

hohen Status der Malerei im Altertum war also gegenüber einem gebildeten Publikum

noch notwendig, und das Zugeständnis an ein weder moralisch interpretierbares

noch rational herleitbares Vergnügen an der Kunst dürfte für die Humanisten

jener Tage nicht selbstverständlich gewesen sein. Je mehr sich jene Freude von

einem intellektuellen Vergnügen entfernte oder auf keine nachvollziehbare moralische

Begründung bauen konnte, desto eher stellte sich fast ein an Scham grenzendes

Gefühl ein. Der unterhaltendste Beleg hierfür ist die Geschichte von Poggio

Bracciolinis kleiner Sammlung antiker Bildwerke, die ihm ganz offensichtlich

Freude bereitete. Gleichzeitig lassen Poggios Beschreibung der einzelnen Werke

und die leichte Ironisierung seines Gefallens an ihnen eine gewisse Scham an der

Freude selbst erkennen:58 so als ob es einem ernsthaften Gelehrten nicht anstünde,

sich für solche Nichtigkeiten zu begeistern.

Ebenso aufschlussreich für eine traditionell zwiespältige Haltung der Gelehrten

gegenüber dem Kunstgenuss ist ein Brief des Manuel Chrysolaras aus Rom

(nach 1411), worin sein Verfasser eine einschneidende und für ihn selbst einiger-
massen überraschende Veränderung seiner Einstellung gegenüber Kunstwerken

beschreibt. Früher hätte er — so Manuel — eine schlechte Meinung von der Kunst

gehabt und es gar nicht für möglich gehalten, dass er sich in seinem Alter einmal

für die Schönheit von Steinen, Marmor und von Bildern interessieren würde und

nicht allein für die von lebendigen Körpern. Angesichts seiner Erfahrungen in
Rom wundert sich Manuel dann mit einer gewissen Naivität und mit einem ironischen

Hinweis auf sein Alter über diesen Gesinnungswandel, von dem er schliesslich

befürchtet, dass sein Briefpartner, Demetrius Chrysolaras, ihn gar lächerlich
finden würde. Doch dieser apologetischen Einleitung folgt ein begeisterter Diskurs

31

Albertis »De pictura«



59 Migne, Patrologia Graeca, Bd. 46, Sp. 57-60,

zitiert bei Baxandall 1986 (wie Anm. 1), S. 81—83 und

150-152. - Zu Manuel siehe ebd., S. 8 und 81, über

seine Haltung zu Vergnügen und Nützlichkeit.

60 Vgl. ebd., S. 83, 97-98 und 161-163.

61 Zur Austauschbarkeit von »gaudium« und dem

bei Alberti verwendeten Begriff »voluptas« siehe

Valla, De voluptate (Ed. 1977 [wie Anm. 181, S. 40).

62 Petrarca, Francesco, De remediis utriusque
fortunae, 1.41-42, in: Francisci Petrarchae opera
omnia, 3 Bde., Basel 1554 (Reprint Ridgewood N.J.

1956), Bd. 1, S. 1-254, S. 50-52; vgl. Baxandall 1986

(wie Anm. 1), S. 53—58 und 140—143; Liebenwein 1993

(wie Anm. 39).

63 Petrarca (wie Anm. 62), Bd. 1, S. 53—55.

über die Kunstwerke und das Vergnügen an ihnen. In Manuels Brief wird letztlich

deutlich, dass vor allem die Repräsentation der menschlichen Seele und ihrer
Leidenschaften sowie deren Wiedererkennen durch den Betrachter dem Kunstge-

nuss zugrunde liegen59 (dieser Brief hat noch vor der Mitte des 15. Jahrhunderts
tatsächlich einige Wirksamkeit hinsichtlich einer positiven Einstellung zum Kunst-

genuss gehabt).60

Eine mit den Ansichten Chrysolaras', Poggios und Albertis vergleichbare und

auch vorbildliche Thematisierung der Ansicht, dass die Freude an Kunstwerken

für eine ernsthafte und gelehrte Person eigentlich nur in Form intellektuellen
Genusses oder im Gewände moralischer Erbauung möglich sein dürfe, ist Petrarcas

»De remediis utriusque fortunae«. In dieser moralischen und dem Stoizismus

zuneigenden Trostschrift wird tatsächlich der Widerstreit zwischen Freude an Kunst

einerseits und einer moralisierend und sachlich argumentierenden Rationalität
andererseits offen ausgefochten. Ausführlich versucht die Vernunft (ratio) der Freude

(gaudium)b] ihr Gefallen an den Werken der bildenden Kunst auszureden, und

mit ostinater Sturheit wiederholt die Freude das immer gleiche »Argument«: »Ich

erfreue mich an gemalten Bildern« - »pictis tabulis delector«.62 Die Einwände der

Vernunft sind jedoch ernst gemeint und können als ein verständnisfördernder

Hintergrund für das bei Alberti auftretende Problem des Vergnügens an der Kunst

herangezogen werden. Eine Synthese der Argumentation der Vernunft liest sich

etwa folgendermassen: Beim Kunstgenuss bestehe die Gefahr einer zu grossen

Beeinflussung der Gemüter (ingénia), inbesondere weil Genuss (voluptas) und

Bewunderung (stupor) den Geist von Dingen höherer Kontemplation ablenkten. Diese

Gefahr einer Korrumpierung des Geistes erscheine um so grösser, als Bilder und

Bildwerke, die einst wohl Zeichen für Tugend (insignia virtutum) gewesen seien,

heute eher Verlockungen für das Auge (illecebrae oculorum) darstellten. Ein

gewisser Genuss sei jedoch dann erlaubt, wenn er mit Mässigung (modice) vollzogen

werde und sich an den besonders genialen Erfindungen des menschlichen

Talents (ingenium) entzünde. Hiermit offenbart sich auch der eigentliche Sinn des

streitbaren Dialogs zwischen gaudium und ratio: Der Genuss ist — aber auch dann

nur in einem begrenzten Masse —zulässig, wenn ihm mit einer gewissen
Angemessenheit gefrönt wird und wenn sich das Gefallen an einer aus dem Geist und der

talentierten Fähigeit (ingenium) entsprungenen Qualität orientiert. Eine ähnliche

Argumentation der Vernunft findet sich auch im dann folgenden Abschnitt von
»De remediis utriusque fortunae«, worin die Vernunft sich mit dem Besitz von

Büchern auseinandersetzt, also mit einem Gegenstand, der weit weniger als die
bildende Kunst dem Verdacht des sinnlichen Genusses ausgesetzt war. Auch hier

rät die Vernunft unbedingt zur Mässigung — etwa wenn die Menge der erworbenen

Bücher (copia librorum) über ein verdauliches Mass hinauszugehen drohe.63

Lorenzo Vallas »De voluptate«

Albertis Modell der Angemessenheit für die Darstellung von Bewegung und
Ausdruck korrespondierte mit Petrarcas Vorschriften zum massvollen Genuss. Die den

Genuss hervorrufenden Elemente der historia — Fülle und Mannigfaltigkeit —

unterlagen damit praktisch einem Korrektiv, das in seiner Formulierung beinahe

Frank Zöllner



64 Eine erste Revision des Werkes erfolgte 1433 in

Mailand, eine zweite ab 1435 in Neapel, vgl. die

Einleitung, Valla, De voluptate (Ed. 1977 Iwie Anm. 181,

S. 8). Zu Valla siehe Fois, M., IIpensiero cristiano di

Lorenzo Valla nel quadro storico-culturale del suo

ambiente, Rom 1969.

65 Siehe Allen 1944 (wie Anm. 39), S. 7, und

Fois 1969 (wie Anm. 64), S. 98-100.
66 Das Verhältnis Albertis zu Valla ist, soweit mir

bekannt, nie diskutiert worden (siehe etwa Man-

cini, G., Vita di Leon Battista Alberti, Florenz 1911,

der Valla nur beiläufig nennt). Lediglich Michel, P.

HLa Pensée de Alberti (1404—1472), Paris 1930,

S. 491-492, bemerkt, dass Alberti dem von Valla

propagierten Hedonismus zwar nicht direkt
anhänge, dessen Wert aber auch nicht leugne.
67 Valla, De voluptate (Ed. 1977 Iwie Anm. 181,

S. 50-51).

68 Vgl. Allen 1944 (wie Anm. 39) (über die noch

nach Valla vorherrschende Ablehnung Epikurs) und

Liebenwein 1993 (wie Anm. 39).

69 Valla, De voluptate 3.29, (Ed. 1540 Iwie Anm. 181,

Sp. 997). In der überarbeiteten Version spricht Valla

nicht mehr vom schlechten Rhetor, der nicht zu
erfreuen und zu rühren vermag, sondern nur davon,
dass dieser selten einen Streit gewänne (Ed. 1977

[wie Anm. 181, S. 320).

moralisch wirkte. Die Notwendigkeit eines solchen Korrektivs ergab sich gerade

in den Jahren um 1435 aus Positionen, die Lorenzo Valla vertrat. Etwa zur gleichen

Zeit, als Alberti seine Gedanken zum Vergnügen an der Kunst zu entwickeln

begann, überarbeitete Valla seine bereits 1431 in der ersten Fassung fertiggestellte
Schrift »De voluptate«.64 Jene erste Fassung war ab 1427 in römischen Humanisten-

zirkeln, dem etwa Poggio Bracciolini, Antonio Panormita und Leonardo Bruni

angehörten, entstanden. Die Thesen von »De voluptate« riefen allerdings gerade

im Kreis der Humanisten, die auch Alberti kannte, feindselige Reaktionen hervor.65

Nicht zuletzt aufgrund dieser Reaktionen dürfte der um 1428 kurz in Rom weilende

Alberti (s.o.) die seinerzeit als problematisch, teilweise sogar als skandalös

geltenden Inhalte von »De voluptate« gekannt haben.66 Umstritten war vor allem

Vallas Präsentation des epikuräischen Standpunkts, dem er einen verhältnismässig

grossen Teil seiner Abhandlung einräumte. Diesem Standpunkt stellte Valla —

weit weniger brillant und auf engerem Raum — stoische Ansichten entgegen, um

schliesslich im dritten Buch die christliche Weltanschauung über die paganen
Auffassungen des Epikuräismus und Stoizismus siegen zu lassen. Der Sieg des Christentums

konnte aber kaum die Stellungnahme zugunsten des Epikuräismus vergessen
machen. Zentraler Begriff ist hier die voluptas, der die honestas (Rechtschaffenheit)

als moralischer Wert der Stoiker gegenübersteht. Diesen Stoikern, deren Vernichtung

Valla zu Beginn seiner Ausführungen androhte,67 hält er dann folgende
Argumente entgegen: Der Genuss (oder die Lust) sei — als ein ursprünglicher Akt des

Lebens - die Vermählung der Sinne mit den Objekten der Welt, wie zum Beispiel die

Vereinigung des Geschmacks mit dem Apfel oder die des Auges mit dem Licht.

Die Rechtschaffenheit hingegen geisselt Valla als das selbstgenügsame Ideal einer

intellektuellen Elite und als Knebelung der Sinne durch die Vernunft.

Vallas eloquente Auseinandersetzung mit dem Epikuräismus diskreditierte ihn

in den Augen einiger Kollegen. Alberti, der einerseits Begriffe wie delectare und

voluptas in das Zentrum seiner Gedanken zur Darstellung von Bewegung stellte

und dessen Denken andererseits dem anti-epikuräischen Standpunkt von Humanisten

wie Petrarca, Coluccio Salutati, Poggio Bracciolini oder Francesco Filelfo

nahestand,68 musste einen Grund mehr gesehen haben, seinen Begriff des Vergnügens

an der Kunst in den Kontext ausführlicher Bestimmungen zum Dekorum zu

stellen; so jedenfalls stand er den umstrittenen und allen zeitgenössischen

Vorstellungen zur Angemessenheit widersprechenden Ansichten Vallas nicht zu nahe.

Die Gefahr einer Annäherung zwischen den beiden sehr unterschiedlich denkenden

und handelnden Männern bestand an einigen Stellen sogar tatsächlich. So

entsprach ein Argument in Vallas »De voluptate« der argumentativen Struktur von

Albertis Auseinandersetzung mit Bewegung und Ausdruck: Hatte Alberti in seiner

Erläuterung der Malerei ausschliesslich die genera dicendi des movere und delectare,

nicht aber den Modus des probare berücksichtigt, so diskreditierte Valla

diesen modus dicendi in der ersten Version von »De voluptate« sogar: Der Redner,

der nur das rationale Argument des probare benutze, sei ein schlechter Redner

und dem athleta vergleichbar, der nur mit Kraft zu gewinnen verstehe.69 Angesichts

der etwa zeitgleich mit »De pictura« entstandenen Schrift »De voluptate«, in der

Valla den geistigen und sinnlichen Genuss (voluptas) als allgemein gültiges Lebensprinzip

thematisierte, stellte Alberti seinen mit Begriffen wie delectatio und vo-

Albertis »De pictura«



luptas umschriebenen Genuss an der historia in der Malerei in einen argumentativen

Rahmen, der nicht die gleichen Assoziationen hervorrief wie Vallas

polemisches Buch. Denkbar ist auch, dass der in Wort und Tat immer gemässigt auftretende

Alberti (der geradezu als Inkarnation der von Valla verschmähten honestas

erscheint) jede nur mögliche Assoziierung mit dem notorisch provokanten Valla

vermeiden wollte.

Alberti und der Primat des Wortes

70 Vgl. hierzu zuletzt Marek, M. J., Ordenspolitik
und Andacht. Fra Angelicos Kreuzigungsfresko im

Kapitelsaal von San Marco in Florenz, in: Zeitschrift

für Kunstgeschichte 48, 1985, S. 451-475, S. 472-473;

Locher, H., Das Altarbild der Renaissance, Berlin

1994; Ausst.-Kat. Mantua 1994 (wie Anm. 1),

S. 330-357, mit den Beiträgen von Steinberg und

Christiansen.

71 Vgl. hierzu das Urteil von Krautheimer 1982

(wie Anm. 48), S. 326-332, der aufgrund der sehr

generellen Angaben Albertis zu ähnlichen

Schlussfolgerungen hinsichtlich der Beziehung zu Ghiberti

gelangt.
72 Alberti, De pictura, §§53-54 (Ed. 1877 |wie

Anm. 11, S. 144—147 und 243); Lukian, De calumnia, 5,

hrsg. von J. Werner und H. Greiner-Mai, 2. Aufl.

Berlin/Weimar 1981, Bd. 3, S. 269. - Siehe Light-
bown, R., Sandro Botticelli. Life and Work, 2 Bde.,

London 1978, Bd. 2, S. 87-92.

73 Andrea Mantegna, Grablegung Christi, ca.

1470-1480 oder 1488-1490?, Kupferstich, 33,9 x 48

cm, London, British Museum. — Vgl. Lightbown, R.,

Mantegna, Oxford 1986, S. 489, und Baxandall 1986

(wie Anm. 1), S. 133—134, der ein früheres Datum

annimmt. Vgl. zuletzt Andrea Mantegna, hrsg. von J.

Martineau, Ausst.-Kat. London, Royal Academy of
Arts/New York, Metropolitan Museum of Art, Mailand

1992, Nrn. 38 und 39, wo D. Landau für eine

Datierung in die siebziger Jahre plädiert.

Die Allgemeinheit der Ausführungen Albertis zur angemessenen Bildgestaltung
verleiten den heutigen Leser dazu, Anweisungen aus »De pictura« in den

Kunstwerken des 15. und 16. Jahrhunderts wiederzuerkennen.70 Solche Bezüge zwischen

Text und Bild sind jedoch - gerade aufgrund ihres eher allgemeinen Charakters -
oft sehr vage und konkret schwer verifizierbar.71 Selbst scheinbar offensichtliche
und klar erkennbare Parallelen zwischen Albertis Text einerseits und Bildern des

Quattrocento andererseits erweisen sich bei näherem Hinsehen als nicht überzeugend.

Das gilt etwa für das um 1490 geschaffene Gemälde mit der »Verleumdung

des Apelles« von Sandro Botticelli (Florenz, Uffizien)72 ebenso wie für einen Kupferstich

Andrea Mantegnas mit der »Beweinung Christi« (Abb. 1), der wohl zwischen

1488 und 1490 entstand und gemeinhin mit Albertis Anweisungen in Verbindung

gebracht wird.73 Das zuletzt genannnte Beispiel verdient unsere besondere Aufmerksamkeit,

denn es veranschaulicht, dass Künstler wie Mantegna keineswegs auf

Inspirationen aus der Kunsttheorie angewiesen waren und dass die Theorie eher

von der künstlerischen Praxis abhing als umgekehrt.
Zunächst stimmt die auf dem Kupferstich abgebildete Zahl von neun Personen

(inklusive des toten Christus) mit Albertis Forderung nach der idealen Bevölkerung
(s.o.) einer historia genau überein; auch die durch unterschiedliche Figuren und

Gesten ausgedrückten, zur emotionalen Anteilnahme auffordernden und die Vielfalt

hervorrufenden Gemütszustände der einzelnen Personen entsprechen in etwa

den Vorschriften Albertis. Eine Anregung der Komposition Mantegnas durch

Alberti mag man tatsächlich für möglich halten, um so mehr, als ein Kontakt
zwischen den beiden Männern bestanden zu haben scheint. Eine hinreichende Sicherheit

allerdings wird es hinsichtlich dieser vermuteten Inspiration nicht geben

können, zumal der bereits 1472 verstorbene Humanist seine Empfehlung an den

Künstler lange Zeit vor Entstehen des Kupferstichs abgegeben hätte. Zudem — und

dies ist der entscheidende Punkt — mussten Übereinstimmungen der eben beschriebenen

Art nicht unbedingt auf die Lektüre eines Textes zurückgegangen sein.

Tatsächlich gehörte zur üblichen Ausstattung von Beweinungs- oder Grablegedarstellungen,

die besonders im Lauf des 14. Jahrhunderts häufiger und in dramatisch

gesteigerter Form auftraten, ein etwa acht bis fünfzehn Figuren umfassendes

Personal. Bei sparsameren Varianten reichten sieben Figuren aus (Christus, die drei

Marien, Joseph von Arimathia, Nikodemus und der Evangelist Johannes), doch

mitunter erlaubten sich die Künstler eine mehr oder weniger grosszügige Erweiterung

des Bildpersonals (z.B. Giotto in der Scrovegni-Kapelle oder Simone Martini
im Orsini-Polyptychon, s.u., Abb. 4). Tatsächlich lässt sich die in »De pictura«

propagierte Neunzahl, die bei Mantegna so prominent auftaucht, schon weit vor

Frank Zöllner



lajH

1435 in anderen Beweinungsdarstellungen beobachten,74 und auch die Dramatik war

keine Erfindung Albertis. Ein gutes Beispiel für solche dramatische Darstellungen

ist Donatellos Marmorrelief mit der Grablegung Christi, das das einstige
Sakramentstabernakel in Alt-Sankt Peter zierte und einige Parallelen zu den Anweisungen

in »De pictura« aufweist (Abb. 2).75 Das 1432-1433 entstandene Werk zeigt im

Zentrum den toten Christus, der soeben in einen auffallend schmucklosen Sarkophag

gelegt wird. Abgesehen von dem Toten bevölkern zehn lebende Personen — die um

Christi Leiden und Tod trauernde Gemeinde - den bühnenartigen Bildraum, der

von einem hochgezogenen Vorhang umrahmt wird. Diese Personenzahl harmoniert

- wenn man den toten Christus nicht zum aktiven Bildpersonal rechnet - mit
Albertis Ansicht, dass in einer historia neun bis zehn Personen ausreichten, um den

Abwechslungsreichtum der Dinge (varietas rerum) angemessen vorzuführen.
Andere Eigenschaften des Reliefs entsprechen sogar noch genauer den Forderungen

Albertis: Männer und Frauen unterschiedlichen Alters, dem Betrachter ab- und

zugewandte Gesichter, sowohl mit angelegten als auch mit emporgerissenen Händen

ausgestattete Figuren und schliesslich emotional aufgewühlte Personen, die

ihre Gefühle deutlich erkennbar ausdrücken und so die Affektübertragung auf den

Betrachter ermöglichen, scheinen auf Albertis Text zu verweisen.76

Abb. 1: Andrea Mantegna, Grablegung Christi, ca.

1470-1480 oder 1488-1490?, Kupferstich, 33,9 x

48 cm, London, British Museum (Foto: The Warburg

Institute, London).

74 Vgl. z. B. die Rückseite von Duccios »Maestà«

(Siena, Dommuseum, s.u.); Ugolino da Sienas Altarbild

für Santa Croce (London, National Gallery)

oder eine anonyme Tafel vom Ende des 13.

Jahrhunderts in Perugia (Pinacoteca).

75 Rom, Sankt Peter, Marmor, 225 x 120 cm (einst

wohl nahe dem Hauptaltar, heute Rom, Museo Sto-

rico-Artistico). Vgl. Janson, H. W., The Sculpture of
Donatello, 2 Bde., Princeton 1957, Bd. 1, S. 95—101;

Levine Dunkelmann, M., A New Look at Donatello's

Saint Peter's Tabernacle, in: Gazette des Beaux-

Arts 118,1991, S. 1-16.

76 Vgl. Alberti, De pictura, §§40-41 (Ed. 1877 Iwie

Anm. 1], S. 117-121).

Albertis »De pictura«



36

Abb. 2: Donatello, Grablegung Christi, ca. 1432-1433,

Marmorrelief, 225 x 120 cm, Rom, Sankt Peter (Foto-.

Alinari).

77 Duccio, Beweinung Christi, Rückseite der »Ma-

està«, 1308-1311, 101 x 53,5 cm, Siena, Dommuseum;

Simone Martini, Beweinung Christi, Tafel des Or-

sini-Polyptychons, 1333, 23,5 x 16,5 cm, Berlin, Staatliche

Museen.

78 Vgl. Janson 1957 (wie Anm. 75), Bd. 1, S. 98-99.
79 Das Fehlen direkter Benennungen entspricht
Albertis Vorgehen bei anderen Gelegenheiten,

etwa im Fall seiner stillschweigenden Bezüge auf

Vitruv und den Kanon Polyklets (Zöllner, F., »Po-

licretior manu« — Zum Polykletbild der frühen Neuzeit,

in: Polyklet, Ausst.-Kat. Frankfurt a.M., Lie-

bighaus, Mainz 1990, S. 450-472, 456-458). Zum

Fehlen zeitgenössischer Namen siehe auch Baxan-

dall 1986 (wie Anm. 1), S. 135.

Donatellos Relief ist etwa zwei Jahre älter als »De pictura«. Albertis

Anweisungen zur korrekten Bildgestaltung, zur Darstellung von Bewegung und Ausdruck

sowie zur Affektübertragung wären für Donatello — wenn der denn »De pictura«

gelesen hätte - also nichts Neues gewesen. Doch auch Donatellos Werk war nicht

so innovativ, wie ein direkter Vergleich mit Albertis Angaben suggerieren könnte.

Sowohl die Anordnung der Figuren als auch ihre Dramatisierung und emotionale

Aufladung haben Vorbilder in der Trecentomalerei — etwa bei Duccio oder Simone

Martini (Abb. 3, 4).77 Die mit erhobenen Händen hysterisch trauernde Maria

Magdalena, die leicht links der Bildmitte hinter dem Sarkophag agiert, die beiden

älteren Männer, Joseph und Nikodemus, die sich rechts und links des Sarkophags zu

schaffen machen, die Position des toten Christus sowie der rechts, ein wenig
abseits trauernde Johannes waren bereits im Trecento geläufige Bildelemente,78 die

hier — wie auch später bei Mantegna — mit einer grösseren handwerklichen Perfektion

und einer intensiveren dramatischen Verdichtung, doch in der Gesamtanlage

nur wenig modifiziert, verwendet wurden. Die von Alberti beschriebene Inszenierung

der mit varietas ausgestatteten und das Publikum ergreifenden storia war
also lange vor 1435 künstlerisch verwirklicht worden. Die Kunsttheorie hinkte somit

der künstlerischen Praxis hinterher. Wenn hier überhaupt eine Abhängigkeit
existierte, dann die des Textes von den Kunstwerken und nicht umgekehrt.

T7*jr jjJyW/

Frank Zöllner



Abb. 3: Duccio, Beweinung Christi, Rückseite der

»Maestà«, 1308-1311, 101 x 53,5 cm, Siena, Dommuseum

(Foto: Foto Marburg).

80 Gregor der Grosse, Epistulae, 4.11.13, in: Pa-

trologia Latina, Bd. 77. Zum Nachleben dieser

Ansichten im Mittelalter siehe Antal 1948 (wie Anm.

53), S. 276-277; Ringbom, S., Icon to Narrative. The

Rise of the Dramatic Close-Up in Fifteenth-Century
Devotional Painting, Abo 1965, S. 11-23; Belting, H.,

Das Bild und sein Publikum im Mittelalter, Berlin

1981, S. 91-92. - Zur noch ausführlicheren Diskussion

dieses Zusammenhangs in der byzantinischen

Tradition siehe Schellewald, B., »Stille Predigten«

- Das Verhältnis von Bild und Text in der

spätbyzantinischen Wandmalerei, in: Die Lesbarkeit der

Kunst. Zur Geistesgegenwart der Ikonologie, hrsg.

von A. Beyer, Berlin 1992, S. 53-74, bes. S. 53-54.

81 »Pictura nanque plus videtur movere animum,

quam scriptura.« Durandus, Gulielmus, Rationale

divinorum officiorum, Antwerpen 1570, 1.3, c. I2v

und 13v. — Zu diesem Topos siehe Belting 1981 (wie

Anm. 80), S. 91-92, und Baxandall 1986 (wie Anm.

29), S. 41.

Die Übereinstimmung von Albertis Angaben zur richtigen Bildgestaltung mit

religiösen Kunstwerken, deren explizite Nennung er bezeichnenderweise

vermied,79 fand eine Parallele in der Auswahl seiner theoretischen Modelle. Er

bestimmte die Wirkungsmacht der Bilder mit zwei genera dicendi der antiken Rhetorik

und verzichtete hierbei auf den belehrenden modus dicendi. Dieser Verzicht

ist besonders auffällig, da den traditionellen und noch im Quattrocento gültigen

Vorstellungen zufolge die religiöse Malerei (die den Löwenanteil der Kunstproduktion

ausmachte) ihre Daseinsberechtigung aus der Belehrung (docere /probare)
des grösstenteils ungebildeten Publikums bezog.80 Doch Albertis Verzicht auf den

modus des docere machte insofern Sinn, als die Belehrung mittels religiöser Kunst

(so die traditionelle Auffassung) gerade nicht durch die rationalen Argumente

der Sprache erfolgen sollte, sondern durch die eher im Bild als im Wort mögliche

Affektübertragung und die Rührung des Publikums, »denn ein Bild scheint die

Seele mehr zu bewegen als die Schrift«.81 Mit diesem Paradox des Belehrens —

docere - durch das Rühren oder Bewegen - movere - korrespondierte Albertis

Vorgehen im Malereitraktat, wenn er den modus dicendi des movere dem des docere

vorzog. Tatsächlich entsprachen seine Beschreibungen der Affektübertragung und

damit des movere exakt den Wirkungsmechanismen religiöser Kunst (soweit wir
über diese informiert sind). Alberti übertrug also rhetorische Kategorien auf das

Albertis »De pictura«





Abb. 4: Simone Martini, Beweinung Christi, Tafel

des Orsini-Polyptychons, ca. 1333, 23,5 x 16,5 cm,

Staatliche Museen zu Berlin — Preussischer Kulturbesitz,

Gemäldegalerie (Foto-. J. P. Anders).

gängige Rezeptionsverhalten gegenüber der zeitgenössischen religiösen Kunst und

ersetzte somit deren Primat des Bildes durch einen Primat des Wortes. Da aber

das Rezeptionsverhalten gegenüber religiöser Kunst praktisch identisch mit der

emotionalen Beeinflussung eines ungebildeten Publikums war, drückte Alberti, der

sich ursprünglich, in der lateinischen Fassung seines Traktats, an die gebildete,
aber nicht immer bilderfreundliche Elite wandte (s.o.), jenes auf der Affektübertragung

basierende Rezeptionsverhalten durch die genera der antiken Rhetorik aus.

Er benutzte dabei Kategorien, die mit der Erfahrungswelt humanistisch ausgebildeter

Leser von »De pictura« harmonierten und gleichzeitig eine Übertragung des

Statuswerts der antiken litterae auf die Affektübertragung sicherstellten. In

Anbetracht dieser Leser, deren Blick auf Bilder oft vom Gebrauch der lateinischen

Sprache geprägt war,82 griff Alberti also auf textbezogene Strukturen zurück. Hiermit

trug er dem Umstand Rechnung, dass Bilder und Texte einerseits dem gleichen

Zweck dienen können (etwa der Überzeugung des Publikums), sich andererseits

aber in ihren Wirkungsmechanismen voneinander unterscheiden. Gleichzeitig

erinnert Albertis Transponierung eines rhetorischen Modells auf die Affektübertragung

an das immer wieder aktuelle Problem der Kunstgeschichte, inwieweit die

Sprache der Wirkungsweise von Bildern gerecht werden kann und die Mittelbarkeit
des Wortes mit der Unmittelbarkeit der sinnlichen Anschauung kompatibel ist.83

82 Vgl. Baxandall 1986 (wie Anm. 1), passim.

83 Vgl. etwa Warnke, M., Politische Ikonographie,

in: Die Lesbarkeit der Kunst (wie Anm. 80),
S. 23—28, der auf Seite 28 diese Problematik
hinsichtlich der neuen Bildmedien thematisiert. -
Siehe auch Baxandall 1986 (wie Anm. 1), S. 44-50,
und The Language ofArt History, hrsg. von Salim

Kemal und Ivan Gaskell, Cambridge 1991. —

Bibliographischer Nachtrag: Nicht mehr berücksichtigen
konnte ich eine aktuelle Neuerscheinung: Theorie

und Praxis. Leon Battista Alberti als Theoretiker
der bildenden Künste, hrsg. von K. W. Forster und
H. Locher, Berlin 1996.

Albertis »De pictura«




	Leon Battista Albertis "De pictura"

