Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der
Universitat Zarich

Herausgeber: Kunstgeschichtliches Seminar der Universitat Zirich
Band: 3 (1996)

Artikel: Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung
Autor: Sciurie, Helga

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720121

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Helga Sciurie

Die Todessymbolik

der Christus-Johannes-Vorstellung

Abb. I: Christus-Johannes-Gruppe, oberrheinisch,
um 1420/30, Nussbaumholz, Anstiickung der Thron-
bank aus Erlenholz, originale Fasssung mit Metall-
auflagen, 53,7 x 44 x 18,5 cm, vielleicht aus dem
Zisterzienserinnenkloster Lichtenthal stammend,
Karlsruhe, Badisches Landesmuseum, Inv. Nr. C6448.

1 Wentzel, Hans, Die ikonographischen Voraus-
setzungen der Christus-Johannes-Gruppe und das
Sponsa-Sponsus-Bild des Hohen Liedes, in: Heilige
Kunst, Festgabe des Kunstvereins der Diozese Rot-
tenburg, Stuttgart 1952, S. 6-21; Haussherr, Reiner,
Christus-Johannes-Gruppen in der Bible moralisée,
in: Zeitschrift fir Kunstgeschichte 27, 1964,
S. 133—152; Greenhill, Eleanor S., The Group of Christ
and St. John as Author Portrait: Literary Sources,
Pictorial Parallels, in: Festschrift Bernhard Bischoff,
Stuttgart 1971, S. 406—416; Haussherr, Reiner, Chri-
stus-Johannes-Gruppe, in: Lexikon der christlichen
Ikonographie, Bd. I, Rom/Freiburg/Basel/Wien
1974, Sp. 454—456; Haussherr, Reiner, Uber die Chri-
stus-Johannes-Gruppen. Zum Problem »Andachts-
bilder« und deutsche Mystik, in: Beitrage zur Kunst
des Mittelalters, Festschrift Hans Wentzel, Berlin
1975, S. 79-103, auf S. 81 die Arbeiten von Wentzel
zum Thema aufgefiihrt; Vetter, Ewald M., Das Chri-
stus-Johannes-Bild der Mystik, in: Mystik am
Oberrhein und in benachbarten Gebieten, Ausst.-
Kat. Augustinermuseum, Freiburg i.Br. 1978,
S. 37-50; Berger-Fix, Andrea, Die Stuttgarter Chri-
stus-Johannes-Gruppe, Ausst.-Kat. Wiirttembergi-
sches Landesmuseum, Stuttgart 1980; Beer, Ellen J.,
Die Buchkunst des Graduale von St. Katharinen-
thal, in: Das Graduale von Sankt Katharinenthal.
Kommentar zur Faksimile-Ausgabe, hrsg. von Lucas
Wiithrich u.a., Luzern 1983, S. 103-224, S. 136—138:
Initiale V(eri panem). Christus-Johannes-Gruppe;
Knoepfli, Albert, Die Kunstdenkméler des Kantons
Thurgau: Bd. 4, Das Kloster St. Katharinenthal (Die
Kunstdenkméler der Schweiz), Basel 1989, S. 231-234:
Johannes an der Brust des Herrn; Kessler, Cordula
M., »mit gold den guten sant Johannes da er sich

Die Christus-Johannes-Gruppe, das Bild des Lieblingsjiingers, der beim Mahl an
der Brust des Herrn ruhte, wobei sich ihm himmlische Geheimnisse enthiillten,
ist seit beinahe einem Jahrhundert ein bevorzugter Gegenstand der Kunstge-
schichtsschreibung. Die literarischen Wurzeln in Evangelium, Briefen und Offen-
barung des Johannes, in Hohelied-Exegese, Liturgie und mystischer Religiositit
wurden ebenso erschlossen wie die ikonographische Herkunft des Motivs aus
Darstellungen des Abendmahls, der Hochzeit von Kanaa und des himmlischen
Brautpaares.! Johannes in der Umarmung Christi bedeutet in der Buchmalerei des
12. und 13. Jahrhunderts das Autorenbild des Evangelisten und Apokalyptikers.2 In
dem Seher fand monastisch-klerikale Gelehrsamkeit ihr Leitbild. Die Skulpturen-
gruppen des 14. und 15. Jahrhunderts hingegen verdanken ihre Entstehung den
Frommigkeitshediirfnissen in alemannischen Frauenklostern. Sie symbolisieren
die »unio mystica«, das innige Vertrautsein der Seele mit Gott, und inspirierten
die Nonnen zur Identifikation mit dem jungfraulichen Auserwihlten Christi.3
Dieses — hier freilich vereinfacht gezeichnete — Bild der Wissenschaft bedarf der
weiteren Differenzierung:

1. Der Assoziationsspielraum, welcher sich fiir die mittelalterlichen Menschen
mit der Christus-Johannes-Vorstellung verbunden hat, 148t sich ausweiten, wenn
auch die von Frauen verfaBte Literatur aus der Zeit der friihesten plastischen Gruppen
griindlicher zu Rate gezogen wird. Bisher konnten einzelne Kernsatze, entnommen
den Schriften der Mechthild von Magdeburg, Mechthild von Hackeborn und Gertrud
von Helfta, zwar belegen, daB Beginen und Nonnen sich in der Nachfolge Bernhards
von Clairvaux in Johannes wiedergefunden haben.* Aber das reiche Potential an
geistigen und emotionalen Entfaltungsmoglichkeiten, welches die Frauen im Vorstel-
lungskreis der Johannesminne fanden, wird sich erst bei einer genaueren Analyse
des mystischen Schrifttums vom Ende des 13. Jahrhunderts erschlieBen.

2. Die Christus-Johannes-Darstellungen in der Buchmalerei sind meines Wis-
sens noch zu wenig daraufhin untersucht worden, in welchem Wort- und vor allem
Bild-Zusammenhang sie stehen. Erscheinen sie tatsachlich als Autorenbilder in
Bibeln zu Beginn der Johannes-Texte, oder sind sie dem Festtag des Heiligen, dem

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universitat Zirich 1996

133



134

naigte ufen unsers herren bruoste«— Eine Christus-
Johannes-Gruppe mit Malanweisung, in: Zeitschrift
fur Schweizerische Archdologie und Kunstge-
schichte 51, 1994, S. 213—22I; Kaiser, Veronika, »Bild,
da Sant Johans ruwet uff unser Herren Herczen« —
Zur Funktion der Christus-Johannes-Gruppe, in:
Sinnbild und Abbild. Zur Funktion des Bildes, hrsg.
von Paul Naredi-Rainer (Kunstgeschichtliche Stu-
dien, N.F. 1, Veroffentlichungen der Universitat
Innsbruck 198), Innsbruck 1994, S. 51-62; Lang, Ju-
stin, Herzensanliegen. Die Mystik mittelalterlicher
Christus-Johannes-Gruppen, Ostfildern 1994. — Fiir
wertvolle Hilfe und Literaturhinweise danke ich an
dieser Stelle ganz herzlich Susan Marti, Zirich.

2 Swarzenski, Hanns, Quellen zum deutschen
Andachtsbild, in: Zeitschrift fiir Kunstgeschichte 4,
1935, S. 141-144; Greenhill 1971 (wie Anm. 1)

3 Blank, Walter, Dominikanische Frauenmystik
und die Entstehung des Andachtsbildes um 1300,
in: Alemannisches Jahrbuch 1964/65, S. 5786,
S. 68-75: Christus-Johannes-Gruppe; Sciurie, Hel-
ga, Die Frauenfrage und der Stil der deutschen Pla-
stik zwischen 1270 und 1350, in: Stil und Gesell-
schaft, hrsg. von Friedrich Mébius (Fundus-Biicher
89/90), Dresden 1984, S. 166—198; Vavra, Elisabeth,
Bildmotiv und Frauenmystik — Funktion und Re-
zeption, in: Frauenmystik im Mittelalter, hrsg. von
Peter Dinzelbacher, Dieter R. Bauer, Ostfildern
1985, S. 201-230; Zimmer, Petra, Die Funktion und
Ausstattung des Altares auf der Nonnenempore.
Beispiele zum Bildgebrauch in Frauenklostern aus
dem [3. bis 16. Jahrhundert, Diss. Koln 1990,
S. 75-120. Zur Kunst in Frauenkléstern des Mittel-
alters siehe auch: Schraut, Elisabeth, Stifterinnen
und Kiinstlerinnen im mittelalterlichen Nirnberg.
Ausst.-Kat. Stadtarchiv Nirrnberg, Niirnberg 1987;
Hengevoss-Dirkop, Kerstin, Skulptur und Frau-
enkloster. Studien zu Bildwerken der Zeit um 1300
aus Frauenkléstern des ehemaligen Fiirstentums
Lineburg, Berlin 1994; 750 Jahre Zisterzienserin-
nen-Abtei Lichtenthal: Faszination eines Klosters,
hrsg. von Harald Siebenmorgen, Ausst.-Kat. Badi-
sches Landesmuseum Karlsruhe, Sigmaringen 1995;
Benecke, Sabine, Randgestaltung und Religiositat.
Die Handschriften aus dem Kolner Kloster St. Klara,
Ammersbek bei Hamburg 1995.

4 Blank 1964/65 (wie Anm. 3), S. 71: »Welche Be-
deutung das Motiv im 13. Jahrhundert bereits hatte
und welche feste typologische Vorstellung sich da-
mit verband, zeigt die interessante Quellenstelle
bei Jakob von Vitry, nach der — in ausgesprochener
Typologie — nun Bernhard von Clairvaux an der
Brust des Herrn ruht: »Bernardum |...] sola Dei in-
spiratione praeeminentem sanctarum scripturarum
accepit intelligentiam et quasi de ipso Dominici
pectoris fonte potavit coelestes aquas quas diffun-
deret in plateis multis.< Entscheidend fiir die Tra-
dition des Motivs ist aber wohl, daB Johannes hau-
fig als Fiihrer zum Herzen des Herrn erscheint.«

5  Gertrud die GroBe von Helfta. Gesandter der
gattlichen Liebe (Legatus divinae pietatis), un-
gekiirzte Ubersetzung von Johanna Lanczkowski,
Heidelberg 1989.

6  Das Graduale von Sankt Katharinenthal. Fak-
simile, Luzern 1980; Graduale Kommentar (wie
Anm. 1).

7 Ruh, Kurt, Geschichte der abendlindischen
Mystik, Bd. 2: Frauenmystik und Franziskanische

27. Dezember, gewidmet? Zum Johannes-Fest kann die Umarmungsgruppe in einem
»Antiphonarium officii« den Inhalt der Stundengebete veranschaulichen oder in
einem Graduale die Gesdange der Festmesse begleiten. Die Texte und die sie para-
phrasierenden Miniaturen setzen jeweils eigene Akzente und stellen somit das
Christus-Johannes-Motiv in immer neue Bezugssysteme, die nicht ohne EinfluB sein
konnen auf die intendierte Lesart der Gruppe.

3. Ist der Blick fiir die Verschiedenartigkeit des Kontextes erst einmal gescharft,
so ergibt sich vielleicht auch ein Zugang fiir die Deutung der Gebardensprache.
Diese differiert besonders bei den gemalten Gruppen und den Plastiken des 15. Jahr-
hunderts stark und ist erst ansatzweise erforscht.

Aus dem hier aufgeworfenen Fragenkreis will ich einen Aspekt herausgreifen
und anhand zweier konkreter Beispiele untersuchen: Was vermag der zeitge-
nossische Kontext auszusagen tiber die Vorstellungen vom Lieblingsjiinger an der
Brust des Herrn, welche Erlebniswelten verbanden sich damit fiir die Helftaer
Zisterzienserinnen in der Diozese Halberstadt und fiir die Dominikanerinnen von
St. Katharinenthal in der Di6zese Konstanz? Dem »Legatus divinae pietatis« (»Ge-
sandter der géttlichen Liebe«) der Gertrud von Helfta werde ich den Johannes-
Zyklus im Graduale von St. Katharinenthal gegeniiberstellen. Das lateinisch
geschriebene Meditationsbuch, jetzt in einer neuen deutschen Ubersetzung vorlie-
gend, fand nach 1301 seinen AbschluB.5 In den darauf folgenden Jahren entstand
das 1312 vollendete Katharinenthaler Chorbuch.¢ Ob die Helftaer Schriften zu dieser
Zeit im Siiden bekannt waren, 1aBt sich nicht mehr nachweisen. Die geistige Ver-
bindung zwischen den Frauenkonventen stellten zweifellos die Dominikaner her,
welche die »cura monialium« in beiden Klostern ausiibten und weitreichende inter-
nationale Kontakte unterhielten.

Wenden wir uns zunachst dem Kloster Helfta bei Eisleben zu. Die Bene-
diktinerinnen lebten dort nach der Zisterzienserregel, ohne in den Orden inkorpo-
riert zu sein.” Zur traditionellen benediktinischen Gelehrsamkeit kam mit der
Verehrung fiir Bernhard von Clairvaux das Bediirfnis nach personlich empfundener
Frommigkeit. Durch die dominikanischen Seelsorger mag scholastisches und
friihes mystisches Gedankengut in das Kloster gelangt sein. So lassen die Werke
der Helftaer Nonnen vielseitige Traditionsheziige erkennen, die jedoch auf eigene
Weise angeeignet wurden.

Die beiden wichtigsten Biicher sind echte Gemeinschaftswerke: den »Liber
specialis gratiae« (-Buch besonderer Gnade«) der Mechthild von Hackeborn
schrieben nach miindlichem Bericht Gertrud und eine namentlich nicht genannte
Schwester seit 1290/91 auf, und in Gertruds »Legatus divinae pietatis« stammen die
Biicher 11—V, aufgezeichnet um 1301, wahrscheinlich von eben dieser unbekannten
Schwester N., wie Kurt Ruh sie nennt.8 Beide Nonnen standen unter dem Einflu
der Kantorin Mechthild von Hackeborn. Es ist nicht verwunderlich, daB sich die
Meditationen und Visionen in den Biichern dhneln und ergénzen.

Das Bild vom Jiinger, den Jesus lieb hatte und der beim Mahl an der Brust des
Herrn ruhte — »illum discipulum quem diligebat Jesus [...] qui et recubuit in cena
super pectus eius« (Joh. 21,20) — l6st eine Fiille von Assoziationen aus. Die Brust
Christi, seit Origines gleichgesetzt mit den »ubera« der Braut des Hoheliedes I,1 und
der Quelle lebendigen Wassers nach Joh. 7,37-38, gilt als Ort der Heilsvermittlung

Helga Sciurie



Mystik der Friihzeit, Miinchen 1993, S. 296-337:
Mechthild von Hackeborn und Gertrud von Helfta
(mit Literaturangaben); Walker Bynum, Caroline,
Women Mystics in the Thirteenth Century: The Case
of the Nuns of Helfta, in: dies., Jesus as Mother. Stu-
dies in the Spirituality of the High Middle Ages, Ber-
keley/Los Angeles/London 1984, S. 170-262 (1. Aufl.
1982); Dinzelbacher, Peter, Mittelalterliche Frauen-
mystik, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1993.

8  Ruh 1993 (wie Anm. 7); Lanczkowski 1989 (wie
Anm. 5); Revelationes Gertrudianae ac Mechtild-
ianae, Opus ad codicum fidem nunc primum inte-
gre editum Solesmensium 0.S.B. Monachorum cura
et opera, hrsg. von Louis Paquelin, Bd. I: Sanctae
Gertrudis Magnae LEGATUS DIVINAE PIETATIS ac-
cedunt ejusdem EXERCITIA SPIRITUALIA, Paris 1875,
Bd. 2: Sanctae Mechtildis LIBER SPECIALIS GRATIAE,
Paris 1877; Leben und Offenbarungen der hl. Mech-
tildis und der Schwester Mechtildis (von Magde-
burg), hrsg. von Josef Miiller, Bd. 1, Regensburg
1880; Mechthild von Hackeborn. Das Buch vom
strémenden Lob, Auswahl, Ubersetzung und Ein-
fihrung von Hans Urs von Balthasar, Einsiedeln
1955; Haas, Alois Maria, Mechthild von Hackeborn.
Eine Form zisterziensischer Frauenfrommigkeit, in:
Die Zisterzienser. Ordensleben zwischen Ideal und
Wirklichkeit, Ergdnzungsband, hrsg. von Kaspar
Elm, Peter JoeriBen, K6In 1982, S. 221-239; Lancz-
kowski, Johanna, Gertrud die GroBe von Helfta:
Mystik des Gehorsams, in: Religiose Frauenbewe-
gung und mystische Frommigkeit im Mittelalter,
hrsg. von Peter Dinzelbacher, Dieter R. Bauer,
Ko6ln/Wien 1988, S. 153—164.

9 Rahner, Hugo, »De Dominici pectoris fonte po-
tavit«, in: Zeitschrift fiir katholische Theologie 55,
1931, S. 103108, zitiert auf S. 105 nach dem Hohe-
lied-Kommentar des Origines: »sponsa delectatur
ex uberibus sponsi ex fontibus scilicet sapientiae
et scientiae, quae de uberibus eius profluunt, po-
cula caelestis doctrinae« und »in his enim certum
est, quod Johannes in principali cordis Jesu atque
in internis doctrinae eius sensibus requievisse di-
catur ibi requirens et perscrutans thesauros sapi-
entiae et scientiae qui erant reconditi in Christo
Jesu«. Zu Exegese und Liturgie vgl. Haussherr 1964,
S. 141, und Haussherr 1975, S. 87-92 (beide wie
Anm. 1); Richstatter, Karl, Die Herz-Jesu-Verehrung
des deutschen Mittelalters, 2. Aufl. Miinchen/Re-
gensburg 1924; Rahner, Hugo, Grundziige einer Ge-
schichte der Herz-Jesu-Verehrung, in: Zeitschrift
fur Aszese und Mystik 18, 1943, S. 61-83.

10 Im folgenden alle Quellenangaben beim zi-
tierten Text nach Lanczkowski 1989 (wie Anm. 5)
mit Nennung des Buches, Kapitels und der Seiten
im »Legatus divinae pietatis« der Gertrud.

Il Zur Katharinenthaler Gruppe siehe Knoepfli
1989 (wie Anm. 1); Zimmer 1990 (wie Anm. 3); Lang
1994 (wie Anm. 1), Fig. 2. — Das verglichene Zitat aus
Gertruds Buch 111, 53 lautet im lateinischen Urtext:
»Quam Dominus blande suscipiens et leniter cir-
cumplectens, ipsam super Cor suum pausaturam
reclinavit. At illam faciem suam protinus avertens a
Domino, et a tergo caput reclinans super pectus Do-
mini, [...]« (Revelationes Bd. | [wie Anm. 8], S. 225).

und der Erkenntnis. Johannes empfing hier gleichsam im Trinken beim Ruhen die
Inspiration fiir sein Evangelium.? Indem sich die Frauen in ihrer Vorstellung mit
Johannes identifizierten, konnten sie einen intensiven Kontakt zum Herzen Jesu
herstellen. In den Biichern I1I-V des »Gesandten der gottlichen Liebe« sind Gertruds
Meditationen von Schwester N. fiir den Konvent und dariiber hinaus fiir einen
breiten Nutzerkreis festgehalten. Gertrud ist Urheberin der Visionen und lite-
rarische Figur zugleich.

Buch III schildert ihr personliches Gebetserleben. Die Christus-Johannes-
Umarmung begegnet zunédchst in der Form identifikatorischer Anverwandlung,
ohne daB Johannes selbst erwdahnt wiirde. Gertrud war »durch eine Krankheit ans
Bett gefesselt [...] Da erschien ihr der Herr Jesus lieblich wie eine Blume [...] Sie
[...] naherte sich seinem goéttlichen Herzen,[...Isie wollte den verehrungswiirdigen
heiligen Willen des Herrn erforschen. Der Herr zog sie freundlich zu sich und
umarmte sie sanft, sie lehnte sich zuriick und ruhte an seinem Herzen. Sie wandte
ihr Gesicht vom Herrn ab, und mit dem Hinterkopf an die Brust des Herrn ge-
lehnt, sprach sie: »Mein Herr, ich wende jetzt mein Gesicht von Dir ab, denn ich
wiinsche von ganzem Herzen, daB Du auf meinen Willen keine Riicksicht nimmst,
sondern Du mogest alles, was mich betrifft, nach Deinem [...] Wohlgefallen voll-
enden«.« Und die Schreiberin resiimiert: »Daraus wird deutlich: die glaubige Seele
soll in festem Vertrauen sich und alles Ihrige vollig der gottlichen Fligung iiber-
lassen.« Weil Gertrud dem »eigenen Willen vollkommen entsagt« hat, erfiahrt sie
»alle Wonne und Freude« des gottlichen Herzens (111,53, S. 156f.).10

Die hier beschriebene Korperhaltung — die Visionarin freundlich von Christus
umarmt, sich zuriicklehnend und mit dem Hinterkopf an der Brust des Herrn ru-
hend — ist bemerkenswert. Sie erinnert an die Haltung des Johannes in der groBen
Katharinenthaler Skulpturengruppe aus dem Nonnenchor des Klosters, die sich
heute in Antwerpen befindet.!!

Gertruds Vision wiederholte sich. In der Schwiéche schlafloser Nachte berei-
tete ihr der Herr einen »Ruheplatz zu seiner Rechten, und er sprach zu ihr: »Komm,
meine Erwéhlte, ruhe aus an meinem Herzen, erprobe, ob meine niemals ruhende
Liebe dich ruhen 1dBt.« Sie lehnte sich an das liebevolle Herz des Herrn, und sie
fiihlte dessen begliickende, beruhigende Schlage.« Christus ermahnte sie, Schwache
und Mattigkeit um seinetwillen geduldig zu ertragen (111,52, S. 155). Und ein
weiteres Mal »schien es ihr, als ruhe sie an der Brust des Herrn«, und sie brachte
ihm ihr schwaches Herz dar, das er »mit groBerer Freude« entgegennahm, als wenn
es ein stiarkeres gewesen wire (111,58, S. 161). Diese dem einsamen nachtlichen
Gebet entsprungenen Visionen vom Ruhen an Brust und Herz Christi verbinden das
Wohlgefiihl der Geborgenheit im Géttlichen mit dem monastischen Gebot, dem
eigenen Willen zu entsagen und voll Demut alle Anfechtungen zu ertragen. Die
Erfiillung dieser Gebote, ausgesprochen in der Christus-Umarmung, wird leicht ge-
macht, da sie als Werk der Gegenliebe zum Herrn erscheint.

Die traute Zweisamkeit der Nonne mit Christus im Typus der Johannes-Umar-
mung wird aufgegeben in Buch IV des »Gesandten der gottlichen Liebe«, das dem
Erleben der Feste des Kirchenjahres gewidmet ist. Jetzt nimmt Johannes seinen
angestammten Platz an der Brust des Herrn wieder ein, und Gertrud erscheint an-
fangs nur als Begleitperson.

Die Todessymbolik der Christus-johannes-Vorstellung

135



136

12 Sequenz abgedruckt bei: Lutolf, Max, Anmer-
kungen zum liturgischen Gesang im mittelalterli-
chen St. Katharinenthal. in: Graduale Kommentar
(wie Anm. 1), S. 235-294, S. 265-268: Sequenz, die
deutsche Ubersetzung besorgte Rupert Ruhstaller.
13 Siehe Anm. 9.

Zundchst aber wird ihr der Evangelist »eines Tages im Advent« erst einmal
vorgestellt als der Heilige, welcher »durch Entriickung in Beschauung haufig iiber
sich erhoben wurde«, der die Passion des Herrn »mit eigenen Augen« gesehen
»und tief im Herzen mitgelitten«< hatte. »Mit den Augen des Geistes schaute er
unverwandt den Kreis des wahren Lichtes.« In Gertruds Vision tragt er zwei Lilien,
auf der rechten steht geschrieben: »Der Jiinger, den Jesus liebhatte« (Joh. 13,23),
auf der linken: »Dieser war der Beschiitzer der Jungfrau« (aus der Sequenz
»Verbum Dei Deo natum«). Das Medaillon auf seiner Brust enthalt in goldenen
Lettern: »Am Anfang war das Wort« (Joh. 1,1). Als die Visionarin fragt, warum der
Herr ihr seinen Geliebten vorgestellt habe, antwortet er: »Ich will ihn Dir in be-
sonderer Freundschaft verbinden« (IV,4, S. 225f.).

Die Zitate weisen schon voraus auf das Fest des Apostels Johannes am 27. De-
zember. Bei der Matutin erschien Gertrud dann der »geliebte Jiinger<, »den Jesus
in Wahrheit liebte«, der »von allen Liebenden mit Recht geliebt werden soll. Und
er liebkoste sie vielmals.« Dieser aus dem Geist des 1. Johannes-Briefes heraus
verstandene Jiinger der »caritas« erweist sich als der ideale Vermittler zu Christus.
Gertrud vertraute ihm sogleich »mehrere aus der Klostergemeinschaft an, die
ihrem Gebet anempfohlen waren. Er nahm die Wiinsche aller freundlich entgegen
und sprach: >Darin bin ich meinem Herrn ahnlich; ich liebe die, die mich lieben«.«
Und er fordert Gertrud auf, an seinem Ruhen an der Brust Christi teilzunehmen:
»Komm mit mir, Du Erwédhlte meines Herrn, wir wollen miteinander an der Brust
des Herrn ausruhen, in der alle Schatze der Seligkeit geborgen sind.« Und er
nahm sie mit sich in die heilswirkende Gegenwart des Erlosers [...] und er stellte
sie zur Rechten des Herrn, er selbst neigte sich zur Linken, um auszuruhen. Und
sie ruhten beide beseligt an der Brust des Herrn.« Am gottlichen Herzen soll
Gertrud »Trost schopfene, sie wird »mit unaussprechlicher Freude erfiillt«. Dabei
denkt sie nach iiber die Verbindung dieses gegenwartig vorgestellten Zustandes
zum einstigen historischen Geschehen, wenn sie den Jiinger fragt: » Geliebter
Gottes, hast Du auch das Gliick der heiligsten Pulsschlage empfunden, damals, als
Du beim Abendmahl an der allerheiligsten Brust geruht hast und wovon ich jetzt
so ergriffen bin?« Und er antwortete: »Ich gestehe es, ich habe es gefiihlt, tief im
Herzen gefiihlt, weil ihre Seligkeit das Innerste meiner Seele ganz durchdrungen
hat [...] mein Geist wurde davon entziickt.« [...] Da fragte sie: -Warum hast Du
dariiber vollkommen geschwiegen? Warum hast Du nichts davon niedergeschrie-
ben, damit wir daraus Erkenntnis zu unserem Fortschritt gewinnen konnten?« Da
gab er zur Antwort: »Mein Auftrag war, fiir die damals ganz junge Kirche iiber das
unerschaffene Wort Gottes des Vaters niederzuschreiben«.« Damit spielt Johannes
an auf den Anfang seines Evangeliums: »In principio erat verbum [...|«, aber auch
auf den Beginn der Sequenz zum Johannesfest: »Verbum Dei Deo natum, quod nec
factum nec creatum«.'2 Die Einsichten iiber den Logos, das Wort Gottes, sind
Johannes der Exegese zufolge in einer Vision aus der Brust des Herrn entgegen-
gestromt.B Und er hebt in dem Dialog diese seine eigene historische Erfahrung
ab von der gegenwartigen, die Gertrud zuteil wird, wenn er fortfahrt: »Die
Sprache dieser begliickenden Pulsschlédge ist fiir die neuere Zeit aufbewahrt;
durch das Anhoren dieser Sprache soll die in der Liebe zu Gott erlahmte und alters-
schwach gewordene Welt wieder erwarmt und belebt werden.« (IV,4, S. 226—228).

Helga Sciurie



Abb. 2: Graduale von St. Katharinenthal, um 1312,
fol. 161r, Grosse der Initialen: 4,6 x 3,7 cm, 4 x 3,6
cm, 10,6 x 10,4 cm, Ziirich, Schweizerisches Lan-
desmuseum, LM 26117.

I

e

E?in P ) ' hné'mwll&’

S
enax
-

firfj pechuis fumpranobis 1€
[ | .\—-
mno 1o coam'

137

Indem Gertrud (iiber Schwester N.) ihre Visionen vom Herzen Jesu mitteilt, setzt
sie sich in die Nachfolge des Johannes — als Geliebte des Herrn, als Visionérin,
als Verkiinderin des Gotteswortes, d.h. als Apostelin.

Mit diesem Anspruch iiberschreiten die Frauen von Helfta den Rahmen
dessen, was fiir Nonnen als traditionelle Form der Johannes-Nachfolge galt: Das
war vor allem die Keuschheit des Lieblingsjiingers, dem Christus vom Kreuz
herab seine Mutter, die Jungfrau Maria, anvertraut hatte (Joh. 19,26-27). So fehlt
denn auch dieser Gedanke nicht in den Meditationen der Helftaerinnen. Ein
anderes Mal am Fest des Heiligen wurde Gertrud dadurch erfreut, daB sie den
ganzen Tag hindurch »die unversehrte Jungfraulichkeit des Apostels preisen horte«.

Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung



138

Abb. 3: Graduale von St. Katharinenthal, um 1312,
fol. 161v, Grosse der Initialen zusammen 23,5 x
13,5 cm, Ziirich, Schweizerisches Landesmuseum,
LM 26117.

14 Greenhill 1971 (wie Anm. 1), S. 408-410, be-
schreibt die Entstehung der Legende, daB Johan-
nes bei der Hochzeit von Kanaa als Brautigam seine
Braut verlassen habe, um Christus zu folgen. Dar-
gestellt wird die Szene auf einer lllustration in den
»Orationes« des Anselm von Canterbury, entstan-
den um 1160 in Salzburg (Stiftsbibliothek Admont,
MS. 289, fol. 56). Die begleitende Inschrift »Tu leve
coniugis pectus respuisti supra pectus domini
Jhesu recumbens-« iibersetzt Lang 1994 (wie Anm. 1),
S. 20: »Du hast leicht auf die Brust deiner Gemah-
lin verzichten konnen, durftest du doch an der
Brust deines Meisters ruhen.«

"A ’v“’*“"".';.....m'{:;.-a.

UL _Re) rum eft eethmé’e

v ernon oyar 1

2

In einer Vision teilt ihr Johannes mit: »Wer in der Seligkeit mit mir am Siegespreis
teilhaben will, der soll sich bemiihen, ahnlich wie ich dieses Leben zu durch-
laufen [...] ich habe in der Hochzeitsnacht meine Braut verlassen und bin ihm
gefolgt.< Jesus hat seine Enthaltsamkeit mit liebevoller Freundschaft belohnt. Der
»Not des Leibes« beim »freundschaftlichen Umgang« mit dem »anderen Ge-
schlecht« entkam der Jiinger nur, indem er »die Hilfe der gottlichen Liebe« an-
rief. Gerade weil der Evangelist »inmitten eines Ofens, der so entsetzlich zu
brennen schiene, stand, erfuhr seine standhafte Keuschheit besondere Belohnung:
»Ich habe im Himmel einen durch besondere Wiirdigkeit hervorragenden Platz
erhalten.« Dort kann er aus unmittelbarer Nahe das gottliche Licht und die gott-
liche Liebe empfangen (IV,4, S. 229-232).

Helga Sciurie



15  Die moglicherweise aus dem Kloster Lichten-
thal stammende groBe Christus-Johannes-Gruppe
im Badischen Landesmuseum Karlsruhe wird ange-
betet von einer schwarz gekleideten Nonne, die
eine Dominikanerin, vielleicht auch eine Zisterzi-
enserin war (s. Herrbach-Schmidt, Brigitte, in:
Ausst.-Kat. Lichtenthal 1995 [wie Anm. 3], S. 266). In
der Frontalansicht sieht es so aus, als ob Johannes
die Hande zum Gebet zusammengelegt hatte. Bei
naherem Hinsehen jedoch ist zu bemerken, daB der
rechte Arm gar nicht gearbeitet worden ist. Die um
1420/30 vielleicht im ElsaB geschaffene Gruppe ist
auBerordentlich kostbar gefaBt und von ausge-
sprochen malerischer Wirkung. Sie hat ihre Vorbil-
der wohl eher in der Buchmalerei als in den Skulp-
turentypen des friihen 14. Jahrhunderts.

16 Lanczkowski 1989 (wie Anm. 5), S. 233, Anm. 28,
schreibt, daB die Antiphon in verschiedenen Kir-
chen besonders im Bistum Halberstadt in Gebrauch
war. Ahnlich heiBt es auch in: Die Legenda aurea
des Jocobus de Voragine, aus dem Lateinischen
iibersetzt von Richard Benz, 10. Aufl. Heidelberg
1984, S. 72: »[...] da erschien ihm der Herr mit sei-
nen Jingern und sprach »-Komm nun, mein Auser-
wihlter, zu mir, es ist Zeit, daB du an meinem Ti-
sche mit deinen Briidern gespeiset werdest«.«

Und wieder miindet die Betrachtung ein in die Christus-Umarmung. Eines
Nachts »sah sie den heiligen Johannes an ihn gelehnt, ihn in liebevoller Umarmung
umfassen und sich zartlich mit ihm unterhalten. Sie warf sich demiitig zu den
FiiBen des Herrn nieder, um ihre eigenen Fehler abzuwaschen, da redete sie der
heilige Johannes freundlich an: »LaB Dich durch mein Dabeisein nicht abschrecken.
Sieh, diesen Hals konnen tausend und abertausend Liebende umfassen, und dieser
Mund bhietet sich den Kiissen der Vielen dar, und diese Ohren bewahren die Ge-
heimnisse aller<.« (IV,4, S. 232). Johannes weist der Beterin wiederum den Wegq zur
Seite des Herrn, zum KuB des Brautigams, zur vertrauensvollen Beichte bei
Christus personlich. Dieses sprachliche Vorstellungsbild — die Nonne betend zu
FiiBen der Christus-Johannes-Gruppe — erfuhr Ubertragungen auch in die Bild-
kunst. Die beiden gemalten Christus-Johannes-Gruppen im Graduale von St. Katha-
rinenthal (fol. 158a v und fol. 16Ir, Abb. 6 und Abb. 2) werden begleitet von
betenden Dominikanerinnen. Und die groBe plastische Gruppe aus dem 15. Jahr-
hundert im Badischen Landesmuseum Karlsruhe thront auf einem Sitz, an dessen
angestiickter Vorderwand eine kniende Nonne in Malerei erscheint (Abb. 1).
Waihrend die sprachlichen Meditationen der Helftaerinnen sehr direkt zur Nachah-
mung der Haltung des Johannes auffordern, scheinen die gemalten Stifterinnen
bei den Christus-Johannes-Gruppen eher den Lieblingsjiinger als Fiirbitter bei
Christus anzurufen.’> Johannes weist der Beterin wiederum den Weg an die Seite
des Herrn, zum KuB des Brautigams, zur Beichte bei Christus selbst.

Den Gesangen der Liturgie zum Johannesfest entnahmen die Klosterfrauen
auch die Kunde vom wunderbaren Eingehen des Johannes zu Gott, ohne den
»Schmerz des Todes« verspiiren zu miissen — eine Vorstellung von groBer Faszi-
nation, welche die Phantasie anregte. Die Autorinnen schildern das auf Joh. 21 und
die Legende fuBende Geschehen um das Ableben des Evangelisten mit eingehen-
den Betrachtungen. Christus selbst war gekommen, um seinem Freund den nahen
Tod anzukiindigen. In der Antiphon sangen die Nonnen: »Es erschien seinem
geliebten Johannes der Herr Jesus Christus mit seinen Jiingern und sprach zu ihm:
,Komm zu mir, mein Geliebter, weil es Zeit ist, daB Du teilnimmst an meinem
Gastmahl mit meinen Briidern«.«1¢ Gemeint sind die anderen Apostel, die das Mar-
tyrium erlitten hatten, von dem Johannes verschont geblieben war. Bei diesem Ge-
sang im Chor erkannte Gertrud: »Indem der Herr den heiligen Johannes besuchte,
wurde fiir diesen alles Gliick gegenseitiger vertrauter Freundschaft erneuert, das
er jemals in seinem Leben erfahren hatte. Und Johannes wurde gleichsam in
einen anderen Mann verwandelt, und er kostete schon im voraus die Freuden des
ewigen Gastmahls.« Dem Bild der irdischen Christus-Liebe des Johannes haftet
bereits die Vorausschau auf die jenseitige an. »Er empfing namlich aus der Macht
der begliickenden Gegenwart des Herrn das Leben der Unsterblichkeit.« Und »als
verlesen wurde, daB er beim Anruf des Herrn sich erhob, zu gehen begann, als
wolle er, immer weiter gehend, dem Herrn in den Himmel folgen, da erkannte sie:
der heilige Johannes hatte so felsenfestes Vertrauen in die treue Liebe seines
Herrn und Meisters, daB er hoffte, der Herr werde ihn ohne den Schmerz des
Todes zu sich aufnehmen.« Die Visionéarin zeigt sich dariiber verwundert und Christus
belehrt sie: »Ich habe meinem Auserwihlten die unversehrte Jungfraulichkeit
und das Mitleiden meiner Passion mit herausragendem Ruhm im ewigen Leben

Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung

139



140

Abb. 4: Graduale von St. Katharinenthal, um 1312,
fol. 159v, mittlere Initiale C: Johannes und Katha-
rina von Radegge, 4,3 x 4,1 cm, Zirich, Schweizeri-
sches Landesmuseum, LM 26117.

17 Angenendt, Arnold, Theologie und Liturgie
der mittelalterlichen Toten-Memoria, in: Memoria.
Der geschichtliche Zeugniswert des liturgischen
Gedenkens im Mittelalter, hrsg. von Karl Schmid,
Joachim Wollasch, Miinchen 1984, S. 79-199, weist
auf S. 194 hin auf: Exordium magnum Cisterciense
sive Narratio de initio Cisterciensis Ordinis, hrsg
von Bruno Griesser, Rom 1961, 2,3, S. 100f., wo be-
richtet wird, ~dem heiligen Bernhard soll es einmal
moglich gewesen sein, die Engel zu sehen, die in
den Chorbanken neben den einzelnen Monchen
standen und deren Gebetseifer in Gold oder Silber,
aber zuweilen auch nur mit Tinte oder Wasser auf-
zeichneten«.

vergolten. Aber dieses felsenfeste Vertrauen, das er in meine Giite setzte |[...] das
wollte ich ihm im gegenwartigen Leben belohnen, und so habe ich ihn, von jedem
Schmerz des Todes unversehrt, gleichsam im Jubel aus dem Koérper zu mir aufge-
nommen.« (1V,4, S. 233—234). Was konnten sich die Menschen mehr wiinschen, als
auch im seligen Sterben die Nachfolge des Johannes anzutreten.

Vom Tod ist das Gericht nicht zu trennen. Johannes, der Apokalyptiker, ist der
Kiinder der Letzten Dinge. Damit gewinnt er eine weitere Aufgabe in der kloster-
lichen Welt — als himmlischer Buchhalter guter Taten und als Fiirbitter. Eines
Nachts vor Beginn der Fastenzeit »erschien ihr der Herr Jesus; er saB auf dem
Thron seiner Herrlichkeit, und der heilige Evangelist Johannes saB schreibend zu
FiiBen des Herrn«. Mit schwarzer, roter und goldener Farbe verzeichnete er die
von den Ordensangehorigen in der Fastenzeit geleisteten Werke des Hungerns,
Wachens, des Gedenkens an die Passion und des Gotteslobes.!” Dabei haben dieje-
nigen Werke, welche »unter Verzicht auf jegliches Verdienst [...] nur aus Liebe zu
Gott« vollbracht werden, den groBten Wert, sie »erlangen reiche Belohnung« und

Helga Sciurie



»erwerben [...] dem Menschen unendliche Mehrung des ewigen Heils«. Als Gertrud
Christus fragt, warum er fiir diese Buchfiihrung guter Taten des Konvents gerade
Johannes ausgewdhlt habe, erhélt sie die Antwort: »Weil dieser mein Lieblings-
jiinger ist. Er hat das wichtigste iiber die Liebe Gottes und die Nachstenliebe
geschrieben, also habe ich ihn fiir dieses Amt bestimmt. Ihm darf mit vollem Recht
zugetraut werden, daB er alles so niederschreibt, wie es meiner goéttlichen und
kaiserlichen Freigebigkeit angemessen ist.« (IV,16, S. 268—271).

Buch V des »Gesandten der gottlichen Liebe« handelt vom Sterben und Toten-
gedenken in Helfta. Die zahlreichen, oft sehr ausfiihrlichen Sterbeschilderungen,
begleitet von inneren Gesichten, machen deutlich, welch existentielle Bedeutung
der Tod auch im Frauenkloster besaB. In diesem Kontext begegnet wiederum das
Motiv des Ruhens an der Brust des Herrn. Es dhnelt den Vorstellungen, die sich
beim einsamen nachtlichen Gebet entfalteten. Nach dem Tod der Mitschwester
Sophie von Mansfeld sah Gertrud »deren Seele [...] in Gestalt eines kleinen Mad-
chens, das mit einer goldenen Krone geziert war, |[...] mit schneeweiBen und
rosenroten Gewandern geschmiickt.« Es »erhob sich mit Leichtigkeit zu dem ihr be-

reiteten Sitz« im SchoB des Herrn. Er »streckte seinen linken Arm aus, um sie auf-

zunehmen, und sie schmiegte ihren Kopf darein, als wolle sie [...] ein wenig ruhen.
Plotzlich aber [...] lehnte sie sich in den rechten Arm des Herrn, [...] kiiBte den
Mund ihres gebenedeiten Liebhabers und [...] bedeckte [...] in heftiger Aufwallung

den Hals und die Brust des Herrn mit leidenschaftlichen Kiissen. Nachdem sie dies
reichlich getan, ruhte sie ermiidet an der Brust des Herrn und streichelte ihn.«
Als »in der Commendatio die Worte gelesen wurden: »Dir sei das Flehen der Kirche
anvertraut« [...] schien die Seele an der Brust dessen, in dem alle Schatze der
Seligkeit verborgen sind, iiberreich Erfrischung und Labsal zu schopfen.« (V 6, S.
439—441). Erst im Tode erfiillen sich die brautlichen Sehnsiichte, welche das »unio«-
Bild vom Typus der Christus-Johannes-Umarmung wachruft.

Da das Verhalten der Glaubigen beim Sterben als entscheidend galt fiir ihr
jenseitiges Schicksal, muBte es eingeiibt werden. Gertrud entwickelte eine Anlei-
tung zur Kunst des Sterbens. Sie hatte »eine sehr niitzliche Anweisung niederge-
schrieben, wie ein jeder Mensch wenigstens einmal in einem Jahr demiitig [...] an
seinen Tod denken soll, um jener ungewissen Stunde in Andacht zuvorzukommen.«
Innerhalb von fiinf Tagen sollte am ersten Tag das Krankenlager auf dem Sterbe-
bett bedacht werden, am zweiten die Beichte, am dritten die letzte Olung, am
vierten die Kommunion und am fiinften Tag der Tod. Gertrud selbst vollzog diese
Ubung. An einem Samstag wahrend der Messe, als die heilige Hostie erhoben
wurde, stellte sie sich ihre letzte Kommunion vor. Da sah sie den Thron Gottes, zu
dem zwei Engel ihre Seele geleiteten. »Der Herr nahm die Seele liebevoll auf und
lehnte sie an seine Brust, und er hielt das lebendigmachende Sakrament des Altars
in Gestalt eines Schleiers in seinen Handen, bedeckte sich und die Seele damit
und verband sich mit ihr zu begliickender Einung.« Das eucharistische Mahl ver-
mittelt ihr einen Vorgeschmack auf die endgiiltige Einkehr zu Gott, vorgestellt als
Ruhen an der Brust des Herrn. Bei ihrem Sterbe-Training versichert Christus die
Nonne seines Beistandes im Todeskampf nach der letzten Olung: »Ich werde dich
voller Freude in meiner innigsten Umarmung durch den reiBenden Strom des
zeitlichen Todes fiihren.« Diese VerheiBung spielt unausgesprochen an auf das

Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung

141



142

Abb. 5: Graduale von St. Katharinenthal, um 312,
fol. 160v: 5 kleine Bildinitialen zur Johannesse-
quenz, Zirich, Schweizerisches Landesmuseum, LM
26117.

18 Angenendt 1984 (wie Anm. 17), S. 170, referiert
wiederum nach dem »Exordium magnum Cister-
ciense« 3,33, S. 222: »Sogar Christus erscheint gele-
gentlich zur Abholung einer abgeschiedenen
Seele.« Meist nehmen bei den zisterziensischen
Sterbevisionen Engel die Seelen in Empfang, gele-
gentlich jedoch auch Ddmonen.

19 Lanczkowski 1989 (wie Anm. 5), S. 489—492, zi-
tiert in Ubersetzung aus der alten Ausgabe der »Re-
velationes«, erschienen in Leipzig 1505, Betrach-
tungen der Mitschwestern tber Gertrud und
Gebete an sie nach ihrem Tode, S. 490: »Wir sind
von unseren Siinden so belastet, daB Gott uns nicht
erhort; deshalb miissen wir jene [Gertrud] um ein
gutes Ende bitten, [...] weil Gott uns um seiner ge-
liebten Braut willen ein besseres Ende geben wird
als wir es selbst verdienen konnen. Der Herr selbst
hat ihr namlich bei den heiligen Schmerzen der
Passion geschworen [...] Wenn ein Mensch sie
vor seinem Tod oder im Tode selbst oder auch nach
dem Tod um ein gutes Ende bitten wird, so wird
Gott ihm ein solches Ende geben [...|.«

selige Ende des Johannes.!8 Aber indem der frommen Klosterfrau und Visionéarin
dieser Beistand Christi im Tode versprochen wird, erscheint sie selbst als vor-
bildhaft fiir die Mitschwestern.!” In lehrhaftem Ton laBt die Schreiberin Christus
verkiinden: »Wer ersehnt, bei seinem Tod in gleicher Weise durch den Trost
meiner Ankunft erfreut zu werden, der muB} sich bemiihen, sich tagtaglich mit
erlesenen Gewandern zu umhiillen: das sind die Werke meines vollkommensten
Lebenswandels.« Gemeint ist die Nachfolge Christi im Leiden, »den Korper dem
Geist unterwerfen«, den eigenen Willen in Gottes Hand geben und alle AuBerungen
von Eigenwille »durch BuBe sogleich wieder austilgen«, auf die Liebe und Barm-
herzigkeit Christi vertrauen. (V 27, S. 479—485).

Gegen Ende ihres Lebens war es »an Freitagen zur Zeit der Non [...] ihre
Gewohnheit [...| ihre Andacht allein auf Gott hin zu lenken. Sie vollzog dann mit
sich selbst — als sei sie eine Sterbende — alles, was mit einem Sterbenden zu
geschehen pflegt [...] indem sie andachtig betete.« Dabei zeigte ihr der Herr »im
Geist voraus, zu welch gliicklicher Wanderung aus dieser Welt er sie rufen wolle;

Helga Sciurie



und der Herr zeigte ihr dies Gleichnis: ihr schien, sie ruhe, gestiitzt auf seinen
linken Arm, seinem gottlichen Herzen zugewandt, und sie rang in Gestalt eines
lieblichen, reichgeschmiickten kleinen Madchens mit dem Tod«. »Eine riesige
Menge von Engeln und Heiligen« eilte herbei, um ihr im Kampf gegen die Ddmonen
beizustehen. Christus rief »seine Mutter herzu, damit sie seine Erwéhlte troste [...]
Als die Kranke, wie es bei Sterbenden zu geschehen pflegt, die einzelnen Range
der Engel und Heiligen um Hilfe anflehte, [...] trat der auserwahlte und geliebte
Jiinger des Herrn, der Evangelist und Apostel Johannes hervor, den Jesus durch
das Vorrecht der besonderen Erwéahlung ehrend ausgezeichnet hat [...] Der Apostel
steckte ihr mit groBer Freundlichkeit zwei goldene Ringe an ihren Ringfinger; und
alle Apostel folgten ihm [...] dadurch wurde die Treue bezeichnet, mit der sie auf
Erden dem Herrn angehangen hatte.« Das Visionsbild von der Aufnahme im Himmel
gipfelt wiederum im Ruhen an der Brust des Herrn: »Da neigte sich der Sohn des
Allerhéchsten, der Konig der Herrlichkeit, in hingebungsvoller Liebe, er kiiBte
seine Braut, die an seiner Brust ruhte, und er zog ihre gliickliche Seele [...] ganz in
sich durch seine gottliche Kraft, so wie die Glut der Mittagssonne den Tautropfen
in Nichts vergehen laBt. So umgab der Herr sie ganz und machte sie sich ahnlich,
so wie Eisen im Feuer gliithend selbst Feuer wird.« (V,32, S. 500—503). Das Erlebnis
der »unio mystica« wird hier zugleich Sterbevision, und das Ruhen an der Brust des
Herrn erscheint nicht nur als Bild der Gebetssehnsucht, sondern auch der Todeser-
wartung und Jenseitshoffnung.

Das Aufgehen der Seele in Gott 1aBt Gertrud zur Teilhaberin werden an der
gottlichen Allmacht. Bereits im 27. Kapitel des V. Buches hatte der Herr, gestiitzt 143
auf Apostelbriefe, angekiindigt: »Ich werde dich hineinziehen und untertau-
chen und dich verschlingen im Meer meiner erhabenen Gottheit, und du wirst
,mit mir ein Geist sein< (1. Kor. 6,17) und >mit mir herrschen in Ewigkeit< (2. Tim.
2,12).« (V,27, S. 484).

Die Klosterfrauen zu Helfta imaginierten die Teilhabe an der Allmacht Gottes
jedoch nicht nur als Todesvision. Auch wihrend der Offizien und im einsamen
nachtlichen Gebet stellten sie sich vor, an den gottlichen Werken beteiligt zu sein.
Bei den Betrachtungen zu den Festen des Kirchenjahres in Buch IV heiBt es: »Am
Samstag vor dem Sonntag Esto mihi, Quinquagesima, hatte sie sich von allen
auBeren Dingen gelost, sie hatte sich ganz in ihr Inneres gesammelt und wurde in
den SchoB der gottlichen Giite aufgenommen. Dort genoB sie in der Ruhe des Gei-
stes die EingieBung der gottlichen Freuden; es war, als ob sie zusammen mit dem
Herrn iiber alle Reiche des Himmels und der Erde bestimme.« Das Ruhen im SchoB
des Herrn, begleitet vom EingieBen géttlicher Freuden, paraphrasiert das Ruhen
und visionire Schauen des Johannes an der Brust des Herrn. Im Zusammenhang
mit der Allmacht-Vorstellung kann auch ein Rollentausch stattfinden: Christus ruht
an der Brust der Nonne. Vor der Matutin am genannten Sonntag sagt er zu ihr: »Du
willst mir meine driickende Last erleichtern, so muBt du selber Leid auf dich neh-
men. Stelle dich an meine Seite, damit ich an Deiner Brust ausruhen kann [...] mir
stromt entgegen das Vertrauen, in dem du mit allen Regungen deines Herzens
nach mir lechzest [...] dariiber hinaus steht mir offen die edle Schatz-kammer deines
Herzens, woraus ich allen geniigend zuteilen kann von deinem guten Willen, wo-
durch du allen Bediirftigen Gutes tust.« (IV,15, S. 264—265). Indem die Frauen in

Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung



144

20 Von Balthasar 1955 (wie Anm. 8), S. 89.

21 Andere Akzente in der Johannes-Verehrung
setzten die Pramonstratenser-Schriftsteller des 12.
Jh.s (s. Schreiber, Georg, Die Pramonstratenser und
der Kult des hl. Johannes Evangelist, in: Zeitschrift
fiir katholische Theologie 65, 1941, S. 1-31). Ebd.,
S. 10ff.: Bischof Anselm von Havelberg argumentierte
im Streit gegen den Benediktinerabt von Huysburg
mit Johannes, der Gotteserkenntnis mit dem tétigen
Wirken fiir die Kirche verbunden habe: »evangelium
docuit, ecclesias fundavit, episcopos ordinavit, pres-
byteros instituit« (PL 188, 1133 sq.). Schreiber resii-
miert: »Es ist bemerkenswert, daB Anselm in dem
Sendschreiben bei der Charakterisierung des Johan-
nes bei den Priestern, nicht wie bei den Bischofen
die Weihe, sonderndasinstituere, also die Be-
stellung der Seelsorgegeistlichen betont.« (ebd.,
S.11). Das Recht auf Predigt und Seelsorge nahmen
auch die Pramonstratenser fiir sich in Anspruch,
der Huysburger Abt hatte es ihnen bestritten. Das
Vorbild des Johannes soll also die »Befugnis zur
Wahrnehmung der cura animarum «durch
die weiBen Kanoniker rechtfertigen. — Schreiber,
S. 12: Bei Arno von Reichersberg hingegen vertritt
Petrus die Regularkleriker und Johannes das
Moénchtum. Schon Gottfried von Admont hatte in
seiner Johannispredigt geschrieben: »In duobus
istis discipulis, Petro et Joanne, duae vitae possunt
designari, activa videlicet et contemplativa; in Pe-
tro vero activa, in Joanne contemplativa« (PL 174,
671). — Fiir den Pramonstratenser Adam den Schot-
ten ist nachahmenswert die Einsamkeit des gott-
versunkenen Sehers auf Patmos, der in die himmli-
schen Geheimnisse eindrang: »cibatum in agnitione
coelestium secretorum« (PL 198, 302) (ebd., S. 21).
Adam der Schotte meditiert Gber die besondere Be-
vorzugung des Johannes durch Christus, dem »ent-
sprach auch eine dreifache Ehrung im Tode. Als es
zu Ende ging, kam der Herr zu ihm. Zum zweiten
darf man annehmen, daB er seine Seele in den Him-
mel leitete. Zum dritten, daB in seinem Grabe nur
das Manna gefunden wurde. Derart wurde das leere
Grab mit dem Himmelsbrot erfiillt<. (PL 189, 306)
(ebd., S. 24). Ebd., S. 24f. »Es bildete sich bei den Grie-
chen die Vorstellung, Johannes sei wie Maria leiblich
in den Himmel aufgenommen. So wird Johannes fiir
Adam zum méchtigen Fiirsprecher: »Begegne und hilf
mir, o heiligster und gliickseligster Bruder Christi
und Sohn Mariens!«« (PL 198, 308). Schreiber, S. 27,
tber Adam: »In der Johannesfigur spiegelt sich fir
ihn und fir andere die Versunkenheit des eigenen
Ich, das Gott beharrlich sucht [...] Der Evangelist
wurde zum Schutzherrn der beschaulichen Seele,
zum Symbol des mystischen Erlebnisses, zum Gelei-
ter zur Weisheit und zum Licht, gleichzeitig zum Zeu-
gen der Wahrheit. Aber der Liebesjinger fihrte die
kontemplative Seele, indem sich ihre Affekte stei-
gerten, auch zum Herzen des Erlosers.« — Dinzelba-
cher 1993 (wie Anm. 7), S. 160—165, fiihrt zahlreiche
Belege dafiir an, daB sich Nonnen in der Identifika-
tion mit Johannes beteiligten am Trinken aus der
Seitenwunde Christi in Anlehnung an den Liturgie-
text zum Johannesfest »fluenta evangelii de ipso
sacro Dominici pectoris fonte potavit« (zitiert nach
Haussherr 1975 [wie Anm. 1], S. 90); vgl. Anm. 9. Zur
Typologie der Christus-Johannes-Gruppe in der
Buchmalerei und zur Beiordnung von Vertretern ver-
schiedener Stéinde siehe Haussherr 1964 (wie Anm. 1).

ihrer Vorstellung die Christus-Johannes-Umarmung imitierten und auslebten, er-
hoben sie den Anspruch auf besondere Gottnahe, ja Heiligkeit der begnadeten
Mitglieder ihres Konvents.

Mechthild von Hackeborn hatte im »Buch besonderer Gnade« ein dhnliches
Visionsbild entworfen, welches Gertrud und Schwester N. aufzeichneten. »Dann
lehnte sich die Seele an die Brust ihres sie liebenden Herrn und lobte ihn aus allen
ihren Kraften, Sinnen und Regungen: in ihm selbst und durch ihn selbst. Und je
mehr sie, ihm anhdngend, ihn lobte, desto mehr schwand sie in sich selbst zusam-
men und ward zu nichts. Wie schmelzendes Wachs im Feuer, so schmolz sie in sich
selbst und ging iiber in Gott, ihm selig geeint und verkettet durch das Band unlosli-
cher Einung. Von da aus wiinschte sie, daB alle im Himmel und auf Erden der Gnade
Gottes teilhaft wiirden. Und so ergriff sie die Hand des Herrn und machte mit ihr
ein so groBes Kreuzzeichen, daB Himmel und Erde davon erfiillt schienen. Aus ihm
ward die Freude der Himmlischen vermehrt, den Schuldigen Vergebung zuteil, den
Trauernden Trostung, den Gerechten wurde Starke und Ausdauer gegeben, den
Seelen am Lauterungsort NachlaB und Erleichterung der Strafen geschenkt.«20 In
Mechthilds Vorstellung verliert die Seele bei der »unio mystica« nicht ihre Hand-
lungsfahigkeit. Obwohl oder gerade weil sie in Gott aufgeht, kann sie EinfluB neh-
men auf den richterlichen Akt des Strafnachlasses im Jenseits.

Gertruds Anspruch geht noch weiter. »Am Sonntag nach Ostern wurde im
Evangelium gelesen, daB der Herr seinen Jiingern den Heiligen Geist gab, »in dem
er sie anhauchte« (Joh. 20,19—23). Da bat sie in demiitiger Andacht den Herrn, er
moge auch ihr seinen heilswirkenden Geist schenken. Der Herr sprach: >[...] so
muBt du zuvor, genau wie meine Jiinger, meine Seite und meine Hande beriihren.-
[...] das meint: der Mensch soll in Dankbarkeit die Giite des géttlichen Herzens
bedenken, [...] die einzelnen Worte der Erlésung im Herzen bewahren, [...] des
Leidens und Sterbens des Herrn« gedenken. Sie erkannte: wenn der Mensch alles
willig tut und ertragt, was Gott ihm auferlegt, wird er den »Sanctus spiritus« emp-
fangen. »Da hauchte der Herr auch sie an und gab ihr den Heiligen Geist«, mit
den Worten aus dem Johannes-Evangelium (20,22—23) sprach er zu ihr: »Empfanget
den Heiligen Geist! Wem ihr die Siinden vergebt, dem sind sie vergeben [...].«

Und sogleich macht die Seherin darauf aufmerksam, daB diese ihr erteilte Voll-
macht im Widerspruch steht zu dem kirchlichen Verbot fiir Frauen, die Absolution
zu erteilen. »Sie fragte: »Herr, wie kann es dann sein, daB diese Gewalt des Bindens
und Losens allein den Priestern gegeben ist?< Der Herr antwortete ihr: »-Wenn du
eines Menschen Sache in meinem Geist beurteilst und entscheidest, daB dieser
unschuldig ist, dann wird dieser ganz gewiB auch von mir als unschuldig befunden
werden; den du aber fiir schuldig erachten wirst, der wird auch von mir als schul-
dig erkannt: Ich werde durch deinen Mund reden<.« (IV,32, S. 307—309).

Mit Dialogen dieser Art lieBen die Helftaer Autorinnen ihre Ansichten von
hochster Instanz legitimieren. Sie stellten sich dar als kompetent und bevoll-
machtigt, selbstandig die moralische Bewertung ihrer Mitmenschen vorzuneh-
men. Das Selbstvertrauen dazu schopften sie nicht zuletzt aus der identifi-
katorischen Johannes-Nachfolge, aus dem Normenkodex einer Theologie der
Liebe, die ihnen die Chance bot, mit Demut und besonderer Christus-Nahe hohes
Ansehen zu erwerben.2!

Helga Sciurie



22 Bei den Sterbeschilderungen der Schwestern
des Konvents von Helfta erscheint die Seele in Ge-
stalt eines kleinen Madchens. Kapitel | in Buch V
beschreibt die Visionen Gertruds zum Tode der Ab-
tissin Gertrud von Hackeborn. Wahrend der Messe
zu ihrem Begrabnis »sprach der Sohn Gottes voller
Gite zu jener Seele: -Komm her, Magdelein, ich will
dir die kindliche Liebe meines liebevollen Herzens
erweisen.« Da nahm die selige Jungfrau Maria jene
Seele in ihre Arme und fihrte sie zum Herrn. Der
Herr Jesus neigte sich ihr zu und kiiBte sie zértlich
und gab ihr so einen Vorgeschmack seiner kindli-
chen Liebe. So geschah es bei mehreren Messen.«
Dann rief der Sohn Gottes »die Seele der Verstor-
benen zu sich und sprach: »Herrin und Koénigin
[..J«(V, 1, S. 413). Dieses Visionsbild mit der Seele
als Konigin bei Maria und Christus erinnert stark
an die Miniatur beim Introitus zur Vigil vor Mariae
Himmelfahrt im Graduale von St. Katharinenthal
auf fol. 188r (Abb. 11), wo in der Initiale von G(au-
deamus omnes) auf dem Thron zwischen Christus
und Maria eine gekronte und nimbierte kleine
Frauengestalt kniet. Beer 1983 (wie Anm. 1), S. I54f.,
bezieht sie auf Texte der Begine Mechthild von
Magdeburg, die von der Kronung der Seele han-
deln. Der liturgische Kontext der Katharinenthaler
Miniatur scheint mir jedoch eher fiir eine Bezie-
hung zum liturgischen Geschehen im Kloster Helfta
zu sprechen, wie es die Nonnen mit ihren Visionen
begleiteten. Auch beim qualvollen Sterben der
Kantorin und Visionarin Mechthild von Hackeborn
sah Gertrud nach der Komplet im Gebet »die Seele
der Kranken abermals als kleines, liebenswertes,
zartes Madchen, aber durch das lange Leiden mit
neuen Schmuckstiicken geziert. Sie stiirmte voller
Verlangen auf den geliebten Brautigam Jesus Chri-
stus zu und fiel ihm um den Hals und umarmte ihn
zartlich |...] Unterdessen wurde das Responsorium
gebetet: »Sei gegriiBt, o Braut, Kénigin der Jung-
frauen, Rose ohne Dorn [...], da trat die glorreiche
Jungfrau hervor, und sie befahigte die Seele der
Kranken noch mehr, die Freuden der Gottheit zu
genieBen [...]« (V, 4, S. 429); dhnlich lautet der Be-
richt zum Tode der Sophie von Mansfeld (V, 6,
S. 439—-441).

Fassen wir riickschauend zusammen, in welchem Kontext und mit welcher lehr-
haften Bedeutung die Christus-Johannes-Umarmung im »Legatus divinae pie-
tatis« in Erscheinung tritt. Die ausfiihrlichste Ausgestaltung findet das Bild bei den
Meditationen zum Festtag des Heiligen. Zweimal erscheint der Lieblingsjiinger an
der Brust des Herrn, zu dessen FiiBen die Nonne Gertrud betend kniet. Und beide
Male fordert Johannes sie auf, an seinem Tun teilzunehmen, mit ihm zusammen am
Herzen Jesu zu ruhen, den Brautigam zu umfangen. Wahrend der ersten Vision,
zur Matutin des 27. Dezember, werden die verschiedenen Zeit- und Bedeutungs-
ebenen der Umarmungssituation diskutiert: Das gegenwartig vorgestellte Ruhen
an der Brust des Herrn wird verglichen mit der visiondren Schau des Jiingers beim
historischen Abendmahl. Der einstige, der Brust Christi entspringende Sendungs-
auftrag des Evangelisten findet seine Fortsetzung in der Gegenwart, wo die auser-
wahlte Klosterfrau aus eben der gleichen Quelle die Sprache des gottlichen Herzen
vernimmt, um sie der altersschwach gewordenen Welt mit ihrem Buch zu verkiinden.
Aus der geschilderten Ausgangsposition — betende Nonne vor Christus-Johannes-
Umarmung — entwickelt die Wortphantasie die Vorstellung von der Johannes-Nach-
folge der begnadeten Schwester: als auserwihlte Geliebte Jesu, als Seherin und
Autorin. Im Visionsbild vom Sonntag nach Ostern kommt mit dem Empfangen des
Heiligen Geistes in den Worten des Johannes-Evangeliums hinzu, daB die Nonne
auch zur Apostelin wird mit der priesterlichen Gewalt des Bindens und Losens.

Die zweite Christus-Johannes-Vision aus dem liturgischen Kontext des Heili-
gen-Festes ist kiirzer gefaBt. Sie ist den »Vielen« gewidmet, den gewdhnlichen
Klosterschwestern, die zur Brust des Herrn gerufen werden, um dort vertrauensvoll
ihre Siinden zu bekennen.

Zum Festtag des Johannes meditiert Gertrud so gut wie gar nicht iiber die
Vita des Apostels. Lediglich sein ungewohnlicher Tod ist von besonderem Interesse:
das Sterben frei vom Schmerz des Todes, das Einholen des Auserwéhlten durch
Christus personlich und seine Plazierung im Himmel in unmittelbarer Nahe des
gottlichen Lichts. Die irdische, in der Umarmung durch Christus zum Ausdruck
kommende Gottnahe findet im Jenseits ihre Fortsetzung. Deshalb — so eine Vision
zur Fastenzeit — nimmt Johannes im Auftrage Christi die himmlische Buchfiihrung
guter Taten vor. Er ist es, der als erster der Apostel die Seele der verstorbenen
Gertrud im Himmel begriiBen wird, die nun fiir immer an der Brust des Allerh6ch-
sten ruhen darf. Gebets-Visionen und Sterbe-Ubungen zeigen den Klosterfrauen,
daB sie von hier aus teilhaben an der gottlichen Allmacht.

Indem die Nonnen sich vorstellen, wie Johannes an der Brust Christi zu ruhen,
erfahren sie in der mystischen Entriickung auch die Bestédtigung fiir ihre aktive
seelsorgerische Tatigkeit in der Kirche. Zugleich ist ihnen die »unio mystica« eine
Vorausschau seligen Sterbens. Sie erlebten das Aufgeben des eigenen Willens nach
der Klosterregel als Gliick der Geborgenheit, und sie hoffen auf das beseligende
Einswerden mit dem himmlischen Brautigam im Tode.

Das Bild vom Ruhen an der Brust des Herrn im Typus der Johannes-Umarmung
beriihrt sich mit anderen Bildern, dem Ruhen im SchoB Christi als kleines Madchen, 22
dem Umarmen des Kruzifixus im Gebet, mit Vereinigungserlebnissen beim Empfang
der Hostie wiahrend der Messe. In Gertruds Sterbe-Ubung zur Letzten Kommunion
verbindet sich das Umarmungsmotiv mit Eucharistie und Tod.

Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung

145



146

Abb. 6: Graduale von St. Katharinenthal, um 1312,
fol. 158a v: Zwei Fragmente, 14 x 16,6 cm und 10,9 x
8,5 cm, Ziirich, Schweizerisches Landesmuseum, LM
29329.

23 Graduale Faksimile (wie Anm. 6) und Graduale
Kommentar (wie Anm. 1); Knoepfli 1989 (wie Anm.
1), S. 170-179.

Die Texte der Helftaer Autorinnen belegen: Die Christus-Johannes-Vorstellung
befriedigte nicht nur die erotischen Bediirfnisse der monastisch lebenden Frauen,
wie es in der Forschung immer wieder betont wird. Das Bild bestarkte ebenso ihre
Hoffnung auf den Beistand Christi im Tode. Und es weckte die Zuversicht, daB die
Meditationen der Klosterfrauen von groBem Wert sind fiir die Mitglieder des Kon-
vents und dariiber hinaus fiir die Gemeinschaft aller Glaubigen.

Das 1312 vollendete Graduale von St. Katharinenthal? 1aBt sich mit dem »Lega-
tus divinae pietatis« insofern vergleichen, als auch hier bildhafte Vorstellungen
die Liturgie zum Johannesfest begleiten — jedoch nicht mit Worten, sondern mit
Malereien. Thematisch sind die Illustrationen im Zusammenhang mit den Gesangen
der Festmesse den liturgischen Texten enger verbunden als die freien Assoziationen
des Meditationsbuches. Sie bilden einen wohldurchdachten Zyklus, wobei die Minia-
turen jeder Seite sich zu einer Untergruppe zusammenschlieBen, die mit denen der
Gegenseite korrespondiert. Stifterdarstellungen konzentrieren sich an solchen
Bildmotiven, mit denen die Schenkenden besondere Heilserwartungen verbanden.

Helga Sciurie



24 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 136-138; Wentzel
1959 (wie Anm. 1), S. 157; Haussherr 1975 (wie Anm.
1), S. 86—87; Zimmer 1990 (wie Anm. 3), S. 114; Kess-
ler 1994 (wie Anm. 1), S. 214. Leider erst nach Ab-
schluB meines Manuskripts wurde mir bekannt:
Wehrli-Johns, Martina, Das Selbstverstdndnis des
Predigerordens im Graduale von Katharinenthal.
Ein Beitrag zur Deutung der Christus-Johannes-
Gruppe, in: Contemplata aliis tradere. Studien zum
Verhéltnis von Literatur und Spiritualitat, hrsg. von
Claudia Brinker u.a., Bern/Berlin 1995, S. 241-271.
25 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 138.

26 Liitolf 1983 (wie Anm. 12), S. 268, hier iibersetzt
Ruhstaller: »Das Brot der wahren Einsicht, / das
Abendmahl, an Christi Brust / eingenommen, er-
schlieBe uns, / damit wir singen von unserem Be-
schiitzer / vor dem Lamme, vor dem Throne / Preis-
lieder ber die Liifte empor.« Ich wiirde »super
ethera« nicht mit »iiber die Liifte empor« iiberset-
zen. Der Ather ist der Feuerhimmel zwischen der
Luft — »aer«— und dem Firmament. Dariiber befan-
den sich die Himmel mit den Heiligen und Gott, an
einem Ort oberhalb des Feuerhimmels (s. Simek,
Rudolf, Erde und Kosmos im Mittelalter. Das Welt-
bild vor Kolumbus, Miinchen 1992, S. 19-22, 32-36,
127-128, 140—143). Nach christlicher Vorstellung be-
stand ein enger Zusammenhang zwischen irdischer
und himmlischer Liturgie. Hammerstein, Reinhold,
Die Musik der Engel. Untersuchungen zur Musik-
anschauung des Mittelalters, 2. Aufl. Bern 1990,
S. 30-35: »In der Johannes-Apokalypse wurde die
irdische Liturgie in die himmlische miteinbezogen
|...) Fiir die lateinische Kirche ist vor allem Gregors
d.G. Satz wichtig, der auch im Mittelalter immer
wieder zitiert wurde: Denn wer von den Glaubigen
mochte daran zweifeln, daB gerade in der Stunde
des Opfers |...] die Himmel sich 6ffnen und [...] die
Chére der Engel zugegen sind? Oben und unten
verbinden sich, Himmel und Erde, Sichtbares und
Unsichtbares werden eins.<|...] Doch besteht zwi-
schen himmlischer und irdischer Liturgie ein we-
sentlicher Rangunterschied [...] Eine mittlere Stel-
lung nimmt der eschatologische Gedanke ein,
wonach die irdische Musik VerheiBung und Vorge-
schmack der einstigen Musik im Himmel ist [...] in
der lateinischen liturgischen Dichtung des Mittel-
alters findet sich dieser Gedanke haufig, etwa dem
Sinne nach: »Verleih uns, o Gott, spéter in die
Chore der singenden Engel eingereiht zu werden-.
Die irdisch-liturgische Musik ist VerheiBung und
Vorfreude auf die Engelsmusik im Jenseits. »Es ist
in zit nit eigenlichers vorspiles himelscher wo-
nunge, denne die got in wolgemiiter vrode lobent
|...], daz ein ende dises zitlichen lobes si ein anvang
des iemer werenden ewigen lobes<, sagt Heinrich
Seuse. [...] Bei diesen verschiedenen Akzentuierun-
gen des Verhaltnisses von himmlischer und irdi-
scher Liturgie handelt es sich nicht immer um
aufeinanderfolgende geschichtliche Stufen. Sie be-
zeichnen eher verschiedene Aspekte der gleichen
Sache und konnen auch zu gleicher Zeit, mitunter
sogar bei dem gleichen Schriftsteller vorkommen.«
27 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 138-139.

Den Hauptteil der Festgesdnge zum 27. Dezember stellt ein Lobeshymnus auf
Johannes dar — die Sequenz »Verbum Dei Deo natum«. Sie wird eingeleitet und ab-
geschlossen durch je eine Christus-Johannes-Gruppe, die groBere steht vor dem
Anfang, die kleinere am Ende. Es soll uns hier interessieren, welche Textstellen sie
illustrieren und wie sie inhaltlich im Gesamtgefiige des Bildzyklus verankert sind.

Mit der sogenannten kleinen Christus-Johannes-Gruppe?! beginnt die letzte,
die 12. Strophe der Sequenz, diese enthélt den SchluBgedanken, auf den hin der
Lobgesang zielt. In der Initiale von »Vl[eri paneml« auf fol. 161r thront der Lieblings-
jiinger neben Christus, aber etwas tiefer sitzend (Abb. 2). Mit geschlossenen Augen
und betend erhobenen Handen wendet er den Oberkorper zum Herrn, der mit
seiner Rechten das Handepaar leicht beriihrt und seine Linke wie sprechend tiber
dem Kopf des Johannes halt. Das sanft zum Jiingling geneigte Haupt verdeutlicht
die liebevolle Zuwendung. Links unterhalb dieser Miniatur, am Anfang des 2. Teils
der letzten Strophe, steht in der Initiale von »U[t cantemus]« Johannes aufrecht
und spricht belehrend zu einer vor ihm knienden Dominikanerin, durch Beischrift
gekennzeichnet als Schwester Katharina von Radegge.? Der von diesen beiden
Initialen eingeleitete Text lautet:

»Veri panem intellectus

cenam Christi supra pectus

sumptam nobis resera,

Ut cantemus de patrono

coram agno coram throno

laudes super ethera, Amen.«26
Dieser Text bezeichnet die Christus-Johannes-Gruppe als Riickerinnerung an das
letzte Abendmahl Christi. Johannes wird aufgefordert, die damals empfangenen
Heilsgaben zu erschlieBen: das Mysterium des eucharistischen Opfer-Brotes und
die an der Brust des Herrn gewonnen Erkenntnisse zu vermitteln, damit es den
Nonnen vergénnt sein moge, ihren Lobgesang dereinst oberhalb des Feuerhimmels
— »super ethera« — vor dem Thron des Lammes fortzusetzen als Teilnehmerinnen
der himmlischen Liturgie. Das beim Mahl im Ruhen an der Brust des Herrn er-
langte und den Glaubigen mitgeteilte Heil ebnet den Weg ins himmlische Jenseits.
Das erhofft sich die vor Johannes betende Nonne.

Die vertraute, liebevolle Nahe des Johannes zu Christus ist auch die Voraus-
setzung fiir das selige Sterben des Jiingers selbst. Denn es folgt auf der gleichen
Seite fol. 161r unterhalb der kleinen eine groBe Initiale, in der Christus seinem
Liebling einen ungewdhnlichen Tod voraussagt.?” Der Text des 2. Teils der Perikope
aus dem Johannes-Evangelium beginnt hier mit »Hic est discipulis ille<, es folgt bei
Joh. 21,20 »quem diligebat lesus [...] qui et recubuit in cena super pectus eius«,
eine Situation, die in der obersten Initiale der Buchseite dargestellt ist. Und schon
im Johannes-Evangelium selbst wird aus dieser Riickbesinnung auf das Ruhen an
der Brust Christi die ratselhafte Todesankiindigung fiir Johannes abgeleitet. Die
Initiale von »Hlic est discipulis ille]« stellt mit Gesten und Spruchbdndern den
Dialog zwischen dem auferstandenen Christus und Petrus tiber Johannes nach
Joh. 21,21-22 dar. Nachdem Christus Petrus aufgefordert hatte, ihm (im Martyrium)
nachzufolgen, fragt Petrus: »Domine hic autem quid?« Christus antwortet: »sic eum
volo manere donec veniam, quid ad te.« Und weiter heiBt es bei Johannes 21,23:

Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung

147



148

Abb. 7: Graduale von St. Katharinenthal, um 1312,
fol. 158a v, Initiale V: Apokalyptische Vision, Frag-
ment, 20,8 x 17,1 cm, Wien, Albertina, Inv. Nr. 32434,

28 Nach Sachworterbuch der Mediavistik, hrsg.
von Peter Dinzelbacher, Stuttgart 1992, S. 369370,
ist die Kommendation=Huldigung ein »im engeren
Sinne juristischer Terminus des Lehnswesens: der
Treueid, der [...] die Vasallitdtsbindung begriindete
[...] Hierbei kniete der Lehnsmann vor dem sitzen-
den Lehnsherrn nieder, legte seine gefalteten
Héande in die des Herrn (:immixtio manuum<) und
erklarte sich durch eine Willenskundgabe zu des-
sen Mann. Der Akt des Handganges verdeutlichte
symbolisch die Unterwerfung des Vasallen unter
die Gewalt des Lehnsherrn und verpflichtete ihn zu
~auxilium et consilium««. — Garnier, Francois, Le
Langage de I'image au Moyen Age. Signification et
Symbolique, Paris 1982, S. 206-208, erklart das Er-
greifen zweier Hande, auch bei stehenden Perso-
nen, ganz allgemein in der mittelalterlichen Kunst:
»En prenant les deux mains d'un homme dans les
siennes, on affirme son pouvoir et en méme temps
on transmet une aide, une protection. Cette rela-
tion de supérieur a inférieur, de suzerain a vassal,
suppose un consentement et un engagement mu-
tuels. Elle engendre des devoir réciproque.« Als
»commendatio animae« wird das liturgische Ster-
begebet bezeichnet. Angenendt 1984 (wie Anm. 17),
S. 168171, S. 169 f.: »Fur die Commendatio animae,
deren Name sich vom 6. Vers des 30. Psalms her-
leitet (-in manus tuas commendo spiritum meum),
muf sich im Laufe des 8. Jahrhunderts eine liturgi-
sche Ordnung, ein Ordo gebildet haben [...] Rezita-
tion von Psalmen, inshesondere der BuBpsalmen,
Lesung der Passion, Anrufung der Heiligen, spater
auch die Rezitation des Credo und zwischendurch
Orationen. Dabei geht es nicht allein um die Angst
der Todesstunde, sondern ebenso um die Gefahren
der anschlieBenden Reise [...] DaB die Seele nach
dem Abscheiden entweder Engeln oder Damonen
zuféllt, bleibt noch lange eine trostende oder auch
angstigende Vorstellung |...] Sogar Christus er-
scheint gelegentlich zur Abholung der abgeschie-
denen Seele.« — Die Miniatur im Graduale von St.
Katharinenthal scheint beide Sinngehalte der Kom-
mendation miteinander zu verbinden, die Demon-
stration der Jungerschaft und die Anempfehlung
der Seele.

29 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 139141

3

RN RS

»Da verbreitete sich unter den Briidern die Meinung: Jener Jiinger stirbt nicht.«
Daraus hat sich die Legende von der leiblichen Aufnahme des Johannes in den
Himmel entwickelt, die im Graduale von Katharinenthal auf der folgenden Seite
ungewohnlich ausfiithrlich dargestellt wird. Auf fol. 161r zeigt die H-Initiale die
drei Personen nebeneinander stehend, Johannes in der Mitte hat beide Hiande
zusammengelegt erhoben, der Auferstandene umfaBt sie mit seiner linken Hand.
Diese Geste der Kommendation besagt, daB sich der Jiinger seinem Herrn be-
dingungslos anvertraut und dieser ihn zu sich aufnehmen wird.28 Zu FiiBen der
VerheiBung sehen wir in einem kleinen gesonderten Bildfeld eine betende Domi-
nikanerin knien, die Schwester Clara von Lindau.

Auf der Riickseite des Blattes, auf fol. 161v, stehen zwei Bilder bei Offertorium
und Communio, die Initialen von »l[ustus ut palma florebit]« und »E[xiit sermol,
zusammengezogen zu einer die ganze Blatthohe ausfiillenden Einheit (Abb. 3).29 Sie
schildern von unten nach oben aufsteigend das wundersame Geschehen um den
Tod des Johannes, beginnend mit dem Besuch Christi und der anderen Apostel,
wobei Christus den Jiinger zum himmlischen Gastmahl ruft mit den Worten auf
dem Spruchband »Veni dilecte«. Neben der Szene kniet im linken unteren Winkel
des Rahmens eine weltliche Stifterin, die eine solche Anrede dereinst auch fiir sich
erhofft haben mag. Im senkrechten Stamm der I-Initiale veranschaulichen vier

Helga Sciurie



30 Ebd., S. 132: »[...] man glaubt geradezu den
Evangelisten der Nonnenvita vor sich zu sehen,
»der sin tochter hin nemen wil<; man ist aber auch
versucht die Vision der Schwester Luggi von Stein
dem Bildchen vergleichend an die Seite zu stellen:
die Nonne sieht wahrend der Johannessequenz (1)
den Himmel offen, »den herren siczen uff einem
tron vnd sah das unser frouw vnd sant Johannes
gingen fuer den tron vnd nider vielen fuer unsers
herren fuB vnd baten fuer den convent alle die wil
man die sequencie sang-.«

31 Lutolf 1983 (wie Anm. 12), S. 266.

32 Ebd., S. 267-268.

33 Zitiert nach Haussherr 1975 (wie Anm. 1), S. 90.
34 »Sprich, Geliebter, vom Geliebten; / wie von
Seiten des Geliebten / der Brautigam sei, das melde
der Braut.« (Liitolf 1983 [wie Anm. 12], S. 268).

35  Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 134-135.

36 Ebd., S.135.

iibereinanderstehende Rundfelder schon allein durch ihre Binnengliederung aus
Senkrechten und aufsteigenden Diagonalen das Auffahren des Johannes aus
seinem Grabe, bis er ganz oben in einer Lichtwolke zwischen Christus und Maria
schwebt. Die Bildfolge von Abschied und Himmelfahrt des Johannes begleiten
zahlreiche Stifter, entsprechend der Bedeutungssteigerung von unten nach oben
hierarchisch angeordnet: unten die weltliche Stifterin, in der Mitte am FuBe der
[-Initiale zwei Dominikaner-Nonnen und oben neben der Himmelsaufnahme des
Evangelisten zwei Dominikaner-Monche.

Die kleine Christus-Johannes-Gruppe hatte die Bildfolge zum Tod des Johannes
auf fol. 16Ir eingeleitet. Unter ihr kniet die Dominikanerin Katharina von Radegge,
die sich mehrfach im Graduale an bevorzugten Platzen darstellen und nennen
lieB. Bereits drei Seiten zuvor, auf fol. 159v, erscheint sie in einer Initiale zur 5.
Strophe der Sequenz (Abb. 4). Im C von »Celi« hebt Johannes ihre Seele in Gestalt
einer kleinen Nonne zu Christus und Maria empor.3? Johannes als »custos virginis,
wie es im zweiten Teil der Strophe heifBt,3! war nach Joh. 19,27 der Beschiitzer der
Jungfrau Maria und ist nun der Patron aller gottgeweihten Jungfrauen, denen
er zum Himmelsaufstieg verhilft. Den Gedanken dieser Initialminiatur greift
Strophe 12 der Sequenz und die sie einleitende kleine Christus-Johannes-Gruppe auf
fol. 161r wieder auf.

Die der Gruppe gegeniiberstehende, vorangehende Seite fol. 160v bereitet mit
Text und Bildern das Bildsymbol vom Ruhen an der Brust des Herrn vor. In den
Versen 9b bis 11b der Sequenz ist die Rede von den »secreta«, von dem »mysteriume,
das Johannes in seiner Himmels-Entriickung schauen durfte.32 Das spielt an auf
den Breviertext zum Johannesfest »Iste est Joannes, qui supra pectus Domini in
coena recubuit: beatus Apostolus, cui revelata sunt secreta caelestia«.33 Und auch
die Braut-Brautigam-Bedeutung der Christus-Johannes-Gruppe klingt an im Text
der Sequenz, wo in Strophe lla Johannes als Geliebter des Herrn aufgefordert wird,
der Braut Kirche Kunde zu bringen von ihrem Brautigam Christus:

»Dic dilecte de dilecto

qualis [hic] sit ex dilecto

sponsus sponse nuntia.«34
Trotz aller Anspielungen auf die Christus-Johannes-Situation werden auf
fol. 160v diese Inhalte mit ganz anderen Bildmotiven veranschaulicht, begleitet
von Schriftbiandern mit Bibelzitaten, die eine weitere Bedeutungsebene aufbauen
(Abb. 5).35 In der obersten Initiale spricht Christus stehend zu Johannes »Ecce puer
meus electus quem elegi« (Mt. 12,18 nach Jesaia). Darunter verkiindet ein Engel
dem Seher »Veni et ostendam tibi sponsam« (Apk. 21,9). Die drei weiteren kleinen
Initialminiaturen der Seite zeigen jeweils Johannes im belehrenden Gesprich mit
einer Frau, welche die Kirche darstellt. Der »Ecclesia Smyrnae« rit ein Schrift-
band »Esto fidelis usque ad morteme, sei getreu bis in den Tod; dann werde ich dir
den Kranz des Lebens geben (Apk. 2,10). Im D von »Dic dilecte« steht Johannes
neben der Frauengestalt und verkiindet ihr, den vorangehenden Gedanken weiter-
fiihrend, »Deus caritas est et qui manet«, Gott ist die Liebe, und wer in der Liebe
bleibt, bleibt in Gott, und Gott bleibt in ihm.3¢ Im ersten Johannesbrief zielt
dieser Gedanke unmittelbar hin auf die Zuversicht fiir den Tag des Gerichts: »ut
fiduciam habeamus in die iudicii« (1. Joh. 4,16—17). So bereiten die Schriftzitate der

Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung

149



150

37 Wilts, Andreas, Beginen im Bodenseeraum,
Sigmaringen 1994, S. 47-61. Auch die Nonne Ger-
trud von Helfta sah sich als Ecclesia. An die Vision,
in welcher Johannes die guten Taten der Kloster-
frauen wihrend der Fastenzeit aufzeichnete,
schlieBt sich folgendes Gesicht an: »Danach, am
Mittwoch, kam sie in der Person der Kirche mit die-
ser und fir sie zum Herrn, sich darzubieten fur die
vierzigtagige BuBzeit. Und sie wurde mit milder
Liebkosung und herzlichen Umarmungen aufge-
nommen; und sie lernte durch eigene Erfahrung
doppelt, welch groBe Liebe Christus zu seiner
Braut, der Kirche, hegt, in deren Person sie damals
zu ihm gekommen.« (IV, 16, S. 271) (Lanczkowski
1989 [wie Anm. 5]).

38 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 129-130, 136—138 und
176—178; Haussherr 1975 (wie Anm. 1), S. 85-86; Zim-
mer 1990 (wie Anm. 3), S. 111-114; Kessler 1994 (wie
Anm. 1), S. 2I5.

39 Ladner, Pascal, Codicologische und liturgische
Beschreibung des Graduale von St. Katharinenthal,
in: Graduale Kommentar (wie Anm. 1), S. 295-325,
hier S. 314; Zimmer 1990 (wie Anm. 3), S. 105 und
12113,

40 Haussherr 1975 (wie Anm. 1), S. 90.

41 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 130—132.

Spruchbéander den Bedeutungskomplex um Gottesliebe, Tod und Jenseitshoffnung
vor, der, aus der Christus-Johannes-Gruppe hervorgehend, auf den folgenden
Seiten ausgestaltet wird. Auf fol. 160v belehrt und berat Johannes mit Zitaten aus
seinen Schriften die Gemeinde. Die Kirche erscheint dabei nicht als gekronte
Konigin, sondern als weltliche Frau in schlichtem Gewand. Vielleicht personifi-
ziert sie nicht die stolze Ecclesia, die Gesamtkirche, sondern die Gemeinschaft
frommer Frauen, den Katharinenthaler Konvent, der aus einer Beginengruppe
hervorgegangen war.3?

Riickschauend konnen wir feststellen: Texte und begleitende Bilder bekraf-
tigen das exegetisch und liturgisch festgelegte Bedeutungsspektrum der Christus-
Johannes-Gruppe, ihre Wurzel in Abendmahl und Eucharistie, die Rolle des Johannes
als Visionar, dem sich an der Brust des Herrn himmlische Geheimnisse enthiillten.
Zu dieser Grundbedeutung tritt hinzu der Aspekt des Todes und der Jenseitshoff-
nung. Der Text der Sequenz selbst, mehr noch die begleitenden Miniaturen und
die Fiille der Stifterfiguren zeigen an, daB sich mit dem Lieblingsjiinger Johannes
die sehnlichsten Erwartungen auf ein Eingehen zu Gott verbanden.

Von diesem Finale des Johannes-Zyklus aus wollen wir seinen Anfang be-
trachten. Am Beginn der Sequenz »Verbum Dei« klingen wie in einer Symphonie die
Themen an. Das teils zerstorte Blatt fol. 158a v, seines Textes und der Noten beraubt,
enthalt oben die groBe Christus-Johannes-Gruppe,38 einen Johannes-Ecclesia-
Dialog in der Mitte und unten das apokalyptische Visionsbhild vom Weltende mit
der V-Initiale vom Beginn der Sequenz (Abb. 6 und 7). Wiederum versammeln sich
Stifter in der Umgebung der Christus-Johannes-Gruppe. Diese steht in der A-Initiale
vom »Alleluia«, das im Responsorium erklingt zwischen den Texten (nach Joh. 21,22—23)
»Exiit sermo inter fratres quod discipulus ille non moritur. Sed sic eum volo manere
donec veniam, tu me sequere« und (Joh. 21,24) »Hic est discipulus ille, qui testimo-
nium perhibet de his: et scimus, quia verum est testimonium eius«.39 Diese das
Lebensende des Johannes betreffenden Texte umgaben auch die kleine Gruppe. Aber
die groBe Christus-Johannes-Gruppe memoriert nicht die Abendmahlssituation. Das
Ruhen des Jiingers an der Brust des Herrn im Himmel auf dem Regenbogenthron
erscheint als ein gegenwartiger und dauerhafter Zustand besonderer Christus-
Néahe. Johannes ist ganz von der Umarmung Christi umschlossen, gleichsam in ihm
aufgehend im Sinn der »unio« im Jenseits. Er hat die Augen geo6ffnet und die
Hande aneinandergelegt zu Gebet und Firbitte fiir die Stifter: im innersten Kreis
zu FiiBen Christi ein Dominikaner-Monch und drauBen unter einem Rankenbaum
eine Nonne des Ordens. Zwei weitere Dominikanerinnen knien wie in einer Unter-
kirche unter den Standfiguren von Johannes und Ecclesia. Das apokalyptische Weib
bedeutet hier vor allem die Kirche mit Kelch, Kreuzbanner und Krone. Auf dem un-
tersten Bild in der V-Initiale werden dem Seher die himmlischen Geheimnisse ent-
hiillt, entschleiert: ein Engel erhebt das velum iiber Johannes, »cui revelata
sunt secreta coelestia«, wie es im Festoffizium heiBt.40 Und nun wird der Blick frei auf
die Maiestas Domini, umgeben von den 24 Altesten, von Engeln und Aposteln.

Auf der nachsten Seite, auf fol. 159r, illustrieren kleine Initialbilder konkret
und anschaulich den Text der Sequenz (Abb. 8).4! Auf einer hoheren Abstraktions-
ebene jedoch findet der Sinn des Gesanges seine symbolische Deutung durch die
drei groBen Bilder auf der vorhergehenden Gegenseite, auf fol. 158a v. Der groBen

Helga Sciurie



Abb. 8: Graduale von St. Katharinenthal, fol. 159r: b
6 kleine Bildinitialen zur Johannessequenz, um 1312, -
Ziirich, Schweizerisches Landesmuseum, LM 26117.

- . a ]
W o wm| = LW Tl

s

m’bmatdtdaultbtmlbgvé(c’/

i |

151

Christus-Johannes-Gruppe stehen gegeniiber die Verse 1b bis 2b. Hier wird in 1b
von Johannes gesagt, daB er das Wort Gottes — das »Verbum Dei« — gesehen und
beriihrt, aus dem Himmel erschlossen und den Menschen mitgeteilt habe:

»Hoc vidit hoc attrectavit

hoc de celo reseravit

Johannes hominibus.«#2
In der Initiale von »Hoc vidit« steht Johannes im Bischofsornat an einem Altar,4
das bischofliche Amt als Vermittlungsinstanz zwischen dem Wort Gottes und den
Menschen vorfiihrend. Aber universell betrachtet ist es der Lieblingsjiinger im
SchoB Christi, der auf dem Bild gegeniiber das Fleisch gewordenen Wort Gottes
in der Umarmung beriihrt, der es mit offenen Augen sieht und den Menschen

42 »Gesehen und an sich gezogen / und aus dem erschlieBt. Wieder begibt sich die Nonne Katharina von Radegge in den Heils-
Himme] befreiv hat es / Johannes fir die Men- bereich der Christus-Johannes-Umarmung — als Stifterin zwischen groBe und
schen.« (Liitolf 1983 [wie Anm. 12], S. 265).

43 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 130-131. kleine Miniatur.

Die Todessymbolik der Christus-johannes-Vorstellung



152

44 .Bei jenen ersten / wahren Bachen der wah-
ren Quelle / raffte sich Johannes auf, / der ganzen
Welt den Trank zu reichen, / jene heilsame Him-
melsspeise, / die vom Throne ausging.« (Litolf 1983
lwie Anm. 12|, S. 265).

45  Kessler 1994 (wie Anm. 1), S. 215; vgl. Rahner
1931 (wie Anm. 9).

46 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. BI.

47 Litolf 1983 (wie Anm. 12), S. 265; Beer 1983 (wie
Anm. 1), S. 177-178.

48 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 124; Marti, Susan,
Kat.-Nr. 129, in: Himmel, Holle, Fegefeuer. Das Jen-
seits im Mittelalter, hrsg. von Peter Jezler, Ausst.-
Kat. Schweizerisches Landesmuseum, Zirich 1994,
S. 337.

49  Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 125-126

50 Siehe Anm. 28.

Die folgende zweite Strophe der Sequenz lautet:

»Inter illos primitivos

veros veri fontis rivos

Johannes exiluit,

Toti mundo propinare

nectar illud salutare

quod de throno prodiit.«#

Sie handelt von der Urquelle, dem Christus-Symbol des Lebensbrunnens, von dem
Johannes, an der Brust Christi trinkend, zu seinem geistigen Hohenflug inspiriert
wurde, wie aus dem Text des Offiziums zum Johannesfest bekannt war — »Supra
pectus domini Jesu recumbens evangelii fluenta de ipso sacro dominici pectoris
fonte potavit«.4> Das Stichwort vom »fons« lenkt auf die Christus-Johannes-Gruppe.
Beim Text selbst zeigt die kleine Initiale zu »Inter illos« die Heilsiibertragung
zwischen Christus und Johannes in Form eines goldenen Steges, der den auf dem
Regenbogen Thronenden verbindet mit dem betenden Jiinger davor.

Im zweiten Teil von Strophe 2 spricht der Hymnus die Erwartung aus, daB
Johannes der ganzen Welt von dem heilsamen Nektar, der vom Thron ausgeht, zu
trinken geben moge. Wiederum kniipft sich an die Christus-Johannes-Verbindung
die Hoffnung auf eine Teilhabe an der Gnadeniibertragung. Auf fol. 159r gegen-
iiber wird Welt und damit Weltlichkeit in der kleinen Initiale zu »T[oti mundo]«
durch den Rauber in Gestalt eines zeitgenossischen Ritters veranschaulicht, den
Johannes der Legende zufolge von seinem bésen Tun bekehrt und wieder zu
Christus gefiihrt hatte.46

Die dritte Strophe der Sequenz verweist auf die beiden anderen groBen
Miniaturen, auf das mit der Sonne bekleidete apokalyptische Weib: »Celum transit
veri rotam / solis ibi videt totam [...]< und den Bildinhalt der groBen V-Initiale zur
Apokalypse: »[...] dei videns faciem«.47 Dort steht Johannes dem Thron des Hoch-
sten am nachsten. Als vorderster der Apostel ergreift er zusammen mit Christus
den geoffneten Rotulus mit den sieben Siegeln. Das erinnert an fol. 153v, wo zu
der Sequenz »De sanctis apostolis« in der P-Initiale von »Psalle Christo laude
prece« das Weltgericht dargestellt ist (Abb. 9).48 Hier thront Johannes rechts des
Weltenrichters und hat damit Petrus von seinem Ehrenplatz in die zweite Reihe
verdrangt. Welche Erwartungen an Johannes in dieser Position gekniipft wurden,
verdeutlicht die kleine Miniatur auf der Seite gegeniiber: auf fol. 154r kniet in
der Initiale von »Johannes virgo beatus« eine betende Nonne.4% Der vor ihr ste-
hende Lieblingsjiinger umfaBt ihr Handgelenk mit der Linken in eben der gleichen
Geste der Kommendation, wie Christus auf fol. 161r Johannes bei der Diskussion
um sein Lebensende ergriff.50

Die groBe Christus-Johannes-Gruppe ist mit ihrer Anbindung an die ersten
Strophen der Sequenz »Verbum Dei«, durch die Zuordnung von apokalyptischen
Visionsbildern und ihre eigene raumliche Plazierung im Himmel in einen
groBeren kosmischen und weltgeschichtlichen Zusammenhang gestellt. Die auch
im Himmel gegenwértig andauernde Christusnahe des Lieblingsjiingers und
Sehers ist Quelle der Offenbarung und der Heilsvermittlung schlechthin. Johannes
gewinnt eine universale Bedeutung als erster der Apostel beim Jiingsten Gericht.
Darin verdrangt er Petrus, und im Bildtyp der Deesis muB Johannes der Taufer

Helga Sciurie



Abb. 9: Graduale von St. Katharinenthal, um 1312,
fol. 153v, Initiale P: Weltgericht, 15,1 x 10 cm, Ziirich,
Schweizerisches Landesmuseum, LM 26117.

51 Verschiedentlich erscheint Johannes Evange-
lista statt des Taufers auf Deesis-Darstellungen,
z.B. auf einem Innentiir-Tympanon an der Nord-
wand des Ostchores im Dom zu Naumburg aus dem
frithen 14. Jahrhundert.

52 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 127-129.

53 Zur Adler-Symbolik in der Nonnen-Literatur
siehe Dinzelbacher, Peter, Die mittelalterliche Ad-
lersymbolik und Hadewijch, in: Dinzelbacher 1993
(wie Anm. 7), S. 188—204.

54 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 129; Haussherr 1975
(wie Anm. 1), S. 87.

55 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 129, fithrt an: Joh.
17,3; 3,16; 5,24; 6,47-51; 6,68; 10,28; im I. Johannes-
brief 1,2; 5,11.

56  Zimmer 1990 (wie Anm. 3), S. 105: »In medio
ecclesie aperuit os eius et implevit eum dominus
spiritu sapientie et intellectus,stola glorie induit
eum.« Ubersetzung nach Schott-Messbuch. Fiir die
Sonn-und Festtage des Lesejahres B, Freiburg/Ba-
sel/Wien 1991, S. 734: »Inmitten der Gemeinde 6ff-
nete der Herr ihm den Mund und erfiillte ihn mit
dem Geist der Weisheit und der Einsicht. Das Kleid
der Herrlichkeit zog er ihm an.«

153

seinen Platz als Fiirbitter an den Evangelisten abtreten.>! Mit dem Evangelisten
Johannes verbindet sich eine alternative Religiositdt, eine Theologie der Liebe
und des ewigen Lebens.

Die groBe Initiale zum Introitus des Johannesfestes »In medio ecclesie« auf
fol. 158v gibt als Einleitung eine Kurzfassung der Vita des Evangelisten (Abb. 10).52
In zehn iibereinander angeordneten Medaillons reprasentieren ausgewéhlte Epi-
soden die besonderen Gaben des Heiligen. Im untersten Rundfeld des wie ein
Lebensbaum aufwachsenden Buchstabens steht ein kleiner Baum, aus dem der Adler
aufsteigt, das Symbol der Sehergabe des Apostels, aber auch der Auferstehung
Christi.53 Die Bildfolge gipfelt im zehnten Medaillon, das eine Vorstufe der Chri-
stus-Johannes-Umarmung enthélt.>* Bei seiner Ankunft im Himmel féllt Johannes
betend auf die Knie vor Christus, der, von Engeln und Aposteln umgeben, auf dem
Regenbogen thront. Den Handen des Ankémmlings entwindet sich ein Schriftband
mit den Worten »Hec est vita eterna« — eine Anspielung auf zahlreiche Passagen
seines Evangeliums.> Der Text des Introitus behandelt neben der Himmelseinkehr
des Johannes vor allem seine Weisheit und Erkenntnisfahigkeit.5¢ Acht Szenen
belegen, wie Johannes die Verklarung Christi erschaute und den Auferstandenen

Die Todessymbolik der Christus-johannes-Vorstellung



154

Abb. 10: Graduale von St. Katharinenthal, um 1312,
fol. 158v, Initiale I: Szenen aus dem Leben des Evan-
gelisten Johannes, 46,4 x 6,5 cm, Ziirich, Schweize-

risches Landesmuseum, LM 26117.

57

Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 129

=seie g

nesm

l’.; ol ) “&'-
s fiu ld nduw‘elmg.

als erster wiedererkannte. Er brachte heidnische Tempel zum Einsturz und er-
weckte ein verstorbenes Mddchen wieder zum Leben. Thm enthiillten sich himmli-
sche Geheimnisse, und Christus entriickte ihn in den Himmel, ihn am Handgelenk
fassend und zu seiner entbl6Bten Brust mit der Seitenwunde fiihrend. Johannes
als der Verkiinder des ewigen Lebens zieht bereits hier beim Introitus die Stifter
an sich: am FuB der groBen I-Initiale ein weltliches Stifterpaar und zwei Dominika-
nerinnen und bei der kleinen Initiale von »I(ocunditatem)« einen jungen Mann und
eine Nonne.5

Fassen wir zusammen: Im Graduale von St. Katharinenthal konzentrieren sich
im Miniaturenzyklus zu Johannes dem Evangelisten die Stifter bei den Bildfolgen,
die in Darstellungen gipfeln, welche die besondere Christus-Nahe des Heiligen im
Himmel zum Inhalt haben: Johannes ist der erste Beisitzer des Weltenrichters
(fol. 153v), er betet zum Thronenden auf dem Regenbogen (fol. 158v), zusammen mit
dem Herrn weist er auf den geoffneten Rotulus mit sieben Siegeln hin (fol. 158a v),
zweimal ruht er an der Brust des Herrn, auf dem Regenbogen und auf dem Thron

Helga Sciurie



Abb. 11: Graduale von St. Katharinenthal, um 12,
fol. 188r, Initiale G: Christus und Maria kronen eine
gekronte und nimbierte kleine Frauengestalt, Il x
11,2 cm, Ziirich, Schweizerisches Landesmuseum, LM
26117.

58 So Biittner, Frank Olaf, Imitatio pietatis: Mo-
tive der christlichen Ikonographie als Modelle zur
Verahnlichung, Berlin 1983, S. 177.

(fol. 158a v und 161r). Er vermag die Seelen der Nonnen in den Himmel zu heben
(fol. 159v und 154r), nachdem er selbst an seinem Lebensende leiblich in den Him-
mel aufgefahren ist (fol. 161v). Bei den Bildseiten zum Johannesfest werden die
himmlischen Aufenthaltsorte des Johannes immer in der obersten Zone des Blattes
dargestellt, so auch die Christus-Johannes-Gruppen. Die groBe Gruppe befindet
sich ohnehin iiber dem Regenbogen. Aber auch bei der kleinen Gruppe kann in
dem Thron nicht nur eine Riickerinnerung an das Sitzen beim Abendmahl erkannt
werden, sondern vielleicht auch eine Anspielung an den Thron, vor dem — »coram
throno« — die Nonnen ihren Gesang im Himmel fortsetzen mochten.

Die Himmelsbedeutung der beiden Christus-Johannes-Gruppen weist aber
auch Unterschiede auf. Die groBe Darstellung, angebunden an die apokalyptische
Endzeitvision des Johannes, versinnbildlicht die »Aufnahme in die himmlische
Herrlichkeit, [...] in den SchoB der himmlischen Weisheit«.>8 Hier wurzelt die welt-
historische Mission des Sehers, der allen Menschen der Welt — »toti mundo« — das
vom Thron ausgehende und in der Umarmung empfangene Heil erschloB. Die

Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung

155



156

59 Im Kloster St. Katharinenthal spielte der To-
tendienst fiir verstorbene Schwestern und fiir die
Laien des Territoriums eine groBe Rolle. Im Toten-
rodel sind unter den Namen der Nonnen auch die
der beiden im Graduale genannten zu finden: Ka-
tharina von Radegge und Clara von Lindau,
(s. Henggeler, P. Rudolf, Der Totenrodel des Klo-
sters St. Katharinenthal bei DieBenhofen, in: Zeit-
schrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 26,
1932, S. 154188, S. 163f.). Das Kloster bezog Ein-
kiinfte aus »Entgelten fur Begréabnisrechte und fur
Jahrzeiten« (s. Knopfli, Albert, Geschichte des Klo-
sters Katharinenthal unter besonderer Berticksich-
tigung der Grindung und Anfangszeit, in: Graduale
Kommentar [wie Anm. 1], S. 1-77, hier S. 27). — Zu
Katharina von Radegge und Clara von Lindau siehe
Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 130, 132, 138f.

60 Litolf 1983 (wie Anm. 12), S. 263: »In den Viten
der Nonnen ist vom Evangelisten Johannes, der als
Liebesjinger Jesu und Beschiitzer der Muttergottes
unter den in St. Katharinenthal verehrten Heiligen
bei mehr als einer Schwester offensichtlich in be-
sonderer Gunst stand, als Helfer in der Not mehr-
fach die Rede. Von Adelhait Pfefferhartin heiBt es,
daB sie den -hohen himelfiirsten Sanct Johannes
ewangelistc um einen guten Tod, der ihr dann auch
gewdhrt worden sei, gebeten habe. Adelheit von
Randegg sah im Traum den Evangelisten Johannes
im Gewande eines Bischofs und in Begleitung einer
groBen Heiligenschar vom Himmel herabsteigen,
um die Seele der im Sterben liegenden Schwester
Irmin von Fiirstenberg heimzugeleiten. «

Fotonachweis

I: Badisches Landesmuseum, Karlsruhe; 2—6, 8—10:
Schweizerisches Landesmuseum, Ziirich; 7: Graphi-
sche Sammlung Albertina, Wien.

kleine Christus-Johannes-Gruppe hat durch Textvorgabe, begleitende Szenen und
das geringere Format eine intimere Bedeutung, sie spricht das individuelle
Schicksal an: das des Johannes, den Christus leiblich zu sich nahm, und das der
Schwestern. Sie mogen an das Christus-Johannes-Bild die Hoffnung auf ihr
jenseitiges Eingehen zu Gott gekniipft haben.5? — In dem Graduale legt Johannes
immer, wenn er sich ganz nahe bei Christus befindet, seine Hinde zum Gebet
aneinander, um Fiirbitte zu tun fiir diejenigen, die sich ihm anvertrauen, die sich
als Stifter um ihn scharen.60

Die Visionsbilder zur Christus-Johannes-Umarmung im Helftaer »Legatus
divinae pietatis« und die Bildvisionen im Katharinenthaler Graduale lassen sich als
Ganzes nicht zur Deckung bringen, aber einzelne Aspekte in der Deutung des
Heiligen sind verwandt: die Unterscheidung zwischen historischem Abendmahl und
der gegenwirtig im Himmel andauernden Vereinigung des Johannes mit Christus,
die Sinnverbindung von eucharistischem Brot und Himmelseinkehr, das der Chri-
stus-Johannes-Verbindung entspringende Nachdenken iiber die Rolle der Kirche —
als Ecclesia universalis, als Nonnen-Konvent und in Gestalt der geistlich tatigen
Schwestern. In beiden Werken tritt Johannes als Fiirbitter auf, und zum Himmels-
buch steht er in enger Beziehung; er vermerkt darin die guten Taten und darf den
Rotulus mit sieben Siegeln halten. Als erster der Apostel begleitet er die Ster-
benden, begriiBt er die Verstorbenen und sitzt er dem Richter bei. Mit dem Bild
von der Umarmung des Lieblingsjiingers durch Christus verbinden sich viele Asso-
ziationen. Wesentlich fiir die Menschen des Mittelalters war neben dem Streben
nach visionarer Gottnahe in der »unio mystica« aber wohl vor allem die Sehnsucht
nach der liebevollen Einkehr zu Gott im Jenseits. So ist die Christus-Johannes-
Gruppe sicherlich auch ein Hoffnungsbild, das den Sterbenden erleichterte, den
Schmerz des Todes zu ertragen.

Helga Sciurie



	Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung

