
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der
Universität Zürich

Herausgeber: Kunstgeschichtliches Seminar der Universität Zürich

Band: 3 (1996)

Artikel: Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung

Autor: Sciurie, Helga

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720121

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helga Sciurie

Die Todessymbolik

der Christus-Johannes-Vorstellung

Abb. 1: Christus-Johannes-Gruppe, oberrheinisch,

um 1420/30, Nussbaumholz, Anstückung der Thronbank

aus Erlenholz, originale Fasssung mit

Metallauflagen, 53,7 x 44 x 18,5 cm, vielleicht aus dem

Zisterzienserinnenkloster Lichtenthai stammend,

Karlsruhe, Badisches Landesmuseum, Inv. Nr. C6448.

1 Wentzel, Hans, Die ikonographischen

Voraussetzungen der Christus-Johannes-Gruppe und das

Sponsa-Sponsus-Bild des Hohen Liedes, in: Heilige

Kunst, Festgabe des Kunstvereins der Diözese

Rottenburg, Stuttgart 1952, S. 6-21; Haussherr, Reiner,

Christus-Johannes-Gruppen in der Bible moralisée,

in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 27, 1964,

S. 133-152; Greenhill, Eleanor S., The Group of Christ

and St. John as Author Portrait: Literary Sources,

Pictorial Parallels, in: Festschrift Bernhard Bischoff,

Stuttgart 1971, S. 406-416; Haussherr, Reiner,

Christus-Johannes-Gruppe, in: Lexikon der christlichen

Ikonographie, Bd. 1, Rom/Freiburg/Basel/Wien
1974, Sp. 454-456; Haussherr, Reiner, Über die Chri-

stus-Johannes-Gruppen. Zum Problem »Andachtsbilder«

und deutsche Mystik, in-. Beiträge zur Kunst

des Mittelalters, Festschrift Hans Wentzel, Berlin

1975, S. 79-103, auf S. 81 die Arbeiten von Wentzel

zum Thema aufgeführt; Vetter, Ewald M., Das Chri-

stus-Johannes-Bild der Mystik, in-. Mystik am

Oberrhein und in benachbarten Gebieten, Ausst.-

Kat. Augustinermuseum, Freiburg i.Br. 1978,

S. 37-50; Berger-Fix, Andrea, Die Stuttgarter
Christus-Johannes-Gruppe, Ausst.-Kat. Württembergisches

Landesmuseum, Stuttgart 1980; Beer, Ellen J.,

Die Buchkunst des Graduale von St. Katharinenthal,

in: Das Graduale von Sankt Katharinenthal.

Kommentar zur Faksimile-Ausgabe, hrsg. von Lucas

Wüthrich u.a., Luzern 1983, S. 103-224, S. 136-138:

Initiale V(eri panem). Christus-Johannes-Gruppe;

Knoepfli, Albert, Die Kunstdenkmäler des Kantons

Thurgau: Bd. 4, Das Kloster St. Katharinenthal (Die

Kunstdenkmäler der Schweiz), Basel 1989, S. 231-234:

Johannes an der Brust des Herrn; Kessler, Cordula

M., »mit gold den guten sant Johannes da er sich

Die Christus-Johannes-Gruppe, das Bild des Lieblingsjiingers, der beim Mahl an

der Brust des Herrn ruhte, wobei sich ihm himmlische Geheimnisse enthüllten,
ist seit beinahe einem Jahrhundert ein bevorzugter Gegenstand der

Kunstgeschichtsschreibung. Die literarischen Wurzeln in Evangelium, Briefen und

Offenbarung des Johannes, in Hohelied-Exegese, Liturgie und mystischer Religiosität
wurden ebenso erschlossen wie die ikonographische Herkunft des Motivs aus

Darstellungen des Abendmahls, der Hochzeit von Kanaa und des himmlischen

Brautpaares.1 Johannes in der Umarmung Christi bedeutet in der Buchmalerei des

12. und 13. Jahrhunderts das Autorenbild des Evangelisten und Apokalyptikers.2 In

dem Seher fand monastisch-klerikale Gelehrsamkeit ihr Leitbild. Die Skulpturengruppen

des 14. und 15. Jahrhunderts hingegen verdanken ihre Entstehung den

Frömmigkeitsbedürfnissen in alemannischen Frauenklöstern. Sie symbolisieren
die »unio mystica«, das innige Vertrautsein der Seele mit Gott, und inspirierten
die Nonnen zur Identifikation mit dem jungfräulichen Auserwählten Christi.3

Dieses - hier freilich vereinfacht gezeichnete - Bild der Wissenschaft bedarf der

weiteren Differenzierung:
1. Der Assoziationsspielraum, welcher sich für die mittelalterlichen Menschen

mit der Christus-Johannes-Vorstellung verbunden hat, läßt sich ausweiten, wenn

auch die von Frauen verfaßte Literatur aus der Zeit der frühesten plastischen Gruppen

gründlicher zu Rate gezogen wird. Bisher konnten einzelne Kernsätze, entnommen

den Schriften der Mechthild von Magdeburg, Mechthild von Hackeborn und Gertrud

von Helfta, zwar belegen, daß Beginen und Nonnen sich in der Nachfolge Bernhards

von Clairvaux in Johannes wiedergefunden haben.4 Aber das reiche Potential an

geistigen und emotionalen Entfaltungsmöglichkeiten, welches die Frauen im

Vorstellungskreis der Johannesminne fanden, wird sich erst bei einer genaueren Analyse

des mystischen Schrifttums vom Ende des 13. Jahrhunderts erschließen.

2. Die Christus-Johannes-Darstellungen in der Buchmalerei sind meines Wissens

noch zu wenig daraufhin untersucht worden, in welchem Wort- und vor allem

Bild-Zusammenhang sie stehen. Erscheinen sie tatsächlich als Autorenbilder in

Bibeln zu Beginn der Johannes-Texte, oder sind sie dem Festtag des Heiligen, dem

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universität Zürich 1996



naigte ufen unsers herren bruoste« — Eine Christus-

Johannes-Gruppe mit Malanweisung, in: Zeitschrift

für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte

51, 1994, S. 213-221; Kaiser, Veronika, »Bild,

da Sant Johans ruwet uff unser Herren Herczen« —

Zur Funktion der Christus-Johannes-Gruppe, in:

Sinnbild und Abbild. Zur Funktion des Bildes, hrsg.

von Paul Naredi-Rainer (Kunstgeschichtliche
Studien, N.F. I, Veröffentlichungen der Universität
Innsbruck 198), Innsbruck 1994, S. 51-62; Lang,

Justin, Herzensanliegen. Die Mystik mittelalterlicher
Christus-Johannes-Gruppen, Ostfildern 1994. - Für

wertvolle Hilfe und Literaturhinweise danke ich an

dieser Stelle ganz herzlich Susan Marti, Zürich.

2 Swarzenski, Hanns, Quellen zum deutschen

Andachtsbild, in-, Zeitschrift für Kunstgeschichte 4,

1935, S. 141-144; Greenhill 1971 (wie Anm. 1).

3 Blank, Walter, Dominikanische Frauenmystik
und die Entstehung des Andachtsbildes um 1300,

in. Alemannisches Jahrbuch 1964/65, S. 57-86,
S. 68-75. Christus-Johannes-Gruppe; Sciurie, Helga,

Die Frauen frage und der Stil der deutschen Plastik

zwischen 1270 und 1350, in: Stil und Gesellschaft,

hrsg. von Friedrich Möbius (Fundus-Bücher

89/90), Dresden 1984, S. 166-198; Vavra, Elisabeth,

Bildmotiv und Frauenmystik - Funktion und

Rezeption, in: Frauenmystik im Mittelalter, hrsg. von

Peter Dinzelbacher, Dieter R. Bauer, Ostfildern
1985, S. 201-230; Zimmer, Petra, Die Funktion und

Ausstattung des Altares auf der Nonnenempore.

Beispiele zum Bildgebrauch in Frauenklöstern aus

dem 13. bis 16. Jahrhundert, Diss. Köln 1990,

S. 75-120. Zur Kunst in Frauenklöstern des Mittelalters

siehe auch: Schraut, Elisabeth, Stifterinnen

und Künstlerinnen im mittelalterlichen Nürnberg.

Ausst.-Kat. Stadtarchiv Nürnberg, Nürnberg 1987;

Hengevoss-Dürkop, Kerstin, Skulptur und
Frauenkloster. Studien zu Bildwerken der Zeit um 1300

aus Frauenklöstern des ehemaligen Fürstentums

Lüneburg, Berlin 1994; 750 Jahre Zisterzienserinnen-Abtei

Lichtenthai: Faszination eines Klosters,

hrsg. von Harald Siebenmorgen, Ausst.-Kat.
Badisches Landesmuseum Karlsruhe, Sigmaringen 1995;

Benecke, Sabine, Randgestaltung und Religiosität.

Die Handschriften aus dem Kölner Kloster St. Klara,

Ammersbek bei Hamburg 1995.

4 Blank 1964/65 (wie Anm. 3), S. 71: »Welche

Bedeutung das Motiv im 13. Jahrhundert bereits hatte

und welche feste typologische Vorstellung sich

damit verband, zeigt die interessante Quellenstelle
bei Jakob von Vitry, nach der - in ausgesprochener

Typologie - nun Bernhard von Clairvaux an der

Brust des Herrn ruht: >Bernardum I...I sola Dei in-

spiratione praeeminentem sanctarum scripturarum

accepit intelligentiam et quasi de ipso Dominici

pectoris fonte potavit coelestes aquas quas diffun-
deret in plateis multis.« Entscheidend für die

Tradition des Motivs ist aber wohl, daß Johannes häufig

als Führer zum Herzen des Herrn erscheint.«

5 Gertrud die Große von Helfta. Gesandter der

göttlichen Liebe (Legatus divinae pietatis),
ungekürzte Übersetzung von Johanna Lanczkowski,

Heidelberg 1989.

6 Das Graduale von Sankt Katharinenthal.

Faksimile, Luzern 1980; Graduale Kommentar (wie

Anm. 1).

7 Ruh, Kurt, Geschichte der abendländischen

Mystik, Bd. 2: Frauenmystik und Franziskanische

27. Dezember, gewidmet? Zum Johannes-Fest kann die Umarmungsgruppe in einem

»Antiphonarium officii« den Inhalt der Stundengebete veranschaulichen oder in
einem Graduale die Gesänge der Festmesse begleiten. Die Texte und die sie para-
phrasierenden Miniaturen setzen jeweils eigene Akzente und stellen somit das

Christus-Johannes-Motiv in immer neue Bezugssysteme, die nicht ohne Einfluß sein

können auf die intendierte Lesart der Gruppe.
3. Ist der Blick für die Verschiedenartigkeit des Kontextes erst einmal geschärft,

so ergibt sich vielleicht auch ein Zugang für die Deutung der Gebärdensprache.

Diese differiert besonders bei den gemalten Gruppen und den Plastiken des 15.

Jahrhunderts stark und ist erst ansatzweise erforscht.

Aus dem hier aufgeworfenen Fragenkreis will ich einen Aspekt herausgreifen
und anhand zweier konkreter Beispiele untersuchen: Was vermag der
zeitgenössische Kontext auszusagen über die Vorstellungen vom Lieblingsjünger an der

Brust des Herrn, welche Erlebniswelten verbanden sich damit für die Helftaer

Zisterzienserinnen in der Diözese Halberstadt und für die Dominikanerinnen von
St. Katharinenthal in der Diözese Konstanz? Dem »Legatus divinae pietatis«
(»Gesandter der göttlichen Liebe«) der Gertrud von Helfta werde ich den Johannes-

Zyklus im Graduale von St. Katharinenthal gegenüberstellen. Das lateinisch

geschriebene Meditationsbuch, jetzt in einer neuen deutschen Übersetzung vorliegend,

fand nach 1301 seinen Abschluß.5 In den darauf folgenden Jahren entstand
das 1312 vollendete Katharinenthaler Chorbuch.6 Ob die Helftaer Schriften zu dieser

Zeit im Süden bekannt waren, läßt sich nicht mehr nachweisen. Die geistige
Verbindung zwischen den Frauenkonventen stellten zweifellos die Dominikaner her,

welche die »cura monialium« in beiden Klöstern ausübten und weitreichende
internationale Kontakte unterhielten.

Wenden wir uns zunächst dem Kloster Helfta bei Eisleben zu. Die

Benediktinerinnen lebten dort nach der Zisterzienserregel, ohne in den Orden inkorporiert

zu sein.7 Zur traditionellen benediktinischen Gelehrsamkeit kam mit der

Verehrung für Bernhard von Clairvaux das Bedürfnis nach persönlich empfundener

Frömmigkeit. Durch die dominikanischen Seelsorger mag scholastisches und

frühes mystisches Gedankengut in das Kloster gelangt sein. So lassen die Werke

der Helftaer Nonnen vielseitige Traditionsbezüge erkennen, die jedoch auf eigene
Weise angeeignet wurden.

Die beiden wichtigsten Bücher sind echte Gemeinschaftswerke: den »Liber

specialis gratiae« (»Buch besonderer Gnade«) der Mechthild von Hackeborn

schrieben nach mündlichem Bericht Gertrud und eine namentlich nicht genannte
Schwester seit 1290/91 auf, und in Gertruds »Legatus divinae pietatis« stammen die

Bücher I1I-V, aufgezeichnet um 1301, wahrscheinlich von eben dieser unbekannten
Schwester N., wie Kurt Ruh sie nennt.8 Beide Nonnen standen unter dem Einfluß
der Kantorin Mechthild von Hackeborn. Es ist nicht verwunderlich, daß sich die
Meditationen und Visionen in den Büchern ähneln und ergänzen.

Das Bild vom Jünger, den Jesus lieb hatte und der beim Mahl an der Brust des

Herrn ruhte - »illum discipulum guem diligebat Jesus [...] gui et recubuit in cena

super pectus eius« (Joh. 21,20) - löst eine Fülle von Assoziationen aus. Die Brust
Christi, seit Origines gleichgesetzt mit den »ubera« der Braut des Hoheliedes 1,1 und
der Quelle lebendigen Wassers nach Joh. 7,37-38, gilt als Ort der Heilsvermittlung

Helga Sciurie



Mystik der Frühzeit, München 1993, S. 296-337:

Mechthild von Hackeborn und Gertrud von Helfta

(mit Literaturangaben); Walker Bynum, Caroline,

Women Mystics in the Thirteenth Century: The Case

of the Nuns ofHelfta, in: dies., Jesus as Mother.

Studies in the Spirituality of the High Middle Ages,

Berkeley/Los Angeles/London 1984, S. 170-262 (I. Aufl.

1982); Dinzelbacher, Peter, Mittelalterliche Frauenmystik,

Paderborn/München/Wien/Zürich 1993.

8 Ruh 1993 (wie Anm. 7); Lanczkowski 1989 (wie

Anm. 5); Revelationes Gertrudianae ac Mechtild-

ianae, Opus ad codicum fidem nunc primum integre

editum Solesmensium O.S.B. Monachorum cura

et opera, hrsg. von Louis Paquelin, Bd. 1: Sanctae

Gertrudis Magnae LEGATUS DIVINAE PIETATIS ac-

cedunt ejusdem EXERCITIA SPIRITUALIA, Paris 1875,

Bd. 2: Sanctae Mechtildis UBER SPECIALIS GRATIAE,

Paris 1877; Leben und Offenbarungen der hl. Mechtildis

und der Schwester Mechtildis (von Magdeburg),

hrsg. von Josef Müller, Bd. I, Regensburg

1880; Mechthild von Hackeborn. Das Buch vom

strömenden Lob, Auswahl, Übersetzung und

Einführung von Hans Urs von Balthasar, Einsiedeln

1955; Haas, Alois Maria, Mechthild von Hackeborn.

Eine Form zisterziensischer Frauenfrömmigkeit, in:

Die Zisterzienser. Ordensleben zwischen Ideal und

Wirklichkeit, Ergänzungsband, hrsg. von Kaspar

Elm, Peter Joerißen, Köln 1982, S. 221-239;

Lanczkowski, Johanna, Gertrud die Große von Helfta:

Mystik des Gehorsams, in-. Religiöse Frauenbewegung

und mystische Frömmigkeit im Mittelalter,

hrsg. von Peter Dinzelbacher, Dieter R. Bauer,

Köln/Wien 1988, S. 153-164.

9 Rahner, Hugo, »De Dominici pectoris fonte po-

tavit«, in: Zeitschrift für katholische Theologie 55,

1931, S. 103—108, zitiert auf S. 105 nach dem

Hohelied-Kommentar des Origines-, »sponsa delectatur

ex uberibus sponsi ex fontibus scilicet sapientiae

et scientiae, quae de uberibus eius profluunt, po-

cula caelestis doctrinae« und »in his enim certum

est, quod Johannes in principali cordis Jesu atque

in internis doctrinae eius sensibus requievisse di-

catur ibi requirens et perscrutans thesauros

sapientiae et scientiae qui erant reconditi in Christo

Jesu«. Zu Exegese und Liturgie vgl. Haussherr 1964,

S. 141, und Haussherr 1975, S. 87-92 (beide wie

Anm. 1); Richstätter, Karl, Die Herz-Jesu-Verehrung

des deutschen Mittelalters, 2. Aufl. München/Regensburg

1924; Rahner, Hugo, Grundzüge einer

Geschichte der Herz-Jesu-Verehrung, in: Zeitschrift

für Aszese und Mystik 18,1943, S. 61-83.

10 Im folgenden alle Quellenangaben beim

zitierten Text nach Lanczkowski 1989 (wie Anm. 5)

mit Nennung des Buches, Kapitels und der Seiten

im »Legatus divinae pietatis« der Gertrud.
11 Zur Katharinenthaler Gruppe siehe Knoepfli

1989 (wie Anm. 1); Zimmer 1990 (wie Anm. 3); Lang

1994 (wie Anm. 1), Fig. 2. — Das verglichene Zitat aus

Gertruds Buch III, 53 lautet im lateinischen Urtext:

»Quam Dominus blande suscipiens et leniter cir-

cumplectens, ipsam super Cor suum pausaturam

reclinavit. At illam faciem suam protinus avertens a

Domino, et a tergo caput reclinans super pectus

Domini, I...I« (Revelationes Bd. 1 [wie Anm. 81, S. 225).

und der Erkenntnis. Johannes empfing hier gleichsam im Trinken beim Ruhen die

Inspiration für sein Evangelium.9 Indem sich die Frauen in ihrer Vorstellung mit

Johannes identifizierten, konnten sie einen intensiven Kontakt zum Elerzen Jesu

herstellen. In den Büchern lll-V des »Gesandten der göttlichen Liebe« sind Gertruds

Meditationen von Schwester N. für den Konvent und darüber hinaus für einen

breiten Nutzerkreis festgehalten. Gertrud ist Urheberin der Visionen und

literarische Figur zugleich.

Buch III schildert ihr persönliches Gebetserleben. Die Christus-Johannes-

Umarmung begegnet zunächst in der Form identifikatorischer Anverwandlung,

ohne daß Johannes selbst erwähnt würde. Gertrud war »durch eine Krankheit ans

Bett gefesselt [...] Da erschien ihr der Herr Jesus lieblich wie eine Blume I...] Sie

I...] näherte sich seinem göttlichen Herzen,|...Isie wollte den verehrungswürdigen

heiligen Willen des Herrn erforschen. Der Herr zog sie freundlich zu sich und

umarmte sie sanft, sie lehnte sich zurück und ruhte an seinem Herzen. Sie wandte

ihr Gesicht vom Herrn ab, und mit dem Hinterkopf an die Brust des Herrn

gelehnt, sprach sie: >Mein Herr, ich wende jetzt mein Gesicht von Dir ab, denn ich

wünsche von ganzem Herzen, daß Du auf meinen Willen keine Rücksicht nimmst,

sondern Du mögest alles, was mich betrifft, nach Deinem |...| Wohlgefallen
vollenden^« Und die Schreiberin resümiert: »Daraus wird deutlich: die gläubige Seele

soll in festem Vertrauen sich und alles Ihrige völlig der göttlichen Fügung

überlassen.« Weil Gertrud dem »eigenen Willen vollkommen entsagt« hat, erfährt sie

»alle Wonne und Freude« des göttlichen Herzens (111,53, S. 156f.).10

Die hier beschriebene Körperhaltung - die Visionärin freundlich von Christus

umarmt, sich zurücklehnend und mit dem Hinterkopf an der Brust des Herrn

ruhend - ist bemerkenswert. Sie erinnert an die Haltung des Johannes in der großen

Katharinenthaler Skulpturengruppe aus dem Nonnenchor des Klosters, die sich

heute in Antwerpen befindet."

Gertruds Vision wiederholte sich. In der Schwäche schlafloser Nächte bereitete

ihr der Herr einen »Ruheplatz zu seiner Rechten, und er sprach zu ihr: »Komm,

meine Erwählte, ruhe aus an meinem Herzen, erprobe, ob meine niemals ruhende

Liebe dich ruhen läßt.< Sie lehnte sich an das liebevolle Herz des Herrn, und sie

fühlte dessen beglückende, beruhigende Schläge.« Christus ermahnte sie, Schwäche

und Mattigkeit um seinetwillen geduldig zu ertragen (111,52, S. 155). Und ein

weiteres Mal »schien es ihr, als ruhe sie an der Brust des Herrn«, und sie brachte

ihm ihr schwaches Herz dar, das er »mit größerer Freude« entgegennahm, als wenn

es ein stärkeres gewesen wäre (111,58, S. 161). Diese dem einsamen nächtlichen

Gebet entsprungenen Visionen vom Ruhen an Brust und Herz Christi verbinden das

Wohlgefühl der Geborgenheit im Göttlichen mit dem monastischen Gebot, dem

eigenen Willen zu entsagen und voll Demut alle Anfechtungen zu ertragen. Die

Erfüllung dieser Gebote, ausgesprochen in der Christus-Umarmung, wird leicht
gemacht, da sie als Werk der Gegenliebe zum Herrn erscheint.

Die traute Zweisamkeit der Nonne mit Christus im Typus der Johannes-Umarmung

wird aufgegeben in Buch IV des »Gesandten der göttlichen Liebe«, das dem

Erleben der Feste des Kirchenjahres gewidmet ist. Jetzt nimmt Johannes seinen

angestammten Platz an der Brust des Herrn wieder ein, und Gertrud erscheint

anfangs nur als Begleitperson.

Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung



12 Sequenz abgedruckt bei: Lütolf, Max,

Anmerkungen zum liturgischen Gesang im mittelalterlichen

St. Katharinenthal, in: Graduale Kommentar

(wie Anm. 1), S. 235-294, S. 265-268: Sequenz, die

deutsche Übersetzung besorgte Rupert Ruhstaller.

13 Siehe Anm. 9.

Zunächst aber wird ihr der Evangelist »eines Tages im Advent« erst einmal

vorgestellt als der Heilige, welcher »durch Entrückung in Beschauung häufig über
sich erhoben wurde«, der die Passion des Herrn »mit eigenen Augen« gesehen
»und tief im Herzen mitgelitten« hatte. »Mit den Augen des Geistes schaute er
unverwandt den Kreis des wahren Lichtes.« In Gertruds Vision trägt er zwei Lilien,
auf der rechten steht geschrieben: »Der Jünger, den Jesus liebhatte« (Joh. 13,23),

auf der linken: »Dieser war der Beschützer der Jungfrau« (aus der Seguenz

»Verbum Dei Deo natum <). Das Medaillon auf seiner Brust enthält in goldenen
Lettern: »Am Anfang war das Wort« (Joh. 1,1). Als die Visionärin fragt, warum der

Herr ihr seinen Geliebten vorgestellt habe, antwortet er: »Ich will ihn Dir in
besonderer Lreundschaft verbinden« (IV,4, S. 225f.).

Die Zitate weisen schon voraus auf das Lest des Apostels Johannes am 27.

Dezember. Bei der Matutin erschien Gertrud dann der »geliebte Jünger«, »den Jesus

in Wahrheit liebte«, der »von allen Liebenden mit Recht geliebt werden soll. Und

er liebkoste sie vielmals.« Dieser aus dem Geist des 1. Johannes-Briefes heraus

verstandene Jünger der »Caritas« erweist sich als der ideale Vermittler zu Christus.

Gertrud vertraute ihm sogleich »mehrere aus der Klostergemeinschaft an, die

ihrem Gebet anempfohlen waren. Er nahm die Wünsche aller freundlich entgegen
und sprach: Darin bin ich meinem Herrn ähnlich; ich liebe die, die mich lieben .«

Und er fordert Gertrud auf, an seinem Ruhen an der Brust Christi teilzunehmen:

»Komm mit mir, Du Erwählte meines Herrn, wir wollen miteinander an der Brust

des Herrn ausruhen, in der alle Schätze der Seligkeit geborgen sind.« Und er

nahm sie mit sich in die heilswirkende Gegenwart des Erlösers [...1 und er stellte
sie zur Rechten des Herrn, er selbst neigte sich zur Linken, um auszuruhen. Und

sie ruhten beide beseligt an der Brust des Herrn.« Am göttlichen Herzen soll

Gertrud »Trost schöpfen«, sie wird »mit unaussprechlicher Freude erfüllt«. Dabei

denkt sie nach über die Verbindung dieses gegenwärtig vorgestellten Zustandes

zum einstigen historischen Geschehen, wenn sie den Jünger fragt: ».Geliebter

Gottes, hast Du auch das Glück der heiligsten Pulsschläge empfunden, damals, als

Du beim Abendmahl an der allerheiligsten Brust geruht hast und wovon ich jetzt
so ergriffen bin?« Und er antwortete: >Ich gestehe es, ich habe es gefühlt, tief im

Herzen gefühlt, weil ihre Seligkeit das Innerste meiner Seele ganz durchdrungen
hat I...1 mein Geist wurde davon entzückt.« [...] Da fragte sie: «Warum hast Du

darüber vollkommen geschwiegen? Warum hast Du nichts davon niedergeschrieben,

damit wir daraus Erkenntnis zu unserem Fortschritt gewinnen konnten?« Da

gab er zur Antwort: Mein Auftrag war, für die damals ganz junge Kirche über das

unerschaffene Wort Gottes des Vaters niederzuschreiben«.« Damit spielt Johannes

an auf den Anfang seines Evangeliums: »In principio erat verbum [...]«, aber auch

auf den Beginn der Seguenz zum Johannesfest: »Verbum Dei Deo natum, guod nec

factum nec creatum«.12 Die Einsichten über den Logos, das Wort Gottes, sind

Johannes der Exegese zufolge in einer Vision aus der Brust des Herrn
entgegengeströmt." Und er hebt in dem Dialog diese seine eigene historische Erfahrung
ab von der gegenwärtigen, die Gertrud zuteil wird, wenn er fortfährt: »Die

Sprache dieser beglückenden Pulsschläge ist für die neuere Zeit aufbewahrt;
durch das Anhören dieser Sprache soll die in der Liebe zu Gott erlahmte und
altersschwach gewordene Welt wieder erwärmt und belebt werden.« (IV,4, S. 226—228).

Helga Sciurie



Abb. 2: Graduale von St. Katharinenthal, um 1312,

fol. 16lr, Grösse der Initialen: 4,6 x 3,7 cm, 4 x 3,6

cm, 10,6 x 10,4 cm, Zürich, Schweizerisches
Landesmuseum, LM 26117.

Indem Gertrud (über Schwester N.) ihre Visionen vom Herzen Jesu mitteilt, setzt
sie sich in die Nachfolge des Johannes - als Geliebte des Herrn, als Visionärin,
als Verkünderin des Gotteswortes, d.h. als Apostelin.

Mit diesem Anspruch überschreiten die Frauen von Helfta den Rahmen
dessen, was für Nonnen als traditionelle Form der Johannes-Nachfolge galt: Das

war vor allem die Keuschheit des Lieblingsjüngers, dem Christus vom Kreuz
herab seine Mutter, die Jungfrau Maria, anvertraut hatte (Joh. 19,26-27). So fehlt
denn auch dieser Gedanke nicht in den Meditationen der Helftaerinnen. Ein
anderes Mal am Fest des Heiligen wurde Gertrud dadurch erfreut, daß sie den
ganzen Tag hindurch »die unversehrte Jungfräulichkeit des Apostels preisen hörte«.

Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung

tunc mmlletfiDtiépiefcnnâ

iifup jictfua fumptanobis ve

1 V» „I *m SmAj,
o cpiant tfottmo Taubes fiyj etixm.âe$.

J f'*1
tit bifnpuPTl

leqteftimoituiper
II- I >iv. I.
\yùxtxt l)iiö crût mua quia

no cmam



Abb. 3: Graduale von St. Katharinenthal, um 1312,

fol. 161 v, Grösse der Initialen zusammen 23,5 x

13,5 cm, Zürich, Schweizerisches Landesmuseum,

LM 26117.

JM

rum tftxzftm&t m
ftus iirwlma

t>ir"fimnt diu« ff

nnir trronüporiljt

14 Greenhill 1971 (wie Anm. 1), S. 408-410,

beschreibt die Entstehung der Legende, daß Johannes

bei der Hochzeit von Kanaa als Bräutigam seine

Braut verlassen habe, um Christus zu folgen.

Dargestellt wird die Szene auf einer Illustration in den

»Orationes« des Anselm von Canterbury, entstanden

um 1160 in Salzburg (Stiftsbibliothek Admont,

MS. 289, fol. 56). Die begleitende Inschrift »Tu leve

coniugis pectus respuisti supra pectus domini

Jhesu recumbens« übersetzt Lang 1994 (wie Anm. I),

S. 20: »Du hast leicht auf die Brust deiner Gemahlin

verzichten können, durftest du doch an der

Brust deines Meisters ruhen.«

In einer Vision teilt ihr Johannes mit: »Wer in der Seligkeit mit mir am Siegespreis

teilhaben will, der soll sich bemühen, ähnlich wie ich dieses Leben zu durchlaufen

[...) ich habe in der Hochzeitsnacht meine Braut verlassen und bin ihm

gefolgt.«14 Jesus hat seine Enthaltsamkeit mit liebevoller Freundschaft belohnt. Der

»Not des Leibes« beim »freundschaftlichen Umgang« mit dem »anderen

Geschlecht« entkam der Jünger nur, indem er »die Hilfe der göttlichen Liebe«

anrief. Gerade weil der Evangelist »inmitten eines Ofens, der so entsetzlich zu

brennen schien«, stand, erfuhr seine standhafte Keuschheit besondere Belohnung:

»Ich habe im Himmel einen durch besondere Würdigkeit hervorragenden Platz

erhalten.« Dort kann er aus unmittelbarer Nähe das göttliche Licht und die göttliche

Liebe empfangen (IV,4, S. 229—232).

Helga Sciurie



15 Die möglicherweise aus dem Kloster Lichten-

thal stammende große Christus-Johannes-Gruppe

im Badischen Landesmuseum Karlsruhe wird angebetet

von einer schwarz gekleideten Nonne, die

eine Dominikanerin, vielleicht auch eine Zisterzienserin

war (s. Herrbach-Schmidt, Brigitte, in:

Ausst.-Kat. Lichtenthai 1995 [wie Anm. 3|, S. 266). In

der Frontalansicht sieht es so aus, als ob Johannes

die Hände zum Gebet zusammengelegt hätte. Bei

näherem Hinsehen jedoch ist zu bemerken, daß der

rechte Arm gar nicht gearbeitet worden ist. Die um

1420/30 vielleicht im Elsaß geschaffene Gruppe ist

außerordentlich kostbar gefaßt und von
ausgesprochen malerischer Wirkung. Sie hat ihre Vorbilder

wohl eher in der Buchmalerei als in den

Skulpturentypen des frühen 14. Jahrhunderts.
16 Lanczkowski 1989 (wie Anm. 5), S. 233, Anm. 28,

schreibt, daß die Antiphon in verschiedenen
Kirchen besonders im Bistum Halberstadt in Gebrauch

war. Ähnlich heißt es auch in: Die Legenda aurea

des Jocobus de Voragine, aus dem Lateinischen

übersetzt von Richard Benz, 10. Aufl. Heidelberg

1984, S. 72: »I...1 da erschien ihm der Herr mit

seinen Jüngern und sprach Komm nun, mein

Auserwählter, zu mir, es ist Zeit, daß du an meinem

Tische mit deinen Brüdern gespeiset werdest«.«

Und wieder mündet die Betrachtung ein in die Christus-Umarmung. Eines

Nachts »sah sie den heiligen Johannes an ihn gelehnt, ihn in liebevoller Umarmung

umfassen und sich zärtlich mit ihm unterhalten. Sie warf sich demütig zu den

Füßen des Herrn nieder, um ihre eigenen Fehler abzuwaschen, da redete sie der

heilige Johannes freundlich an: >Laß Dich durch mein Dabeisein nicht abschrecken.

Sieh, diesen Hals können tausend und abertausend Fiebende umfassen, und dieser

Mund bietet sich den Küssen der Vielen dar, und diese Ohren bewahren die

Geheimnisse aller .« (IV,4, S. 232). Johannes weist der Beterin wiederum den Weg zur

Seite des Herrn, zum Kuß des Bräutigams, zur vertrauensvollen Beichte bei

Christus persönlich. Dieses sprachliche Vorstellungsbild - die Nonne betend zu

Füßen der Christus-Johannes-Gruppe — erfuhr Übertragungen auch in die

Bildkunst. Die beiden gemalten Christus-Johannes-Gruppen im Graduale von St.

Katharinenthal (fol. 158a v und fol. 161r, Abb. 6 und Abb. 2) werden begleitet von

betenden Dominikanerinnen. Und die große plastische Gruppe aus dem 15.

Jahrhundert im Badischen Landesmuseum Karlsruhe thront auf einem Sitz, an dessen

angestückter Vorderwand eine kniende Nonne in Malerei erscheint (Abb. 1).

Während die sprachlichen Meditationen der Helftaerinnen sehr direkt zur Nachahmung

der Haltung des Johannes auffordern, scheinen die gemalten Stifterinnen

bei den Christus-Johannes-Gruppen eher den Lieblingsjünger als Fürbitter bei

Christus anzurufen.15Johannes weist der Beterin wiederum den Weg an die Seite

des Herrn, zum Kuß des Bräutigams, zur Beichte bei Christus selbst.

Den Gesängen der Liturgie zum Johannesfest entnahmen die Klosterfrauen

auch die Kunde vom wunderbaren Eingehen des Johannes zu Gott, ohne den

»Schmerz des Todes« verspüren zu müssen — eine Vorstellung von großer
Faszination, welche die Phantasie anregte. Die Autorinnen schildern das auf Joh. 21 und

die Legende fußende Geschehen um das Ableben des Evangelisten mit eingehenden

Betrachtungen. Christus selbst war gekommen, um seinem Freund den nahen

Tod anzukündigen. In der Antiphon sangen die Nonnen: »Es erschien seinem

geliebten Johannes der Herr Jesus Christus mit seinen Jüngern und sprach zu ihm:

»Komm zu mir, mein Geliebter, weil es Zeit ist, daß Du teilnimmst an meinem

Gastmahl mit meinen Brüdern-.«16 Gemeint sind die anderen Apostel, die das

Martyrium erlitten hatten, von dem Johannes verschont geblieben war. Bei diesem

Gesang im Chor erkannte Gertrud: »Indem der Herr den heiligen Johannes besuchte,

wurde für diesen alles Glück gegenseitiger vertrauter Freundschaft erneuert, das

er jemals in seinem Leben erfahren hatte. Und Johannes wurde gleichsam in

einen anderen Mann verwandelt, und er kostete schon im voraus die Freuden des

ewigen Gastmahls.« Dem Bild der irdischen Christus-Liebe des Johannes haftet

bereits die Vorausschau auf die jenseitige an. »Er empfing nämlich aus der Macht

der beglückenden Gegenwart des Herrn das Leben der Unsterblichkeit.« Und »als

verlesen wurde, daß er beim Anruf des Herrn sich erhob, zu gehen begann, als

wolle er, immer weiter gehend, dem Herrn in den Himmel folgen, da erkannte sie:

der heilige Johannes hatte so felsenfestes Vertrauen in die treue Liebe seines

Herrn und Meisters, daß er hoffte, der Herr werde ihn ohne den Schmerz des

Todes zu sich aufnehmen.« Die Visionärin zeigt sich darüber verwundert und Christus

belehrt sie: »Ich habe meinem Auserwählten die unversehrte Jungfräulichkeit
und das Mitleiden meiner Passion mit herausragendem Ruhm im ewigen Leben

Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung



Abb. 4: Graduale von St. Katharinenthal, um 1312,

fol. 159v, mittlere Initiale C: Johannes und Katharina

von Radegge, 4,3 x 4,1 cm, Zürich. Schweizerisches

Landesmuseum, LM 26117.

17 Angenendt, Arnold, Theologie und Liturgie
der mittelalterlichen Toten-Memoria, in. Memoria.

Der geschichtliche Zeugniswert des liturgischen
Gedenkens im Mittelalter, hrsg. von Karl Schmid,

Joachim Wollasch, München 1984, S. 79-199, weist

aufS. I94hinauf: Exordium magnum Cisterciense

sive Narratio de initio Cisterciensis Ordinis, hrsg.

von Bruno Griesser, Rom 1961, 2,3, S. lOOf., wo

berichtet wird, »dem heiligen Bernhard soll es einmal

möglich gewesen sein, die Engel zu sehen, die in

den Chorbänken neben den einzelnen Mönchen

standen und deren Gebetseifer in Gold oder Silber,

aber zuweilen auch nur mit Tinte oder Wasser

aufzeichneten«.

vergolten. Aber dieses felsenfeste Vertrauen, das er in meine Güte setzte (...1 das

wollte ich ihm im gegenwärtigen Leben belohnen, und so habe ich ihn, von jedem
Schmerz des Todes unversehrt, gleichsam im Jubel aus dem Körper zu mir
aufgenommen.« (1V,4, S. 233—234). Was konnten sich die Menschen mehr wünschen, als

auch im seligen Sterben die Nachfolge des Johannes anzutreten.
Vom Tod ist das Gericht nicht zu trennen. Johannes, der Apokalyptiker, ist der

Künder der Letzten Dinge. Damit gewinnt er eine weitere Aufgabe in der klösterlichen

Welt — als himmlischer Buchhalter guter Taten und als Fürbitter. Eines

Nachts vor Beginn der Fastenzeit »erschien ihr der Herr Jesus; er saß auf dem

Thron seiner Herrlichkeit, und der heilige Evangelist Johannes saß schreibend zu

Füßen des Herrn«. Mit schwarzer, roter und goldener Farbe verzeichnete er die

von den Ordensangehörigen in der Fastenzeit geleisteten Werke des Hungerns,

Wachens, des Gedenkens an die Passion und des Gotteslobes.17 Dabei haben diejenigen

Werke, welche »unter Verzicht auf jegliches Verdienst [...] nur aus Liebe zu

Gott« vollbracht werden, den größten Wert, sie »erlangen reiche Belohnung« und

Helga Sciurie

later

muta tis ut pu

intentai



»erwerben [...I dem Menschen unendliche Mehrung des ewigen Heils«. Als Gertrud

Christus fragt, warum er für diese Buchführung guter Taten des Konvents gerade

Johannes ausgewählt habe, erhält sie die Antwort: »Weil dieser mein Lieblingsjünger

ist. Er hat das wichtigste über die Liebe Gottes und die Nächstenliebe

geschrieben, also habe ich ihn für dieses Amt bestimmt. Ihm darf mit vollem Recht

zugetraut werden, daß er alles so niederschreibt, wie es meiner göttlichen und

kaiserlichen Freigebigkeit angemessen ist.« (IV,16, S. 268-271).

Buch V des »Gesandten der göttlichen Liebe« handelt vom Sterben und

Totengedenken in Helfta. Die zahlreichen, oft sehr ausführlichen Sterbeschilderungen,

begleitet von inneren Gesichten, machen deutlich, welch existentielle Bedeutung

der Tod auch im Frauenkloster besaß. In diesem Kontext begegnet wiederum das

Motiv des Ruhens an der Brust des Herrn. Es ähnelt den Vorstellungen, die sich

beim einsamen nächtlichen Gebet entfalteten. Nach dem Tod der Mitschwester

Sophie von Mansfeld sah Gertrud »deren Seele I...] in Gestalt eines kleinen
Mädchens, das mit einer goldenen Krone geziert war, I...I mit schneeweißen und

rosenroten Gewändern geschmückt.« Es »erhob sich mit Leichtigkeit zu dem ihr

bereiteten Sitz« im Schoß des Herrn. Er »streckte seinen linken Arm aus, um sie

aufzunehmen, und sie schmiegte ihren Kopf darein, als wolle sie [...] ein wenig ruhen.

Plötzlich aber [...] lehnte sie sich in den rechten Arm des Herrn, I...] küßte den

Mund ihres gebenedeiten Liebhabers und [...] bedeckte I...] in heftiger Aufwallung
den Hals und die Brust des Herrn mit leidenschaftlichen Küssen. Nachdem sie dies

reichlich getan, ruhte sie ermüdet an der Brust des Herrn und streichelte ihn.«

Als »in der Commendatio die Worte gelesen wurden: Dir sei das Flehen der Kirche

anvertraut« [...1 schien die Seele an der Brust dessen, in dem alle Schätze der

Seligkeit verborgen sind, überreich Erfrischung und Labsal zu schöpfen.« (V 6, S.

439—441). Erst im Tode erfüllen sich die bräutlichen Sehnsüchte, welche das »unio«-

Bild vom Typus der Christus-Johannes-Umarmung wachruft.

Da das Verhalten der Gläubigen beim Sterben als entscheidend galt für ihr

jenseitiges Schicksal, mußte es eingeübt werden. Gertrud entwickelte eine Anleitung

zur Kunst des Sterbens. Sie hatte »eine sehr nützliche Anweisung
niedergeschrieben, wie ein jeder Mensch wenigstens einmal in einem Jahr demütig [...] an

seinen Tod denken soll, um jener ungewissen Stunde in Andacht zuvorzukommen.«

Innerhalb von fünf Tagen sollte am ersten Tag das Krankenlager auf dem Sterbebett

bedacht werden, am zweiten die Beichte, am dritten die letzte Ölung, am

vierten die Kommunion und am fünften Tag der Tod. Gertrud selbst vollzog diese

Übung. An einem Samstag während der Messe, als die heilige Hostie erhoben

wurde, stellte sie sich ihre letzte Kommunion vor. Da sah sie den Thron Gottes, zu

dem zwei Engel ihre Seele geleiteten. »Der Herr nahm die Seele liebevoll auf und

lehnte sie an seine Brust, und er hielt das lebendigmachende Sakrament des Altars

in Gestalt eines Schleiers in seinen Händen, bedeckte sich und die Seele damit

und verband sich mit ihr zu beglückender Einung.« Das eucharistische Mahl

vermittelt ihr einen Vorgeschmack auf die endgültige Einkehr zu Gott, vorgestellt als

Ruhen an der Brust des Herrn. Bei ihrem Sterbe-Training versichert Christus die

Nonne seines Beistandes im Todeskampf nach der letzten Ölung: »Ich werde dich

voller Freude in meiner innigsten Umarmung durch den reißenden Strom des

zeitlichen Todes führen.« Diese Verheißung spielt unausgesprochen an auf das

Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung



Abb. 5: Graduale von St. Katharinenthal, um 1312,

fol. 160v: 5 kleine Bildinitialen zur Johannessequenz,

Zürich, Schweizerisches Landesmuseum, LM

26117.

jUitttB necjpftta taoUmcâta

M ^7" >,-! " " - g

.impleiim qm mtple ta lmnmufoirror

S3
faxe ta piirtifl ijotno y

nibMiirttctcrtua uifira ûtto mtcl

ttffemyftemi uila c^d)tc

.ftrq^c metis ttöiraö

cmlateranlecto

tofion#(|öt
ivttfe mina

^=3^5
qa a% anofop que fmrmtaliijmoiif ur

18 Angenendt 1984 (wie Anm. 17), S. 170, referiert

wiederum nach dem »Exordium magnum Cister-

ciense« 3,33, S. 222: »Sogar Christus erscheint

gelegentlich zur Abholung einer abgeschiedenen

Seele.« Meist nehmen bei den zisterziensischen

Sterbevisionen Engel die Seelen in Empfang,

gelegentlich jedoch auch Dämonen.

19 Lanczkowski 1989 (wie Anm. 5), S. 489—492,

zitiert in Übersetzung aus der alten Ausgabe der »Re-

velationes«, erschienen in Leipzig 1505, Betrachtungen

der Mitschwestern über Gertrud und

Gebete an sie nach ihrem Tode, S. 490: »Wir sind

von unseren Sünden so belastet, daß Gott uns nicht

erhört; deshalb müssen wir jene (Gertrud! um ein

gutes Ende bitten, I...1 weil Gott uns um seiner

geliebten Braut willen ein besseres Ende geben wird

als wir es selbst verdienen können. Der Herr selbst

hat ihr nämlich bei den heiligen Schmerzen der

Passion geschworen I...I Wenn ein Mensch sie
vor seinem Tod oder im Tode selbst oder auch nach

dem Tod um ein gutes Ende bitten wird, so wird

Gott ihm ein solches Ende geben I...I.«

selige Ende des Johannes.18 Aber indem der frommen Klosterfrau und Visionärin

dieser Beistand Christi im Tode versprochen wird, erscheint sie selbst als

vorbildhaft für die Mitschwestern.19 In lehrhaftem Ton läßt die Schreiberin Christus

verkünden: »Wer ersehnt, bei seinem Tod in gleicher Weise durch den Trost

meiner Ankunft erfreut zu werden, der muß sich bemühen, sich tagtäglich mit

erlesenen Gewändern zu umhüllen: das sind die Werke meines vollkommensten

Lebenswandels.« Gemeint ist die Nachfolge Christi im Leiden, »den Körper dem

Geist unterwerfen«, den eigenen Willen in Gottes Hand geben und alle Äußerungen

von Eigenwille »durch Buße sogleich wieder austilgen«, auf die Liebe und

Barmherzigkeit Christi vertrauen. (V 27, S. 479—485).

Gegen Ende ihres Lebens war es »an Freitagen zur Zeit der Non [...] ihre

Gewohnheit [...I ihre Andacht allein auf Gott hin zu lenken. Sie vollzog dann mit

sich selbst — als sei sie eine Sterbende — alles, was mit einem Sterbenden zu

geschehen pflegt [...] indem sie andächtig betete.« Dabei zeigte ihr der Herr »im

Geist voraus, zu welch glücklicher Wanderung aus dieser Welt er sie rufen wolle;

Helga Sciurie



und der Herr zeigte ihr dies Gleichnis: ihr schien, sie ruhe, gestützt auf seinen

linken Arm, seinem göttlichen Herzen zugewandt, und sie rang in Gestalt eines

lieblichen, reichgeschmückten kleinen Mädchens mit dem Tod«. »Eine riesige

Menge von Engeln und Heiligen« eilte herbei, um ihr im Kampf gegen die Dämonen

beizustehen. Christus rief »seine Mutter herzu, damit sie seine Erwählte tröste I...I

Als die Kranke, wie es bei Sterbenden zu geschehen pflegt, die einzelnen Ränge

der Engel und Heiligen um Hilfe anflehte, [...] trat der auserwählte und geliebte

Jünger des Herrn, der Evangelist und Apostel Johannes hervor, den Jesus durch

das Vorrecht der besonderen Erwählung ehrend ausgezeichnet hat I...1 Der Apostel

steckte ihr mit großer Freundlichkeit zwei goldene Ringe an ihren Ringfinger; und

alle Apostel folgten ihm [...1 dadurch wurde die Treue bezeichnet, mit der sie auf

Erden dem Herrn angehangen hatte.« Das Visionsbild von der Aufnahme im Himmel

gipfelt wiederum im Ruhen an der Brust des Herrn: »Da neigte sich der Sohn des

Allerhöchsten, der König der Herrlichkeit, in hingebungsvoller Liebe, er küßte

seine Braut, die an seiner Brust ruhte, und er zog ihre glückliche Seele [...] ganz in

sich durch seine göttliche Kraft, so wie die Glut der Mittagssonne den Tautropfen

in Nichts vergehen läßt. So umgab der Herr sie ganz und machte sie sich ähnlich,

so wie Eisen im Feuer glühend selbst Feuer wird.« (V,32, S. 500-503). Das Erlebnis

der »unio mystica« wird hier zugleich Sterbevision, und das Ruhen an der Brust des

Herrn erscheint nicht nur als Bild der Gebetssehnsucht, sondern auch der Todeserwartung

und Jenseitshoffnung.

Das Aufgehen der Seele in Gott läßt Gertrud zur Teilhaberin werden an der

göttlichen Allmacht. Bereits im 27. Kapitel des V. Buches hatte der Herr, gestützt /4j
auf Apostelbriefe, angekündigt: »Ich werde dich hineinziehen und untertauchen

und dich verschlingen im Meer meiner erhabenen Gottheit, und du wirst

mit mir ein Geist sein< (I. Kor. 6,17) und >mit mir herrschen in Ewigkeit' (2. Tim.

2,12).« (V,27, S. 484).

Die Klosterfrauen zu Helfta imaginierten die Teilhabe an der Allmacht Gottes

jedoch nicht nur als Todesvision. Auch während der Offizien und im einsamen

nächtlichen Gebet stellten sie sich vor, an den göttlichen Werken beteiligt zu sein.

Bei den Betrachtungen zu den Festen des Kirchenjahres in Buch IV heißt es: »Am

Samstag vor dem Sonntag Esto mihi, Quinguagesima, hatte sie sich von allen

äußeren Dingen gelöst, sie hatte sich ganz in ihr Inneres gesammelt und wurde in

den Schoß der göttlichen Güte aufgenommen. Dort genoß sie in der Ruhe des Geistes

die Eingießung der göttlichen Freuden; es war, als ob sie zusammen mit dem

Herrn über alle Reiche des Himmels und der Erde bestimme.« Das Ruhen im Schoß

des Herrn, begleitet vom Eingießen göttlicher Freuden, paraphrasiert das Ruhen

und visionäre Schauen des Johannes an der Brust des Herrn. Im Zusammenhang

mit der Allmacht-Vorstellung kann auch ein Rollentausch stattfinden: Christus ruht

an der Brust der Nonne. Vor der Matutin am genannten Sonntag sagt er zu ihr: »Du

willst mir meine drückende Last erleichtern, so mußt du selber Leid auf dich

nehmen. Stelle dich an meine Seite, damit ich an Deiner Brust ausruhen kann [...] mir

strömt entgegen das Vertrauen, in dem du mit allen Regungen deines Herzens

nach mir lechzest [...I darüber hinaus steht mir offen die edle Schatz-kammer deines

Herzens, woraus ich allen genügend zuteilen kann von deinem guten Willen,
wodurch du allen Bedürftigen Gutes tust.« (IV,15, S. 264-265). Indem die Frauen in

Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung



20 Von Balthasar 1955 (wie Anm. 8), S. 89.

21 Andere Akzente in der Johannes-Verehrung

setzten die Prämonstratenser-Schriftsteller des 12.

Jh.s (s. Schreiber, Georg, Die Prämonstratenser und

der Kult des hl. Johannes Evangelist, in-, Zeitschrift

für katholische Theologie 65, 1941, S. 1-31). Ebd.,

S. lOff.: Bischof Anselm von Havelberg argumentierte

im Streit gegen den Benediktinerabt von Huysburg

mit Johannes, der Gotteserkenntnis mit dem tätigen
Wirken für die Kirche verbunden habe: »evangelium

docuit, ecclesias fundavit, episcopos ordinavit, pres-

byteros instituit« (PL 188, 1133 sq.). Schreiber

resümiert: »Es ist bemerkenswert, daß Anselm in dem

Sendschreiben bei der Charakterisierung des Johannes

bei den Priestern, nicht wie bei den Bischöfen

die Weihe, sondern das i n s t i t u e r e also die

Bestellung der Seelsorgegeistlichen betont.« (ebd.,

S. 11). Das Recht auf Predigt und Seelsorge nahmen

auch die Prämonstratenser für sich in Anspruch,
der Huysburger Abt hatte es ihnen bestritten. Das

Vorbild des Johannes soll also die »Befugnis zur

Wahrnehmung der cura animarum« durch

die weißen Kanoniker rechtfertigen. — Schreiber,

S. 12: Bei Arno von Reichersberg hingegen vertritt
Petrus die Regularkleriker und Johannes das

Mönchtum. Schon Gottfried von Admont hatte in

seiner Johannispredigt geschrieben: »In duobus

istis discipulis, Petro et Joanne, duae vitae possunt

designari, activa videlicet et contemplativa; in Petro

vero activa, in Joanne contemplativa« (PL 174,

671). — Für den Prämonstratenser Adam den Schotten

ist nachahmenswert die Einsamkeit des

gottversunkenen Sehers auf Patmos, der in die himmlischen

Geheimnisse eindrang: »cibatum in agnitione

coelestium secretorum« (PL 198, 302) (ebd., S. 21).

Adam der Schotte meditiert über die besondere

Bevorzugung des Johannes durch Christus, dem

»entsprach auch eine dreifache Ehrung im Tode. Als es

zu Ende ging, kam der Herr zu ihm. Zum zweiten

darf man annehmen, daß er seine Seele in den Himmel

leitete. Zum dritten, daß in seinem Grabe nur
das Manna gefunden wurde. Derart wurde das leere

Grab mit dem Himmelsbrot erfüllt«. (PL 189, 306)

(ebd., S. 24). Ebd., S. 24f. »Es bildete sich bei den Griechen

die Vorstellung, Johannes sei wie Maria leiblich

in den Himmel aufgenommen. So wird Johannes für

Adam zum mächtigen Fürsprecher-, »Begegne und hilf

mir, o heiligster und glückseligster Bruder Christi

und Sohn Mariens!<« (PL 198, 308). Schreiber, S. 27,

über Adam: »In der Johannesfigur spiegelt sich für

ihn und für andere die Versunkenheit des eigenen

Ich, das Gott beharrlich sucht 1...1 Der Evangelist

wurde zum Schutzherrn der beschaulichen Seele,

zum Symbol des mystischen Erlebnisses, zum Gelei-

ter zur Weisheit und zum Licht, gleichzeitig zum Zeugen

der Wahrheit. Aber der Liebesjünger führte die

kontemplative Seele, indem sich ihre Affekte

steigerten, auch zum Herzen des Erlösers.« — Dinzelba-

cher 1993 (wie Anm. 7), S. 160-165, führt zahlreiche

Belege dafür an, daß sich Nonnen in der Identifikation

mit Johannes beteiligten am Trinken aus der

Seitenwunde Christi in Anlehnung an den Liturgietext

zum Johannesfest »fluenta evangelii de ipso

sacro Dominici pectoris fonte potavit« (zitiert nach

Haussherr 1975 Iwie Anm. II, S. 90); vgl. Anm. 9. Zur

Typologie der Christus-Johannes-Gruppe in der

Buchmalerei und zur Beiordnung von Vertretern
verschiedener Stände siehe Haussherr 1964 (wie Anm. 1).

ihrer Vorstellung die Christus-Johannes-Umarmung imitierten und auslebten,
erhoben sie den Anspruch auf besondere Gottnähe, ja Heiligkeit der begnadeten

Mitglieder ihres Konvents.

Mechthild von Hackeborn hatte im »Buch besonderer Gnade« ein ähnliches

Visionsbild entworfen, welches Gertrud und Schwester N. aufzeichneten. »Dann

lehnte sich die Seele an die Brust ihres sie liebenden Herrn und lobte ihn aus allen

ihren Kräften, Sinnen und Regungen: in ihm selbst und durch ihn selbst. Und je
mehr sie, ihm anhängend, ihn lobte, desto mehr schwand sie in sich selbst zusammen

und ward zu nichts. Wie schmelzendes Wachs im Feuer, so schmolz sie in sich

selbst und ging über in Gott, ihm selig geeint und verkettet durch das Band unlöslicher

Einung. Von da aus wünschte sie, daß alle im Himmel und auf Erden der Gnade

Gottes teilhaft würden. Und so ergriff sie die Hand des Herrn und machte mit ihr
ein so großes Kreuzzeichen, daß Himmel und Erde davon erfüllt schienen. Aus ihm

ward die Freude der Himmlischen vermehrt, den Schuldigen Vergebung zuteil, den

Trauernden Tröstung, den Gerechten wurde Stärke und Ausdauer gegeben, den

Seelen am Läuterungsort Nachlaß und Erleichterung der Strafen geschenkt.«20 In

Mechthilds Vorstellung verliert die Seele bei der »unio mystica« nicht ihre
Handlungsfähigkeit. Obwohl oder gerade weil sie in Gott aufgeht, kann sie Einfluß nehmen

auf den richterlichen Akt des Strafnachlasses im Jenseits.

Gertruds Anspruch geht noch weiter. »Am Sonntag nach Ostern wurde im

Evangelium gelesen, daß der Herr seinen Jüngern den Heiligen Geist gab, >in dem

er sie anhauchte« (Joh. 20,19—23). Da bat sie in demütiger Andacht den Herrn, er

möge auch ihr seinen heilswirkenden Geist schenken. Der Herr sprach: >[...] so

mußt du zuvor, genau wie meine Jünger, meine Seite und meine Hände berühren.«

[...] das meint: der Mensch soll in Dankbarkeit die Güte des göttlichen Herzens

bedenken, [...] die einzelnen Worte der Erlösung im Herzen bewahren, [...] des

Leidens und Sterbens des Herrn« gedenken. Sie erkannte: wenn der Mensch alles

willig tut und erträgt, was Gott ihm auferlegt, wird er den »Sanctus spiritus«
empfangen. »Da hauchte der Herr auch sie an und gab ihr den Heiligen Geist«, mit
den Worten aus dem Johannes-Evangelium (20,22-23) sprach er zu ihr: »Empfanget

den Heiligen Geist! Wem ihr die Sünden vergebt, dem sind sie vergeben (...].«

Und sogleich macht die Seherin darauf aufmerksam, daß diese ihr erteilte
Vollmacht im Widerspruch steht zu dem kirchlichen Verbot für Frauen, die Absolution

zu erteilen. »Sie fragte: »Herr, wie kann es dann sein, daß diese Gewalt des Bindens

und Lösens allein den Priestern gegeben ist?« Der Herr antwortete ihr: »Wenn du

eines Menschen Sache in meinem Geist beurteilst und entscheidest, daß dieser

unschuldig ist, dann wird dieser ganz gewiß auch von mir als unschuldig befunden

werden; den du aber für schuldig erachten wirst, der wird auch von mir als schuldig

erkannt: Ich werde durch deinen Mund reden«.« (IV,32, S. 307—309).

Mit Dialogen dieser Art ließen die Helftaer Autorinnen ihre Ansichten von
höchster Instanz legitimieren. Sie stellten sich dar als kompetent und

bevollmächtigt, selbständig die moralische Bewertung ihrer Mitmenschen vorzunehmen.

Das Selbstvertrauen dazu schöpften sie nicht zuletzt aus der identifi-
katorischen Johannes-Nachfolge, aus dem Normenkodex einer Theologie der

Liebe, die ihnen die Chance bot, mit Demut und besonderer Christus-Nähe hohes

Ansehen zu erwerben.21

Helga Sciurie



22 Bei den Sterbeschilderungen der Schwestern

des Konvents von Helfta erscheint die Seele in

Gestalt eines kleinen Mädchens. Kapitel 1 in Buch V

beschreibt die Visionen Gertruds zum Tode der
Äbtissin Gertrud von Hackeborn. Während der Messe

zu ihrem Begräbnis »sprach der Sohn Gottes voller
Güte zu jener Seele: »Komm her, Mägdelein, ich will

dir die kindliche Liebe meines liebevollen Herzens

erweisen.« Da nahm die selige Jungfrau Maria jene
Seele in ihre Arme und führte sie zum Herrn. Der

Herr Jesus neigte sich ihr zu und küßte sie zärtlich

und gab ihr so einen Vorgeschmack seiner kindlichen

Liebe. So geschah es bei mehreren Messen.«

Dann rief der Sohn Gottes »die Seele der Verstorbenen

zu sich und sprach: »Herrin und Königin
!...]<« (V, 1, S. 413). Dieses Visionsbild mit der Seele

als Königin bei Maria und Christus erinnert stark

an die Miniatur beim Introitus zur Vigil vor Mariae

Himmelfahrt im Graduate von St. Katharinenthal

auf fol. 188r (Abb. 11), wo in der Initiale von G(au-

deamus omnes) auf dem Thron zwischen Christus

und Maria eine gekrönte und nimbierte kleine

Frauengestalt kniet. Beer 1983 (wie Anm. I), S. 154f.,

bezieht sie auf Texte der Begine Mechthild von

Magdeburg, die von der Krönung der Seele

handeln. Der liturgische Kontext der Katharinenthaler

Miniatur scheint mir jedoch eher für eine Beziehung

zum liturgischen Geschehen im Kloster Helfta

zu sprechen, wie es die Nonnen mit ihren Visionen

begleiteten. Auch beim qualvollen Sterben der

Kantorin und Visionärin Mechthild von Hackeborn

sah Gertrud nach der Komplet im Gebet »die Seele

der Kranken abermals als kleines, liebenswertes,

zartes Mädchen, aber durch das lange Leiden mit

neuen Schmuckstücken geziert. Sie stürmte voller

Verlangen auf den geliebten Bräutigam Jesus Christus

zu und fiel ihm um den Hals und umarmte ihn

zärtlich I...] Unterdessen wurde das Responsorium

gebetet: »Sei gegrüßt, o Braut, Königin der

Jungfrauen, Rose ohne Dorn I...I«, da trat die glorreiche

Jungfrau hervor, und sie befähigte die Seele der

Kranken noch mehr, die Freuden der Gottheit zu

genießen I...1« (V, 4, S. 429); ähnlich lautet der

Bericht zum Tode der Sophie von Mansfeld (V, 6,

S. 439-441).

Fassen wir rückschauend zusammen, in welchem Kontext und mit welcher
lehrhaften Bedeutung die Christus-Johannes-Umarmung im »Legatus divinae pie-

tatis« in Erscheinung tritt. Die ausführlichste Ausgestaltung findet das Bild bei den

Meditationen zum Festtag des Heiligen. Zweimal erscheint der Lieblingsjünger an

der Brust des Herrn, zu dessen Füßen die Nonne Gertrud betend kniet. Und beide

Male fordert Johannes sie auf, an seinem Tun teilzunehmen, mit ihm zusammen am

Herzen Jesu zu ruhen, den Bräutigam zu umfangen. Während der ersten Vision,

zur Matutin des 27. Dezember, werden die verschiedenen Zeit- und Bedeutungsebenen

der Umarmungssituation diskutiert: Das gegenwärtig vorgestellte Ruhen

an der Brust des Herrn wird verglichen mit der visionären Schau des Jüngers beim

historischen Abendmahl. Der einstige, der Brust Christi entspringende Sendungsauftrag

des Evangelisten findet seine Fortsetzung in der Gegenwart, wo die
auserwählte Klosterfrau aus eben der gleichen Quelle die Sprache des göttlichen Herzen

vernimmt, um sie der altersschwach gewordenen Welt mit ihrem Buch zu verkünden.

Aus der geschilderten Ausgangsposition - betende Nonne vor Christus-Johannes-

Umarmung - entwickelt die Wortphantasie die Vorstellung von der Johannes-Nachfolge

der begnadeten Schwester: als auserwählte Geliebte Jesu, als Seherin und

Autorin. Im Visionsbild vom Sonntag nach Ostern kommt mit dem Empfangen des

Heiligen Geistes in den Worten des Johannes-Evangeliums hinzu, daß die Nonne

auch zur Apostelin wird mit der priesterlichen Gewalt des Bindens und Lösens.

Die zweite Christus-Johannes-Vision aus dem liturgischen Kontext des

Heiligen-Festes ist kürzer gefaßt. Sie ist den »Vielen « gewidmet, den gewöhnlichen

Klosterschwestern, die zur Brust des Herrn gerufen werden, um dort vertrauensvoll

ihre Sünden zu bekennen.

Zum Festtag des Johannes meditiert Gertrud so gut wie gar nicht über die

Vita des Apostels. Lediglich sein ungewöhnlicher Tod ist von besonderem Interesse:

das Sterben frei vom Schmerz des Todes, das Einholen des Auserwählten durch

Christus persönlich und seine Plazierung im Himmel in unmittelbarer Nähe des

göttlichen Lichts. Die irdische, in der Umarmung durch Christus zum Ausdruck

kommende Gottnähe findet im Jenseits ihre Fortsetzung. Deshalb - so eine Vision

zur Fastenzeit - nimmt Johannes im Auftrage Christi die himmlische Buchführung

guter Taten vor. Er ist es, der als erster der Apostel die Seele der verstorbenen

Gertrud im Himmel begrüßen wird, die nun für immer an der Brust des Allerhöchsten

ruhen darf. Gebets-Visionen und Sterbe-Übungen zeigen den Klosterfrauen,
daß sie von hier aus teilhaben an der göttlichen Allmacht.

Indem die Nonnen sich vorstellen, wie Johannes an der Brust Christi zu ruhen,

erfahren sie in der mystischen Entrückung auch die Bestätigung für ihre aktive

seelsorgerische Tätigkeit in der Kirche. Zugleich ist ihnen die »unio mystica» eine

Vorausschau seligen Sterbens. Sie erlebten das Aufgeben des eigenen Willens nach

der Klosterregel als Glück der Geborgenheit, und sie hoffen auf das beseligende
Einswerden mit dem himmlischen Bräutigam im Tode.

Das Bild vom Ruhen an der Brust des Herrn im Typus der Johannes-Umarmung
berührt sich mit anderen Bildern, dem Ruhen im Schoß Christi als kleines Mädchen,22

dem Umarmen des Kruzifixus im Gebet, mit Vereinigungserlebnissen beim Empfang
der Hostie während der Messe. In Gertruds Sterbe-Übung zur Letzten Kommunion

verbindet sich das Umarmungsmotiv mit Eucharistie und Tod.

Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung



Die Texte der Helftaer Autorinnen belegen: Die Christus-Johannes-Vorstellung

befriedigte nicht nur die erotischen Bedürfnisse der monastisch lebenden Frauen,

wie es in der Forschung immer wieder betont wird. Das Bild bestärkte ebenso ihre

Hoffnung auf den Beistand Christi im Tode. Und es weckte die Zuversicht, daß die

Meditationen der Klosterfrauen von großem Wert sind für die Mitglieder des

Konvents und darüber hinaus für die Gemeinschaft aller Gläubigen.

Das 1312 vollendete Graduale von St. Katharinenthal23 läßt sich mit dem »Lega-

tus divinae pietatis« insofern vergleichen, als auch hier bildhafte Vorstellungen

die Liturgie zum Johannesfest begleiten — jedoch nicht mit Worten, sondern mit

Malereien. Thematisch sind die Illustrationen im Zusammenhang mit den Gesängen

der Festmesse den liturgischen Texten enger verbunden als die freien Assoziationen

des Meditationsbuches. Sie bilden einen wohldurchdachten Zyklus, wobei die Miniaturen

jeder Seite sich zu einer Untergruppe zusammenschließen, die mit denen der
23 Graduale Faksimile (wie Anm.6) und Graduale

Gegenseite korrespondiert. Stifterdarstellungen konzentrieren sich an solchen
Kommentar (wie Anm. 1); Knoepfli 1989 (wie Anm.

o.s. 170 179 Bildmotiven, mit denen die Schenkenden besondere Heilserwartungen verbanden.

Helga Sciurie



24 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 136-138; Wentzel

1959 (wie Anm. 1), S. 157; Haussherr 1975 (wie Anm.

1), S. 86-87; Zimmer 1990 (wie Anm. 3), S. 114; Kessler

1994 (wie Anm. 1), S. 214. Leider erst nach

Abschluß meines Manuskripts wurde mir bekannt:

Wehrli-Johns, Martina, Das Selbstverständnis des

Predigerordens im Graduate von Katharinenthal.

Ein Beitrag zur Deutung der Christus-Johannes-

Gruppe, in: Contemplata aliis tradere. Studien zum

Verhältnis von Literatur und Spiritualität, hrsg. von

Claudia Brinker u.a., Bern/Berlin 1995, S. 241-271.

25 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 138.

26 Lütolf 1983 (wie Anm. 12), S. 268, hier übersetzt

Ruhstaller: »Das Brot der wahren Einsicht, / das

Abendmahl, an Christi Brust / eingenommen,
erschließe uns, / damit wir singen von unserem

Beschützer / vor dem Lamme, vor dem Throne /
Preislieder über die Lüfte empor.« Ich würde »super

ethera« nicht mit »über die Lüfte empor« übersetzen.

Der Äther ist der Feuerhimmel zwischen der

Luft - »aer« - und dem Firmament. Darüber befanden

sich die Himmel mit den Heiligen und Gott, an

einem Ort oberhalb des Feuerhimmels (s. Simek,

Rudolf, Erde und Kosmos im Mittelalter. Das Weltbild

vor Kolumbus, München 1992, S. 19-22,32-36,

127-128, 140-143). Nach christlicher Vorstellung
bestand ein enger Zusammenhang zwischen irdischer

und himmlischer Liturgie. Hammerstein, Reinhold,

Die Musik der Engel. Untersuchungen zur
Musikanschauung des Mittelalters, 2. Aufl. Bern 1990,

S. 30-35: »In der Johannes-Apokalypse wurde die

irdische Liturgie in die himmlische miteinbezogen

Für die lateinische Kirche ist vor allem Gregors

d.G. Satz wichtig, der auch im Mittelalter immer

wieder zitiert wurde: >Denn wer von den Gläubigen

möchte daran zweifeln, daß gerade in der Stunde

des Opfers [...) die Himmel sich öffnen und die

Chöre der Engel zugegen sind? Oben und unten

verbinden sich, Himmel und Erde, Sichtbares und

Unsichtbares werden eins.<(...) Doch besteht

zwischen himmlischer und irdischer Liturgie ein

wesentlicher Rangunterschied Eine mittlere Stellung

nimmt der eschatologische Gedanke ein,

wonach die irdische Musik Verheißung und

Vorgeschmack der einstigen Musik im Himmel ist in

der lateinischen liturgischen Dichtung des Mittelalters

findet sich dieser Gedanke häufig, etwa dem

Sinne nach: »Verleih uns, o Gott, später in die

Chöre der singenden Engel eingereiht zu werden«.

Die irdisch-liturgische Musik ist Verheißung und

Vorfreude auf die Engelsmusik im Jenseits. >Es ist

in zit nit eigenlichers vorspiles himelscher wo-

nunge, denne die got in wolgemüter vröde lobent

I...1, daz ein ende dises zitlichen lobes si ein anvang

des iemer werenden ewigen lobes-, sagt Heinrich

Seuse. (...] Bei diesen verschiedenen Akzentuierungen

des Verhältnisses von himmlischer und

irdischer Liturgie handelt es sich nicht immer um

aufeinanderfolgende geschichtliche Stufen. Sie

bezeichnen eher verschiedene Aspekte der gleichen

Sache und können auch zu gleicher Zeit, mitunter

sogar bei dem gleichen Schriftsteller vorkommen.«

27 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 138-139.

Den Hauptteil der Festgesänge zum 27. Dezember stellt ein Lobeshymnus auf

Johannes dar — die Sequenz »Verburn Dei Deo natum«. Sie wird eingeleitet und

abgeschlossen durch je eine Christus-Johannes-Gruppe, die größere steht vor dem

Anfang, die kleinere am Ende. Es soll uns hier interessieren, welche Textstellen sie

illustrieren und wie sie inhaltlich im Gesamtgefüge des Bildzyklus verankert sind.

Mit der sogenannten kleinen Christus-Johannes-Gruppe24 beginnt die letzte,

die 12. Strophe der Sequenz, diese enthält den Schlußgedanken, auf den hin der

Lobgesang zielt. In der Initiale von »Vieri panem]« auf fol. 161r thront der Lieblingsjünger

neben Christus, aber etwas tiefer sitzend (Abb. 2). Mit geschlossenen Augen

und betend erhobenen Händen wendet er den Oberkörper zum Herrn, der mit

seiner Rechten das Händepaar leicht berührt und seine Linke wie sprechend über

dem Kopf des Johannes hält. Das sanft zum Jüngling geneigte Haupt verdeutlicht

die liebevolle Zuwendung. Links unterhalb dieser Miniatur, am Anfang des 2. Teils

der letzten Strophe, steht in der Initiale von >U[t cantemusl« Johannes aufrecht

und spricht belehrend zu einer vor ihm knienden Dominikanerin, durch Beischrift

gekennzeichnet als Schwester Katharina von Radegge.25 Der von diesen beiden

Initialen eingeleitete Text lautet:

»Veri panem intellectus

cenam Christi supra pectus

sumptam nobis resera,

Ut cantemus de patrono

coram agno coram throno

laudes super ethera, Amen.«26

Dieser Text bezeichnet die Christus-Johannes-Gruppe als Rückerinnerung an das

letzte Abendmahl Christi. Johannes wird aufgefordert, die damals empfangenen

Heilsgaben zu erschließen: das Mysterium des eucharistischen Opfer-Brotes und

die an der Brust des Herrn gewonnen Erkenntnisse zu vermitteln, damit es den

Nonnen vergönnt sein möge, ihren Lobgesang dereinst oberhalb des Feuerhimmels

— »super ethera« — vor dem Thron des Lammes fortzusetzen als Teilnehmerinnen

der himmlischen Liturgie. Das beim Mahl im Ruhen an der Brust des Herrn

erlangte und den Gläubigen mitgeteilte Heil ebnet den Weg ins himmlische Jenseits.

Das erhofft sich die vor Johannes betende Nonne.

Die vertraute, liebevolle Nähe des Johannes zu Christus ist auch die Voraussetzung

für das selige Sterben des Jüngers selbst. Denn es folgt auf der gleichen

Seite fol. 161r unterhalb der kleinen eine große Initiale, in der Christus seinem

Liebling einen ungewöhnlichen Tod voraussagt.27 Der Text des 2. Teils der Perikope

aus dem Johannes-Evangelium beginnt hier mit »Hic est discipulis i11 e«, es folgt bei

Joh. 21,20 »quem diligebat Iesus I...] qui et recubuit in cena super pectus eius«,

eine Situation, die in der obersten Initiale der Buchseite dargestellt ist. Und schon

im Johannes-Evangelium selbst wird aus dieser Rückbesinnung auf das Ruhen an

der Brust Christi die rätselhafte Todesankündigung für Johannes abgeleitet. Die

Initiale von » HI i c est discipulis i 11 e ] « stellt mit Gesten und Spruchbändern den

Dialog zwischen dem auferstandenen Christus und Petrus über Johannes nach

Joh. 21,21-22 dar. Nachdem Christus Petrus aufgefordert hatte, ihm (im Martyrium)
nachzufolgen, fragt Petrus: »Domine hic autem quid?« Christus antwortet: »sie eum

volo manere donec veniam, quid ad te.« Und weiter heißt es bei Johannes 21,23:

Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung



Abb. 7: Graduale von St. Katharinenthal, um 1312,

fol. 158a v, Initiale V: Apokalyptische Vision,

Fragment, 20,8 x 17,1 cm, Wien, Albertina, Inv. Nr. 32434.

28 Nach Sachwörterbuch der Mediävistik, hrsg.

von Peter Dinzelbacher, Stuttgart 1992, S. 369-370,

ist die Kommendation=Huldigung ein »im engeren
Sinne juristischer Terminus des Lehnswesens: der

Treueid, der !...] die Vasallitätsbindung begründete
I...I Hierbei kniete der Lehnsmann vor dem sitzenden

Lehnsherrn nieder, legte seine gefalteten
Hände in die des Herrn (>immixtio manuum<) und

erklärte sich durch eine Willenskundgabe zu dessen

Mann. Der Akt des Handganges verdeutlichte

symbolisch die Unterwerfung des Vasallen unter
die Gewalt des Lehnsherrn und verpflichtete ihn zu

• auxilium et consilium««. — Garnier, Francois, Le

Langage de l'image au Moyen Âge. Signification et

Symbolique, Paris 1982, S. 206-208, erklärt das

Ergreifen zweier Hände, auch bei stehenden Personen,

ganz allgemein in der mittelalterlichen Kunst:

»En prenant les deux mains d'un homme dans les

siennes, on affirme son pouvoir et en même temps

on transmet une aide, une protection. Cette relation

de supérieur à inférieur, de suzerain à vassal,

suppose un consentement et un engagement
mutuels. Elle engendre des devoir réciproque.« Als

»commendatio animae« wird das liturgische
Sterbegebet bezeichnet. Angenendt 1984 (wie Anm. 17),

S. 168-171, S. 169 f.: »Für die Commendatio animae,

deren Name sich vom 6. Vers des 30. Psalms

herleitet (>in manus tuas commendo spiritum meurn«),

muß sich im Laufe des 8. Jahrhunderts eine liturgische

Ordnung, ein Ordo gebildet haben I...I Rezitation

von Psalmen, insbesondere der Bußpsalmen,

Lesung der Passion, Anrufung der Heiligen, später

auch die Rezitation des Credo und zwischendurch

Orationen. Dabei geht es nicht allein um die Angst

der Todesstunde, sondern ebenso um die Gefahren

der anschließenden Reise I...J Daß die Seele nach

dem Abscheiden entweder Engeln oder Dämonen

zufällt, bleibt noch lange eine tröstende oder auch

ängstigende Vorstellung [...1 Sogar Christus

erscheint gelegentlich zur Abholung der abgeschiedenen

Seele.« - Die Miniatur im Graduale von St.

Katharinenthal scheint beide Sinngehalte der

Kommendation miteinander zu verbinden, die

Demonstration der Jüngerschaft und die Anempfehlung

der Seele.

29 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 139—141.

»Da verbreitete sich unter den Brüdern die Meinung: Jener Jünger stirbt nicht.«

Daraus hat sich die Legende von der leiblichen Aufnahme des Johannes in den

Himmel entwickelt, die im Graduale von Katharinenthal auf der folgenden Seite

ungewöhnlich ausführlich dargestellt wird. Auf fol. 161 r zeigt die H-Initiale die

drei Personen nebeneinander stehend, Johannes in der Mitte hat beide Hände

zusammengelegt erhoben, der Auferstandene umfaßt sie mit seiner linken Hand.

Diese Geste der Kommendation besagt, daß sich der Jünger seinem Herrn

bedingungslos anvertraut und dieser ihn zu sich aufnehmen wird.28 Zu Füßen der

Verheißung sehen wir in einem kleinen gesonderten Bildfeld eine betende
Dominikanerin knien, die Schwester Clara von Lindau.

Auf der Rückseite des Blattes, auf fol. I61v, stehen zwei Bilder bei Offertorium
und Communio, die Initialen von »Ilustus ut palma florebitl < und »Elxiit sermol«,

zusammengezogen zu einer die ganze Blatthöhe ausfüllenden Einheit (Abb. 3).29 Sie

schildern von unten nach oben aufsteigend das wundersame Geschehen um den

Tod des Johannes, beginnend mit dem Besuch Christi und der anderen Apostel,
wobei Christus den Jünger zum himmlischen Gastmahl ruft mit den Worten auf
dem Spruchband »Veni dilecte«. Neben der Szene kniet im linken unteren Winkel
des Rahmens eine weltliche Stifterin, die eine solche Anrede dereinst auch für sich

erhofft haben mag. Im senkrechten Stamm der 1-lnitiale veranschaulichen vier

Helga Sciurie



30 Ebd., S. 132: »[...] man glaubt geradezu den

Evangelisten der Nonnenvita vor sich zu sehen,

>der sin tochter hin nemen wil«; man ist aber auch

versucht die Vision der Schwester Luggi von Stein

dem Bildchen vergleichend an die Seite zu stellen:

die Nonne sieht während der Johannessequenz

den Himmel offen, >den herren siezen uff einem

tron vnd sah das unser frouw vnd sant Johannes

gingen fuer den tron vnd nider vielen fuer unsers

herren fuß vnd baten fuer den convent alle die wil

man die sequencie sang«.«
31 Lütolf 1983 (wie Anm. 12), S. 266.

32 Ebd., S. 267-268.
33 Zitiert nach Haussherr 1975 (wie Anm. 1), S. 90.

34 »Sprich, Geliebter, vom Geliebten; / wie von

Seiten des Geliebten / der Bräutigam sei, das melde

der Braut.« (Lütolf 1983 (wie Anm. 121, S. 268).

35 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 134-135.

36 Ebd., S. 135.

übereinanderstehende Rundfelder schon allein durch ihre Binnengliederung aus

Senkrechten und aufsteigenden Diagonalen das Auffahren des Johannes aus

seinem Grabe, bis er ganz oben in einer Lichtwolke zwischen Christus und Maria

schwebt. Die Bildfolge von Abschied und Himmelfahrt des Johannes begleiten

zahlreiche Stifter, entsprechend der Bedeutungssteigerung von unten nach oben

hierarchisch angeordnet: unten die weltliche Stifterin, in der Mitte am Fuße der

l-lnitiale zwei Dominikaner-Nonnen und oben neben der Himmelsaufnahme des

Evangelisten zwei Dominikaner-Mönche.

Die kleine Christus-Johannes-Gruppe hatte die Bildfolge zum Tod des Johannes

auf fol. 16lr eingeleitet. Unter ihr kniet die Dominikanerin Katharina von Radegge,

die sich mehrfach im Graduale an bevorzugten Plätzen darstellen und nennen

ließ. Bereits drei Seiten zuvor, auf fol. 159v, erscheint sie in einer Initiale zur 5.

Strophe der Sequenz (Abb. 4). Im C von »Celi« hebt Johannes ihre Seele in Gestalt

einer kleinen Nonne zu Christus und Maria empor.30 Johannes als »custos virginis«,

wie es im zweiten Teil der Strophe heißt,31 war nach Joh. 19,27 der Beschützer der

Jungfrau Maria und ist nun der Patron aller gottgeweihten Jungfrauen, denen

er zum Himmelsaufstieg verhilft. Den Gedanken dieser Initialminiatur greift
Strophe 12 der Sequenz und die sie einleitende kleine Christus-Johannes-Gruppe auf

fol. 161r wieder auf.

Die der Gruppe gegenüberstehende, vorangehende Seite fol. 160v bereitet mit

Text und Bildern das Bildsymbol vom Ruhen an der Brust des Herrn vor. In den

Versen 9b bis IIb der Sequenz ist die Rede von den »secreta«, von dem »mysterium«,

das Johannes in seiner Himmels-Entrückung schauen durfte.32 Das spielt an auf

den Breviertext zum Johannesfest »Iste est Joannes, qui supra pectus Domini in

coena recubuit: beatus Apostolus, cui revelata sunt secreta caelestia«.33 Und auch

die Braut-Bräutigam-Bedeutung der Christus-Johannes-Gruppe klingt an im Text

der Sequenz, wo in Strophe IIa Johannes als Geliebter des Herrn aufgefordert wird,
der Braut Kirche Kunde zu bringen von ihrem Bräutigam Christus:

»Die dilecte de dilecto

qualis I hie] sit ex dilecto

sponsus sponse nuntia.«34

Trotz aller Anspielungen auf die Christus-Johannes-Situation werden auf

fol. 160v diese Inhalte mit ganz anderen Bildmotiven veranschaulicht, begleitet

von Schriftbändern mit Bibelzitaten, die eine weitere Bedeutungsebene aufbauen

(Abb. 5).35 In der obersten Initiale spricht Christus stehend zu Johannes »Ecce puer
meus electus quem elegi« (Mt. 12,18 nach Jesaia). Darunter verkündet ein Engel

dem Seher »Veni et ostendam tibi sponsam« (Apk. 21,9). Die drei weiteren kleinen

Initialminiaturen der Seite zeigen jeweils Johannes im belehrenden Gespräch mit

einer Frau, welche die Kirche darstellt. Der »Ecclesia Smyrnae« rät ein Schriftband

»Esto fidelis usque ad mortem«, sei getreu bis in den Tod; dann werde ich dir
den Kranz des Lebens geben (Apk. 2,10). Im D von »Die dilecte« steht Johannes

neben der Frauengestalt und verkündet ihr, den vorangehenden Gedanken

weiterführend, »Deus Caritas est et qui manet«, Gott ist die Liebe, und wer in der Liebe

bleibt, bleibt in Gott, und Gott bleibt in ihm.36 Im ersten Johannesbrief zielt
dieser Gedanke unmittelbar hin auf die Zuversicht für den Tag des Gerichts: »ut

fiduciam habeamus in die iudicii« (1. Joh. 4,16-17). So bereiten die Schriftzitate der

Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung



150

37 Wilts, Andreas, Beginen im Bodenseeraum,

Sigmaringen 1994, S. 47-61. Auch die Nonne Gertrud

von Helfta sah sich als Ecclesia. An die Vision,

in welcher Johannes die guten Taten der Klosterfrauen

während der Fastenzeit aufzeichnete,

schließt sich folgendes Gesicht an: »Danach, am

Mittwoch, kam sie in der Person der Kirche mit dieser

und für sie zum Herrn, sich darzubieten für die

vierzigtägige Bußzeit. Und sie wurde mit milder

Liebkosung und herzlichen Umarmungen

aufgenommen; und sie lernte durch eigene Erfahrung

doppelt, welch große Liebe Christus zu seiner

Braut, der Kirche, hegt, in deren Person sie damals

zu ihm gekommen.« (IV, 16, S. 271) (Lanczkowski

1989 Iwie Anm. 51).

38 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 129-130, 136-138 und

176-178; Haussherr 1975 (wie Anm. 1), S. 85-86; Zimmer

1990 (wie Anm. 3), S. 111—114; Kessler 1994 (wie

Anm. 1), S. 215.

39 Ladner, Pascal, Codicologische und liturgische

Beschreibung des Graduate von St. Katharinenthal,

in: Graduale Kommentar (wie Anm. 1), S. 295-325,

hier S. 314; Zimmer 1990 (wie Anm. 3), S. 105 und

112-113.

40 Haussherr 1975 (wie Anm. 1), S. 90.

41 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 130—132.

Spruchbänder den Bedeutungskomplex um Gottesliebe, Tod und Jenseitshoffnung

vor, der, aus der Christus-Johannes-Gruppe hervorgehend, auf den folgenden
Seiten ausgestaltet wird. Auf fol. 160v belehrt und berät Johannes mit Zitaten aus

seinen Schriften die Gemeinde. Die Kirche erscheint dabei nicht als gekrönte

Königin, sondern als weltliche Frau in schlichtem Gewand. Vielleicht personifiziert

sie nicht die stolze Ecclesia, die Gesamtkirche, sondern die Gemeinschaft

frommer Frauen, den Katharinenthaler Konvent, der aus einer Beginengruppe

hervorgegangen war.37

Rückschauend können wir feststellen: Texte und begleitende Bilder bekräftigen

das exegetisch und liturgisch festgelegte Bedeutungsspektrum der Christus-

Johannes-Gruppe, ihre Wurzel in Abendmahl und Eucharistie, die Rolle des Johannes

als Visionär, dem sich an der Brust des Herrn himmlische Geheimnisse enthüllten.

Zu dieser Grundbedeutung tritt hinzu der Aspekt des Todes und der Jenseitshoffnung.

Der Text der Seguenz selbst, mehr noch die begleitenden Miniaturen und

die Fülle der Stifterfiguren zeigen an, daß sich mit dem Lieblingsjünger Johannes

die sehnlichsten Erwartungen auf ein Eingehen zu Gott verbanden.

Von diesem Finale des Johannes-Zyklus aus wollen wir seinen Anfang
betrachten. Am Beginn der Sequenz »Verbum Dei« klingen wie in einer Symphonie die

Themen an. Das teils zerstörte Blatt fol. 158a v, seines Textes und der Noten beraubt,

enthält oben die große Christus-Johannes-Gruppe,38 einen Johannes-Ecclesia-

Dialog in der Mitte und unten das apokalyptische Visionsbild vom Weltende mit

der V-lnitiale vom Beginn der Sequenz (Abb. 6 und 7). Wiederum versammeln sich

Stifter in der Umgebung der Christus-Johannes-Gruppe. Diese steht in der A-Initiale

vom »Alleluia«, das im Responsorium erklingt zwischen den Texten (nach Joh. 21,22-23)

»Exiit sermo inter fratres quod discipulus il le non moritur. Sed sie eum volo manere

donec veniam, tu me sequere« und (Joh. 21,24) »Hic est discipulus ille, qui testimonium

perhibet de his: et seimus, quia verum est testimonium eius«.39 Diese das

Lebensende des Johannes betreffenden Texte umgaben auch die kleine Gruppe. Aber

die große Christus-Johannes-Gruppe memoriert nicht die Abendmahlssituation. Das

Ruhen des Jüngers an der Brust des Herrn im Himmel auf dem Regenbogenthron

erscheint als ein gegenwärtiger und dauerhafter Zustand besonderer Christus-

Nähe. Johannes ist ganz von der Umarmung Christi umschlossen, gleichsam in ihm

aufgehend im Sinn der »unio« im Jenseits. Er hat die Augen geöffnet und die

Hände aneinandergelegt zu Gebet und Fürbitte für die Stifter: im innersten Kreis

zu Füßen Christi ein Dominikaner-Mönch und draußen unter einem Rankenbaum

eine Nonne des Ordens. Zwei weitere Dominikanerinnen knien wie in einer Unterkirche

unter den Standfiguren von Johannes und Ecclesia. Das apokalyptische Weib

bedeutet hier vor allem die Kirche mit Kelch, Kreuzbanner und Krone. Auf dem

untersten Bild in der V-Initiale werden dem Seher die himmlischen Geheimnisse

enthüllt, entschleiert: ein Engel erhebt das velum über Johannes, »cui r e v e 1 a t a

sunt secreta coelestia«, wie es im Festoffizium heißt.40 Und nun wird der Blick frei auf

die Maiestas Domini, umgeben von den 24 Ältesten, von Engeln und Aposteln.

Auf der nächsten Seite, auf fol. 159r, illustrieren kleine Initialbilder konkret
und anschaulich den Text der Sequenz (Abb. 8).41 Auf einer höheren Abstraktionsebene

jedoch findet der Sinn des Gesanges seine symbolische Deutung durch die

drei großen Bilder auf der vorhergehenden Gegenseite, auf fol. 158a v. Der großen

Helga Sciurie



Abb. 8: Graduale von St. Katharinenthal, fol. 159r:

6 kleine Bildinitialen zur Johannessequenz, um 1312,

Zürich, Schweizerisches Landesmuseum, LM 26117.

Christus-Johannes-Gruppe stehen gegenüber die Verse lb bis 2b. Hier wird in lb

von Johannes gesagt, daß er das Wort Gottes - das »Verbum Dei« - gesehen und

berührt, aus dem Himmel erschlossen und den Menschen mitgeteilt habe:

»Hoc vidit hoc attrectavit

hoc de celo reseravit

Johannes hominibus.«42

In der Initiale von »Hoc vidit« steht Johannes im Bischofsornat an einem Altar,43

das bischöfliche Amt als Vermittlungsinstanz zwischen dem Wort Gottes und den

Menschen vorführend. Aber universell betrachtet ist es der Lieblingsjünger im

Schoß Christi, der auf dem Bild gegenüber das Fleisch gewordenen Wort Gottes

in der Umarmung berührt, der es mit offenen Augen sieht und den Menschen

42 .Gesehen und an sich gezogen/und aus dem erschließt. Wieder begibt sich die Nonne Katharina von Radegge in den Heils-
Himmei befreit hat es / Johannes für die Men- bereich der Christus-Johannes-Umarmung - als Stifterin zwischen große und
sehen.« (Lütolf 1983 [wie Anm. 121, S. 265).

43 Beer 1983 (wieAnm. o,s. 130-131. kleine Miniatur.

itiDrlwc amtdamr ijoc œtclo refe

jy ntceiHos ymiun uoa
lim^m

n,r

[umtmnfir um

rotam foils tbi lmftomm

pT)VH fljaliötwuiöö faci\

Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung



44 »Bei jenen ersten / wahren Bächen der wahren

Quelle / raffte sich Johannes auf, / der ganzen

Welt den Trank zu reichen, / jene heilsame

Himmelsspeise, / die vom Throne ausging.« (Lütolf 1983

Iwie Anm. 121, S. 265).

45 Kessler 1994 (wie Anm. 1), S. 215; vgl. Rahner

1931 (wie Anm. 9).

46 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 131.

47 Lütolf 1983 (wie Anm. 12), S. 265; Beer 1983 (wie

Anm. 1), S. 177-178.

48 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 124; Marti, Susan,

Kat.-Nr. 129, in-. Himmel, Hölle, Fegefeuer. Das

Jenseits im Mittelalter, hrsg. von Peter Jezler, Ausst.-

Kat. Schweizerisches Landesmuseum, Zürich 1994,

S. 337.

49 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 125-126.

50 Siehe Anm. 28.

Die folgende zweite Strophe der Sequenz lautet:

»Inter iIlos primitivos
veros veri fontis rivos

Johannes exiluit,
Toti mundo propinare
nectar illud salutare

quod de throno prodiit.«44

Sie handelt von der Urquelle, dem Christus-Symbol des Lebensbrunnens, von dem

Johannes, an der Brust Christi trinkend, zu seinem geistigen Höhenflug inspiriert
wurde, wie aus dem Text des Offiziums zum Johannesfest bekannt war — »Supra

pectus domini Jesu recumbens evangelii fluenta de ipso sacro dominici pectoris
fonte potavit«.45 Das Stichwort vom »fons« lenkt auf die Christus-Johannes-Gruppe.

Beim Text selbst zeigt die kleine Initiale zu »Inter illos« die Heilsübertragung
zwischen Christus und Johannes in Form eines goldenen Steges, der den auf dem

Regenbogen Thronenden verbindet mit dem betenden Jünger davor.

Im zweiten Teil von Strophe 2 spricht der Hymnus die Erwartung aus, daß

Johannes der ganzen Welt von dem heilsamen Nektar, der vom Thron ausgeht, zu

trinken geben möge. Wiederum knüpft sich an die Christus-Johannes-Verbindung

die Hoffnung auf eine Teilhabe an der Gnadenübertragung. Auf fol. 159r gegenüber

wird Welt und damit Weltlichkeit in der kleinen Initiale zu »Tloti mundo]«

durch den Räuber in Gestalt eines zeitgenössischen Ritters veranschaulicht, den

Johannes der Legende zufolge von seinem bösen Tun bekehrt und wieder zu

Christus geführt hatte.46

Die dritte Strophe der Sequenz verweist auf die beiden anderen großen

Miniaturen, auf das mit der Sonne bekleidete apokalyptische Weib: »Celum transit
veri rotam / solis ibi videt totam [...]« und den Bildinhalt der großen V-Initiale zur

Apokalypse: >•[...] dei videns faciem«.47 Dort steht Johannes dem Thron des Höchsten

am nächsten. Als vorderster der Apostel ergreift er zusammen mit Christus

den geöffneten Rotulus mit den sieben Siegeln. Das erinnert an fol. 153v, wo zu

der Sequenz »De Sanctis apostolis« in der P-Initiale von »Psalle Christo laude

prece« das Weltgericht dargestellt ist (Abb. 9).48 Hier thront Johannes rechts des

Weltenrichters und hat damit Petrus von seinem Ehrenplatz in die zweite Reihe

verdrängt. Welche Erwartungen an Johannes in dieser Position geknüpft wurden,

verdeutlicht die kleine Miniatur auf der Seite gegenüber: auf fol. 154r kniet in

der Initiale von »Johannes virgo beatus« eine betende Nonne.49 Der vor ihr
stehende Lieblingsjünger umfaßt ihr Handgelenk mit der Linken in eben der gleichen
Geste der Kommendation, wie Christus auf fol. 161r Johannes bei der Diskussion

um sein Lebensende ergriff.50

Die große Christus-Johannes-Gruppe ist mit ihrer Anbindung an die ersten

Strophen der Sequenz »Verbum Dei«, durch die Zuordnung von apokalyptischen
Visionsbildern und ihre eigene räumliche Plazierung im Himmel in einen

größeren kosmischen und weltgeschichtlichen Zusammenhang gestellt. Die auch

im Himmel gegenwärtig andauernde Christusnähe des Lieblingsjüngers und

Sehers ist Quelle der Offenbarung und der Heilsvermittlung schlechthin. Johannes

gewinnt eine universale Bedeutung als erster der Apostel beim Jüngsten Gericht.

Darin verdrängt er Petrus, und im Bildtyp der Deesis muß Johannes der Täufer

Helga Sciurie



Abb. 9: Graduale von St. Katharinenthal, um 1312,

fol. 153v, Initiale P: Weltgericht, 15,1 x 10 cm, Zürich,

Schweizerisches Landesmuseum, LM 26117.

51 Verschiedentlich erscheint Johannes Evange-

lista statt des Täufers auf Deesis-Darstellungen,
z.B. auf einem Innentür-Tympanon an der Nordwand

des Ostchores im Dom zu Naumburg aus dem

frühen 14. Jahrhundert.
52 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 127-129.

53 Zur Adler-Symbolik in der Nonnen-Literatur
siehe Dinzelbacher, Peter, Die mittelalterliche

Adlersymbolik und Hadewijch, in: Dinzelbacher 1993

(wie Anm. 7), S. 188-204.

54 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 129; Haussherr 1975

(wie Anm. 1), S. 87.

55 Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 129, führt an: Joh.

17,3; 3,16; 5,24; 6,47-51; 6,68; 10,28; im 1. Johannesbrief

1,2; 5,11.

56 Zimmer 1990 (wie Anm. 3), S. 105: »In medio

ecclesie aperuit os eius et implevit eum dominus

spiritu sapientie et intellectus.stola glorie induit

eum.« Übersetzung nach Schott-Messbuch. Für die

Sonn-und Festtage des Lesejahres B, Freiburg/Basel/Wien

1991, S. 734: »Inmitten der Gemeinde

öffnete der Herr ihm den Mund und erfüllte ihn mit
dem Geist der Weisheit und der Einsicht. Das Kleid

der Herrlichkeit zog er ihm an.«

seinen Platz als Fürbitter an den Evangelisten abtreten.51 Mit dem Evangelisten

Johannes verbindet sich eine alternative Religiosität, eine Theologie der Liebe

und des ewigen Lebens.

Die große Initiale zum Introitus des Johannesfestes »In medio ecclesie« auf

fol. 158v gibt als Einleitung eine Kurzfassung der Vita des Evangelisten (Abb. 10).52

In zehn übereinander angeordneten Medaillons repräsentieren ausgewählte
Episoden die besonderen Gaben des Heiligen. Im untersten Rundfeld des wie ein

Lebensbaum aufwachsenden Buchstabens steht ein kleiner Baum, aus dem der Adler

aufsteigt, das Symbol der Sehergabe des Apostels, aber auch der Auferstehung
Christi.53 Die Bildfolge gipfelt im zehnten Medaillon, das eine Vorstufe der

Christus-Johannes-Umarmung enthält.54 Bei seiner Ankunft im Himmel fällt Johannes

betend auf die Knie vor Christus, der, von Engeln und Aposteln umgeben, auf dem

Regenbogen thront. Den Händen des Ankömmlings entwindet sich ein Schriftband

mit den Worten »Hec est vita eterna < - eine Anspielung auf zahlreiche Passagen

seines Evangeliums.55 Der Text des Introitus behandelt neben der Himmelseinkehr

des Johannes vor allem seine Weisheit und Erkenntnisfähigkeit.56 Acht Szenen

belegen, wie Johannes die Verklärung Christi erschaute und den Auferstandenen

Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung



Abb. 10: Graduale von St. Katharinenthal, um 1312,

fol. 158v, Initiale I: Szenen aus dem Leben des

Evangelisten Johannes, 46,4 x 6,5 cm, Zürich, Schweizerisches

Landesmuseum, LM 26117.

als erster wiedererkannte. Er brachte heidnische Tempel zum Einsturz und
erweckte ein verstorbenes Mädchen wieder zum Leben. Ihm enthüllten sich himmlische

Geheimnisse, und Christus entrückte ihn in den Himmel, ihn am Handgelenk
fassend und zu seiner entblößten Brust mit der Seitenwunde führend. Johannes
als der Verkünder des ewigen Lebens zieht bereits hier beim Introitus die Stifter
an sich: am Fuß der großen l-lnitiale ein weltliches Stifterpaar und zwei Dominikanerinnen

und bei der kleinen Initiale von »l(ocunditatem)« einen jungen Mann und

eine Nonne.57

Fassen wir zusammen: Im Graduale von St. Katharinenthal konzentrieren sich

im Miniaturenzyklus zu Johannes dem Evangelisten die Stifter bei den Bildfolgen,
die in Darstellungen gipfeln, welche die besondere Christus-Nähe des Heiligen im

Himmel zum Inhalt haben: Johannes ist der erste Beisitzer des Weltenrichters
(fol. 153v), er betet zum Thronenden auf dem Regenbogen (fol. 158v), zusammen mit
dem Herrn weist er auf den geöffneten Rotulus mit sieben Siegeln hin (fol. 158a v),

57 Beer 1983 (wie Anm. i), s. 129. zweimal ruht er an der Brust des Herrn, auf dem Regenbogen und auf dem Thron

.inn oomiii fjjirtni fapi cntic? ttt

A m*

iidmrctinj.
-

Ii s**

pais iitttuns to i tomme f0u

mpefpnntc um er ncifcraias

-1 M
fiÖecctefieifeauw;

m
^

a* " |al^
4jcttiiros aus cnntplc uire

lutti alle

H92S

Helga Sciurie



Abb. Il: Graduale von St. Katharinenthal, um 1312,

fol. I88r, Initiale G: Christus und Maria krönen eine

gekrönte und nimbierte kleine Frauengestalt, II x

11,2 cm, Zürich, Schweizerisches Landesmuseum, LM

26117.

¥9261

1 So Büttner, Frank Olaf, Imitatio pietatis: Move

der christlichen Ikonographie als Modelle zur

erähnlichung, Berlin 1983, S. 177.

(fol. 158a v und 161r). Er vermag die Seelen der Nonnen in den Himmel zu heben

(fol. 159v und 154r), nachdem er selbst an seinem Lebensende leiblich in den Himmel

aufgefahren ist (fol. 161 v). Bei den Bildseiten zum Johannesfest werden die

himmlischen Aufenthaltsorte des Johannes immer in der obersten Zone des Blattes

dargestellt, so auch die Christus-Johannes-Gruppen. Die große Gruppe befindet

sich ohnehin über dem Regenbogen. Aber auch bei der kleinen Gruppe kann in

dem Thron nicht nur eine Rückerinnerung an das Sitzen beim Abendmahl erkannt

werden, sondern vielleicht auch eine Anspielung an den Thron, vor dem - »coram

throno« - die Nonnen ihren Gesang im Himmel fortsetzen möchten.

Die Himmelsbedeutung der beiden Christus-Johannes-Gruppen weist aber

auch Unterschiede auf. Die große Darstellung, angebunden an die apokalyptische

Endzeitvision des Johannes, versinnbildlicht die »Aufnahme in die himmlische

Herrlichkeit, 1...1 in den Schoß der himmlischen Weisheit«.58 Hier wurzelt die

welthistorische Mission des Sehers, der allen Menschen der Welt - »toti mundo« — das

vom Thron ausgehende und in der Umarmung empfangene Heil erschloß. Die

Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung



59 Im Kloster St. Katharinenthal spielte der

Totendienst für verstorbene Schwestern und für die

Laien des Territoriums eine große Rolle. Im Totenrodel

sind unter den Namen der Nonnen auch die

der beiden im Graduale genannten zu finden:

Katharina von Radegge und Clara von Lindau,

(s. Henggeier, P. Rudolf, Der Totenrodel des

Klosters St. Katharinenthal bei Dießenhofen, in:

Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 26,

1932, S. 154-188, S. 163f.). Das Kloster bezog

Einkünfte aus »Entgelten für Begräbnisrechte und für

Jahrzeiten« (s. Knöpfli, Albert, Geschieh te des

Klosters Katharinenthal unter besonderer Berücksichtigung

der Gründung und Anfangszeit, in-. Graduale

Kommentar [wie Anm. Il, S. 1—77, hier S. 27). - Zu

Katharina von Radegge und Clara von Lindau siehe

Beer 1983 (wie Anm. 1), S. 130, 132, 138f.

60 Lütolf 1983 (wie Anm. 12), S. 263: »In den Viten

der Nonnen ist vom Evangelisten Johannes, der als

Liebesjünger Jesu und Beschützer der Muttergottes

unter den in St. Katharinenthal verehrten Heiligen
bei mehr als einer Schwester offensichtlich in

besonderer Gunst stand, als Helfer in der Not mehrfach

die Rede. Von Adelhait Pfefferhartin heißt es,

daß sie den -hohen himelfürsten Sanct Johannes

ewangelist- um einen guten Tod, der ihr dann auch

gewährt worden sei, gebeten habe. Adelheit von

Randegg sah im Traum den Evangelisten Johannes

im Gewände eines Bischofs und in Begleitung einer

großen Heiligenschar vom Himmel herabsteigen,

um die Seele der im Sterben liegenden Schwester

Irmin von Fürstenberg heimzugeleiten.«

kleine Christus-Johannes-Gruppe hat durch Textvorgabe, begleitende Szenen und

das geringere Format eine intimere Bedeutung, sie spricht das individuelle
Schicksal an: das des Johannes, den Christus leiblich zu sich nahm, und das der

Schwestern. Sie mögen an das Christus-Johannes-Bild die Hoffnung auf ihr

jenseitiges Eingehen zu Gott geknüpft haben.59 — In dem Graduale legt Johannes

immer, wenn er sich ganz nahe bei Christus befindet, seine Hände zum Gebet

aneinander, um Fürbitte zu tun für diejenigen, die sich ihm anvertrauen, die sich

als Stifter um ihn scharen.60

Die Visionsbilder zur Christus-Johannes-Umarmung im Helftaer »Legatus

divinae pietatis« und die Bildvisionen im Katharinenthaler Graduale lassen sich als

Ganzes nicht zur Deckung bringen, aber einzelne Aspekte in der Deutung des

Heiligen sind verwandt: die Unterscheidung zwischen historischem Abendmahl und

der gegenwärtig im Himmel andauernden Vereinigung des Johannes mit Christus,

die Sinnverbindung von eucharistischem Brot und Himmelseinkehr, das der

Christus-Johannes-Verbindung entspringende Nachdenken über die Rolle der Kirche —

als Ecclesia universalis, als Nonnen-Konvent und in Gestalt der geistlich tätigen
Schwestern. In beiden Werken tritt Johannes als Fürbitter auf, und zum Himmelsbuch

steht er in enger Beziehung; er vermerkt darin die guten Taten und darf den

Rotulus mit sieben Siegeln halten. Als erster der Apostel begleitet er die

Sterbenden, begrüßt er die Verstorbenen und sitzt er dem Richter bei. Mit dem Bild

von der Umarmung des Lieblingsjüngers durch Christus verbinden sich viele

Assoziationen. Wesentlich für die Menschen des Mittelalters war neben dem Streben

nach visionärer Gottnähe in der »unio mystica« aber wohl vor allem die Sehnsucht

nach der liebevollen Einkehr zu Gott im Jenseits. So ist die Christus-Johannes-

Gruppe sicherlich auch ein Hoffnungsbild, das den Sterbenden erleichterte, den

Schmerz des Todes zu ertragen.

Fotonachweis
1: Badisches Landesmuseum, Karlsruhe; 2-6, 8-10:

Schweizerisches Landesmuseum, Zürich; 7: Graphische

Sammlung Albertina, Wien.

Helga Sciurie


	Die Todessymbolik der Christus-Johannes-Vorstellung

