
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der
Universität Zürich

Herausgeber: Kunstgeschichtliches Seminar der Universität Zürich

Band: 2 (1995)

Artikel: Serenissima und "Villa" : Skizze zu einer Rhetorik der architektonischen
Form in Palladios venezianischen Villen der Terraferma

Autor: Oehry, Kornelia Imesch

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720105

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Serenissima und »Villa«

Skizze zu einer Rhetorik der architektonischen Form

in Palladios venezianischen Villen der Terraferma

Kornelia Imesch Oehry

Abb. 1: Palladio, Villa Emo, Fanzolo di Vedelago.

1 Aus der umfangreichen Bibliographie zur palladia-
nischen bzw. venezianischen Villa des Cinquecento vgl.

v.a. Ackerman, James S., Palladio's Villas, New York
1967; ders., The Villa. Form and Ideology of Country
Houses, London 1990, S. 89ff.; Battilotti, Donata, Le ville
di Palladio, Mailand 1990; Bentmann, Reinhard und
Michael Müller, Die Villa als Herrschaftsarchitektur.
Eine kunst- und sozialgeschichtliche Analyse, I. Aufl.
1970, erw. Neuauflage Frankfurt a.M./Hamburg 1992;

Muraro, Michelangelo, Civiltà delle Ville Venete,

Udine 1986.
2 Auf die Zusammenhänge zwischen Architekturrhetorik

und Auftraggeberschaft bei Palladio in bezug auf

die Aristokratie von Venedig bzw. der Terraferma werde

ich an anderer Stelle ausführlicher eingehen.
3 Ich gehe von den realisierten bzw. erhaltenen und

zweifelsfrei Palladio zuweisbaren Villen aus. Die

Entwürfe dieser Bauten veröffentlichte er in seinen

»Quattro libri« von 1570: Palladio, Andrea, Die vier
Bücher zurArchitektur, nach der Ausgabe Venedig 1570:

I Quattro Libri Dell' Architettura, übersetzt und hrsg.

von Andreas Beyer und Ulrich Schütte, Darmstadt 1991

(Lizenzausgabe), Buch II, Kap. 14, S. I66ff. - Nur bei zwei

Villen, die der Architekt auf der Terraferma für
stadtvenezianische Auftraggeber erbaute, bei der frühen
Villa Pisani (seit 1542) in Bagnolo di Lonigo und der villa

rustica für Marco Zen (ca. 1558-66?) in Donegal di Ces-

salto, fehlt das Motiv der Tempelfront an der Schauseite

bzw. erscheint es lediglich in der nachträglichen
»Entwurfszeichnung« des Gebäudes in den »Quattro libri«
(Villa Pisani), die keine verlässliche Quelle für Palladios

ausgeführte Bauten sind.
4 Dies lässt sich nicht mit der Entstehungszeit oder
dem Stil bzw. Typus der Bauten befriedigend erklären.

- Zur Trennung der Auftraggeberschaft in venezianischen

und Terraferma-Adel vgl. bereits in Palladios
»Quattro libri«: Palladio 1991 (wie Anm. 3), Buch II, Kap.
14 bzw. 15. - Sieht man von den Entwürfen in den

»Quattro libri« ab sowie von Bauten, die für Palladio
nicht gesichert sind, so findet sich bei den für den

Terraferma-Adel errichteten Villen die Tempelfront nur bei

der Villa Thiene in Quinto Vicentino (1545-46), der

Tempelportikus lediglich bei den Villen Chiericatim Vanci-

muglio (um 1554) sowie Almerico in Vicenza (1566). Die

Besitzer dieser Bauten stammten alle aus Vicenza.

Palladio hat die Tempelfront bzw. den Tempelportikus vor allem bei Villen und Palastvillen1

verwendet, die, wie z.B. die Villen Emo (Abb. 1) und Badoer (Abb. 2), im Auftrag

von Familien der stadtvenezianischen Aristokratie2 zwischen ca. 1550 und 1565 erbaut

wurden. Sie gehörten mehrheitlich zu einem landwirtschaftlichen Grossgrundbesitz.3

Relativ selten setzte er das antike Sakralmotiv demgegenüber bei den für den

Terraferma-Adel realisierten Villen ein.4 Bei diesen weist die Schauseite zumeist

entweder eine Serliana oder eine dreibogige bzw. dreijochige Eingangsloggia mit

Dreieckgiebel auf, wie dies z.B. bei der Villa Saraceno in Finale di Agugliaro (Abb. 3)

der Fall ist.

Durch die Verwendung der antiken Sakralmotive des Dreieckgiebels bzw. der

Tempelfront in der Palast- und Villenarchitektur5 verstiess Palladio gegen eine Forderung

Albertis, der, Tempel und christlichen Sakralbau gleichsetzend, in seinem

Architekturtraktat noch davor gewarnt hatte, den »Giebel bei privaten Fläusern« so zu

gestalten, »dass er irgendwie an die Floheit des Tempels« heranreiche.6

Sofern die Forschung die Frage überhaupt thematisiert, ob die sakralen Konnotationen

des Dreieckgiebels bzw. der Tempelfront bei ihrer Übernahme in den Profanbau

erhalten bleiben oder verschwinden,7 wird einerseits der Umstand angeführt, dass

Palladio in Barbaros Vitruv-Ausgabe und in seinen »Quattro libri« das vitruvianische

Wohnhaus im Sinne seiner Villen rekonstruierte, womit er für diese sozusagen einen

antiken Vorläufer gewann, was zu Recht immer wieder als Kennzeichen von Palladios

unkonventioneller und schöpferischer Rekonstruktion der Antike angesehen

wird.8 Andererseits wird vor allem auf Palladios Flerleitung der antiken Sakralmotive

bzw. des Dreieckgiebels aus der antiken Profanarchitektur in der häufig zitierten

Passage der »Quattro libri« verwiesen, wo Palladio die Verwendung des

architektonischen Motivs folgendermassen rechtfertigt:

»Ich habe bei allen Villen und auch bei einigen Stadthäusern den Giebel auf der

Fassade der Vorderseite, an der sich die Haupttüren befinden, angebracht, damit

diese Giebel den Eingang des Hauses anzeigen und der Grösse und Herrlichkeit des

Ceorges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universität Zürich 1995



Abb. 2: Palladio, Villa Badoer, Fratta Polesine.

5 Zum vereinzelten Auftreten von Dreieckgiebel und

Tempelfront in der frühneuzeitlichen Villen- und
Palastarchitektur vor Palladio vgl. Ackerman 1990 (wie
Anm. I), S. 80, 82; Huse, Norbert und Wolfgang Wolters,
Venezia. L 'Arte del Rinascimento. Architettura, scultura,

pittura 1460-1590, Venedig 1989, S. 45f., 132; Bödefeld,

Gerda und Berthold Hinz, Die Villen im Veneto. Eine

kunst- und kulturgeschichtliche Reise in das Land
zwischen Alpenrand und Adriabogen, Köln 1987, S. 142, 267.

6 Alberti, Leon Battista, Zehn Bücher über die
Baukunst, hrsg. von Max Theuer (Nachdruck der I. Aufl.

Wien/Leipzig 1912), Darmstadt 1991, 9. Buch, Kap. 4,

S. 488 (zit. bei Bödefeld/Hinz 1987 (wie Anm. 51, S. 132). -

Zur Würde des Dreieckgiebels vgl. auch Alberti ebd.,
7. Buch, Kap. II, S. 385.

7 Zur Verwendung der antiken Sakralmotive in der
Architektur Palladios vgl. Lötz, Wolfgang, La Rotonda:

edificio civile con cupola, in: Bollettino del C1SA 4,1962,

S. 69-73; Tafuri, Manfredo, Committenza e tipologia
nelle ville palladiane, in: Bollettino del C1SA II, 1969,

S. 120-136, hier S. 127ff.; Assunto, Rosario, Introduzione
all'estetica del Palladio, in: Bollettino del CISA 14,1972,

S. 9-26, hier S. 14; Corboz, André, Per un'analisi psico-
logica della villa palladiana, in: Bollettino del CISA 15,

1973, S. 249-266, hier 257ff.; Fagiolo, Marcello, Palladio

e il significato dell'architettura, in-, Bollettino del CISA

14, 1972, S. 27-41, hier S. 27ff.

8 Forssman, Erik, Visible Harmony. Palladio's Villa Fos-

cari at Malcontenta, Stockholm 1973, S. 37; Germann,

Georg, Einführung in die Geschichte der Architekturtheorie,

Darmstadt 1980, S. 137. - Zur intensiven und

schöpferischen Auseinandersetzung mit der antiken
Villa nach Vitruv und mit Alberti vgl. Forssman, Erik,

Palladios Lehrgebäude. Studien über den Zusammenhang

von Architektur und Architekturtheorie bei
Andrea Palladio, Stockholm/Göteborg/Uppsala 1965,

S. 57ff., I30ff.
9 Palladio 1991 (wie Anm. 3), Buch II, Kap. 16, S. I90f. -

Zur Entstehung der öffentlichen Gebäude und der
Tempel aus dem privaten Wohnbau nach Palladio vgl.
auch ebd., Buch I, Vorwort, S. 18.

10 Ausdruck nach Puppi, Lionello, Andrea Palladio
(DTV-Ausgabe), München 19842, S. 201, in bezug auf Pro-

naos und Kuppel bei der Villa Rotonda in Vicenza.
11 Zu dieser Interpretation des Dreieckgiebels bzw.

der Tempelfront vgl. z.B. ebd., S. 131; Wittkower,
Rudolf, Grundlagen der Architektur im Zeitalter des

Humanismus, München 1983, S. 64. - Zum Zusammenhang

zwischen Sozialstatus und Gebäudetypus vgl.
Palladio 1991 (wie Anm. 3), Buch I, Vorwort, S. 19, und Buch

II, Kap. I, S. 113, Kap. 13, S. 164.

12 Vgl. z.B. Constant, Caroline, Der Palladio-Führer,
Braunschweig 1988, S. 80; Puppi 1984 (wie Anm. 10),

S. 141,172. - In diesem Sinne deutet Puppi auch das Motiv
des Dreieckgiebels (ebd., S. 131).

13 Ackerman, James S., Palladio, Stuttgart 1980, S. 49f.
14 Palladio zufolge bildete das private Wohnhaus die
Keimzelle des Staates. Dazu Palladio 1991 (wie Anm. 3),

Buch I, Vorwort, S. 18.

15 Die Vorstellung der Stadt als Körper (»corpo della
cittä«) und der Kanäle als Venen (»vene«) findet sich für
Venedig bspw. bei Sansovino, Francesco, Venetia cittä
nobilissima et singolare (1581), con le aggiunte di Giu-

stiniano Martinioni (Nachdruck der Ausgabe von 1663,

hrsg. von Lino Moretti), 2 Bde., Venedig 1968, S. 2,3,
369, 389 und passim. Dazu auch weiter unten. - Zur

Bedeutung von Corpusmodellen im Veneto in der

Werkes in der Weise dienen, dass sie den vorderen Teil eines Gebäudes über die

restlichen Teile erheben. Darüber hinaus sind sie zum Anbringen der Zeichen, das

heisst des Wappens der Erbauer, geeignet, das man in der Giebelmitte unterbringt.
Das machten auch die Alten an ihren Bauten, wie man an den Überresten der Tempel

und anderer öffentlicher Bauten sieht, wobei es sehr wahrscheinlich ist, dass sie

[...] den Entwurf und die Überlegungen von den öffentlichen Gebäuden bei den

Privatbauten und -häusern übernommen haben.«9

Der »Griff zur sakralen Baukunst«10 in der palladianischen Architektur wird damit

zur »blossen« Referenz an den Stand des Auftraggebers" und zum Ausdruck einer

aristokratischen Selbstdarstellung, wie dies vergleichbar für andere Elemente der

palladianischen Villenarchitektur gilt,12 so die hierarchisch gegliederten triadischen

Kompositionen der Gebäudekomplexe, die Sockel und Podeste, die grosszügig
angelegten Rampen und Treppen der casa padronale sowie in manchen Fällen das antike

Herrschaftsmotiv des sito elevato (Abb. 1 und 2). Ackerman konstatiert deshalb, dass

die Auftraggeber Palladios, »die sich der Bedeutung der von der Antike entliehenen

Architekturmotive bewusst waren, [...] es niemals zugelassen [hätten], dass ihre

häuslichen Ambitionen durch religiösen Symbolismus ausgedrückt würden. Hätten

sie den giebelbekrönten Portikus nur oder zumindest prinzipiell mit Tempeln

assoziiert, so hätten sie bemerkt, dass er gegen Vitruvs Decorum verstiess.«13

Zu einer anderen Schlussfolgerung gelangt man jedoch, wenn man die
Antikenrekonstruktion Palladios vor dem Hintergrund der damals verbreiteten Konzeptionen
und Metaphern der Stadt bzw. von Venedig betrachtet, wozu uns nicht nur Palladios

Architekturverständnis und seine Theorie der Entwicklung der Stadt und des

Staatswesens berechtigen,14 sondern auch die weite Verbreitung derartiger Modelle und

Körpermetaphern in Venedig bzw. im Veneto in der zweiten Hälfte des Cinquecento.15

In einer auf Alberti16 fussenden Passage hält Palladio in seinem Architekturtraktat

fest: »[...] die Stadt [ist] gewissermassen nichts anderes als ein grosses Haus

und - dementsprechend - ein Haus eine kleine Stadt [...]«,17 woraus für ihn und seine

Zeitgenossen u.a. resultierte, dass die ländliche Villa architektonisch im wesentlichen

dem städtischen Palazzo zu entsprechen hatte.18

Kornelia Imesch Oehry



Abb. 3: Palladio, Villa Saraceno, Finale di Agugliaro.

2. Hälfte des 16. Jh.s allgemein Barbieri, Giuseppe,
Andrea Palladio e la cultura veneta del Rinascimento,
Rom 1983, S. 74, und weiter unten.
16 Alberti 1991 (wie Anm. 6), 1. Buch, Kap. 9, S. 47: »Denn

wenn der Staat, nach einem Grundsatze der Philosophen,

ein grosses Haus ist, und ein Haus hinwiederum

ein kleiner Staat ist [...!.«; ebd., 5. Buch, Kap. 14, S. 262:

»Das Haus, sagte ich anderswo, sei eine kleine Stadt.«;

ebd., 5. Buch, Kap. 2, S. 224: »Und wie man in der Stadt

das Forum und die Plätze, so wird man im Hause das

Atrium, den Saal und Räume dieser Art haben [...).«
17 Palladio 1991 (wie Anm. 3), Buch II, Kap. 12, S. 163. -

Für die Diskussion dieses Konzepts bei Palladio vgl. u.a.

Forssman, Erik, »Del sito da eleggersi per le fabbriche
di villa». Interpretazione di un testo palladiano, in: Bol-

lettino del CISA II, 1969, S. 149-162, hier S. I57f.: Tafuri
1969 (wie Anm. 7), S. I24f.; Barbieri 1983 (wie Anm. 15),

S. 71ff.; Bentmann/Müller 1992 (wie Anm. 1), S. 43, 65,262

und passim.
18 Palladio 1991 (wie Anm. 3), Buch II, Kap. 12, S. 163. - In

diesem Sinne bereits Doni, Anton Francesco, Le Ville
(1566), hrsg. von Ugo Bellocchi, Modena 1969. Dazu

Rupprecht, Bernhard, L'iconologia nella villa veneta, in:

Bollettino del CISA 10, 1968, S. 229-240, hier S. 233.

19 Zur venezianischen Panegyrik und dem Selbstverständnis

der Stadt vgl. v.a. Sinding-Larsen, Staale,

Christ in the Council Hall. Studies in the Religious
Iconography of the Venetian Republic, Rom 1974, S. 134ff.

und passim; ders., L'immagine della Repubblica di
Venezia, in-. Architettura e Utopia nella Venezia del

Cinquecento, hrsg. von Lionello Puppi, Mailand 1980,
S. 40-49; Wolters, Wolfgang, Der Bilderschmuck des

Dogenpalastes. Untersuchungen zur Selbstdarstellung
der Republik Venedig im 16. Jahrhundert, Wiesbaden
1983, S. 236ff.
20 Bzw.: »situada sopra le acque salse« (Sanudo, Marin
il Giovane, De origine, situ et magistratibus urbis
venetae ovvero la città di Venetia 11493-1530], ed. critica
di Angela Caracciolo Arico', Mailand 1980, S. 9 und

Anm. I).

21 Zit. nach Puppi, Lionello, »Rex sum justicie«. Note

per una storia metaforica del Palazzo dei dogi, in: I

Dogi, hrsg. von Gino Benzoni, Mailand 1982, S. 183-223,

hier S. 188.

22 Sanudo 1980 (wie Anm. 20), S. 9, 20.
23 Zit. nach Puppi 1982 (wie Anm. 21), S. 188.

24 Sanudo 1980 (wie Anm. 20), S. 20.
25 Ebd., S. I2f. Vgl. auch ebd., S. 9. - Diese Überlieferung

desgleichen bei Sansovino (1581)-. Sansovino 1968 (wie

Anm. 15), S. 509.
26 Vgl. Coryate, Thomas, Beschreibung von Venedig
(1608), hrsg. und übersetzt von Birgit Heintz und Rudolf

Wunderlich, Heidelberg 1988, S. 228. - Zum Verständnis

von Venedig als Abbild des Paradieses vgl. Sinding-
Larsen 1974 (wie Anm. 19), S. 134ff.

27 Zit. nach Puppi 1982 (wie Anm. 21), S. 188. - Zu

Venedig-Jerusalem vgl. auch Puppi, Lionello, Venezia

come Gerusalemme nella cultura figurativa del rinascimento,

in: La città italiana del Rinascimento fra utopia
e realtä, hrsg. von August Buck und Bodo Guthmüller,

Venedig 1984, S. 117-136; Limpricht, Cornelia, Der
Salomonische Tempel als typologisches Modell: Venedig -

Nuova Gerusalemme, in: Naredi-Rainer, Paul von,
Salomos Tempel und das Abendland. Monumentale

Folgen historischer Irrtümer, Köln 1994, S. 235-259.

28 Coryate 1988 (wie Anm. 26), S. 37.

29 Ebd., S. 57.

Die »Villa« als »Erweiterung« des venezianischen Stadt- bzw.
Staatskörpers
Venezia19 ist nach den bekannten Worten Sanudos, »in Italia primaria et potentissima«.

Es befindet sich »nello intimo seno del mar Adriatico, situada sopra la quai salse«

(sic),20 was den utopischen Gehalt der Stadt, ihre, so Sansovino (1561/62), »impossibilité«21

ausmacht. Venedig ist deshalb nicht nur allen anderen Städten, sondern

insbesondere auch Rom überlegen, da es nicht wie dieses von Hirten gegründet wurde,

sondern, so Sanudo, Sansovino u.a., »da nobeli et potenti«.22 Venedigs mythischer

Stadtgründer ist kein Heide wie Romulus in Rom, sondern der christliche Evangelist

Markus; die »Königin der Meere« wurde nicht - so der deutsche Dominikaner Felix

Faber - »a paganis et idolatris« erbaut, »sed a Christianis et Crucifixi cultoribus«.23 Die

Stadt war von Anbeginn »terra libera né mai da niuno subiugata come tutte le altre

[...]«,24 was ihren jungfräulichen Charakter ausmacht. Den Überlieferungen der Zeit

entsprechend, soll Venedig denn auch auf göttlichen Wunsch und Geheiss hin im Jahr

421 n.Chr. - am Jahrestag der Verkündigung an Maria - gegründet worden sein. Dem

»Schöpfungsmythos« der Stadt zufolge wurde am selben - »zorno di Venere« genannten -

Tag Adam von Gott erschaffen und Christus auf Golgotha durch die Juden gekreuzigt:

»[...] del 421, adi' 25 Marzo in zorno di Venere (...] Nel qual zorno ut divinae testantur
litterae fu formato il primo homo Adam nel principio del mondo per le mano di Dio;

ancora in ditto zorno la verzene Maria fo annonciata da l'angelo Cabriel, et etiam il
fiol de Dio, Christo Giesu' nel suo immaculato ventre miraculose introe, et secondo

l'opinione theologica fo in quel medesmo zorno da Zudei crucefisso [,..].«25

Die Lagunenstadt ist deshalb nicht nur göttlichen Ursprungs, sondern, wie selbst noch

der Engländer Coryate zu Beginn des frühen 17. Jahrhunderts in seiner unterhaltsamen

Beschreibung der »allerschönsteln] Königin« versichert, die Verkörperung des Paradieses,

Sinn- und Abbild des himmlischen Jerusalem.26 »Haec est tamquam altera Hierusa-

lem, quae a Deo electa est [...]«, hatte Tomaso Diplovatazio bereits im Cinquecento
pathetisch verkündet.27 Die Piazza San Marco ist nach Coryate nicht urbis, sondern orbis

forum-,28 vom Markusturm aus, so derselbe Autor, erhalte man eine »Synopsis [...] über

die Christenheit im kleinen [...] oder besser über das Jerusalem der Christenheit«.29

Serenissima und »Villa«



Abb. 4: Benedetto Bordon, Venedig und die Lagune,

perspektivischer Plan von 1536.

30 Sansovino 1968 (wie Anm. 15), S. 2. - Wer deshalb, so

die Inschrift in einer Amtsstube der venezianischen

Wasserbehörde, »[...] es wagen möchte, den öffentlichen

Gewässern Schaden zuzufügen, soll als Feind des

Vaterlandes betrachtet und von nicht geringerer Strafe

betroffen werden, als wer die heiligen Mauern der
Vaterstadt verletzt hätte« (zit. nach Rösch, Eva Sibylle
und Gerhard, Venedig im Spätmittelalter 1200-1500,

Freiburg/Würzburg 1991, S. 79).
31 Sanudo 1980 (wie Anm. 20), S. 39. Der Chronist hält

in überhöhender und wirklichkeitsferner Rhetorik
zudem fest: »Et si governa questa santa Republica con

tanto ordine che è cossa mirabile; non ha seditione di

populo né discordia de patritij, ma tutti unanimi sono
ad accrescerla, et pero' - secondo che dicono i savij - è

per durar perpétua [...].« (ebd.).
32 Alberti 1991 (wie Anm. 6), 4. Buch, Kap. 3, S. 193.

33 Sansovino 1968 (wie Anm. 15), S. 468.
34 Vgl. Puppi 1982 (wie Anm. 21), S. 182.

35 Nach Alberti sind die Stadtmauern, Tempel und
Basiliken den Göttern geweiht, die Stadtmauern sind sakral

(Alberti 1991 [wie Anm. 6], 4. Buch, Kap. 3, S. 189ff.,
7. Buch, Kap. 1, S. 34lf.). Zu den Stadtmauern und ihrer
sakralen Konnotation vgl. Szabo', Thomas, Die

Visualisierung städtischer Ordnung in den Kommunen Italiens,

in: Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums 1993,

S. 55-68.
38 Sanudo 1980 (wie Anm. 20), S. I6f.
37 Zur Aufzählung der »corpi de santi«, die sich in Venedigs

Kirchen befinden, vgl. ebd., S. 46ff.
38 Zum Zusammenhang zwischen »Sakralraum« und

Reliquienbesitz sowie der Bedeutung religiöser Feste in

Venedig vgl. Crouzet-Pavan, Elisabeth, »Sopra le acque
salse«. Espaces, pouvoir et société à Venise à la fin du

moyen âge (Nuovi studi storici, 14), 2 Bde., Rom 1992,

S. 533ff., 884ff.
39 Dieser Ausdruck in einer Oratione des Botschafters

von Brescia, Giovanni Battista Averoldo (1587), zit. nach

Wolters 1983 (wie Anm. 19), S. 109.

40 Zur Vorstellung von Venedig als terra promessa vgl.
in anderem Argumentationszusammenhang Crouzet-
Pavan 1992 (wie Anm. 38), S. 547.

41 Sanudo in bezug auf den Dogen: »rapresenta il
stado« (Sanudo 1980 [wie Anm. 20], S. 240). - Dazu Cri-

vellari, Domenico, L'istituto dogale, in: II serenissimo

doge, hrsg. von Umberto Franzoi, Treviso 1986, S. 7-45,

hier S. 31ff.

42 Zum Dogen und dem Dogat von Venedig vgl. Sanudo

1980 (wie Anm. 20), S. 85ff.; Sansovino 1968 (wie Anm.
15), S. 467ff.: Da Mosto, Andrea, 1 Dogi di Venezia nella

vita pubblica eprivata, Mailand o.J. (1966); Benzoni 1982

(wie Anm. 21); Franzoi 1986 (wie Anm. 41).

43 Tenenti, Alberto, La rappresentazione delpotere, in:

Benzoni 1982 (wie Anm. 21), S. 73-106, hier S. 88; Franzoi,

Umberto, II significato politico del dogado, in: Franzoi

1986 (wie Anm. 41), S. 47-69, hier S. 50.
44 Sansovino 1968 (wie Anm. 15), S. 471.

45 Zur Entmachtung des Dogen seit dem 12. Jh. vgl.

Venedig ist zwar eine Stadt ohne Mauern, »nel mezzo dell'acque salse«, doch

umgeben und geschützt von einem Kranz von Inseln mit Kirchen und Klöstern (Abb. 4)

und vor allem vom Meer, das, wie die übrigen von der Natur geschaffenen Grenzen,

»[...] le proprie mura délia Città di Venetia« bildet.30 Der wichtigste Schutz der Sere-

nissima ist nach Auskunft der Chronisten jedoch die Regierungsform der Stadt, die

nach Sanudo auf dem Recht basiert. Venedig werde »per suoi statuti et leze [regiert],
et non quelle che in ogni altro luogo si governa, zoè dell'imperio«.31 Wie dies Alberti
bereits für die Lacedämonier konstatierte,32 braucht die Serenissima deshalb keine

schützenden Stadtmauern, sei der Stadtstaat doch, so Sansovino, »fortificato dalle

leggi con maravigliosa prudenza, fermato su la giustitia, S stabilito su la saldissima

base délia religione per salvezza, fi per conservatione délia libertà, S dello honor

quasi perduto affatto délia misera Italia«,33 was die grosse Bedeutung der Iustitia in
der venezianischen Staatsauffassung erklärt, die in Venedig zum Symbol und zur

Allegorie des Palazzo Ducale wird.34 Die Gesetze substituieren in Venedig die

Stadtmauern,35 und das Gesetz ist heilig (Abb. 5).

Die frühesten Kirchenbauten Venedigs sollen der Überlieferung nach auf »Verkündigungen«

von Maria und Christus, den Aposteln und anderen Heiligen erbaut worden
sein.36 Die Stadt, heilsgeschichtlich legitimiert in den oben angeführten Gründungslegenden,

wird als Heiltum erlebt und als solches durch den Besitz ganzer Scharen

von Heiligenkörpern versichert.37 Venedig wird zugleich zum riesigen Reliquiar, sein

geheiligter Raum wird inszeniert und zelebriert in den politisch-religiösen Festen

und Prozessionen.38 Die »Königin der Meere« proklamiert sich als »Tempio di

Religione«39. als Arche, und die Stadt als terra promessa.40

In Venedig ist die Stadt nach griechisch-antikem Vorbild identisch mit dem Staat,

dessen Repräsentant, so Sanudo, der Doge ist.41 Der Principe - immer ein Angehöriger
des Patriziats - verkörpert das monarchische, nicht auf Erbfolge beruhende Element

der als gemischt verstandenen Verfassung der Seerepublik.42 Er ist die physische

Inkarnation der Republik, ihr höchster Magistrat, gewählt auf Lebenszeit und Mitglied
aller wichtigen Räte.43 In ihm verbinden sich die Traditionen des sakralen und weltlichen

Herrschertums »ä somiglianza del Papa S dell'Imperadore«44. Seine faktische

Macht wurde seit dem 12. Jahrhundert sukzessive eingeschränkt, bis er seit dem

ausgehenden Mittelalter immer stärker zur blossen Repräsentationsfigur geworden war,

deren Machtbefugnisse und Pflichten durch die Promissionen genauestens festgelegt
und durch die verschiedenen Staats- und Ratsorgane überwacht wurden.45 Ohne seine

Ratgeber könne der »Principe«, so Sanudo, »[...] non puol aldir ni' deliberar alcuna

cossa, né far scriver alcuna lettera publica [...]«,46 er ist nach Sansovino »legato dalle

leggi [,..]«47. Er selbst darf nach seiner Wahl zum Staatsoberhaupt seine früheren

beruflichen Aktivitäten nicht mehr ausüben, seine Angehörigen werden im Laufe der

Zeit von wichtigen Staats- und allen kirchlichen Ämtern ausgeschlosssen. Seit 1476

dürfen die Söhne und Neffen des Dogen nicht mehr Savi der Republik werden, seit 1521

bzw. 1523 sind seine Familienmitglieder von kirchlichen Würden sowie vom Amt eines

Avogadore di Comun und von der Mitgliedschaft im Rat der Zehn ausgeschlossen.48

Da der Doge das Symbol des Staates ist, zählt nur das Amt und nicht die Person.

Prachtentfaltung und Würde, die Inszenierung von magnificenza und maestà des

Dogen, sind daher nur der Amts-, nicht der Privatperson gestattet, was u.a. das

Kornelia Imesch Oehry



Abb. 5: Iustitia, Venedig, Palazzo Ducale, Piazzetta-
fassade.

Kretschmayr, Heinrich, Geschichte von Venedig, Bd. 3:

Der Niedergang, Aalen 1964, S. 81 f.

46 Sanudo 1980 (wie Anm. 20), S. 91. Zur
eingeschränkten Machtbefugnis des Dogen auch ebd., S. 89;

Coryate 1988 (wie Anm. 26), S. 2l4f.
47 Sansovino 1968 (wie Anm. 15), S. 469.
48 Perocco, Guido und Antonio Salvadori, Civiltà di
Venezia, Bd. 2, Venedig o.J., S. 429; Kretschmayr 3,1964

(wie Anm. 45), S. 82.
49 Zum stark eingeschränkten ius imaginum des

amtierenden Dogen ausserhalb der privaten Gemächer des-

Dogenpalastes und auf Münzen vgl. Sansovino 1968

(wie Anm. 15), S. 486, der dieses Verbot damit
begründet, dass »l'effigie per ordinario, significativa di

Dominio assoluto« sei. Dazu auch Franzoi, Umberto,

L'iconografia dogale, in: Franzoi 1986 (wie Anm. 41),

S. 285-307, hier S. 287; Gorini, Giovanni, / dogi e Je

medaglie, in-. Franzoi 1986 (wie Anm. 41), S. 309-327, hier
S. 311.

50 Zu den Oselle vgl. Sanudo 1980 (wie Anm. 20), S. 89f.
51 Zur Zwei-Körper-Lehre vgl. Kantorowicz, Ernst H.,

Die zwei Körper des Königs. Eine Studie zurpolitischen
Theologie des Mittelalters, München 19942; zu Kantorowicz'

Thesen vgl. ferner verschiedene Beiträge in-.

Tumult. Schriften zur Verkehrswissenschaft, Nr. 16, o.J.

11994]; hier v.a. Giesey, Ralph E., Was für zwei Körper?,
S. 79-93.
52 Zu den Vorgängen nach dem Tod eines Dogen vgl.
Sanudo 1980 (wie Anm. 20), S. 90f.; Sansovino 1968 (wie

Anm. 15), S. 489ff.
53 Zit. nach Knezevich, Michela, / funerali del Doge e i
monumenti funebri, in-. Franzoi 1986 (wie Anm. 41),

S. 193-205, hier S. 195.

54 Sanudo 1980 (wie Anm. 20), S. 90.
55 Sansovino 1968 (wie Anm. 15), S. 323.

56 Wolters 1983 (wie Anm. 19), S. 63 und Anm. 3.

57 Dazu Rosand, David, Venezia e gli dei, in: »Renovatio

urbis«. Venezia nell'età di Andrea Gritti (1523-1538), hrsg.

von Manfredo Tafuri, Rom 1984, S. 201-215, hier S. 208.
58 Zu diesem Bild und seinen antipäpstlichen
Konnotationen vgl. Rosand, David, Venetia figurata: The

Iconography ofa Myth, in-. Interpretazioni veneziane. Studi

di storia dell'arte in onore di Michelangelo Muraro,

hrsg. von David Rosand, Venedig 1984, S. 177-196, hier
S. 187; Sinding-Larsen 1974 (wie Anm. 19), Taf. XCIX/b.
59 Vgl. diese Bezeichnungen Venedigs bei Spathafora

(1554), zit. nach Wolters 1983 (wie Anm. 19), S. 60,
Anm. 2.

60 Vgl. Sinding-Larsen 1974 (wie Anm. 19), S. 150;

ders. 1980 (wie Anm. 19), S. 41. - Zum Begriff des

»corpus ecclesiae mysticum« bzw. »corpus rei publicae

mysticum« im Mittelalter sowie der Tendenz des

stark eingeschränkte dogale Bildrecht sowie das (selten iibertretene) Verbot

erklärt, Münzen mit dem individuellen und nicht dem Amtsbildnis des Dogen zu

prägen.49 Dem Staatsoberhaupt ist die Wiedergabe seines Porträts nur auf den

sog. Oselle gestattet, die der Doge alljährlich prägen lässt und normalerweise am

4. Dezember an jene Adligen verteilt, die Stimmrecht im Grossen Rat haben.50

So wie die Stadt bzw. der Staat zwei Körper besitzt - nämlich einen physischen und

einen mystischen Körper -, so auch der Doge.51 Stirbt er, lässt die Signoria durch ihren

ältesten Consigliere verkünden:52 »Con molto dispiaser avemo sentito la morte del Sere-

nissimo Principe di tanta bontà e pietà; pero' ne faremo un altro.«53 Die Adligen, die

die Totenwache des Dogen im Sitzungssaal des Senats halten, sind, so Sanudo, »vestiti

di scarlatto, in segno che - se 'I Dose è morto - la Signoria non è morta [...]«.54

Venedig als Stadtstaat ist nicht nur Bewahrerin des wahren christlichen Glaubens,55

Hort, ja Arche und Bucintoro der wahren Christen, gegründet, so Groto 1577, am Tag

nach der Sintflut,56 von Gott auserwählt zur Errettung Italiens und der ganzen

Christenheit, sondern auch - aufgrund des Verständnisses von Venetia als Vergine und

Maria57 - Ecclesia, deren Präfiguration die Arche ist. Dies macht es möglich, dass auf

einem Votivbild für den Dogenpalast Venetia anstelle von Ecclesia das Blut aus der

Seitenwunde Christi empfangen kann.58 Staatsschiff, Bucintoro und Schiff der Kirche

bilden in der venezianischen Staatsauffassung eine Einheit. Die »Santissima Republica«

und »vergine immaculata«,59 versteht sich als corpus mysticum,60 dessen Haupt der

Doge als christomimetes und dessen Glieder die Signoria bzw. die Aristokratie
bilden.61 Was dem kirchlichen corpus mysticum die Hostie bedeutet, bedeutet dem weltlichen

corpus mysticum die Münze bzw. die dogalen Oselle. Der venezianische Staat

sakralisiert sich, was bereits Pius II. aus verständlichen Gründen scharf kritisierte.62

Die venezianischen Ratsorgane repräsentieren die Engelschöre,63 die ältesten Adelsfamilien

der Stadt nennen sich Apostel und Evangelisten, sie konstituieren die civitas

dei. Die Sakralisierung des Staates geht einher mit der Entwicklung und bedeutungs-

mässigen Verbindung eines Iustitia- sowie Venetia-Venus-Vergine-Maria-Kultes auf der

einen und der politischen Entmachtung von Kirche und Klerus auf der anderen Seite.

Von der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts an ist es geistlichen Würdenträgern

gesetzlich verboten, staatliche und politische Ämter zu übernehmen.64 Das Haupt des

Staates, der Doge, dessen Sakralität von der Mitte des 16. Jahrhunderts an immer

stärker in den Vordergrund gerückt wurde, ist deshalb »quasi come cosa sacra«,65

»simile à Dio benedetto«,66 er ist das »sacro idolo nostro«67. Nicht in der Person zwar,

jedoch im Amt des Dogen, in seiner dogalen Autorität, verkörpert und visualisiert sich

die Sakralisierung des Staates und damit der Signoria bzw. der Aristokratie, die sich

im Cinquecento, in sozusagen oligarchischer Vorwegnahme späterer absolutistischer

Staatsideen, als Staat verstand, sich mit diesem weitgehend identifizierte (Abb. 6

und 7).68 Diese Entwicklung setzte ebenfalls im Mittelalter ein. Sie war verbunden mit

einer allmählichen Entmachtung des Dogen auf der einen, von Volk und Klerus auf der

anderen Seite. Der weltliche und der geistliche Arengo wurden faktisch aufgehoben

bzw. der geistliche Arengo durch den Senat übernommen.69

In der Sakralisierung des Dogen kompensieren sich die in Venedig aufgrund
des aristokratischen Egalitätsideals und -gebots eingeschränkte individuelle

Serenissima und »Villa«



Abb. 6: Giacomo Franco, Plan von Venedig mit
Darstellung eines festlichen Umzugs, Ende 16. Jh.

Abb. 7: Venedig, Palazzo Ducale und Piazzetta.

Staates, sich dem kirchlichen corpus mysticum
anzugleichen und die staatlichen Einrichtungen für heilig zu

erklären vgl. Kantorowicz 1994 (wie Anm. 51), S. 205ff.,

2l8ff.
61 Zum Begriff des christomimetesvg\. Kantorowicz
1994 (wie Anm. 51), S. 68. - Zum Verständnis des Staates

als Körper, der für die corpus-mysticum-Vorstellung
grundlegend ist, ebd., S. 205ff., 2l8ff., 277 und passim.
62 »Sie [die Venezianer! wollen als Christen vor der
Welt erscheinen, aber in Wirklichkeit denken sie
niemals an Gott, und ausser dem Staat, den sie als eine
Gottheit ansehen, gilt ihnen nichts als geweiht oder

heilig. So heisst einem Venezianer nur heilig, was für
den Staat gut ist. Das ist heilig, was das Reich vergrös-
sert. Was der Senat beschliesst ist heilig, auch wenn
es im Gegensatz zur Heiligen Schrift steht.« (zit. nach

Rösch 1991 [wie Anm. 301, S. 26).
63 So Sansovino: »[...] questo celeberrimo Collegio, il

quale rappresenta l'angelico choro del Paradiso«, oder:

»[...I questo sacratissimo collegio, questo celeste choro
I...1« (zit. nach Sinding-Larsen 1974 Iwie Anm. 191, S. 142,

Anm. I mit weiteren Belegen).
64 Ein praktischer Ausschluss des Klerus aus allen
Staatsämtern und Räten ist bereits für 1414 bezeugt, 1474

und 1498 werden diesbezügliche Gesetze erlassen (vgl.

Kretschmayr 3, 1964 Iwie Anm. 45), S. 106, 108). - Zum

Verhältnis von Staat und Kirche in Venedig und zur
Verdrängung der Geistlichkeit aus dem politischen Leben

seit dem Mittelalter vgl. Cozzi, Gaetano, Stato e Chiesa:

vicende di un confronto secolare, in-, Venezia e la Roma

dei Papi, Mailand 1987, S. 11-56; Kretschmayr, Heinrich,

Geschichte von Venedig, Bd. 2: Die Blüte, Aalen 1964,

S. 83ff.; ders. 3, 1964 (wie Anm. 45), S. I05ff.
65 So Sansovino in bezug auf die dogalen Attribute und

die Erscheinung des Dogen bzw. der »Rè consacrati«

unter dem Baldachin: Sansovino 1968 (wie Anm. 15),

S. 480. Der Doge sei, so derselbe Autor, »quasi come

Principe che partecipasse a un certo modo del sacro«

(ebd., S. 470), seine »scussia bianca« trage er »quasi

come insegna di persona sacra 1...1« (ebd., S. 471).

66 So Spathafora in einer Rede auf den Dogen (1554), zit.

nach Wolters 1983 (wie Anm. 19), S. 76. - Zum Simile-
bzw. Similitudo-Begriff vgl. Foucault, Michel, Die

Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften,

Frankfurt a.M. I9909, S. 46ff.
67 So Frangipane (1577), zit. nach Wolters 1983 (wie

Anm. 19), S. 77.

68 Zur Identifikation der Aristokratie mit dem Staat vgl.

Romano, Dennis, Patrizi e popolani. La société venezia

na nel Trecento, Bologna 1993; Wolters 1983 (wie
Anm. 19), S. 61.

69 Der weltliche Arengo wurde 1423 aufgelöst, der

geistliche faktisch 1494 (Kretschmayr 3, 1964 Iwie
Anm. 451, S. 108).

Selbstdarstellung und Visualisierung von magnificenza und maestà des einzelnen

cavalier, welchen (theoretisch) relativ enge Grenzen gesetzt waren.

Alle Allegorien der Stadt bzw. des Staates, das Lob auf Venedig mit seiner überhöhenden

Rhetorik und die Sakralisierung des Stadtstaates bedeuten immer auch die Sakra-

lisierung der Signoria bzw. der Aristokratie der Seerepublik. Wie der Staat, so ist

auch die Aristokratie göttlichen Ursprungs und ewig und deshalb zur alleinigen
Herrschaft ausersehen.70 Den zeitgenössischen Corpusmetaphern entsprechend, repräsentiert

sie den ewigen Körper des Dogen und damit denjenigen des Staates, der Stadt,

des Palazzo Ducale und auch jenen der Villa als città piccola (Abb. 8).

Wie der Staat, die Stadt und in ihr der Palazzo Ducale, erscheint die Villa in der

panegyrischen Allegorese als Paradies, ihr architektonisches Ordnungssystem

reflektiert jenes der Stadt.71 Wie Venedig selbst ist die palladianische Villa nicht

mehr durch Mauern, sondern durch ihre »Gesetze« befestigt, gesichert durch ihre

Würde und ihre Herrschaftsmotive. Wie die Serenissima ist sie Hort der wahren

Christen, der Tempel der santa agricoltura, terra promessa und neuer Heilsort -

eine Bedeutung, auf die noch 1716 Andrea Cornaro, ein Nachfahre des ersten Besitzers

der Villa Cornaro in Piombino Dese (Abb. 9), in der typologisch konzipierten
Dekoration des Gebäudes mit alttestamentlichen Szenen im Unter- und neutesta-

mentlichen Ereignissen im Obergeschoss zurückgreift.72

Die Venezianer kolonisieren nicht wie andere westeuropäische Staaten die »Neue

Welt«, ihre terra promessa ist die terra ferma, die Villa ihr Bucintoro, architektonisches

Wahrzeichen des sposalizio des cavalier und padrone mit der Erde. Die

venezianische Villa der 50er und 60er Jahre des 16. Jahrhunderts erscheint damit als

Hoheitszeichen und architektonischer Ausdruck des neuen, nach der Sintflut (Agna-

dello) mit Gott geschlossenen Bundes der santa agricoltura,73 Die venezianische

renovatio urbis des 16. Jahrhunderts wird von ihrem Anspruch her zur renovatio

orbis. Stadt und Villa sind im venezianischen Kontext keine Gegenkonzepte, denn

Venedig ist nicht locus terribilis, sondern wie die Villa locus amoenus. Die venezianische

Villa ist die Verdoppelung der Stadt en miniature. Diese Bedeutung prokla-

Kornelia Imesch Oehry



Abb. 8: Palladio, Villa Barbaro, Maser.

Abb. 9: Palladio, Villa Cornaro, Piombino Dese.

70 Zur Idee der Unsterblichkeit der Aristokratie im 16.

Jh. vgl. Barbieri 1983 (wie Anm. 15), S. 217.

71 Zu Venedig und dem Palazzo Ducale als Bild des

Paradieses vgl. Sinding-Larsen 1974 (wie Anm. 19),

passim; ders. 1980 (wie Anm. 19), S. 40; Bienert, Andreas

A., Himmel und Hölle am Dogenpalast. Zur Ikonographie

der Macht des venezianischen Regierungsgebäudes,

in: Werners Kunstgeschichte, hrsg. von Hans

Joachim Kunst et al., Worms 1990, S. 47-77. - Zur Ikono-

logie der venezianischen Villa vgl. Rupprecht 1968 (wie

Anm. 18); Bentmann/Müller 1992 (wie Anm. I), S. 60ff.
und passim; Fagiolo 1972 (wie Anm. 7), bes. S. 3lff.
72 Zu Autorschaft, Stil und Datierung der Fresken vgl.

Ivanoff, Nicola, Mattia Bortoloni e gli affreschi ignoti
delta villa Cornaro a Piombino Dese, in: Arte Veneta 40,

1950, S. 123-130; Precerutti Garberi, Mercedes, Affreschi
settecenteschi delle ville venete, Mailand I9752, S. 67f.
73 Zu der von Alvise Cornaro und den trattatisti der

sog. Villenbücher propagierten santa agricoltura sowie

zur venezianischen Villa als Zentrum eines
landwirtschaftlichen Gutsbetriebs vgl. Ventura, Angelo, Aspetti
storico-economici della villa veneta, in-, Bollettino del

CISA 11,1969, S. 65-77; Rupprecht, Bernhard, Villa. Zur
Geschichte eines Ideals, in: Probleme der Kunstwissenschaft,

Bd. 2.-. Wandlungen des Paradiesischen und

Utopischen. Studien zum Bild eines Ideals, Berlin 1966,

S. 210-250; Bödefeld/Hinz 1987 (wie Anm. 5), S. 33ff.;

Muraro 1986 (wie Anm. I), S. 55ff.
74 Zum utopischen Gehalt der venezianischen

Republiksvorstellung vgl. Ventura, Angelo (Hrsg.), Relazioni

degli ambasciatori veneti al Sena to, Bd. 1, Rom/Bari

1976, S. XIX. - Zum Aspekt von Venedig als realisierter

Utopie im Zusammenhang mit den Projekten Alvise Cor-

naros für das Bacino di San Marco vgl. Tafuri, Manfredo,

Venezia e il Rinascimento. Religione, scienza, archi-

tettura (Saggi, 686), Turin 1985, S. 213ff.

75 Diese Bezeichnung des venezianischen Edelmanns

bei Sanudo in bezug auf Giorgio Cornaro (Sanudo 1980

Iwie Anm. 20], S. 21).

76 Zur Gruppe der stadtvenezianischen Auftraggeber
Palladios vgl. Huse, Norbert, Palladio am Canale

Grande, in: Städel Jahrbuch 7, 1979, S. 61-99; Tafuri,
Manfredo, Tempo veneziano e tempo del »progetto«:
continuità e crisi nella Venezia del Cinquecento, in: Le

Venezie possibili. Da Palladio a Le Corbusier, hrsg. von

miert sich im Topos der Tempelfront bzw. des Tempelportikus der palladianischen
Villa. Der Neulandgewinnung in Stadtvenedig entspricht die Neulandgewinnung
durch die Entsumpfung und Urbarmachung des venezianischen Hinterlandes (Abb. 10).

Auf eine 1535 eingerichtete Stadtgestaltungsbehörde folgen die 1545 zur planmässi-

gen Erschliessung des venezianischen Hinterlandes gegründeten beni inculti. Oder

anders ausgedrückt: Venedigs Herrschaftsanspruch auf der Terraferma formuliert
sich nicht nur ökonomisch und machtpolitisch, sondern auch durch die Erweiterung
seines Stadtkörpers mit Hilfe der »Villa«. Der Markuslöwe steht in diesem doppelten
Sinne nun sowohl über dem Wasser als auch über der Erde (Abb. II).

Die Villa als città piccola ist die von einer kleinen aristokratischen Schicht realisierte

Utopie des utopischen Gehalts des venezianischen Staats bzw. die realisierte Utopie, die

Venedig als Stadt darstellt.74 Der Dreieckgiebel repräsentiert bzw. steht als pars pro
toto für das Haus, die Stadt, den Staat, das corpus mysticum, den Dogeri-christomimetes,

den »sacratissimo cavalier«75, weshalb er - letztlich ohne Verstoss gegen das decorum -

im Profan- wie auch im Sakralbau verwendet werden kann. Aufgrund des skizzierten

venezianischen Stadt- und Staatsverständnisses ist er per se und gerade aufgrund seiner

Ableitung aus dem Profanbau sakral konnotiert. Dreieckgiebel und Tempelfront
bzw. Tempelportikus der diskutierten Villengruppe sollten deshalb nicht als Profanierung,

sondern als Mittel und Ausdruck einer Sakralisierung verstanden werden (Abb. 12).

Sakralisierung als Anspruch und Kompensation
Palladio arbeitete als Villenarchitekt nur für eine kleine Gruppe von stadtvenezianischen

Aristokraten, für Giovanni Pisani (Bagnolo), Giorgio Cornaro (Piombino Dese,

Abb. 9), Francesco Badoer (Fratta Polesine, Abb. 2), Marco Zen (Cessalto), Francesco

Pisani (Montagnana), Marcantonio und Daniele Barbaro (Maser, Abb. 8), Niccolo'

und Alvise Foscari (Malcontenta, Abb. 12), Leonardo Mocenigo sowie für Leonardo

Emo (Fanzolo, Abb. I).76 Der Grossteil seiner übrigen case di villa entstand für den

hauptsächlich aus Vicenza stammenden Adel der Terraferma.77 Palladios stadtvenezianische

Auftraggeber bildeten innerhalb der Aristokratie der Seerepublik eine

8i

Serenissima und »Villa«



Abb. 10: Geographische Karte des venezianischen

Territoriums, anonyme Zeichnung des 16. Jh.s,
Archivio di Stato, Venedig.

Abb. II: Vittore Carpaccio, Der Markuslöwe, 1516,

Palazzo Ducale, Venedig.

Abb. 12: Palladio, Villa Foscari, Malcontenta di Mira.

Lionello Puppi und Giandomenico Romanelli, Mailand

1985, S. 23-33, hier S. 25; Tafuri 1985 (wie Anm. 74),

S. I2ff., I70f.
77 Zu den Auftraggebern Palladios, die dem Adel der

ß2 Terraferma entstammten, vgl. Ventura, Angelo, Nobiltà

e popolo nella società veneta del '400 e '500, Bari 1964;

Zaupa, Giovanni, Andrea Palladio e la sua commitîenza.

Denaro e Architettura nella Vicenza del Cinquecento,
Rom 1990; Muraro, Michelangelo, Andrea Palladio e la

committenza signorile nel Basso Vicentino, in: Odeo

Olimpico 1981/82, S. 33-45; Tafuri 1969 (wie Anm. 7),

S. 121 ff., I27f.

78 Zum stadtvenezianischen Adel, seiner Einteilung in

unterschiedliche Gruppen und den jeweiligen Bezeichnungen

vgl. Cozzi, Gaetano, II Doge Niccolo' Conta-

rini. Ricerche sul patriziato veneziano agli inizi del Sei-

cento, Venedig/Rom 1958, S. 5f.; Georgelin, Jean, Venise

au siècle des lumières (Civilisations et Sociétés, 41),

Paris/Den Haag 1978, S. 619ff., 646f., 648f.; Romanin, S.,

Storia documentata di Venezia, Bd. 4, Venedig 19132,

S. 420; Zorzi, Alvise, Paläste in Venedig, München 1989,

S. 17 (mit einigen Abweichungen gegenüber den restlichen

Autoren).
79 Dazu Ventura, Angelo, Considerazioni sull'agricol-
tura veneta e sull' accumulazione originaria del capitale
nei secoli XVI e XVII, in: Studi storici 3-4,1968.
80 Eine Liste der venezianischen Adelsfamilien bei

Georgelin 1978 (wie Anm. 78), S. 629ff., bes. S. 634f., 639.
81 Zu den papalisti bzw. romanisti vgl. die Liste bei

Sanuto, Marino, / Diarii, 1496-1533, Bd. 7 (Nachdruck),

Bologna 1969-70, col. 734f.; Tafuri 1985 (wie Anm. 74),

S. 12ff., 169ff. - Zur Gruppe der papalisti bzw. des prorömisch

und antirepublikanisch eingestellten venezianischen

Adels gehörten unter den Auftraggebern Palladios

die Familien Badoer, Barbaro, Cornaro, Emo, Foscari

und Pisani (Tafuri 1985 [wie Anm. 74], S. 170f.).

82 Zur politischen Situation, den sog. vecchi und gio-
vani, den antirepublikanisch-oligarchischen bzw.

republikanischen politischen Kräften in der 2. Hälfte des

16. Jh.s sowie dem hiermit teilweise verbundenen

Generationenkonflikt Alt-Jung vgl. Bouwsma, William J.,

Venice and the Defence of Republican Liberty. Renaissance

Values in the Age of the Counter Reformation,

homogene Gruppe: Sie waren reich oder wohlhabend und gehörten zum ältesten

oder älteren Adel (case vecchie/case nuove) der Serenissima. Kein einziger Auftraggeber

Palladios entstammte dem neueren Adel, den case nuovissime.78 Die Badoer,

Cornaro und Zen gehörten zu den aus den vierundzwanzig Familien der sog. Tribunen

bestehenden case vecchie mit ihren zwölf besonders bedeutenden Familien der

Apostel (Badoer) und den vier Familien der Evangelisten (Cornaro). Bei ihnen
versteht sich die Übernahme feudaler Strukturen auf der Terraferma79 auch durch das

Selbstverständnis als tribunizische Geschlechter und damit als Nachfahren des

Grossgrundbesitzeradels des Lagunengebiets, was letztlich die Wahl eines Architekten

miterklärt, der im Profanbau ansonsten vor allem für den alten Feudaladel der Terraferma

tätig war. Die Foscari und Mocenigo entstammten den case nuove, desgleichen

die Emo, die Pisani und die Barbaro.80

Mehrheitlich waren die Auftraggeber Palladios papalisti bzw. romanisti, wozu man

jene Familien in Venedig zählte, die geistliche Würdenträger, Kleriker und Ordensleute

stellten, was sie theoretisch von Staatsämtern und Räten ausschloss.81 Die

papalisti vertraten im Cinquecento eine konservative, prorömische, d.h. propäpstliche

und antirepublikanische Politik, sie gehörten zur Gruppe der vecchi, die im

16. Jahrhundert in Venedig mittels des Rats der Zehn eine Oligarchie zu etablieren

versuchte. Dieser Entwicklung begegneten die republikanischen giovani in einem

Reformierungsversuch des Rats der Zehn und in der verweigerten Wiederwahl der

Zonta des Rates in den Jahren 1582/83. Aus dieser Konstitutionskrise gingen die

giovani als Sieger hervor.82 Zudem erscheint es bedeutsam, dass, obwohl einige von

Palladios Auftraggebern zu Familien gehörten, die in Venedig die stärkste

Regierungsbeteiligung aufwiesen, keine von ihnen im Cinquecento einen Dogen stellte83

bzw. dass sie aufgrund eines unter einem Teil der neuen Adelsfamilien, den sog.

ducaii, ausgehandelten Abkommens von 1382 bis 1612 von der Dogenwahl und

Kornelia Imesch Oehry



nuu. \i: ranaaio, n neoeniore, veneuiy.

Berkeley/Los Angeles 1968; Cozzi 1958 (wie Anm. 78),

S. 2ff.r 6ff., 9f.; Benzoni, Gino, Venezia neU'età della

controriforma, Mailand 1973, S. 50ff.
8Î Die Barbaro und Emo stellten überhaupt nie einen

Dogen, die Foscari und Pisani im 15. bzw. 18. Jh. je einen,

die Cornaro hatten vier (14., 17., 18. Jh.), die Mocenigo
sieben Dogen. - Sämtliche Dogen Venedigs
entstammten lediglich 59 Familien (Eleodori, Elsa und

Wanda, II Canal Grande. Palazzi e Famiglie, Venedig
1993, S. 47).

84 Die ducali waren Familien, die eine Art Monopol auf

das Dogat hielten (Cozzi 1958 (wie Anm. 781, Anm. I,

S. 5). -1612 wurde mit Marcantonio Memmo erstmals

wieder seit 1382 ein Angehöriger der case vecchie Doge

(Kretschmayr 3,1964 [wie Anm. 45], S. 78,104f.).
85 Dazu noch der englische Botschafter Sir Dudley
Carleton 1612, demzufolge von der Dogenwahl
ausgeschlossen waren: I. die alten Familien, 2. die papalisti,
3. männliche Aristokraten mit Kindern (Venice. A

Documentary History, 1450-1630, hrsg. von David Chambers

und Brian Pullan, Oxford 1992, S. 26).
86 Der Einwand, der Doge sei blosse Marionette und

Repräsentationsfigur gewesen und deshalb das Dogat

bedeutungslos, verkennt die grosse Bedeutung dieses

Amtes im venezianischen Staat. Zorzi zufolge stellte das

Dogenamt für eine Patrizierfamilie eine »Art von

Weihe« dar, eine Ehre, die alle Familienzweige glei-
chermassen betraf (Zorzi 1989 [wie Anm. 781, S. 16).

Dogenehre ausgeschlossen waren.84 Das bedeutet, dass die Angehörigen der case

vecchie und/oder der papalisti, die von diesem Ausschluss betroffen waren,85 sich in
Stadt und Staat Venedig nicht im und durch den Dogen sakralisieren konnten, ja
dass sie letztlich nicht Teil des corpus mysticum, des sakralisierten venezianischen

Staates waren, auf den sie durch ihr Verständnis als Apostel (Badoer) oder Evangelisten

(Cornaro) ausdrücklich Anspruch erhoben.86

Vor diesem Hintergrund formuliert Palladios Architekturrhetorik nicht nur den

Macht- und Bedeutungsanspruch einer konservativen, dem alten venezianischen

Adel zugehörigen Auftraggeberschicht, die oligarchisch-klerikale und antirepublikanische

Zielsetzungen verfolgt. Sie ist auch Ausdruck einer Krise. Die Sakralisierung

von Palladios stadtvenezianischen Auftraggebern in ihren Villen der Terraferma

kompensiert die verweigerte Sakralisierung im Staat und durch den Dogen, der die

physische Verkörperung des Staats und das Haupt des corpus mysticum repräsentierte.

Die Interpretation von Palladios Architekturrhetorik als Ausdruck einer
konservativen Ideologie, als Ausdruck eines oligarchischen Anspruchs, den die case

vecchie und/oder papalisti verfolgten, gewinnt so eine zusätzliche Bestätigung; dies

dürfte erklären, weshalb Palladio in Venedig als Architekt nur mühsam Fuss fassen

konnte. Weder seine Entwürfe für Rialto, noch seine Projekte für Privatpaläste bzw.

den Dogenpalast konnten sich durchsetzen. Im Profanbau verschloss die Serenis-

sima ihr Herz (Rialto) und ihr Haupt (Palazzo Ducale) Palladios architektonischer

Serenissima und »Villa«



Abb. 14: Paolo Veronese, Divina Sapientia, Maser,
Villa Barbaro, Sala dell'Olimpo.

Abb. 15: Paolo Veronese, Allegorie der Venetia,

Venedig, Palazzo Ducale, Sala del Maggior Consiglio.

Sprache. In Venedig konnte er allein Sakralbauprojekte realisieren (Abb. 13), die

»villa in cittä« verweigerte man nicht nur Alvise Cornaro, sondern auch ihm. Die

Republik unter Führung bzw. Übermacht der giovani führte sozusagen Palladios

sakralisierte, der Gruppe der vecchi zuge-hörende Architekturrhetorik der

Terraferma in ihren angestammten Bereich, den Kirchenbau, zurück. Auf den

Triumph von Veroneses Divina Sapientia (Abb. 14) in der Sala der Villa Barbaro in

Maser (um 1562) antwortet die Serenissima in den Jahren der konstitutionellen

Auseinandersetzungen mit dem Triumph der Venetia (Abb. 15) desselben Künstlers

in der Sala del Maggior Consiglio (um 1580-85) des Palazzo Ducale in Venedig.

Fotonachweis
1, 7: Bildarchiv Foto Marburg; 2, 14, 15: Fotothek des

Kunstgeschichtlichen Seminars der Universität Zürich.

Kornelia Imesch Oehry






	Serenissima und "Villa" : Skizze zu einer Rhetorik der architektonischen Form in Palladios venezianischen Villen der Terraferma

