Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der
Universitat Zarich

Herausgeber: Kunstgeschichtliches Seminar der Universitat Zirich
Band: 2 (1995)

Artikel: Raffael und sein Schuler : eine gemalte Kunsttheorie
Autor: Gramaccini, Norberto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720093

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720093
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

44




Raffael und sein Schiiler -

Abb. I: Raffael, Selbstbildnis mit Schiiler, 1519, Ol auf
Leinwand, 99 x 83 cm, Paris, Louvre.

Der vorliegende Text beruht auf einem am I5. Mai
1990 an der Universitat Ziirich gehaltenen Vortrag.

| Hommage a Raphael. Raphael dans les collections
frangaises, Ausst.-Kat. Grand Palais, Paris 1984, S. 101-
104, Nr. 13; Raffaello architetto, hrsg. v. Christoph L.
Frommel/Stefano Ray/Manfredo Tafuri, Ausst.-Kat.
Rom, Palazzo dei Conservatori, Mailand 1984, S. 107f.
2 Oberhuber, Konrad, Raphael and Giorgione, in:
Studi su Raffaello, hrsg. v. Micaela Sambucco
Hamoud/Maria L. Strachi, in: Atti del Congresso
Internazionale di Studi (Urbino 1984), Urbino 1987,
S. 117-124; Parronchi, Alessandro, Alla »scuola del
mondo-, in: ebd., S. 359-362. Speziell zum Portrait:
Ettlinger, Helen und Leopold D., Raphael, Oxford
1987, S. 139-142.

3 Lewis, Francis A., The Draftsman Raphael, Lon-
don/New York 1986, S. 141 (Chatsworth, Nr. 51), 142
(Ashmolean Museum, Nr. 568); Pedretti, Carlo,
Raphael. His Life and Work in the Splendours of the
Italian Renaissance, Florenz 1989, S. 143, Nr. 37.

eine gemalte Kunsttheorie

Norberto Gramaccini

Fiir Christof Thoenes

Als 1984 Raffaels fiinfhundertster Geburtstag gefeiert wurde, lag ein Schwerpunkt
der wissenschaftlichen Veranstaltungen auf der Auseinandersetzung mit seinem Spat-
stil der Jahre 1518 bis 1520. Die Restaurierung (1976) der Transfiguration - Raffaels
letztes Werk von 1520 - diente als eine Art Leitfaden, an dem entlang sich die Wert-
schatzung weiterer Bilder zu bewegen vermochte. Zu diesen gehorte an erster Stelle
das sogenannte »Doppelbildnis mit dem Fechtmeister« (Abb. 1). Vor der Pariser Jubi- 45
laumsausstellung »Hommage a Raphaels, als es auf dem Titelbild und Plakaten er-
schien, hatte das Gemailde ein Schattendasein in einem schmalen und eher dunklen
Kabinett des Louvre gefiihrt. Seine Authentizitat war umstritten. Seit der Restaurie-
rung im Jahr 1984 gilt es wieder als eigenhdndiges Meisterwerk und hangt, mit
einer kurzen Unterbrechung anlésslich der romischen Ausstellung »Raffaello archi-
tetto« (1984), im »Salon des Etats«, in der unmittelbaren Nachbarschaft von Haupt-
werken der italienischen Schule wie Leonardos Mona Lisa und Raffaels Portrait von
Baldassare Castiglione aus dem Jahr 1515.!

Mit der neugewonnenen Prominenz hat die Stilkritik Schritt gehalten und die Situ-
ierung des Gemaldes in Raffaels Spatwerk, bei einer Datierung um 1519, iiberzeugend
begriindet. Das Doppelportrait fallt in jene dunkeltonige, proto-caravaggeske Stil-
phase, die auf die Auseinandersetzung mit der venezianischen Malerei und insheson-
dere mit Bildern des Giorgione-Kreises folgte.2 Die Masse (99 x 83 cm) entsprechen der
damaligen Vorliebe des Kiinstlers fiir grosse Formate. Charakteristische Merkmale sind
das betont plastische Volumen der Koépfe und die spannungsreiche, durch Mimik und
Gestik akzentuierte Beziehung zwischen den Personen. Das Portrait Papst Leos X. mit
zwei assistierenden Kardinalen in den Uffizien und die Zeichnungen fiir die Apostel-
kopfe der Transfiguration in Chatsworth und Oxford bieten sich zum Vergleich an.3
Raffael scheint damals mit den Gesetzmassigkeiten des kiinstlerischen Schaffens
beschaftigt gewesen zu sein - der Wiedergabe vorbildlicher Affekte - und die inhaltli-
che Aussage seiner Protagonisten hoher als das Abbilden an sich gestellt zu haben.
Dass er selbst in der aus dem Bild blickenden Person des Hintergrundes erscheint,

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universitdt Zirich 1995



46

Abb. 2: Raffael, Detail aus Abb. I: Selbstbildnis.

4 Vgl. Abbildung Nr. Il in: Hommage a Raphael (wie
Anm. 1), S. 102; Keller, Fritz-Eugen, Bemerkungen zur
Villa Suburbana des Baldassare Turini, in: Raffaello a
Roma. Il Convegno del 1983, Bibliotheca Hertziana
und Musei Vaticani, Rom 1986, S. 349-355.

5 Hommage a Raphael (wie Anm. 1), S. 102.

6 Zur Reproduktionsgraphik: Raphael invenit,
Ausst.-Kat. [stituto nazionale per la grafica, Rom
1985, S. 226; Raphael. Reproduktionsgraphik aus vier
Jahrhunderten, Ausst.-Kat. Veste Coburg, Coburg
1984, S. 20. Zu den Paraphrasen: Doppelbildnis des
Cornelis und Lucas de Wael: Van Dyck, Ausst.-Kat.
Washington, National Gallery of Art, hrsg. v. Arthur
K. Wheelock/Susan ]. Barnes/Julius S. Held, Ant-
werpen 1991, S. 191, Nr. 42; Selbstbildnis mit fie-
delndem Tod: Andree, Rolf, Arnold Bécklin. Die
Gemalde, Zurich 1977, S. 352, Nr. 259; Doppelbildnis
von Degas und Evariste de Valernes: Degas, Ausst.-
Kat. Grand Palais, Paris 1988, S. 112, Nr. 58.

7 Raphael et la seconde main. Raphael dans la gra-
vure du XVle siécle, Ausst.-Kat. Musée d'Art et d'Hi-
stoire, Genf 1984, S. 79, Nr. 97.

steht ausser Frage (Abb. 2). Unter Raffaels Selbstbildnissen ist gerade dieses Portrait
von den Zeitgenossen bewundert worden. Baldassarre Turini, sein Testamentsvoll-
strecker, hat es im Plafond der Villa Lante auf dem Giannicolo »al fresco« malen las-
sen.4 Das Gemélde befand sich damals noch in Rom. Anschliessend scheint es in die
Sammlung Franz' I. gekommen zu sein - 1625 hat es Cassiano del Pozzo im »Cabinet
des Peintures« von Fontainebleau gesehen, 1683 Charles Le Brun in der Sammlung
Ludwigs XIV. inventarisiert.> Reproduktionsstiche des 16., 17. und 18. Jahrhunderts
von Bonasone, Woeriot, Larmessin und anderen beweisen den andauernden Erfolg
und die weite Verbreitung. Raffaels melancholisch wirkender Gesichtsausdruck, der
gefasste und eindringliche Blick aus dem Bild iibten eine grosse Faszination auf die
Nachwelt aus. Kiinstler wie van Dyck, Bocklin oder Degas haben sich davon inspirie-
ren lassen.® Eine besondere Botschaft, gewissermassen das kiinstlerische Vermacht-
nis Raffaels, wurde darin erblickt. Giulio Bonasone und Wenzel Hollar, die nur das
Selbstbildnis gestochen haben und den Mann des Vordergrundes fortliessen, glichen
den Kopf der Physiognomie von Christus an.” Im Gegensatz dazu mochten die heuti-
gen Museumsfiihrer jenen Anflug von Schwermut in Raffaels Gesicht als Anzeichen
seiner todlichen Krankheit deuten.

*

Dunkelheit herrscht weiterhin in Bezug auf die prominente Figur des Vordergrundes
(Abb. 3). Dass es sich um Raffaels Fechtmeister handle, ist reine Erfindung. Die nach
vorn weisende Hand, verbunden mit dem Griff zum Schwertknauf, Raffaels ernster
Ausdruck, das zustimmende und beséanftigende Beriihren der Schulter seines Vorder-
mannes erlaubten der Phantasie, sich im Bild den Augenblick vorzustellen, in dem

Norberto Gramaccini



Abb. 3: Raffael, Detail aus Abb. I: Der Schiiler.

8 Quatremére de Quincy, Histoire de la vie et des
ouvrages de Raphael, Paris 1824, S. 396; Passavant,
Johann D., Raphael d'Urbin et son pére Giovanni
Santi, 2 Bde., Paris 1860, Bd. 2, S. 355-357, Nr. 294.

9 Vgl. die Bibliographie des Ausstellungskataloges
Hommage a Raphael (wie Anm. 1), S. 101f. In der
Documentation du Département des Peintures du
Louvre (Nr. 1508) findet sich ein ausgezeichnetes
Dossier zum Bild mit weiteren Angaben. Zuletzt:
Shearman, John, Doppio ritratto di Raffaello, in: Raf-
faello architetto (wie Anm. 1), S. 107; Frommel, Chri-
stoph L., Raffael und Antonio da Sangallo d. J., in:
Raffaello a Roma (wie Anm. 4), S. 303.

10 Hommage & Raphael (wie Anm. 1), S. 102.

I Béquin, Sylvie, Les peintures de Raphael au
Louvre, Paris 1984, S. 58-61.

Raffael, nach iiberstandener Gefahr infolge eines soeben auf seine Person gefiihrten
Anschlages, dem braven Lebensretter seinen Dank ausspricht - und diesen in einem
Gemilde verewigt.8 Die in der Raffael-Literatur des 19. Jahrhunderts dankbar aufge-
nommene Anekdote gilt als iiberholt. Das Bild wird jetzt der Gattung des Freund-
schaftshildes zugewiesen. Zweifel herrschen nur dariiber, ob Raffael einem Kiinstlerkol-
legen oder einem Intellektuellen die Ehre erwiesen hat. Im ersten Fall darf man wahlen
zwischen Marc Antonio Raimondi (Miintz), Baldassare Perruzzi (Duportal), Giovanni
Francesco Penni (Garas), Polidoro da Carvaggio (Ortolani), Giulio Romano (Hartt) und
Antonio da Sangallo dem Jiingeren (Frommel), wahrend im anderen Fall Baldassare
Castiglione (Wansher), Pietro Aretino (Gould) und Giovanni Branconio dell'Aquila
(Shearman) zur Verfiigung stehen.? Die Titel der Reproduktionsgraphik liefern weitere
Namen. Ein anonymer Stich des British Museum, 1639 datiert, tragt beispielsweise die
Unterschrift: »Raphaél Sanzio da Urbino con Bernardo Pinturicchio il suo amico«.!9 Die
Suche nach der Identitat des Portraitierten hat man mittlerweile aufgegeben. Raffael et
un ami lautet der vorsichtige Titel im letzten Inventar des Louvre.!!

*

Aufschlussreich ist nicht nur der Name des Dargestellten, dem in diesem Aufsatz
keine weitere Beachtung geschenkt werden soll, sondern sein Status und die Bezie-
hung zur Figur im Hintergrund. Handelt es sich tatsachlich um ein »Freundschaftsbild«?

Raffael und sein Schiiler - eine gemalte Kunsttheorie

47



48

Abb. 4: Raffael, Doppelportrait der Dichter Andrea
Navaggero und Agostino Beazzano, 1516, Ol auf Lein-
wand, 76 x 107 cm, Rom, Galleria Doria-Pamphili.

12 [ luoghi di Raffaello a Roma, hrsg. v. Luciana Cas-
sanelli/Sergio Rossi, Rom 1983, S. 174, Nr. 6.3.

B Golzio, Vincenzo, Raffaello nei documenti, nelle
testimonianze dei contemporanei e nella letteratura del
suo secolo (Citta del Vaticano 1936), London 1971, S. 162.
14 Bembo, Pietro, Lettere, Rom 1584, S. 83f. (Jones,
Roger/Penny, Nicholas, Raphael, New Haven/London
1983, S. 162).

15 Panofsky, Erwin, Studies in Iconology, New York
1939, S. 165, Nr. 100. Vgl. die Elfenbeindiptychen in
Monza (Tesoro) und Paris (Louvre) aus dem 5. Jahr-
hundert (Volbach, Wolfgang F., Elfenbeinarbeiten
der Spatantike und des friihen Mittelalters, Mainz
1952, S. 44, Nr. 68f.).

16 Buchthal, Hugo, A Byzantine Miniature of the
Fourth Century and Its Relatives, in: Dumbarton Oaks
Papers, Bd. 15, 1961, S. 129-139. Ebd., S. I33, der Hinweis
auf Eusebius, Kirchengeschichte, VI, XIV, 7, und
Offenbarung 1, 12.

17 Matthew Paris’ Zeichnung in: Bernardus Silvester,
»Liber Experimentarius«, MS. Ashmole 304, fol. 3lv
(Fraser, Gordon, Treasures from the Bodleian Library,
London 1976, S. 75, Nr. 16; vgl. Age of Chivalry. Art
in Plantagenet England 1200-1400, Ausst.-Kat. Royal
Academy of Arts, hrsg. v. Jonathan Alexander/Paul
Binski, London 1987, S. 331, Nr. 315).

Gliicklicherweise ist bekannt, was Raffael selbst unter einem solchen verstanden
hat. Das Doppelportrait der Dichter Andrea Navaggero und Agostino Beazzano
(Abb. 4) in der Galleria Doria-Pamphili in Rom aus dem Friihling des Jahres 1516
offenbart eine ganz andere Auffassung.'? Die einander zugewandten Gesprachspart-
ner erweisen sich in dem Nebeneinander als Freunde gleichen Ranges. Sie scheinen
inmitten einer eben noch gefiihrten Konversation innezuhalten und sich einem Drit-
ten zuzuwenden, dem im Gemalde nicht abgebildeten Besitzer, den sie in ihre Kon-
versation mit einbeziehen. Fragend blicken sie auf, um seine Ansicht zu dem gerade
erorterten Problem zu vernehmen. Das Pamphili-Bild war in der Tat fiir den Abwe-
senden des rémischen Zirkels gemalt worden, dem die beiden Dichter angehérten,
den gelehrten Kardinal Bembo, und fiir dessen Haus in Padua bestimmt gewesen.!3
Dort sollte es Bembo an die mit seinen Freunden in Rom gepflegten Gesprache erin-
nern und ihn anspornen, diese in Gedanken fortzusetzen. Raffael selbst war Zeuge
dieser Freundschaft gewesen. Er hatte, wie aus einem Brief Bembos an den Kardi-
nal Bibiena vom 3. April 1516 bekannt ist, Bembo, Navaggero und Beazzano auf Ex-
kursionen in die romische Umgebung begleitet.! Das Bild muss kurz darauf ent-
standen sein.

*

Statt der auf gleichem Niveau sich gegeniibersitzenden Freunde hat Raffael im Ge-
miélde des Louvre seine beiden Figuren hintereinander gestellt. Diese Staffelung in
die Bildtiefe gestaltet ihre Beziehung zueinander und zum Betrachter komplizierter,
als es die Auffassung des Freundschaftshildes erfordert hatte. Statt auf Gleichstel-
lung ist auf Distinktion Wert gelegt. Es besteht eine Hierarchie, die zu vermitteln
scheint, wie der eine, Hintere, den geistigen Ansporn dazu liefert, was der andere,
Vordere, dankbar zu empfangen und in die Tat umzusetzen imstande ist. Raffael
steht zwar in der zweiten Ebene, doch lasst sein Blick keinen Zweifel daran, dass er
die Hauptperson ist. Gemessen an der hoheitsvollen Miene des Meisters, gehort der
gestikulierende Mann im Dreiviertelprofil des Vordergrundes einer weniger voll-
kommenen Seinsstufe an. Er wird bewegt, bewegt nicht selbst, steht im Bildraum
unterhalb von Raffael und bezieht seinen Status nur aus dessen Nahe. Auf diese
Weise liesse sich schwerlich ein gleichrangiger Freund oder ein sozial hoher ge-
stellter Mazen und Dichter darstellen. Nicht das freundschaftliche Miteinander, son-
dern die Vermittlung von Wissen bestimmt iiber das Beisammensein. Eine andere
Interpretation verbietet sich.

*

Die der Komposition zugrunde liegende Ikonographie namlich ist die der Inspira-
tion. Die Weisung musste stets von oben erfolgen und ihren Ort im Riicken des
Inspirierten haben. Auf diese Weise ist in der Antike die Inspiration des Dichters
durch seine Muse dargestellt worden.!> Im Mittelalter lebte die Inspirationsformel im
Bild des schreibenden Evangelisten fort und hat in der Buchmalerei vor allem in der
Ikonographie des Johannes auf Patmos Verwendung gefunden.!¢ Auch geistige Ab-
hingigkeiten anderer Art, beispielsweise des schreibenden Sokrates vom géttlich
inspirierten Plato (Abb. 5)!7 oder eines Stifters von seinem heiligen Patron, liessen
sich in das gleiche Schema fiigen. In der Renaissance lebte die profane Ikonographie

Norberto Gramaccini



: I
e%".& G5 Resc o b tables, oom 1 bom g theethes Ve merhe)
e {4818 ity s besympng Above. and fur

quaghen m % ble.and ¥ e v

808 s e ok § iRl 8 2 o e

4m'fzuyms-:: 1‘-.--4“,guf‘mr-nn&\"‘g‘k-ﬂ;-?rr»ﬂ\w- yrfpanie. |

Abb. 5: Matthew Paris, Plato und Sokrates, um 1250,
Oxford, Bodleian Library (MS. Ashmole 304, fol. 31v).

Abb. 6: Marten van Heemskerck, Der hl. Lukas malt
die Madonna (Detail), 1532, Ol auf Holz, 168 x 235 cm,
Haarlem, Frans Hals Museum.

Abb. 7: Hans Burgkmair, Kaiser Maximilian im Atelier
des Kiinstlers, 1517, Holzschnitt aus dem »Weisskunig«.

18 Kunst voor de beeldenstorm. Nordnederlandse
kunst 1525-1580, Ausst.-Kat. Rijksmuseum Amsterdam,
Den Haag 1986, S. 191, Nr. 70; Kraut, Gisela, Lukas
malt die Madonna. Zeugnisse zum kiinstlerischen
Selbstversténdnis in der Malerei, Worms 1986, S. 85.
19 Der Weiss Kunig. Eine Erzehlung von den Thaten
Kaiser Maximilian des Ersten, von Max Treitzsauer-
wein auf dessen Angaben zusammengetragen, nebst
den von Hannsen Buirgmair dazu verfertigten Holz-
schnitten, Wien 1775, S. 75, Nr. 20 (Holsten, Siegmar,
Das Bild des Kiinstlers, Ausst.-Kat. Kunsthalle Ham-
burg, Hamburg 1978, Nr. 22).

20 Carli, Enzo, Le storie di San Benedetto a Monte-
oliveto Maggiore, Siena 1980, S. 31.

M|

|

=l
B
=l

der dichterischen und kiinstlerischen Inspiration wieder auf. Auf Marten van Heems-
kercks Der hl. Lukas malt die Madonna von 1532 (Abb. 6) blast ein »furor poeticus« die
Ideen ein.!8 In Hans Burgkmairs »Weisskunig« von 1517 (Abb. 7) nimmt Kaiser Maximi-
lian diese Stelle ein.!9 Der Holzschnitt ist aufgrund seiner fast gleichzeitigen Entste-
hung mit dem Louvre-Bild von besonderem Interesse. Aus der Ahnlichkeit wird man
jedoch keine Abhangigkeit folgern diirfen: weder hat Raffael den erst spater verof-
fentlichten Holzschnitt des Augsburgers gekannt, noch kann Burgkmair das Bild des
italienischen Kiinstlers als Vorlage gedient haben. Beide nehmen aber Bezug auf den
gleichen ikonographischen Typus. Raffaels Rolle im Louvre-Portrait nimmt bei
Burgkmair Kaiser Maximilian ein. Soeben stattet dieser seinem Hofmaler einen Be-
such im Atelier ab. Sanft legt er ihm die Hand auf die Schulter, und schon malt der
Pinsel ein ganzes Kompendium passender Impresen auf die Leinwand. Burgkmair, ein
verlangerter Arm des kaiserlichen Willens, ist keinesfalls zum blossen Handwerker
degradiert. Ein Handwerker namlich, der Gehilfe des sitzenden Meisters, ist hinter
der Leinwand mit dem Mischen der Farben beschaftigt. Im Unterschied zu diesem
tragt der Maler ein kostbares Gewand, ein Geschenk wohl des Kaisers selbst, das
seinen hohen sozialen Rang und seine Familiaritat mit der Gesellschaft des Hofes
bekunden soll. Nicht anders scheint auch der Mann im Vordergrund des Louvre-
Bildes von Raffaels Autoritdt sowohl in materieller als auch geistiger Hinsicht profi-
tiert zu haben.

*

Ein Schluss lasst sich aus den bisherigen Beobachtungen ziehen und weiteres dar-
aus folgern: Die Analyse der Komposition gibt jenen Forschern recht, die in der Vor-
dergrundsfigur des Bildes einen Schiiler, Mitarbeiter oder Werkstattgehilfen Raffaels
erblickt hatten. Mit Sicherheit handelt es sich um einen gereiften, wenn auch nicht
selbstandigen Maler. Der Griff zum Schwert entspricht dem Habitus damaliger Kiinst-
ler, ihr gewachsenes Prestige mit den Attributen und Gesten des Adels zu dokumen-
tieren. Vergleichbar ist Sodomas Selbstbildnis mit Ritterschwert von 1517 im Fresken-
zyklus von Monteoliveto.20 Dazu gehort auch die stattliche Kleidung, reicher noch
als diejenige Raffaels. Dessen Schiiler zu sein, bedeutete zweifellos, an den Grati-
fikationen seiner hohen Stellung zu partizipieren. Der Meister selbst konnte auf

Raffael und sein Schiiler - eine gemalte Kunsttheorie

49



50

Abb. 8: Raffael, Detail aus Abb. I: Die Hand des
Schiilers.

2 Vgl. Federico Zuccaris »L'idea de' pittori, scultori
ed architetti«, wo »disegno interno« als »segno di dio
in noi« etymologisch begriindet und vom »disegno
esterno, humano, pratico, artificale« abgesetzt wird
(Panofsky, Erwin, Idea. Ein Beitrag zur Begriffsge-
schichte der élteren Kunsttheorie [Leipzig 1927,
2. Auflage Berlin 1960, S. 47-53).

2 Golzio (wie Anm. 13), S. 82-92. An der philologisch-
kritischen Ausgabe arbeitet Francesco P. di Teodoro
(The Armand Hammer Center for Leonardo Studies at
UCLA). Christof Thoenes (La -lettera« a Leone X, in:
Raffaello a Roma [wie Anm. 4], S. 373-393) plant eine
deutsche Herausgabe des Briefes an Leo X., die vor-
aussichtlich 1995 erscheinen soll.

B Brief Leonardo Sellaios vom 1. Januar 1518 an
Michelangelo: »E schoperta la volta d'Agostino Ghisi:
Chosa vituperosa a un gran maestro pegio che ['ul-
tima stanza di palazo asai.« (zitiert nach Shearman,
John, Die Loggia der Psyche in der Villa Farnesina
und die Probleme der letzten Phase von Raffaels gra-
phischem Stil, in: Jahrbuch der kunsthistorischen
Sammlungen in Wien, Bd. 60, 1964, S. 60).

Statussymbole verzichten und diskret im Hintergrund bleiben. Ohnedies ging es ihm
nicht nur um die Zurschaustellung der eigenen Person. Im Unterschied zu Navaggero
und Beazzano, die ihre Gegenwart etwas selbstgeféllig nach aussen tragen, neh-
men der Meister und der Schiiler des Gemaldes im Louvre das, was vor ihnen liegt,
ins Bild hinein. Es ist, als ob sie die Antwort auf eine Frage suchten, welche die
Protagonisten des Pamphili-Bildes gestellt haben konnten. Was sie dabei beschiftigt
und worauf sie zu blicken scheinen, ist die Leinwand selbst. Wiahrend den Schiiler
die Bewaltigung der Bildidee noch bedriangt und ihn veranlasst, sich hilfesuchend
nach Raffael umzublicken, hat dieser, ein Weiser sui generis, das Problem langst
durchschaut. Vergewissernd legt er die Hand dem Eleven auf die Schulter, so als
iibertrage sich schon durch die Beriihrung seine bessere Einsicht. Augenblicklich
reagiert der: Das Gesicht klart sich zu einem verstehenden Blick, in dem ein feines,
bewunderndes Lacheln anklingt, der Finger seiner Rechten weist nun auf den rich-
tigen Ansatz. Auf diese Weise vergewissert der Schiiler sich der besseren Einsicht
des Meisters, bevor er an die Ausfiihrung des Werkes geht, diesem wiederum er-
laubt der hohere intellektuelle Rang, sich des Schiilers bei der Umsetzung und Ver-
wirklichung der eigenen genialen Einfélle zu bedienen.

*

Das Louvre-Bild versetzt den Betrachter in die Rolle eines Zeugen, der gewisser-
massen durch die Leinwand hindurch in das Atelier von Raffael blicken und dem
Inspirationsakt zwischen Meister und Schiiler beiwohnen darf. Dabei verkehrt sich
die gelaufige Bedeutungsperspektive. Nicht das Nachstgelegene ist Trager der Be-
deutung, sondern das Ferne. Aus dem Hintergrund miindet das iiberlegene geistige
Prinzip in das gestaltende Nahe und wird erst von dort aus einer Rezeption zuging-
lich. Ganz im Vordergrund agiert der Zeigefinger des Schiilers (Abb. 8). Er scheint
an die Leinwand zu stossen und die Grenze zwischen Bild- und Betrachterraum
auffallig zu betonen. Es handelt sich bei dem Gemaélde nicht um ein Erinnerungsbild,
sondern um eine gemalte Kunsttheorie: Erfindung und Ausfiihrung, disegno interno
und disegno esterno, inventio und elocutio, das heisst: Theorie und Praxis, wirken
im Verhaltnis dieses Schiilers und dieses Meisters zusammen. Das vollkommene
Kunstwerk, das beide schaffen, leitet sich nicht mehr vom Auftrag fremder Instan-
zen ab - vom Kaiser wie im Falle des »Weisskunig« bei Burgkmair. Vielmehr entsteht
es in der Kiinstlergemeinschaft und wird durch das Zusammenwirken eines genialen
Meisterkopfes mit der hochbegabten Schiilerhand erzeugt. Diese dem spaten
Cinquecento gelaufige Theorie nimmt meines Wissens erstmals im Louvre-Bild
Gestalt an.2! Daraus spricht Raffaels persénliche Uberzeugung, die nirgends sonst,
mit Ausnahme des beriihmten Briefes an Leo X. aus dem gleichen Jahr, derart deut-
lich zutage tritt.22 Dass Raffael dieses eine Mal aus dem Schweigen seiner Bilder
hervortreten wollte, um das Prinzip der Bildentstehung im Bild selbst zu erértern,
lasst einen Rechtfertigungsdruck besonderer Art vermuten. Den Anlass mag die
Kritik am Prinzip der Arbeitsteilung in seinem Atelier geliefert haben. Nach Vollen-
dung der Loggia in der Farnesina (1517) waren Stimmen laut geworden, die die
kiinstlerische Qualitat der Fresken beméangelten und den Grund in der zunehmenden
Uberantwortung selbstandiger Arbeit an die Hande der Schiiler vermuteten.2 In
Michelangelos eigenhdndiger Ausfreskierung der Sixtinischen Decke (I512) lag ein

Norberto Gramaccini



 ERCHES

‘ mngfmm. 1

s

st Ladhdl

Abb. 9: Filarete, Selbstbildnis mit zwei Schiilern, 1462,
Florenz, Biblioteca Nazionale (Magliabecchianus I, iv,
140, fol. Iv).

24 Die Quellen dazu zusammengestellt von Tempesti,
Anna F., Raffaello e Michelangelo, Ausst.-Kat. Casa
Buonarotti, Florenz 1984, S. 75; Brown, David A., Leo-
nardo and Raphael’s Transfiguration, in: Raffaello a
Roma (wie Anm. 4), S. 237-243.

% Das inshesondere auf Rubens hinweisende »neue
Prinzip der Werkstatt-Organisation« hebt auch Shear-
man (wie Anm. 23), S. 98, hervor: »Bei diesem neuen
System [...] ergab das systematische Aufteilen der
Verantwortlichkeit zwischen Meister und Schiiler
besser kontrollierbare und gleichmassigere Resul-
tate.« - Vgl. Collaboration in Italian Renaissance Art,
hrsg. v. Wendy Stedman Sheard/John T. Paoletti,
New Haven/London 1978.

2 Vasari, Giorgio, Le vite de’ pit eccellenti pittori,
scultori ed architettori (Florenz 1568), hrsg. v. Gae-
tano Milanesi (1878), Florenz 1981, Bd. IV, S. 384: »E
certo fra le sue doti singolari ne scorgo una di tal
valore, che in me stesso stupisco: che il cielo gli
diede forza di poter mostrare nell'arte uno effetto si
contrario alle complessioni di noi pittori; questo &,
che naturalmente gli artefici nostri, non dico solo i
bassi, ma quelli che hanno umore d'esser grandi[...],
lavorando nelle opere in compagnia di Raffaello, sta-
vano uniti e di concordia tale, che tutti i mali umori
nel veder lui si ammorzavano, ed ogni vile e basso
pensiero cadeva loro di mente: la quale unione non
fu pitiin altro tempo che nel suo. E questo avveniva
perché restavano vinti dalla cortesia e dall'arte sua,
ma piu dal genio della sua buona natura. [...| E
sempre tenne infiniti in opera, aiutandoli ed inseg-
nandoli con quello amore che non ad artefici, ma a
figluoli propri si conveniva.«

2 Filarete's Treatise on Architecture, hrsg. v. John
R. Spencer, 2 Bde., New Haven/London 1965, Bd. I,
Iv;Bd. 2, S.3.

gewichtiges Argument, um den paragone zwischen beiden Kiinstlern zugunsten von
Michelangelo zu entscheiden. Der daraus hervorgegangene Streit fiihrte bekanntlich
zu jenem Wettbewerb zwischen Raffael und Sebastiano del Piombo, sekundiert von
den Zeichnungen Michelangelos, den Raffael mit seinem Gemaélde der Transfigura-
tion siegreich fiir sich entschied.2 Zu den Uberzeugten, die dieses Altarhild fiir »das
Riihmlichste, das Schonste und das Gottlichste« hielten, was Raffael je geleistet hatte,
gehorte auch Giorgio Vasari. Er, der ansonsten Michelangelos Solipsismus verteidigte,
hatte offenbar begriffen, dass in der Form von Arbeitsteilung, wie Raffael sie durch-
fiihrte, die Zukunft der Kunst lag.> Die Schiiler waren nicht mehr Gehilfen und Hand-
langer im weithin tiblichen Sinne, ebensowenig wie der Meister ein alleinschaffender
Titan oder der blosse Verwalter von Standardrezepten war. Vielmehr herrschte eine
geistige Gemeinschaft, unione, zwischen ihnen, welche die steife Hierarchie des her-
gebrachten Atelierbetriebes durchbrochen hatte.26

*

Die besondere Aufwertung der Beziehung des Meisters zu seinen Schiilern zeigt
sich im Vergleich mit alteren Darstellungen des gleichen Themas. Die Inspirations-
formel war zunachst von Architekten fiir sich in Anspruch genommen worden.
Ahnlich wie Raffael hatte Filarete im Titelbild (Abb. 9) seines Piero de' Medici
gewidmeten Architekturtraktates von 1462 sich mit seinen Gehilfen dargestellt.2’
In beiden Fillen geht die richtungsweisende Inspiration vom Meister allein aus.
Die Schiiler sind gendtigt, sich nach diesem umzuwenden. Dabei zeigen sie mit
der ausgestreckten Rechten auf das noch zu bewiltigende Problem. Ein wichtiger
Unterschied besteht gleichwohl: Mit seiner Linken umfasst Raffaels Schiiler das
Schwert, Ausweis seines hohen Ranges - dem Assistenten Filaretes hingegen ist
als Attribut ein Lotblei, nur ein Arbeitsutensil, zugestanden. Schon daran zeigt
sich der geringere Grad seiner kiinstlerischen Selbstandigkeit. Der Dialog zwi-
schen Meister und Schiiler findet im Louvre-Bild auf einer wesentlich héheren
Stufe statt. Wahrend Filaretes Schiiler des sichtbaren Fingerzeiges seines Meisters
bedarf, kann Raffaels Schiiler solcher Aufforderung enthehren. Die Aura des Genies
lasst ihn mehr erfiihlen, als dass er handgreiflich darauf gestossen werden miisste,
wie er im folgenden vorzugehen hat. Bei Filarete hingegen verhindert das soziale
Gefalle zwischen dem Meister und seinen Schiilern, dass ein solcher Kontakt zu-
stande kommt. Der Architekt tragt eine vornehme, bis an die Knéchel reichende
Robe, dazu einen stattlichen Pelzhut. Seine beiden Gehilfen aber sind barhauptig
und in schlichte Handwerkskittel gekleidet. Sie sind zudem zwei Klassen zugeteilt:
der eines Meisterschiilers, Architekt wie Filarete selbst und mit der Aufgabe be-
schéftigt, dessen Angaben zu den Pfeilerordnungen nachzutragen, und der der
mano d'opera, des einfachen Steinmetzen, der die Basen mit seinem Meissel aus-
bessert. Wahrend dieser proportional verkleinert zu ebener Erde kniet, ohne
Sichtkontakt zu dem Meister, ist dem fortgeschrittenen Schiiler eine grossere Inti-
mitdt zugestanden. Von einer unione im vasarischen Sinne kann indessen nicht die
Rede sein. Filarete nobilitiert sich auf Kosten des Schiilers und rechtfertigt auf
diese Weise seine privilegierte, aber stets angefeindete Stellung am Hof Francesco
Sforzas, die ihn zwang, Arbeit und Schweiss peinlich zu vermeiden, um seinen
Status als Geistesarbeiter nicht zu gefahrden. Entfiel diese Not, konnte derselbe

Raffael und sein Schiiler - eine gemalte Kunsttheorie

51



52

Abb. 10: Lanfranco beaufsichtigt den Bau des Mode-
neser Doms, 1210 (Relatio de innovatione ecclesie
sancti Geminiani), Modena, Archivio Capitolare,
Cod. 11, 11, fol. lv.

Abb. 11: Ein Bischof gibt die Anweisung zum Bau einer
Kirche, um 1480, Holzschnitt, Ulm.

28 Nilgen, Ursula, Filaretes Bronzetiir von St. Peter
in Rom. Ein pépstliches Bildprogramm des I5. Jahr-
hunderts, in: Jahrbuch des Vereins fiir christliche
Kunst in Miinchen, Bd. 17, 1988, S. 351-376; Warnke,
Martin, Filaretes Selbstbildnisse: Das geschenkte
Selbst, in: Der Kiinstler tiber sich in seinem Werk.
Internationales Symposium der Bibliotheca Hertzia-
na, Rom 1989, hrsg. v. Matthias Winner, Weinheim
1992, S. 101-112.

29 Binding, Giinther/Nussbaum, Norbert, Der mittel-
alterliche Baubetrieb nérdlich der Alpen in zeit-
gendssischen Darstellungen, Darmstadt 1978, S. 137,
Nr. 207.

30 »Relatio de innovatione ecclesie sancti Geminiani,
ac de translatione eius beatissimi corporis«, Modena,
Archivio Capitolare, Cod. 11, 1, fol. Iv (abgebildet in:
Lanfranco e Wiligelmo, il Duomo di Modena, il Can-
tiere, bearb. v. Adriano Peroni, Modena 1984, S. 290,
Nr. 253)

31 Barash, Moshe, Gestures of Despair in Medieval
and Early Renaissance Art, New York 1976, S. 34-38

[Ley
I

WA\

—em W\ TS
S g A"

WY

Kiinstler anders auftreten. Im Bronzerelief am Hauptportal von St. Peter in Rom
aus dem Jahr 1445 sieht man ihn mit erhobenem Zirkel, dem Instrument planerischer
Tatigkeit, im frohlichen Reigen seiner Mitarbeiter.28 Zusammen feiern Meister und
Gehilfen das vollbrachte Werk. Erst die zunehmende Geringschatzung seiner intel-
lektuellen Fahigkeiten veranlasste Filarete, sich aufs hohe Ross zu setzen und sich
altmodischer zu geben, als er in Wahrheit war.

*

Das Selbsthildnis von 1462 namlich griff auf das Bild des mittelalterlichen Bauher-
ren zuriick, das nordlich der Alpen weit verbreitet war. Ein Ulmer Holzschnitt um
1480 (Abb. 11), der auf eine sehr viel dltere ikonographische Tradition zuriickgeht,
zeigt einen Bischof beim Erteilen der Bauorder in der gleichen Stellung.29 Noch
ndaher kommt eine Miniatur aus der illustrierten Baugeschichte des Modeneser
Doms von 1210 (Abb. 10) mit dem Bild des beriihmten Architekten Lanfranco.3°
Vergleichbar sind der ordonnanzmassig weisende Finger, das lange Gewand und
der dazu gehorige Hut. Entsprechend sind die operarij und artefices durch das
Tragen eines kurzen Handwerkerrockes gekennzeichnet. Ein Gedankenaustausch
findet nicht statt. Zuséatzlich sind Physiognomien und Korpersprache als Merkmale
sozialer und intellektueller Distinktion eingesetzt. Wahrend Lanfranco, wie Raffael,
die Ruhe eines Weisen ausstrahlt, sind die Handlanger durch die Kérpermotorik
als Ignoranten gekennzeichnet. lhre hilflosen Gesten, die gebeugte Haltung, die
verzerrten Physiognomien und die wirren Haare zeigen an, dass sie unfahig sind,
jene Handlungen, die auszufiihren ihnen obliegt, geistig zu verwerten. Mit dhnli-
chen Darstellungsmitteln pflegte die mittelalterliche Kunst Christen von Juden zu
unterscheiden, wobei sie auf die Glaubensfeinde die Ikonographie der Geistes-
schwachen iibertrug.3! Die Modeneser Darstellung eines Baubetriebes mit ihrer
radikalen Trennung zwischen dem kéniglichen Architekten und den plebejischen
Handwerkern beschreibt gegeniiber der unione in Raffaels Gemalde das gegentei-
lige Extrem. Filaretes Bild mit dem gestaffelten Schiilerverhaltnis liegt gewissermassen

Norberto Gramaccini



2 Claussen, Peter Cornelius, Frither Kiinstlerstolz.
Mittelalterliche Signaturen als Quelle der Kunstso-
ziologie, in: Bauwerk und Bildwerk im Hochmittel-
alter, hrsg. v. Karl Clausberg u. a., Giessen 1981, 5. 21;
Bocchi, Francesca, Il disegno della citta negli atti
pubblici dal X1l al XIV secolo, in: 1l millennio ambro-
siano. La nuova citta dal Comune alla Signoria, hrsg.
v. Carlo Bertelli, Mailand 1989, S. 212-222, Abb. 245-261.
B Kreytenberg, Gert, Andrea Pisano und die toska-
nische Skulptur des 14. Jahrhunderts (Italienische
Forschungen, hrsg. v. Kunsthistorischen Institut in
Florenz, 111, Bd. 14), Miinchen 1984, S. 56-78.

34 Warnke, Martin, Hofkiinstler. Zur Vorgeschichte
des modernen Kiinstlers, Koln 1984, S. 24.

% Gramaccini, Norberto, Cennino Cennini e il suo
»Trattato della Pittura-, in: Res Publica Litterarum,
Studies in the Classical Tradition, Bd. 10, 1987, S. 143-
157.

36 Cennini, Cennino, Il libro dell‘arte, hrsg. v. Franco
Brunello, Vicenza 1971, 1, S. 4.

37 Ebd., 11, . 5; 111, S. 6; XXVII, S. 27; XXIX, S. 28.

auf der Mitte zwischen beiden. Dies entspricht der allgemeinen historischen Ent-
wicklung des Kiinstlerberufes. Zunachst ist dem Architekten zwar der soziale Auf-
stieg gestattet; seine Ehrung aber findet jenseits einer manuellen Berufsausiibung
statt. Sie betraf ausschliesslich die geleistete geistige Arbeit. Das Handwerk muss
dieser seiner Zunft Entstiegene entschieden von sich weisen, will er die erborgte
Wiirde glaubhaft vertreten. Sein Aufstieg war ein Ausstieg und erfolgte zu Lasten
des Berufes. Das gleiche Verstandnis behauptete sich noch im spaten Mittelalter,
trotz wiederholter Versuche der Kiinstler, in Inschriften auf ihre begnadete rechte
Hand, »bona dextera«, oder den gelehrten Daumen, »pollice docto«, aufmerksam zu
machen.3? Es half ihnen nicht viel. Intellektuellenexistenz und Kiinstlerexistenz blie-
ben geschieden. Noch in den Reliefs des Florentiner Campanile von 1350 werden die
bildenden Kiinste den artes mechanicae zugeordnet: Die Bildhauerei steht gleich
neben dem Ackerbau, der edle Daedalus, Sinnbild des Architekten, iibt seinen
Hohenflug in der Nachbarschaft des schnéden »lanificium«, der Webkunst, aus.3
Giotto aber, der kiinstlerische Leiter, war im Vertrag mit der Domopera von 1334,
seiner »scientia et doctrina« wegen, von der Steuerpflicht ausgenommen worden.34
Dies war ein Privileg, das in der Regel nur den Vertretern der artes liberales zukam.
Ein Umbruch, der den Kiinstlerstand als Ganzes betreffen und die bestehenden
Grenzen zwischen der geistigen und der handwerklichen Tatigkeit aufheben sollte,

deutet sich bereits an.

*

Je spannungsreicher das Verhaltnis zwischen Kiinstlern und Handwerkern wurde, desto
dringender wurde die Klarung ihres gesellschaftlichen Status. Neue Argumente, mit
der Feder statt mit dem Winkeleisen, dem Pinsel oder dem Meissel vorgetragen,
sollten die bildenden Kiinste aus ihrem Kellerdasein befreien. Ein wichtiger Befrei-
ungsschlag dieser Art bedeutete der im geistigen Umfeld Petrarcas und am fort-
schrittlichen Hof der Carrara in Padua entstandene »Libro della Pittura« von Cennino
Cennini.? Es ist der erste von einem Kiinstler verfasste Traktat, ein Vorlaufer der
Kunsttheorie der Friihrenaissance in den Schriften Lorenzo Ghibertis, Leon Battista
Albertis und Filaretes. In der Einleitung hatte Cennini sich auf Quintilian, Plinius,
Horaz und andere Autoritaten berufen, um den Einschluss seines Metiers in den
Kreis der artes liberales zu rechtfertigen. Der Anspruch der bildenden Kunst auf
einen Thron im Reich der Wissenschaft, scientia, und auf die Krone der Poesie hatte
bei Cennini weiterreichende Folgen fiir die Organisation der Werkstatt.36 Zwischen
dem Meister, der seinen Beruf mit Hingabe (vamore naturale all'arte<) und vorneh-
mer Gesinnung (>per animo gentile«) ausiibte, und dem sittsamen und gebildeten
Schiiler begann der Umgang ein anderer zu werden. Die Distinktion vom niederen
Handwerk galt fiir sie beide. Zusammen eiferten sie dem Ideal der Kunst nach. Ihre
Arbeit war ein Tugenddienst und nicht auf den blossen Geldverdienst ausgerichtet.
Meister und Schiiler sollten nach Cenninis Auffassung so lange zusammen bleiben
als irgend moglich.3” Diese Lehre war dazu angetan, die Bedingungen der kiinstleri-
schen Existenz tatsachlich zu verandern. Raffaels Doppelbildnis beschreibt nur den
Hohepunkt der Entwicklung. Was in den Ateliers des I5. Jahrhunderts produziert
wurde, verdankte sein Entstehen in zunehmendem Mass dem internen Dialog
zwischen Meister und Schiiler, und nicht mehr den Beeinflussungen von aussen.

Raffael und sein Schiiler - eine gemalte Kunsttheorie

53



54

Abb. 12: Hyacinthe Rigaud, Charles le Brun und Pierre
Mignard, 1730, Ol auf Leinwand, 130 x 140 cm, Paris,
Louvre.

38 Gombrich, Ernst H., The Renaissance Conception
of Artistic Progress and Its Consequences, in: Norm
and Form. Studies in the Art of the Renaissance,
London 1966, S. 1-10.

39 Academies of Art between Renaissance and Roman-
ticism, hrsg. v. Anton W. A. Boschloo u. a. (Leids kunst-
historisch Jaarboek, Bd. 5/6), Den Haag 1989.

40 Le livre de raison du peintre Hyacinthe Rigaud,
hrsg. v. ]. Roman, Paris 1919, S. 206; zuletzt publiziert
in der Zeitschrift L'objet d'art, Nr. 234, Mérz 1990, S. 16.

Zuletzt lag auch das Kunsturteil bei den Kiinstlern. Von den Schiilern durfte ver-
langt werden, dass sie von ihren Meistern lernten und diese schliesslich iibertra-
fen.38 Es bahnte sich auf diese Weise allméahlich jene akademische Auffassung an,
wie sie fiir Vasaris Kiinstlerviten von 1550 und 1568 bereits zur Selbstverstandlich-
keit geworden war. Die Geschichte der Kunst ist eine Wissenschaft, deren Entwick-
lung dem Wechsel aufeinanderfolgender Meister-Schiiler-Verhaltnisse unterliegt
und nicht mehr durch Angleichungen an fachfremde Instanzen zu erklaren ist.
Diese Eigengesetzlichkeit fiihrte konsequenterweise zur Einrichtung von Kunst-
Akademien, die ihre eigenen Normen festschrieben und deren Prédsidenten die
Kiinstler selbst waren: Vasari in Florenz, Federico Zuccari in Rom und Charles le
Brun in Paris.3?

*

Raffaels Kunst stand weiterhin im Zenit der Anerkennung, nicht jedoch seine Kunst-
lehre. Das Prinzip der unione scheint zumal in Frankreich nicht verstanden worden
zu sein. 1730 entstand Hyacinthe Rigauds Geméalde mit den beiden Kontrahenten der
Akademie des Grand Siecle: den Malern Charles Le Brun (1619-1690) links und Pierre
Mignard (1610-1695) rechts (Abb. 12).40 Dass gerade sie in die Nachfolge von Raffaels
Doppelbildnis gesetzt wurden, lag nahe. Le Brun galt nach Poussins Tod als »le
Raphael Francais«, wahrend man Mignard fiir seinen Erben hielt. Darum erscheint
Le Brun in der Gestalt des Hinteren, wahrend Mignard weiter vorne steht und wie
Raffaels gestikulierender Schiiler mit seinem Zeigefinger an die Leinwand zu stos-
sen scheint. Ein wesentliches Merkmal des Raffaelschen Bildes aber hat Rigaud
ausser acht gelassen: das Prinzip der Inspiration. Beziehungslos stehen Le Brun und
Mignard nebeneinander. Weil sie verfeindet waren und weder etwas voneinander
lernen konnten noch wollten, blicken sie aus dem Bild heraus und dorthin, von wo
sie Anerkennung und Auftrage fiir sich erwarteten. Man wird nicht fehlgehen, das

Norberto Gramaccini



4 Précis historique sur I'établissement de I'académie
royale de peinture et de sculpture et de gravure
fondée dans le mois de janvier 1648, Collection
Deloynes, Paris, Bibliotheque Nationale, Nr. 1171, S. 565.
2 Statuts, ordonnances et reglements de la commu-
nauté des maistres des Arts de peinture, sculpture,
gravure et enluminure de cette ville et faux-bourgs
de Paris [...] avec les sentences et arrests rendu en
conséquence, Paris 1682, S. 47, 90.

Ziel ihrer Hoffnungen in Ludwig XIV. zu vermuten. Der Wunsch, dem franzésischen
Monarchen zu gefallen, wurde gerade damals als die eigentliche Form der Inspira-
tion angesehen: »[...] puisque le seul désir de plaire a sa Majesté leur a pour ainsi
dire inspiré les talens nécessaires«.4! Der absolute Monarch ist zugleich der Lehr-
meister der Kiinste. Von der Autonomie des Ateliers konnte zu diesem Zeitpunkt
kaum noch die Rede sein. Seit 1633 datieren Erlasse Ludwigs XIV., die die Ausbil-
dungszeit auf nur drei Jahre beschrankten. Ein Meister durfte nicht mehr als einen
Schiiler zur gleichen Zeit aushilden. Uber alles weitere wollte der Kénig selbst
durch seinen Beamtenstab entscheiden.42 1748 wurde eine nur dem Kénig unter-
stellte Eliteschule gegriindet, die »Ecole des Eleves protégée par le Roi«. Der Ge-
danke der Geistesgemeinschaft war langst iiberholt. Von der Darstellung zweier hoch-
dekorierter Kiinstlerrivalen, die um die Gunst des Sonnenkonigs buhlen und sich im
Bildraum mehr gegeneinander als miteinander behaupten, ist Raffaels Geméilde daher
ebensoweit entfernt wie von den mittelalterlichen Architektenbildern.

Raffael und sein Schiiler - eine gemalte Kunsttheorie

55



56



	Raffael und sein Schüler : eine gemalte Kunsttheorie

