
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der
Universität Zürich

Herausgeber: Kunstgeschichtliches Seminar der Universität Zürich

Band: 2 (1995)

Artikel: Raffael und sein Schüler : eine gemalte Kunsttheorie

Autor: Gramaccini, Norberto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720093

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720093
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Raffael und sein Schüler -

eine gemalte Kunsttheorie

Norberto Cramaccini

Für Christof Thoenes

<\bb. 1: Raffael, Selbstbildnis mit Schüler, 1519, Öl auf

Leinwand, 99 x 83 cm, Paris, Louvre.

Der vorliegende Text beruht auf einem am 15. Mai

1990 an der Universität Zürich gehaltenen Vortrag.

• Hommage à Raphael. Raphael dans les collections

françaises, Ausst.-Kat. Grand Palais, Paris 1984, S. 101-

104, Nr. 13; Raffaello architetto, hrsg. v. Christoph L.

Frommel/Stefano Ray/Manfredo Tafuri, Ausst.-Kat.

Rom, Palazzo dei Conservatori, Mailand 1984, S. 107f.

2 Oberhuber, Konrad, Raphael and Giorgione, in:

Studi su Raffaello, hrsg. v. Micaela Sambucco

Hamoud/Maria L. Strachi, in: Atti del Congresso

Internazionale di Studi (Urbino 1984), Urbino 1987,

S. 117-124; Parronchi, Alessandro, Alla >scuola del

mondo', in: ebd., S. 359-362. Speziell zum Portrait:
Ettlinger, Helen und Leopold D., Raphael, Oxford
1987, S. 139-142.

* Lewis, Francis A., The Draftsman Raphael,
London/New York 1986, S. 141 (Chatsworth, Nr. 51), 142

(Ashmolean Museum, Nr. 568); Pedretti, Carlo,

Raphael. His Life and Work in the Splendours of the

Italian Renaissance, Florenz 1989, S. 143, Nr. 37.

Als 1984 Raffaels fünfhundertster Geburtstag gefeiert wurde, lag ein Schwerpunkt

der wissenschaftlichen Veranstaltungen auf der Auseinandersetzung mit seinem Spätstil

der Jahre 1518 bis 1520. Die Restaurierung (1976) der Transfiguration - Raffaels

letztes Werk von 1520 - diente als eine Art Leitfaden, an dem entlang sich die

Wertschätzung weiterer Bilder zu bewegen vermochte. Zu diesen gehörte an erster Stelle

das sogenannte »Doppelbildnis mit dem Fechtmeister« (Abb. 1). Vor der Pariser

Jubiläumsausstellung »Hommage à Raphael«, als es auf dem Titelbild und Plakaten

erschien, hatte das Gemälde ein Schattendasein in einem schmalen und eher dunklen

Kabinett des Louvre geführt. Seine Authentizität war umstritten. Seit der Restaurierung

im Jahr 1984 gilt es wieder als eigenhändiges Meisterwerk und hängt, mit

einer kurzen Unterbrechung anlässlich der römischen Ausstellung »Raffaello architetto«

(1984), im »Salon des Etats«, in der unmittelbaren Nachbarschaft von
Hauptwerken der italienischen Schule wie Leonardos Mona Lisa und Raffaels Portrait von

Baldassare Castiglione aus dem Jahr 1515.1

Mit der neugewonnenen Prominenz hat die Stilkritik Schritt gehalten und die Situ-

ierung des Gemäldes in Raffaels Spätwerk, bei einer Datierung um 1519, überzeugend

begründet. Das Doppelportrait fällt in jene dunkeltonige, proto-caravaggeske
Stilphase, die auf die Auseinandersetzung mit der venezianischen Malerei und insbesondere

mit Bildern des Giorgione-Kreises folgte.2 Die Masse (99 x 83 cm) entsprechen der

damaligen Vorliebe des Künstlers für grosse Formate. Charakteristische Merkmale sind

das betont plastische Volumen der Köpfe und die spannungsreiche, durch Mimik und

Gestik akzentuierte Beziehung zwischen den Personen. Das Portrait Papst Leos X. mit

zwei assistierenden Kardinälen in den Uffizien und die Zeichnungen für die Apostelköpfe

der Transfiguration in Chatsworth und Oxford bieten sich zum Vergleich an.3

Raffael scheint damals mit den Gesetzmässigkeiten des künstlerischen Schaffens

beschäftigt gewesen zu sein - der Wiedergabe vorbildlicher Affekte - und die inhaltliche

Aussage seiner Protagonisten höher als das Abbilden an sich gestellt zu haben.

Dass er selbst in der aus dem Bild blickenden Person des Hintergrundes erscheint,

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universität Zürich 1995



Abb. 2: Raffael, Detail aus Abb. I-. Selbstbildnis

4 Vgl. Abbildung Nr. II in: Hommage à Raphael (wie
Anm. 1), S. 102; Keller, Fritz-Eugen, Bemerkungen zur
Villa Suburbana des Baldassare Turini, in: Raffaello a

Roma. II Convegno del 1983, Bibliotheca Hertziana
und Musei Vaticani, Rom 1986, S. 349-355.
5 Hommage à Raphael (wie Anm. I), S. 102.

6 Zur Reproduktionsgraphik: Raphael invenit,
Ausst.-Kat. Istituto nazionale per la grafica, Rom

1985, S. 226; Raphael. Reproduktionsgraphik aus vier
Jahrhunderten, Ausst.-Kat. Veste Coburg, Coburg
1984, S. 20. Zu den Paraphrasen: Doppelbildnis des

Cornelis und Lucas de Wae!-. Van Dyck, Ausst.-Kat.
Washington, National Gallery of Art, hrsg. v. Arthur
K. Wheelock/Susan J. Barnes/Julius S. Held,

Antwerpen 1991, S. 191, Nr. 42; Selbstbildnis mit
fiedelndem Tod: Andree, Rolf, Arnold Böcklin. Die
Gemälde, Zürich 1977, S. 352, Nr. 259; Doppelbildnis
von Degas und Evariste de Valernes: Degas, Ausst.-

Kat. Grand Palais, Paris 1988, S. 112, Nr. 58.
7 Raphael et la seconde main. Raphael dans la

gravure du XVIe siècle, Ausst.-Kat. Musée d'Art et
d'Histoire, Genf 1984, S. 79, Nr. 97.

steht ausser Frage (Abb. 2). Unter Raffaels Selbstbildnissen ist gerade dieses Portrait

von den Zeitgenossen bewundert worden. Baldassarre Turini, sein Testamentsvollstrecker,

hat es im Plafond der Villa Lante auf dem Giannicolo »al fresco« malen

lassen.4 Das Gemälde befand sich damals noch in Rom. Anschliessend scheint es in die

Sammlung Franz' I. gekommen zu sein - 1625 hat es Cassiano del Pozzo im »Cabinet

des Peintures« von Fontainebleau gesehen, 1683 Charles Le Brun in der Sammlung

Ludwigs XIV. inventarisiert.5 Reproduktionsstiche des 16., 17. und 18. Jahrhunderts

von Bonasone, Woeriot, Larmessin und anderen beweisen den andauernden Erfolg
und die weite Verbreitung. Raffaels melancholisch wirkender Gesichtsausdruck, der

gefasste und eindringliche Blick aus dem Bild übten eine grosse Faszination auf die

Nachwelt aus. Künstler wie van Dyck, Böcklin oder Degas haben sich davon inspirieren

lassen.6 Eine besondere Botschaft, gewissermassen das künstlerische Vermächtnis

Raffaels, wurde darin erblickt. Giulio Bonasone und Wenzel Hollar, die nur das

Selbstbildnis gestochen haben und den Mann des Vordergrundes fortliessen, glichen
den Kopf der Physiognomie von Christus an.7 Im Gegensatz dazu möchten die heutigen

Museumsführer jenen Anflug von Schwermut in Raffaels Gesicht als Anzeichen

seiner tödlichen Krankheit deuten.

Dunkelheit herrscht weiterhin in Bezug auf die prominente Figur des Vordergrundes

(Abb. 3). Dass es sich um Raffaels Fechtmeister handle, ist reine Erfindung. Die nach

vorn weisende Hand, verbunden mit dem Griff zum Schwertknauf, Raffaels ernster

Ausdruck, das zustimmende und besänftigende Berühren der Schulter seines

Vordermannes erlaubten der Phantasie, sich im Bild den Augenblick vorzustellen, in dem

Norberto Gramaccini



Abb. 3: Raffael, Detail aus Abb. 1: Der Schüler.

8 Quatremère de Quincy, Histoire de la vie et des

ouvrages de Raphael, Paris 1824, S. 396; Passavant,

Johann D., Raphael d'Urbin et son père Giovanni
Santi, 2 Bde., Paris I860, Bd. 2, S. 355-357, Nr. 294.

9 Vgl. die Bibliographie des Ausstellungskataloges

Hommage à Raphael (wie Anm. 1), S. lOlf. In der

Documentation du Département des Peintures du

Louvre (Nr. 1508) findet sich ein ausgezeichnetes
Dossier zum Bild mit weiteren Angaben. Zuletzt:

Shearman, John, Doppio ritratto di Raffaello, in-. Raf-

faello architetto (wie Anm. 1), S. 107; Frommel,
Christoph L., Raffael und Antonio da Sangallo d. J., in:

Raffaello a Roma (wie Anm. 4), S. 303.

10 Hommage à Raphael (wie Anm. 1), S. 102.

11 Béguin, Sylvie, Les peintures de Raphael au

Louvre, Paris 1984, S. 58-61.

Raffael, nach iiberstandener Gefahr infolge eines soeben auf seine Person geführten

Anschlages, dem braven Lebensretter seinen Dank ausspricht - und diesen in einem

Gemälde verewigt.8 Die in der Raffael-Literatur des 19. Jahrhunderts dankbar

aufgenommene Anekdote gilt als überholt. Das Bild wird jetzt der Gattung des

Freundschaftsbildes zugewiesen. Zweifel herrschen nur darüber, ob Raffael einem Künstlerkollegen

oder einem Intellektuellen die Ehre erwiesen hat. Im ersten Fall darf man wählen

zwischen Marc Antonio Raimondi (Müntz), Baldassare Perruzzi (Duportal), Giovanni

Francesco Penni (Garas), Polidoro da Carvaggio (Ortolani), Giulio Romano (Hartt) und

Antonio da Sangallo dem Jüngeren (Frommel), während im anderen Fall Baldassare

Castiglione (Wansher), Pietro Aretino (Gould) und Giovanni Branconio dell'Aquila
(Shearman) zur Verfügung stehen.9 Die Titel der Reproduktionsgraphik liefern weitere

Namen. Ein anonymer Stich des British Museum, 1639 datiert, trägt beispielsweise die

Unterschrift: »Raphaël Sanzio da Urbino con Bernardo Pinturicchio il suo amico«.10 Die

Suche nach der Identität des Portraitierten hat man mittlerweile aufgegeben. Raffael et

un ami lautet der vorsichtige Titel im letzten Inventar des Louvre.11

*
Aufschlussreich ist nicht nur der Name des Dargestellten, dem in diesem Aufsatz

keine weitere Beachtung geschenkt werden soll, sondern sein Status und die Beziehung

zur Figur im Hintergrund. Handelt es sich tatsächlich um ein »Freundschaftsbild«?

Raffael und sein Schüler - eine gemalte Kunsttheorie



Abb. 4: Raffael, Doppelportrait der Dichter Andrea

Navaggero und Agostino Beazzano, 1516, Öl auf
Leinwand, 76 x 107 cm, Rom, Galleria Doria-Pamphili.

Glücklicherweise ist bekannt, was Raffael selbst unter einem solchen verstanden

hat. Das Doppelportrait der Dichter Andrea Navaggero und Agostino Beazzano

(Abb. 4) in der Galleria Doria-Pamphili in Rom aus dem Frühling des Jahres 1516

offenbart eine ganz andere Auffassung.12 Die einander zugewandten Gesprächspartner

erweisen sich in dem Nebeneinander als Freunde gleichen Ranges. Sie scheinen

inmitten einer eben noch geführten Konversation innezuhalten und sich einem Dritten

zuzuwenden, dem im Gemälde nicht abgebildeten Besitzer, den sie in ihre

Konversation mit einbeziehen. Fragend blicken sie auf, um seine Ansicht zu dem gerade

erörterten Problem zu vernehmen. Das Pamphili-Bild war in der Tat für den

Abwesenden des römischen Zirkels gemalt worden, dem die beiden Dichter angehörten,

den gelehrten Kardinal Bembo, und für dessen Haus in Padua bestimmt gewesen.13

Dort sollte es Bembo an die mit seinen Freunden in Rom gepflegten Gespräche erinnern

und ihn anspornen, diese in Gedanken fortzusetzen. Raffael selbst war Zeuge

dieser Freundschaft gewesen. Er hatte, wie aus einem Brief Bembos an den Kardinal

Bibiena vom 3. April 1516 bekannt ist, Bembo, Navaggero und Beazzano auf

Exkursionen in die römische Umgebung begleitet.14 Das Bild muss kurz darauf
entstanden sein.

12 / luoghi di Raffaello a Roma, hrsg. v. Luciana Cas-

sanelli/Sergio Rossi, Rom 1983, S. 174, Nr. 6.3.
13 Golzio, Vincenzo, Raffaello nei documenti, nelle
testimonianze dei contemporanei e nella letteratura del

suo secolo (Città del Vaticano 1936), London 1971, S. 162.

14 Bembo, Pietro, Lettere, Rom 1584, S. 83f. (Jones,

Roger/Penny, Nicholas, Raphael, New Häven/London

1983, S. 162).

15 Panofsky, Erwin, Studies in lconology, New York
1939, S. 165, Nr. 100. Vgl. die Elfenbeindiptychen in
Monza (Tesoro) und Paris (Louvre) aus dem 5.

Jahrhundert (Volbach, Wolfgang F., Elfenbeinarbeiten
der Spätantike und des frühen Mittelalters, Mainz
1952, S. 44, Nr. 68f.).
16 Buchthal, Hugo, A Byzantine Miniature of the
Fourth Century and Its Relatives, in: Dumbarton Oaks

Papers, Bd. 15,1961, S. 129-139. Ebd., S. 133, der Hinweis

auf Eusebius, Kirchengeschichte, VI, XIV, 7, und

Offenbarung 1,12.
17 Matthew Paris' Zeichnung in: Bernardus Silvester,
»Liber Experimentarius«, MS. Ashmole 304, fol. 31v

(Fraser, Gordon, Treasures from the Bodleian Library,
London 1976, S. 75, Nr. 16; vgl. Age of Chivalry. Art
in Plantagenet England 1200-1400, Ausst.-Kat. Royal

Academy of Arts, hrsg. v. Jonathan Alexander/Paul

Binski, London 1987, S. 331, Nr. 315).

Statt der auf gleichem Niveau sich gegenübersitzenden Freunde hat Raffael im

Gemälde des Louvre seine beiden Figuren hintereinander gestellt. Diese Staffelung in

die Bildtiefe gestaltet ihre Beziehung zueinander und zum Betrachter komplizierter,
als es die Auffassung des Freundschaftsbildes erfordert hätte. Statt auf Gleichstellung

ist auf Distinktion Wert gelegt. Es besteht eine Hierarchie, die zu vermitteln

scheint, wie der eine, Hintere, den geistigen Ansporn dazu liefert, was der andere,

Vordere, dankbar zu empfangen und in die Tat umzusetzen imstande ist. Raffael

steht zwar in der zweiten Ebene, doch lässt sein Blick keinen Zweifel daran, dass er

die Hauptperson ist. Gemessen an der hoheitsvollen Miene des Meisters, gehört der

gestikulierende Mann im Dreiviertelprofil des Vordergrundes einer weniger
vollkommenen Seinsstufe an. Er wird bewegt, bewegt nicht selbst, steht im Bildraum

unterhalb von Raffael und bezieht seinen Status nur aus dessen Nähe. Auf diese

Weise liesse sich schwerlich ein gleichrangiger Freund oder ein sozial höher

gestellter Mäzen und Dichter darstellen. Nicht das freundschaftliche Miteinander,
sondern die Vermittlung von Wissen bestimmt über das Beisammensein. Eine andere

Interpretation verbietet sich.

*

Die der Komposition zugrunde liegende Ikonographie nämlich ist die der Inspiration.

Die Weisung musste stets von oben erfolgen und ihren Ort im Rücken des

Inspirierten haben. Auf diese Weise ist in der Antike die Inspiration des Dichters

durch seine Muse dargestellt worden.15 Im Mittelalter lebte die Inspirationsformel im

Bild des schreibenden Evangelisten fort und hat in der Buchmalerei vor allem in der

Ikonographie des Johannes auf Patmos Verwendung gefunden.16 Auch geistige

Abhängigkeiten anderer Art, beispielsweise des schreibenden Sokrates vom göttlich

inspirierten Plato (Abb. 5)17 oder eines Stifters von seinem heiligen Patron, Hessen

sich in das gleiche Schema fügen. In der Renaissance lebte die profane Ikonographie

Norberto Gramaccini



'I «f tCpfftiiu ft (•< «tfH'*jXA« «' l"""' iri fi-n'twiijtn»ii ' « * 1« rtf bcjy-M-!•!•$- al»«*. «1.J y,rH"< v ijwrfc«« J'f» leW f«j
«p«Ki <» f (<fSi%«WC.UKS Y ,f (PC», f Iiurtti« :

vc«*m-y-t &f *><ä o» fyix£tt if
ret,9i>5 «pj-i 11« j cci ftl h 4.y>« üfHj«ifHc>c|£9j«ijc.w<r/inif
•»«$ tyf« ««ft«1"» Jvi.ittin. ßn p,n«f. JmS y jf.rii. jrr rttf Vtfem Vjlffllil.'f. |

Abb. 5: Matthew Paris, Plato und Sokrates, um 1250,

Oxford, Bodleian Library (MS. Ashmole 304, fol. 31v).

Abb. 6: Marten van Heemskerck, Der hl. Lukas malt
die Madonna (Detail), 1532, Öl auf Holz, 168 x 235 cm,

Haarlem, Frans Hals Museum.

Abb. 7: Hans Burgkmair, Kaiser Maximilian im Atelier
des Künstlers, 1517, Holzschnitt aus dem »Weisskunig«.

der dichterischen und künstlerischen Inspiration wieder auf. Auf Marten van Heems-

kercks Der hl. Lukas malt die Madonna von 1532 (Abb. 6) bläst ein »furor poeticus« die

Ideen ein.18 In Hans Burgkmairs »Weisskunig« von 1517 (Abb. 7) nimmt Kaiser Maximilian

diese Stelle ein.19 Der Holzschnitt ist aufgrund seiner fast gleichzeitigen Entstehung

mit dem Louvre-Bild von besonderem Interesse. Aus der Ähnlichkeit wird man

jedoch keine Abhängigkeit folgern dürfen: weder hat Raffael den erst später
veröffentlichten Holzschnitt des Augsburgers gekannt, noch kann Burgkmair das Bild des

italienischen Künstlers als Vorlage gedient haben. Beide nehmen aber Bezug auf den

gleichen ikonographischen Typus. Raffaels Rolle im Louvre-Portrait nimmt bei

Burgkmair Kaiser Maximilian ein. Soeben stattet dieser seinem Hofmaler einen
Besuch im Atelier ab. Sanft legt er ihm die Hand auf die Schulter, und schon malt der

Pinsel ein ganzes Kompendium passender Impresen auf die Leinwand. Burgkmair, ein

verlängerter Arm des kaiserlichen Willens, ist keinesfalls zum blossen Handwerker

degradiert. Ein Handwerker nämlich, der Gehilfe des sitzenden Meisters, ist hinter
der Leinwand mit dem Mischen der Farben beschäftigt. Im Unterschied zu diesem

trägt der Maler ein kostbares Gewand, ein Geschenk wohl des Kaisers selbst, das

seinen hohen sozialen Rang und seine Familiarität mit der Gesellschaft des Hofes

bekunden soll. Nicht anders scheint auch der Mann im Vordergrund des Louvre-

Bildes von Raffaels Autorität sowohl in materieller als auch geistiger Hinsicht profitiert

zu haben.

49

18 Kunst voor de beeldenstorm. Nordnederlandse
kunst 1525-1580, Ausst.-Kat. Rijksmuseum Amsterdam,

Den Haag 1986, S. 191, Nr. 70; Kraut, Gisela, Lukas

malt die Madonna. Zeugnisse zum künstlerischen
Selbstverständnis in der Malerei, Worms 1986, S. 85.
19 Der Weiss Kunig. Eine Erzehlung von den Thaten

Kaiser Maximilian des Ersten, von Max Treitzsauer-

wein aufdessen Angaben zusammengetragen, nebst
den von Hannsen Buirgmair dazu verfertigten
Holzschnitten, Wien 1775, S. 75, Nr. 20 (Holsten, Siegmar,
Das Bild des Künstlers, Ausst.-Kat. Kunsthalle Hamburg,

Hamburg 1978, Nr. 22).

20 Carli, Enzo, Le storie di San Benedetto a Monte-
oliveto Maggiore, Siena 1980, S. 31.

Ein Schluss Iässt sich aus den bisherigen Beobachtungen ziehen und weiteres daraus

folgern: Die Analyse der Komposition gibt jenen Forschern recht, die in der

Vordergrundsfigur des Bildes einen Schüler, Mitarbeiter oder Werkstattgehilfen Raffaels

erblickt hatten. Mit Sicherheit handelt es sich um einen gereiften, wenn auch nicht

selbständigen Maler. Der Griff zum Schwert entspricht dem Habitus damaliger Künstler,

ihr gewachsenes Prestige mit den Attributen und Gesten des Adels zu dokumentieren.

Vergleichbar ist Sodomas Selbstbildnis mit Ritterschwert von 1517 im Freskenzyklus

von Monteoliveto.20 Dazu gehört auch die stattliche Kleidung, reicher noch

als diejenige Raffaels. Dessen Schüler zu sein, bedeutete zweifellos, an den

Gratifikationen seiner hohen Stellung zu partizipieren. Der Meister selbst konnte auf

Raffael und sein Schüler - eine gemalte Kunsttheorie



Abb. 8: Raffael, Detail aus Abb. 1: Die Hand des

Schülers.

Statussymbole verzichten und diskret im Hintergrund bleiben. Ohnedies ging es ihm

nicht nur um die Zurschaustellung der eigenen Person. Im Unterschied zu Navaggero
und Beazzano, die ihre Gegenwart etwas selbstgefällig nach aussen tragen, nehmen

der Meister und der Schüler des Gemäldes im Louvre das, was vor ihnen liegt,
ins Bild hinein. Es ist, als ob sie die Antwort auf eine Frage suchten, welche die

Protagonisten des Pamphili-Bildes gestellt haben könnten. Was sie dabei beschäftigt
und worauf sie zu blicken scheinen, ist die Leinwand selbst. Während den Schüler

die Bewältigung der Bildidee noch bedrängt und ihn veranlasst, sich hilfesuchend
nach Raffael umzublicken, hat dieser, ein Weiser sui generis, das Problem längst
durchschaut. Vergewissernd legt er die Hand dem Eleven auf die Schulter, so als

übertrage sich schon durch die Berührung seine bessere Einsicht. Augenblicklich

reagiert der: Das Gesicht klärt sich zu einem verstehenden Blick, in dem ein feines,

bewunderndes Lächeln anklingt, der Finger seiner Rechten weist nun auf den

richtigen Ansatz. Auf diese Weise vergewissert der Schüler sich der besseren Einsicht

des Meisters, bevor er an die Ausführung des Werkes geht, diesem wiederum
erlaubt der höhere intellektuelle Rang, sich des Schülers bei der Umsetzung und

Verwirklichung der eigenen genialen Einfälle zu bedienen.

21 Vgl. Federico Zuccaris »L'idea de' pittori, scultori
ed architetti«, wo »disegno interno« als »segno di dio
in noi« etymologisch begründet und vom »disegno

esterno, humano, pratico, artificale« abgesetzt wird
(Panofsky, Erwin, Idea. Ein Beitrag zur Begriffsgeschichte

der älteren Kunsttheorie (Leipzig 1927],

2. Auflage Berlin I960, S. 47-53).
22 Golzio (wie Anm. 13), S. 82-92. An der philologischkritischen

Ausgabe arbeitet Francesco P. di Teodoro
(The Armand Hammer Center for Leonardo Studies at
UCLA). Christof Thoenes (La >lettera< a Leone X, in:
Raffaello a Roma (wie Anm. 41, S. 373-393) plant eine
deutsche Herausgabe des Briefes an Leo X., die
voraussichtlich 1995 erscheinen soll.
23 Brief Leonardo Sellaios vom I. Januar 1518 an
Michelangelo: »E schoperta la volta d'Agostino Ghisi:

Chosa vituperosa a un gran maestro pegio che l'ul-
tima stanza di palazo asai.« (zitiert nach Shearman,

John, Die Loggia der Psyche in der Villa Famesina
und die Probleme der letzten Phase von Raffaels

graphischem Stil, in: Jahrbuch der kunsthistorischen
Sammlungen in Wien, Bd. 60, 1964, S. 60).

Das Louvre-Biid versetzt den Betrachter in die Rolle eines Zeugen, der gewisser-

massen durch die Leinwand hindurch in das Atelier von Raffael blicken und dem

Inspirationsakt zwischen Meister und Schüler beiwohnen darf. Dabei verkehrt sich

die geläufige Bedeutungsperspektive. Nicht das Nächstgelegene ist Träger der

Bedeutung, sondern das Ferne. Aus dem Hintergrund mündet das überlegene geistige

Prinzip in das gestaltende Nahe und wird erst von dort aus einer Rezeption zugänglich.

Ganz im Vordergrund agiert der Zeigefinger des Schülers (Abb. 8). Er scheint

an die Leinwand zu stossen und die Grenze zwischen Bild- und Betrachterraum

auffällig zu betonen. Es handelt sich bei dem Gemälde nicht um ein Erinnerungsbild,
sondern um eine gemalte Kunsttheorie: Erfindung und Ausführung, disegno interno
und disegno esterno, inventio und elocutio, das heisst: Theorie und Praxis, wirken

im Verhältnis dieses Schülers und dieses Meisters zusammen. Das vollkommene

Kunstwerk, das beide schaffen, leitet sich nicht mehr vom Auftrag fremder Instanzen

ab - vom Kaiser wie im Falle des »Weisskunig« bei Burgkmair. Vielmehr entsteht

es in der Künstlergemeinschaft und wird durch das Zusammenwirken eines genialen

Meisterkopfes mit der hochbegabten Schülerhand erzeugt. Diese dem späten

Cinquecento geläufige Theorie nimmt meines Wissens erstmals im Louvre-Bild

Gestalt an.21 Daraus spricht Raffaels persönliche Überzeugung, die nirgends sonst,

mit Ausnahme des berühmten Briefes an Leo X. aus dem gleichen Jahr, derart deutlich

zutage tritt.22 Dass Raffael dieses eine Mal aus dem Schweigen seiner Bilder

hervortreten wollte, um das Prinzip der Bildentstehung im Bild selbst zu erörtern,
lässt einen Rechtfertigungsdruck besonderer Art vermuten. Den Anlass mag die

Kritik am Prinzip der Arbeitsteilung in seinem Atelier geliefert haben. Nach Vollendung

der Loggia in der Farnesina (1517) waren Stimmen laut geworden, die die

künstlerische Qualität der Fresken bemängelten und den Grund in der zunehmenden

Überantwortung selbständiger Arbeit an die Hände der Schüler vermuteten.23 In

Michelangelos eigenhändiger Ausfreskierung der Sixtinischen Decke (1512) lag ein

Norberto Cramaccini



HRCHEJ3»!
éharn diwS-ci

\cmno

CD'il]

moc

EXL vwnUD-&Ù

Abb. 9: Filarete, Selbstbildnis mit zwei Schülern, 1462,

Florenz, Biblioteca Nazionale (Magliabecchianus II, iv,

140, fol. Iv).

gewichtiges Argument, um den paragone zwischen beiden Künstlern zugunsten von

Michelangelo zu entscheiden. Der daraus hervorgegangene Streit führte bekanntlich

zu jenem Wettbewerb zwischen Raffael und Sebastiano del Piombo, sekundiert von

den Zeichnungen Michelangelos, den Raffael mit seinem Gemälde der Transfiguration

siegreich für sich entschied.24 Zu den Überzeugten, die dieses Altarbild für »das

Rühmlichste, das Schönste und das Göttlichste« hielten, was Raffael je geleistet hatte,

gehörte auch Giorgio Vasari. Er, der ansonsten Michelangelos Solipsismus verteidigte,
hatte offenbar begriffen, dass in der Form von Arbeitsteilung, wie Raffael sie

durchführte, die Zukunft der Kunst lag.25 Die Schüler waren nicht mehr Gehilfen und

Handlanger im weithin üblichen Sinne, ebensowenig wie der Meister ein alleinschaffender

Titan oder der blosse Verwalter von Standardrezepten war. Vielmehr herrschte eine

geistige Gemeinschaft, unione, zwischen ihnen, welche die steife Hierarchie des

hergebrachten Atelierbetriebes durchbrochen hatte.26

24 Die Quellen dazu zusammengestellt von Tempesti,
Anna F., Raffaello e Michelangelo, Ausst.-Kat. Casa

Buonarotti, Florenz 1984, S. 75; Brown, David A.,

Leonardo and Raphael's Transfiguration, in: Raffaello a

Roma (wie Anm. 4), S. 237-243.
25 Das insbesondere auf Rubens hinweisende »neue

Prinzip der Werkstatt-Organisation« hebt auch Shearman

(wie Anm. 23), S. 98, hervor: »Bei diesem neuen

System [...] ergab das systematische Aufteilen der

Verantwortlichkeit zwischen Meister und Schüler
besser kontrollierbare und gleichmässigere Resultate.«

- Vgl. Collaboration in Italian Renaissance Art,

hrsg. v. Wendy Stedman Sheard/John T. Paoletti,
New Häven/London 1978.

26 Vasari, Giorgio, Le vite de' più eccellenti pittori,
scultori ed architettori (Florenz 1568), hrsg. v. Gae-

tano Milanesi (1878), Florenz 1981, Bd. IV, S. 384: »E

certo fra le sue doti singolari ne scorgo una di tal

valore, che in me stesso stupisco: che il cielo gli
diede forza di poter mostrare nell'arte uno effetto si

contrario alle complessioni di noi pittori; questo è,

che naturalmente gli artefici nostri, non dico solo i

bassi, ma quelli che hanno umore d'esser grandi I...1,

lavorando nelle opere in compagnia di Raffaello, sta-

vano uniti e di concordia tale, che tutti i mali umori

nel veder lui si ammorzavano, ed ogni vile e basso

pensiero cadeva loro di mente: la quale unione non
fu più in altro tempo che nel suo. E questo avveniva

perché restavano vinti dalla cortesia e dall'arte sua,

ma più dal genio della sua buona natura. I...] E

sempre tenne infiniti in opera, aiutandoli ed inseg-
nandoli con quello amore che non ad artefici, ma a

figluoli propri si conveniva.«
27 Filarete's Treatise on Architecture, hrsg. v. John
R. Spencer, 2 Bde., New Haven/London 1965, Bd. 1,

Iv; Bd. 2, S. 3.

Die besondere Aufwertung der Beziehung des Meisters zu seinen Schülern zeigt
sich im Vergleich mit älteren Darstellungen des gleichen Themas. Die Inspirationsformel

war zunächst von Architekten für sich in Anspruch genommen worden.

Ähnlich wie Raffael hatte Filarete im Titelbild (Abb. 9) seines Piero de' Medici

gewidmeten Architekturtraktates von 1462 sich mit seinen Gehilfen dargestellt.27

In beiden Fällen geht die richtungsweisende Inspiration vom Meister allein aus.

Die Schüler sind genötigt, sich nach diesem umzuwenden. Dabei zeigen sie mit
der ausgestreckten Rechten auf das noch zu bewältigende Problem. Ein wichtiger
Unterschied besteht gleichwohl: Mit seiner Finken umfasst Raffaels Schüler das

Schwert, Ausweis seines hohen Ranges - dem Assistenten Filaretes hingegen ist
als Attribut ein Fotblei, nur ein Arbeitsutensil, zugestanden. Schon daran zeigt
sich der geringere Grad seiner künstlerischen Selbständigkeit. Der Dialog
zwischen Meister und Schüler findet im Louvre-Bild auf einer wesentlich höheren

Stufe statt. Während Filaretes Schüler des sichtbaren Fingerzeiges seines Meisters

bedarf, kann Raffaels Schüler solcher Aufforderung entbehren. Die Aura des Genies

lässt ihn mehr erfühlen, als dass er handgreiflich darauf gestossen werden müsste,

wie er im folgenden vorzugehen hat. Bei Filarete hingegen verhindert das soziale

Gefälle zwischen dem Meister und seinen Schülern, dass ein solcher Kontakt
zustande kommt. Der Architekt trägt eine vornehme, bis an die Knöchel reichende

Robe, dazu einen stattlichen Pelzhut. Seine beiden Gehilfen aber sind barhäuptig
und in schlichte Handwerkskittel gekleidet. Sie sind zudem zwei Klassen zugeteilt:
der eines Meisterschülers, Architekt wie Filarete selbst und mit der Aufgabe

beschäftigt, dessen Angaben zu den Pfeilerordnungen nachzutragen, und der der

mano d'opera, des einfachen Steinmetzen, der die Basen mit seinem Meissel

ausbessert. Während dieser proportional verkleinert zu ebener Erde kniet, ohne

Sichtkontakt zu dem Meister, ist dem fortgeschrittenen Schüler eine grössere
Intimität zugestanden. Von einer unione im vasarischen Sinne kann indessen nicht die

Rede sein. Filarete nobilitiert sich auf Kosten des Schülers und rechtfertigt auf
diese Weise seine privilegierte, aber stets angefeindete Stellung am Hof Francesco

Sforzas, die ihn zwang, Arbeit und Schweiss peinlich zu vermeiden, um seinen

Status als Geistesarbeiter nicht zu gefährden. Entfiel diese Not, konnte derselbe

Raffael und sein Schüler - eine gemalte Kunsttheorie



Abb. 10: Lanfranco beaufsichtigt den Bau des Mode-

neser Doms, 1210 (Relatio de innovatione ecclesie

sancti Geminiani), Modena, Archivio Capitolare,
Cod. II, 11, fol. lv.

Abb. 11: Ein Bischof gibt die Anweisung zum Bau einer
Kirche, um 1480, Holzschnitt, Ulm.

Künstler anders auftreten. Im Bronzerelief am Hauptportal von St. Peter in Rom

aus dem Jahr 1445 sieht man ihn mit erhobenem Zirkel, dem Instrument planerischer

Tätigkeit, im fröhlichen Reigen seiner Mitarbeiter.28 Zusammen feiern Meister und

Gehilfen das vollbrachte Werk. Erst die zunehmende Geringschätzung seiner
intellektuellen Fähigkeiten veranlasste Filarete, sich aufs hohe Ross zu setzen und sich

altmodischer zu geben, als er in Wahrheit war.

28 Nilgen, Ursula, Filaretes Bronzetür von St. Peter
in Rom. Ein päpstliches Bildprogramm des IS.

Jahrhunderts, in: Jahrbuch des Vereins für christliche
Kunst in München, Bd. 17, 1988, S. 351-376; Warnke,

Martin, Filaretes Selbstbildnisse: Das geschenkte
Selbst, in: Der Künstler über sich in seinem Werk.
Internationales Symposium der Bibliotheca Hertzia-

na, Rom 1989, hrsg. v. Matthias Winner, Weinheim
1992, S. 101-112.

29 Binding, Günther/Nussbaum, Norbert, Der
mittelalterliche Baubetrieb nördlich der Alpen in
zeitgenössischen Darstellungen, Darmstadt 1978, S. 137,

Nr. 207.
30 »Relatio de innovatione ecclesie sancti Geminiani,

ac de translatione eius beatissimi corporis«, Modena,

Archivio Capitolare, Cod. II, 11, fol. Iv (abgebildet in:
Lanfranco e Wiligelmo, il Duomo di Modena, il Can-

tiere, bearb. v. Adriano Peroni, Modena 1984, S. 290,
Nr. 253).
31 Barash, Moshe, Gestures of Despair in Medieval
and Early Renaissance Art, New York 1976, S. 34-38.

Das Selbstbildnis von 1462 nämlich griff auf das Bild des mittelalterlichen Bauherren

zurück, das nördlich der Alpen weit verbreitet war. Ein Ulmer Holzschnitt um

1480 (Abb. 11), der auf eine sehr viel ältere ikonographische Tradition zurückgeht,

zeigt einen Bischof beim Erteilen der Bauorder in der gleichen Stellung.29 Noch

näher kommt eine Miniatur aus der illustrierten Baugeschichte des Modeneser

Doms von 1210 (Abb. 10) mit dem Bild des berühmten Architekten Lanfranco.30

Vergleichbar sind der ordonnanzmässig weisende Finger, das lange Gewand und

der dazu gehörige Hut. Entsprechend sind die operarij und artefices durch das

Tragen eines kurzen Handwerkerrockes gekennzeichnet. Ein Gedankenaustausch

findet nicht statt. Zusätzlich sind Physiognomien und Körpersprache als Merkmale

sozialer und intellektueller Distinktion eingesetzt. Während Lanfranco, wie Raffael,

die Ruhe eines Weisen ausstrahlt, sind die Handlanger durch die Körpermotorik
als Ignoranten gekennzeichnet. Ihre hilflosen Gesten, die gebeugte Haltung, die

verzerrten Physiognomien und die wirren Haare zeigen an, dass sie unfähig sind,

jene Handlungen, die auszuführen ihnen obliegt, geistig zu verwerten. Mit ähnlichen

Darstellungsmitteln pflegte die mittelalterliche Kunst Christen von Juden zu

unterscheiden, wobei sie auf die Glaubensfeinde die Ikonographie der

Geistesschwachen übertrug.31 Die Modeneser Darstellung eines Baubetriebes mit ihrer
radikalen Trennung zwischen dem königlichen Architekten und den plebejischen
Handwerkern beschreibt gegenüber der unione in Raffaels Gemälde das gegenteilige

Extrem. Filaretes Bild mit dem gestaffelten Schülerverhältnis liegt gewissermassen

Norberto Grctmaccini



auf der Mitte zwischen beiden. Dies entspricht der allgemeinen historischen

Entwicklung des Künstlerberufes. Zunächst ist dem Architekten zwar der soziale

Aufstieg gestattet; seine Ehrung aber findet jenseits einer manuellen Berufsausübung

statt. Sie betraf ausschliesslich die geleistete geistige Arbeit. Das Elandwerk muss

dieser seiner Zunft Entstiegene entschieden von sich weisen, will er die erborgte

Würde glaubhaft vertreten. Sein Aufstieg war ein Ausstieg und erfolgte zu Lasten

des Berufes. Das gleiche Verständnis behauptete sich noch im späten Mittelalter,

trotz wiederholter Versuche der Künstler, in Inschriften auf ihre begnadete rechte

Hand, »bona dextera«, oder den gelehrten Daumen, »pollice docto«, aufmerksam zu

machen.32 Es half ihnen nicht viel. Intellektuellenexistenz und Künstlerexistenz blieben

geschieden. Noch in den Reliefs des Florentiner Campanile von 1350 werden die

bildenden Künste den artes mechanicae zugeordnet: Die Bildhauerei steht gleich

neben dem Ackerbau, der edle Daedalus, Sinnbild des Architekten, übt seinen

Höhenflug in der Nachbarschaft des schnöden »Ianificium«, der Webkunst, aus.33

Giotto aber, der künstlerische Leiter, war im Vertrag mit der Domopera von 1334,

seiner »scientia et doctrina« wegen, von der Steuerpflicht ausgenommen worden.34

Dies war ein Privileg, das in der Regel nur den Vertretern der artes liberales zukam.

Ein Umbruch, der den Künstlerstand als Ganzes betreffen und die bestehenden

Grenzen zwischen der geistigen und der handwerklichen Tätigkeit aufheben sollte,

deutet sich bereits an.

32 Claussen, Peter Cornelius, Früher Künstlerstolz.

Mittelalterliche Signaturen als Quelle der Kunstsoziologie,

in: Bauwerk und Bildwerk im Hochmittelalter,

hrsg. v. Karl Clausberg u. a., Giessen 1981, S. 21;

Bocchi, Francesca, II disegno délia città negli atti
pubblici dalXII at XIVsecolo, in: II millennio ambro-

siano. La nuova città dal Comune alla Signoria, hrsg.

v. Carlo Berteiii, Mailand 1989, S. 212-222, Abb. 245-261.

33 Kreytenberg, Gert, Andrea Pisano und die toska-

nische Skulptur des 14. Jahrhunderts (Italienische

Forschungen, hrsg. v. Kunsthistorischen Institut in

Florenz, III, Bd. 14), München 1984, S. 56-78.

33 Warnke, Martin, Hofkünstler. Zur Vorgeschichte

des modernen Künstlers, Köln 1984, S. 24.

35 Gramaccini, Norberto, Cennino Cennini e il suo

Trattato della Pittura<, in: Res Publica Litterarum,

Studies in the Classical Tradition, Bd. 10, 1987, S. 143-

157.

3' Cennini, Cennino, II libro dell'arte, hrsg. v. Franco

Brunello, Vicenza 1971,1, S. 4.

» Ebd., II, S. 5; III, S. 6; XXVII, S. 27; XXIX, S. 28.

Je spannungsreicher das Verhältnis zwischen Künstlern und Handwerkern wurde, desto

dringender wurde die Klärung ihres gesellschaftlichen Status. Neue Argumente, mit

der Feder statt mit dem Winkeleisen, dem Pinsel oder dem Meissel vorgetragen,
sollten die bildenden Künste aus ihrem Kellerdasein befreien. Ein wichtiger
Befreiungsschlag dieser Art bedeutete der im geistigen Umfeld Petrarcas und am

fortschrittlichen Hof der Carrara in Padua entstandene »Libro della Pittura« von Cennino

Cennini.35 Es ist der erste von einem Künstler verfasste Traktat, ein Vorläufer der

Kunsttheorie der Frührenaissance in den Schriften Lorenzo Ghibertis, Leon Battista

Albertis und Filaretes. In der Einleitung hatte Cennini sich auf Quintilian, Plinius,

Horaz und andere Autoritäten berufen, um den Einschluss seines Metiers in den

Kreis der artes liberales zu rechtfertigen. Der Anspruch der bildenden Kunst auf

einen Thron im Reich der Wissenschaft, scientia, und auf die Krone der Poesie hatte

bei Cennini weiterreichende Folgen für die Organisation der Werkstatt.36 Zwischen

dem Meister, der seinen Beruf mit Hingabe (»amore naturale all'arte«) und vornehmer

Gesinnung (»per animo gentile«) ausübte, und dem sittsamen und gebildeten
Schüler begann der Umgang ein anderer zu werden. Die Distinktion vom niederen

Handwerk galt für sie beide. Zusammen eiferten sie dem Ideal der Kunst nach. Ihre

Arbeit war ein Tugenddienst und nicht auf den blossen Geldverdienst ausgerichtet.
Meister und Schüler sollten nach Cenninis Auffassung so lange zusammen bleiben

als irgend möglich.37 Diese Lehre war dazu angetan, die Bedingungen der künstlerischen

Existenz tatsächlich zu verändern. Raffaels Doppelbildnis beschreibt nur den

Höhepunkt der Entwicklung. Was in den Ateliers des 15. Jahrhunderts produziert
wurde, verdankte sein Entstehen in zunehmendem Mass dem internen Dialog
zwischen Meister und Schüler, und nicht mehr den Beeinflussungen von aussen.

Raffael und sein Schüler - eine gemalte Kunsttheorie



Abb. 12: Hyacinthe Rigaud, Charles le Brun und Pierre

Mignard, 1730, Öl auf Leinwand, 130 x 140 cm, Paris,
Louvre.

Zuletzt lag auch das Kunsturteil bei den Künstlern. Von den Schülern durfte
verlangt werden, dass sie von ihren Meistern lernten und diese schliesslich übertrafen.38

Es bahnte sich auf diese Weise allmählich jene akademische Auffassung an,

wie sie für Vasaris Künstlerviten von 1550 und 1568 bereits zur Selbstverständlichkeit

geworden war. Die Geschichte der Kunst ist eine Wissenschaft, deren Entwicklung

dem Wechsel aufeinanderfolgender Meister-Schüler-Verhältnisse unterliegt
und nicht mehr durch Angleichungen an fachfremde Instanzen zu erklären ist.

Diese Eigengesetzlichkeit führte konsequenterweise zur Einrichtung von Kunst-

Akademien, die ihre eigenen Normen festschrieben und deren Präsidenten die

Künstler selbst waren: Vasari in Florenz, Federico Zuccari in Rom und Charles le

Brun in Paris.39

38 Gombrich, Ernst H., The Renaissance Conception
ofArtistic Progress and Its Consequences, in: Norm
and Form. Studies in the Art of the Renaissance,
London 1966, S. 1-10.

39 Academies ofArt between Renaissance and Romanticism,

hrsg. v. Anton W. A. Boschloo u. a. (Leids

kunsthistorisch Jaarboek, Bd. 5/6), Den Haag 1989.

40 Le livre de raison du peintre Hyacinthe Rigaud,
hrsg. v. J. Roman, Paris 1919, S. 206; zuletzt publiziert
in der Zeitschrift L'objet d'art, Nr. 234, März 1990, S. 16.

Raffaels Kunst stand weiterhin im Zenit der Anerkennung, nicht jedoch seine Kunstlehre.

Das Prinzip der unione scheint zumal in Frankreich nicht verstanden worden

zu sein. 1730 entstand Hyacinthe Rigauds Gemälde mit den beiden Kontrahenten der

Akademie des Grand Siècle: den Malern Charles Le Brun (1619-1690) links und Pierre

Mignard (1610-1695) rechts (Abb. 12).40 Dass gerade sie in die Nachfolge von Raffaels

Doppelbildnis gesetzt wurden, lag nahe. Le Brun galt nach Poussins Tod als »Ie

Raphael Français«, während man Mignard für seinen Erben hielt. Darum erscheint

Le Brun in der Gestalt des Hinteren, während Mignard weiter vorne steht und wie

Raffaels gestikulierender Schüler mit seinem Zeigefinger an die Leinwand zu stos-

sen scheint. Ein wesentliches Merkmal des Raffaelschen Bildes aber hat Rigaud

ausser acht gelassen: das Prinzip der Inspiration. Beziehungslos stehen Le Brun und

Mignard nebeneinander. Weil sie verfeindet waren und weder etwas voneinander

lernen konnten noch wollten, blicken sie aus dem Bild heraus und dorthin, von wo

sie Anerkennung und Aufträge für sich erwarteten. Man wird nicht fehlgehen, das

Norberto Gramaccirt i



Ziel ihrer Hoffnungen in Ludwig XIV. zu vermuten. Der Wunsch, dem französischen

Monarchen zu gefallen, wurde gerade damals als die eigentliche Form der Inspiration

angesehen: »[...] puisque le seul désir de plaire à sa Majesté leur a pour ainsi

dire inspiré les talens nécessaires«.41 Der absolute Monarch ist zugleich der

Lehrmeister der Künste. Von der Autonomie des Ateliers konnte zu diesem Zeitpunkt

kaum noch die Rede sein. Seit 1633 datieren Erlasse Ludwigs XIV., die die

Ausbildungszeit auf nur drei Jahre beschränkten. Ein Meister durfte nicht mehr als einen

Schüler zur gleichen Zeit ausbilden. Über alles weitere wollte der König selbst

durch seinen Beamtenstab entscheiden.42 1748 wurde eine nur dem König unterstellte

Eliteschule gegründet, die »Ecole des Elèves protégée par le Roi«. Der

Gedanke der Geistesgemeinschaft war längst überholt. Von der Darstellung zweier

hochdekorierter Künstlerrivalen, die um die Gunst des Sonnenkönigs buhlen und sich im

Bildraum mehr gegeneinander als miteinander behaupten, ist Raffaels Gemälde daher

ebensoweit entfernt wie von den mittelalterlichen Architektenbildern.

41 Précis historique sur l'établissement de l'académie

royale de peinture et de sculpture et de gravure
fondée dans le mois de janvier 1648, Collection

Deloynes, Paris, Bibliothèque Nationale, Nr. 1171, S. 565.

42 Statuts, ordonnances et règlements de la communauté

des maistres des Arts de peinture, sculpture,

gravure et enluminure de cette ville et faux-bourgs

de Paris [...] avec les sentences et arrests rendu en

conséquence, Paris 1682, S. 47, 90.

Kaffael und sein Schüler - eine gemalte Kunsttheorie




	Raffael und sein Schüler : eine gemalte Kunsttheorie

