Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der
Universitat Zarich

Herausgeber: Kunstgeschichtliches Seminar der Universitat Zirich

Band: 2 (1995)

Artikel: Die Geburt des Johannes in der Psalterhandschrift Ms. lat. 95
Autor: Marti, Susan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720083

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Geburt des Johannes
in der Psalterhandschrift Ms. lat. 95

Fir wesentliche Anregungen zum medizinhistori-
schen Teil sowie Hinweise auf Literatur und Bildma-
terial danke ich dem Medizinhistoriker Dr. Roger
Seiler, Ziirich.

! Genauere Angaben zur Handschrift bei James,
Montague Rhodes, A Descriptive Catalogue of the
Latin Manuscripts in the John Rylands Library at Man-
chester, 1. Bd., London/Manchester 1921, S. 171-173.

2 Zuletzt Saurma-Jeltsch, Lieselotte, Das stilistische
Umfeld der Miniaturen, in: Codex Manesse, Ausst.-
Kat. Universitat Heidelberg, hrsg. von Elmar Mittler
und Wilfried Werner, Heidelberg 1988, S. 302-349,
hier S. 348f. Stilistisch eng verwandt sind nach
Saurma-Jeltsch zwei Psalterien aus der British Library
in London, Ms. Add. 22279 und Ms. Add. 22280, in den
weiteren Umkreis der Gruppe gehoren die beiden
Engelberger Psalterien Cod. 60 und Cod. 62 aus der
dortigen Stiftshibliothek. - Ich arbeite an einer Dis-
sertation iiber diese Handschriftengruppe.

3 Engelberg war in der ersten Halfte des 12. Jahr-
hunderts, ebenso wie verschiedene hirsauische und
sankt blasianische Griindungen, als Doppelkloster
eingerichtet worden. Langer als andernorts blieb
diese Organisationsform dort bestehen, bis die Frau-
engemeinschaft 1615 nach Sarnen verlegt wurde. Zur
Institution des Doppelklosters Gilomen-Schenkel,
Elsanne, Engelberg, Interlaken und andere autonome
Doppelkloster im Siidwesten des Reiches (Il.-13. Jh.).
Zur Quellenproblematik und zur historiographischen
Tradition, in: EIm, Kaspar/Parisse, Michel, Doppelklo-
ster und andere Formen der Symbiose mannlicher und
weiblicher Religiosen im Mittelalter (Berliner histori-
sche Studien 18: Ordensstudien 8), Berlin 1992, S. 115-133.
4 Damit ist lediglich der mutmassliche Bestim-
mungsort der Handschrift festgelegt. In welchen
Werkstatten der Miniaturenzyklus und der Text ent-
standen sind, bleibt vorldufig offen. Eine blosse
Abschrift einer Engelberger Vorlage fir auswéartigen
klosterlichen Gebrauch scheint mir unwahrscheinlich.
Belege werde ich in meiner Dissertation vorlegen.

Susan Marti

In der John Rylands University Library in Manchester liegt eine mit der Signatur
Ms. lat. 95 versehene illustrierte Psalterhandschrift ober- oder hochrheinischer
Herkunft, die von der kunsthistorischen Forschung bisher wenig beachtet wurde.!
Sie entspricht in Aufbau und bildlicher Ausstattung einem verbreiteten Schema
deutscher illuminierter Psalterien: Dem Vollbilderzyklus mit sechzehn Deckfarben-
miniaturen vorangestellt ist ein Kalender, der anschliessende Text, nach der Zeh-
nerteilung gegliedert durch meist ornamentale Initialen, umfasst die 150 Psalmen in
biblischer Reihenfolge, einige Cantica, eine Allerheiligenlitanei und Orationen.
Aufgrund stilistischer Merkmale wird das Manuskript in die 1330er Jahre datiert und
einer Werkstatt zugeordnet, die den Stil des zweiten Nachtragsmalers der Manessi-
schen Liederhandschrift weiterfiihrte und Beziehungen zum Skriptorium des Bene-
diktinerklosters Engelberg unterhalten haben soll.2 Eigenheiten des Textes weisen
deutlich auf Engelberg3 als Bestimmungsort der Handschrift: Die Allerheiligenlitanei
wie die Feste des Kalenders von Ms. lat. 95 entsprechen den liturgischen Gepflogen-
heiten des dortigen Klosters.4

Die drei Geburtsdarstellungen

Der Miniaturenzyklus zeigt in jeweils zweizonigen Registern eine Bilderfolge zum
Leben Jesu von der Wurzel Jesse bis zur Ausgiessung des Heiligen Geistes; Kindheit
und Passion sind ausfiihrlicher illustriert als das 6ffentliche Wirken. Das Bildpro-
gramm ist mit seiner christologischen Thematik im gesamten konventioneller als
dasjenige verwandter Psalterien wie der Engelberger Codices 60 und 62. Unge-
wohnlich prasentiert sich indessen der Anfang des Zyklus: In kompositorisch wie
ikonographisch dhnlichen Grundmustern ist, auf den unteren Registern der drei
ersten Bildseiten, dreimal hintereinander eine Geburt dargestellt. Auf der ersten
Seite (fol. 4r) handelt es sich, wie aus der Beischrift »nattivitas sancta maria [sic!]
virginis« klar hervorgeht, um die Geburt Marias (Abb. 1) - die einzige Szene zur Kind-
heit und Jugend der Gottesmutter. Auf der verso-Seite (Abb. 2) folgen im oberen,
senkrecht zweigeteilten Register links die Verkiindigung an Maria und rechts die
Visitatio. Bei der Darstellung im unteren Register fehlt, wie an anderen Stellen des
Zyklus, die Beischrift. M. R. James, der die Handschrift 1921 erstmals katalogisiert

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universitdt Zirich 1995

31



32

Abb. I: Psalter, fol. 4r: Wurzel Jesse, Geburt der
Maria, Blattgrosse 273 x 192 mm, 2. Viertel 14. Jh., Man-
chester, John Rylands University Library, Ms. lat. 95.

5 James 1921 (wie Anm. 1), S. 172,

hat, verzichtet in diesem Fall auf eine Bezeichnung der Szene und beschreibt sie
folgendermassen: »The Virgin lies on the ground, head to L. A nimbed woman
supports her head; another, also nimbed, on R., holds up the Child, nude, with a linen
cloth about Him. Fire-place on R. An unusual picture.<> Er halt das Bild also fiir die
Darstellung der Maria mit dem neugeborenen Christuskind, das von einer Hebamme
emporgehoben wird. Die Abfolge der Szenen - Verkiindigung, Visitatio und, auf der
néchsten Seite (fol. 5r, Abb. 3) im oberen Register, die Verkiindigung an die Hirten -
scheint diese Deutung angeregt zu haben. Unter der Hirtenszene folgt, eindeutig zu
identifizieren, die Geburt Christi in konventioneller Ikonographie und mit der Bei-
schrift »nativitas Domini«. Eine gleichlautende Deutung der beiden unterschiedlichen
Bilder als Darstellungen der Geburt Christi tiberzeugt nicht.

Bei dem Geburtsbild auf fol. 4v, das im erzahlerischen Ablauf des Zyklus' an den Be-
such der Maria bei Elisabeth anschliesst, handelt es sich vielmehr um die Darstellung
der nach biblischem Bericht schon betagten Elisabeth, die Johannes den Taufer ge-
boren hat. Die liegende Frau hat graublaues Haar, ein Merkmal, das in dieser Hand-
schrift durchgéngig altere Frauen und Manner charakterisiert, wie z.B. Anna auf fol.
4r. Maria dagegen tragt als Kennzeichen ihrer Jugendlichkeit und Jungfraulichkeit
stets helleres Haar. Die Kiinstler von Ms. lat. 95 haben darauf geachtet, Alter und
Stand einer Person stets durch dieselben Merkmale anzuzeigen, nur bei den Gewéan-
dern variieren sie manchmal. Ein zweites Motiv stiitzt die genannte Deutung der

Susan Marti



Abb. 2: Psalter, fol. 4v: Verkiindigung an Maria, Visi-
tatio, Geburt von Johannes dem Taufer, Blattgrésse
273 x 192 mm, 2. Viertel 14. [h., Manchester, John
Rylands University Library, Ms. lat. 95.

Abb. 3: Psalter, fol. 5r: Verkiindigung an die Hirten,
Geburt Christi, Blattgrosse 273 x 192 mm, 2. Viertel
14. Jh., Manchester, John Rylands University Library,
Ms. lat. 95.

6 Wahrend der Heiligenschein fir Maria sinnvoll ist,
bleibt unklar, weshalb die Assistierende hinter Elisa-
beth und die Hebamme bei der Geburt Marias eben-
falls nimbiert sind. Dasselbe Phanomen, wohl ein
Missverstandnis, findet sich auch im Graduale von
Katharinenthal (Ziirich, Schweizerisches Landesmu-
seum, LM 26117) bei der Geburt Marias, fol. 190v
(s. Beer, Ellen ]., Die Buchkunst des Graduale von
St. Katharinenthal, in: Das Graduale von Sankt Ka-
tharinenthal. Kommentar zur Faksimile-Ausgabe,
Luzern 1983, S. 103-224, hier S. 160).

7 Die Legenda aurea des Jacobus de Voragine, iiber-
setzt von Richard Benz, 4. Aufl. Heidelberg 1963,
S. 447 zum Fest der Geburt von Johannes dem Taufer.

Szene: Die Hebamme, die in Hockstellung zu Fiissen Elisabeths kauert und den neu-
geborenen Knaben in den Armen hélt, scheint ihrerseits schwanger zu sein. Sie tragt
ein direkt unter der Brust gegiirtetes, dunkelgriines Kleid und hat einen auffallend
runden Unterleib. Alle anderen Frauen im Miniaturenzyklus sind mit giirtellosen
Gewadndern bekleidet, die ohne Betonung der Taille von den Schultern herunterfal-
len. Ein hochsitzender Giirtel und ein gewélbter Bauch hingegen sind bekannte Bild-
formeln fiir die schwangere Gottesmutter. Diese nimbierte Hebamme® ist deshalb als
Maria zu identifizieren. In der »Legenda aurea« wird berichtet, dass Maria nach ihrem
Besuch bei Elisabeth drei Monate bei ihrer Freundin geblieben sei »und ihr diente,
und als das Kind geboren war, hob sie es von der Erde auf mit ihren heiligen
Handen, und tat also mit Fleiss einer Kindsmagd Dienst«.”

Drei heilige Geburten, alle auf Goldgrund, leiten den Zyklus ein: Anna mit Maria,
Elisabeth mit Johannes dem Taufer und Maria mit dem Christuskind. Bei der ersten
und dritten Miniatur handelt es sich um Varianten des in dieser Zeit vielfach anzu-
treffenden Weihnachtsbildes. Im Vordergrund ist eine links hochgezogene Bettstatt
dargestellt, auf der, nach rechts gewandt, die Wochnerin ganz oder halb aufrecht
sitzt. Sie hat das Neugeborene in den Armen - Anna halt Maria, die fest in Windeln
eingeschniirt ist, etwas von sich weg und betrachtet sie, Maria driickt das halb-
nackte Jesuskind eng an sich, dieses schmiegt seine Wange an das Gesicht der
Mutter und legt die Armchen um ihren Hals. Am Fussende des Bettes bzw. dahinter

Geburt des Johannes

33



34

8 Nicht die Auswahl der Szenen, vielmehr ihre
unmittelbare Aufeinanderfolge ist einmalig. [llumi-
nierte Graduale-Handschriften wie z.B. diejenige aus
Katharinenthal enthalten bei den entsprechenden,
jedoch auf verschiedenen Seiten verstreuten Offizien
ebenfalls drei solche Bilder.

befindet sich jeweils eine Assistenzfigur - Josef kauert neben der Krippe mit den
Tieren, hinter Annas Bett steht eine Hebamme, und ein Architekturversatzstiick
schliesst hier das Bild nach rechts ab. In den formalen Hauptakzenten und der
Flachengliederung iibernimmt das mittlere Bild dieses Kompositionsmuster: Die
Flachenform der halb liegenden Elisabeth mit der Hebamme im Riicken entspricht
der hochgezogenen Lagerstatt auf fol. 5r, an der Stelle des Josef kauert die Helferin,
und die die Szene abschliessende Architektur dhnelt derjenigen von fol. 4r. Im
einzelnen jedoch sind Unterschiede festzustellen: Elisabeth liegt nicht auf einem
von Tiichern bedeckten Bett, sondern offenbar auf dem Boden, wie einzelne Erd-
schollen zeigen. Sie lehnt sich mit dem Oberkorper gegen die Beine einer hinter ihr
sitzenden, blau gekleideten Frau. Ihre Beine, deren Haltung sich durch das Gewand
hindurch deutlich abzeichnet, sind leicht angewinkelt und etwas gespreizt. Die beiden
Arme fallen schlaff herah, der linke ist tiber den Unterleib gelegt, und die Hand
ruht auf dem rechten Oberschenkel. Elisabeth ist im Zustand der Erschépfung darge-
stellt, die Geburt scheint eben voriiber zu sein. Sie tragt nur ein langes Unterkleid,
es fehlt der Mantel, der tiblicherweise, wie auch in den beiden anderen Darstellun-
gen, der Mutter als Decke iiber die Beine gelegt ist und die ganze untere Korper-
halfte verhiillt. Die Hebamme hinter ihr stiitzt sie mit den Beinen, hat den linken
Arm auf die Schulter der Liegenden gelegt und beriihrt mit der rechten Hand ihren
Kopf. Zu Elisabeths Fiissen kauert, in frontaler Ansicht, Maria mit weit gespreizten
Beinen und rundlichem Unterleib. Sie neigt Oberkérper und Gesicht der Wochnerin
zu und umfasst mit erhobenen Handen den kleinen, von einem losen Linnen bedeck-
ten, nimbierten Knaben. Im Gegensatz zu den beiden anderen Bildern hélt hier die
Mutter ihr Kind nicht selbst in den Armen; offenbar ist sie dazu noch nicht in der
Lage. Das Kind ist formal daher nicht so klar der Mutter zugeordnet wie auf den
anderen Darstellungen, Maria hat es aber auch nicht ganz an sich gezogen. Dass
sie Johannes genau iiber den leicht ge6ffneten Oberschenkeln der Elisabeth halt
und selbst hinunterblickt, verstarkt den Eindruck der eben geschehenen Geburt.
Wahrend die beiden anderen Miniaturen eine gut erholte Wochnerin in zartlichem
Kontakt mit ihrem Neugeborenen abbilden, ist Elisabeth charakterisiert durch die
Erschopfung nach der Anstrengung. Das impliziert eine zeitliche Dimension, ein
Vorher und Nachher. Ein Vergleich der Hebammen auf fol. 4r und 4v kann dies
verdeutlichen: Bei der Geburt Marias steht die Helferin starr aufgerichtet hinter
dem Bett und deutet mit ausgestrecktem Zeigefinger auf Anna, ihr Kérper ist kaum
plastisch modelliert. Sie ist weniger eine am Geschehen beteiligte Akteurin als
eine Hinweisfigur, die die Aufmerksamkeit auf den Kern der Darstellung lenkt, die
Geburt der Gottesmutter. Im zweiten Fall jedoch ist die Hebamme durch Haltung und
Gestik ins Geschehen miteinbezogen, sie, nicht die Mutter, halt das Neugeborene; es
scheint, als hatte sie es eben aufgehoben.

Drei aufeinanderfolgende Geburtsdarstellungen an jeweils derselben Stelle einer
Seite am Anfang eines christologischen Zyklus' sind aussergewohnlich.8 Aus codico-
logischen Uberlegungen ist auszuschliessen, dass das Bildprogramm einst umfang-
reicher gewesen war und noch weitere Szenen zum Leben Marias oder Johannes'
umfasst haben konnte. In verkiirzter Weise ist hier ein Marienzyklus eingesetzt, der
das Thema der Mutterschaft Marias und ihre Rolle als Gottesgebarerin unter

Susan Marti



9 Legenda aurea (wie Anm. 7), S. 738.

10 Ebd., S. 451.

I Weis, E., Johannes der Taufer, in: Lexikon der
christlichen lkonographie, Bd. 7, Rom u.a. 1974,
Sp. 163-190, hier Sp. 179; vgl. auch Hartwieg, Bar-
bara/Liidke, Dietmar, Vier gotische Tafeln aus dem
Leben Johannes’ des Téaufers, Karlsruhe 1994, S. 15-20;
leider nicht mehr beriicksichtigt werden konnte der
Artikel von Preimesberger, Rudolf, Geburt der Stim-
me und Schweigen des Gesetzes. Beobachtungen an
der Johannes-Seite des Turin-Maildnder Stunden-
buchs, in: Zeitschrift fiir Kunstgeschichte 57, 1994,
S. 306-318.

verschiedenen Blickwinkeln darstellt. Sie ist die einzige Figur, die auf jeder der drei
ersten Bildseiten vorkommt. Im oberen Register auf fol. 4r sitzt sie als jugendliche
Frau mit offenem langem Haar und gekront im Geast der aus Jesse aufsteigenden
Waurzel, ihr gegeniiber Christus in dhnlicher Haltung, ebenfalls gekrént. Ihre Jugend-
lichkeit charakterisiert sie als Sponsa Christi, als Sinnbild fiir die menschliche Seele,
die Krone als Ekklesia, Sinnbild der Kirche. Damit ist, zeitenthoben, ihre symboli-
sche Bedeutung fiir die Glaubigen ausgedriickt. In den tbrigen Bildern wird die
zeitliche Dimension ihres Erdenlebens unter den Aspekten des Geborenwerdens, der
Schwangerschaft und der Mutterschaft illustriert: Das untere Register der ersten
Seite zeigt ihre Geburt, dann ist sie, selbst schwanger, als Hebamme bei der Entbin-
dung des Johannes anwesend, und schliesslich hat auch sie geboren und halt das
Jesuskind in ihren Armen. Das mittlere Bild verklammert und differenziert mit
seiner formal von den beiden anderen Szenen abweichenden Gestaltung inhaltlich
die Themen des vorhergehenden und des nachfolgenden: Es zeigt in der Figur der
kauernden Hebamme Maria als werdende Mutter Jesu, die Johannes, den Propheten
und Wegbereiter Christi, in den Handen halt.

Im Gesamtprogramm ist dieser einleitende »Marienzyklus« ganz auf Christus bezo-
gen, seinem Wirken und der Passion sind die iibrigen dreizehn Miniaturen gewid-
met. Die drei Geburtsbilder und die Wurzel Jesse illustrieren den Stammbaum Christi,
die »menschliche« Seite seiner Herkunft, und sie thematisieren die Verkniipfung von
Altem und Neuem Testament. Aus dem Geschlecht Davids soll Maria hervorgegangen
sein, Johannes ist der alttestamentliche Vorlaufer und Wegbereiter, Christus die Er-
fiillung des Verheissenen. Diese drei Geburtsfeste werden - als einzige - im Kirchen-
jahr liturgisch gefeiert. Jacobus de Voragine deutet sie als geistliche Geburten:
»Hier sollen wir merken, dass die Kirche drei Geburten feiert: die Geburt des Herrn,
Marien Geburt und die Geburt Johannes des Taufers. Diese drei bezeichnen uns drei
geistliche Geburten: mit Johannes werden wir geboren im Wasser, mit Marien in der
Busse, mit Christo in der Glorie.«% Wie oft in der exegetischen Literatur, bezeichnet
hier die Geburt metaphorisch eine geistige Neuorientierung. Jacobus nennt die Er-
eignisse auch nicht in ihrer chronologischen Abfolge, sondern gemass dem kirchli-
chen Jahresablauf. Im Bilderzyklus des Psalters dagegen ist die erzdhlerische
Reihenfolge gewahrt, die Geburtsbilder sollen nicht in erster Linie auf innerseeli-
sche Vorgdnge hinweisen, sondern sie fiithren hin auf die Darstellung des Mysteri-
ums der Menschwerdung Christi. Die Geburt der Maria und des Johannes sind als
Vorausdeutungen auf die Geburt des Erlosers zu verstehen, beiden Ereignissen
haftet etwas Wunderbares an, da sowohl Anna als auch Elisabeth als betagte, bis
dahin unfruchtbar gebliebene Frauen schwanger wurden. Die biblische Kennzeich-
nung der Geburt des Johannes als etwas Aussergewohnliches wird in der Legenden-
und Erbauungsliteratur verstarkt, indem man auch sie, wie die Geburt Christi, als
stiindefrei und schmerzlos bezeichnete.!®© Um diese Zusammenhéange deutlich zu
machen, gestaltete man die Geburt Johannes', wie diejenige Marias, iiblicherweise
in Analogie zum Weihnachtsbild.! Dies zeigt z.B. die obere Szene einer Initialminia-
tur im Graduale von Katharinenthal aus dem beginnenden 14. Jahrhundert (Abb. 4):
Elisabeth, in ein langes Unterkleid und einen Mantel gehiillt, ruht auf einer Lagerstatt,
die Hande erhoben; hinter dem Bett steht Maria und herzt den nackten Johannesknaben.

Geburt des Johannes

35



36

Abb. 4: Graduale von Sankt Katharinenthal, Initiale
D fol. 178v: Geburt von Johannes dem Taufer,
Grosse der Initiale 129 x 135 mm, um 1312, Ziirich,
Schweizerisches Landesmuseum, LM 26117.

Abb. 5: Albucasis, Chirurgie, fol. 4r: Darstellung der
verschiedenen Kindslagen, Blattgrosse 405 x 280
mm, 2. Hélfte 14. Jh., Wien, Osterreichische Natio-
nalbibliothek, Series nova 264I.

12 Fur die Initiale im Graduale von Katharinenthal
war diejenige aus dem Graduale in Niirnberg vor-
bildlich (Germanisches Nationalmuseum, Hs. 21897,
fol. 161v; Abb. bei Beer 1983 [wie Anm. 6], S. 149).
Zwei Darstellungen aus dem I3. Jahrhundert zeigen
ahnliche Kompositionen, wobei hier Elisabeth das
Kind selbst hélt: ein rheinisches Missale (Berlin,
Staatsbibliothek, Ms. theol. lat. 28 487, fol. 209v)
und das Evangelistar von St. Martin in Kéin
(Briissel, Bibliotheque Royale, Ms. 9222, fol. 139v).

Y7

Dem herkdmmlichen Weihnachtsbild entnommen ist das Motiv der Wochnerin auf

dem Bett, Darstellungen der Geburt Marias das Stehen der Hebamme. Zeitgendossi-
sche Bilder der Johannesgeburt variieren dieses Schema nur in Einzelheiten.!? Die

Anordnung einer stiitzenden Hebamme im Riicken der Elisabeth, ihre von Erschop-
fung gezeichnete Korperhaltung sowie das Kauern der Maria auf fol. 4v von Ms. lat.
95 hingegen lassen sich in diese Bildtradition nicht einordnen.

Vorbilder in medizinischen Handschriften

Ein Blatt in einer illustrierten Handschrift der »Chirurgie« von Albucasis (Abu 1-Qasim
az-Zahrawi), einem maurischen Arzt aus Cordoba (gest. um 1013), zeigt in fiinf recht-
eckigen, in die Textspalten eingefiigten kleinen Bildfeldern je eine Entbindung
(2. Halfte 14. Jh., Wien, Osterreichische Nationalbibliothek, Series nova 2641. - Abb. 5):
Von der Seite in leichter Aufsicht wiedergegeben ist eine Gebarende, die mit nack-
tem Unterleib und weit gespreizten Beinen auf hellen Tiichern liegt - mal findet
die Geburt offenbar auf dem Boden, mal auf einem Bett statt. Die Mutter lehnt sich
gegen eine hinter ihr sitzende Helferin, die ihr stiitzend unter die Arme greift; ge-
geniiber kniet bzw. sitzt eine zweite Hebamme zwischen den Beinen der Gebéaren-
den und nimmt den Saugling in Empfang. Wahrend das Johannesbild von Ms. lat.
95 die Erschopfung nach der Geburt festhalt, ist hier der Augenblick der Entbin-
dung selbst illustriert; der Unterleib der Mutter ist entblosst, das Neugeborene

Susan Marti



mnm;mttptm
ppvinona. Cam g

u:ms"é*mn temfin

r.x;) fsd LasiR mﬁxmmmmﬂm
1 ifen

0 &mssgdzmer:‘*mmf Seitus
ns @ foms fupgennafu
st g Ard o6 105,
] 1.nmcmn~gw.amrrmrm
mantis e mutat. Todl neflpme
mmn.sycrﬁm ol funim apennr
wedes sisomiferon m fic wab K
loctit 1 9PRECTIANGS fas. W i
mefap mmr{- mxmw.qti @i o
: S et el aus copul
e mﬁwwnccl’m;;nm i oo p
i m.q-mw sprhitur foo
peios ans Tmoue
cosm.mnucbcmtt
venti pmeqd e tup
PRUNOU Fanias.
~ wﬂ‘csmnmtfcaf i
apfirproz.tari imtrof
mmerans fashls
wa;ua;‘m.pnumrnqm« mih
o zwmwma@i.mﬁw
s foue memmlrmmo
.gm":c uma cematbofiusd.
freduadf manug s S

aemagicamainbulae. E’»tuo m"
bulmchipamcficam il

lerums et QMR R 2032
uchenin. 057 apenian Ynumesd
qUOT ngraut e muttiageniy G

{]u.’\:ﬁ.mm{b e

wlim ¢ Y nono menfe - - e 2 ¢
(/a;""f «5) fi z wt he@ ’—NWT“‘E/"M@

\ an EATO WAE e

)
Mo parie Gemellos-
|

,:In {eprmo menfe =

(fﬂﬂlﬂ“%nmem,’c,«—- — s

Yo weimo menfe —

urrouu fiui cop:
amnie finerface ausic.
urte v mfumm mats
carmani feays. warSuc.1
0 \rcummu!anqequwcum
aifaabimee.Cam Fomamnne
pone fupuniud ag'namumzua [
olo rmurtigmby.cail aub
moueanryauiad §
al agofeansts.
tunc fceam fidé
fup telom. St
aut mchinetn-ad
L‘itu‘& Leanbakes: i
e LUt SPmaE T
i €T R 6 SOU

e ot

Samue ferus fpan fplatus.?
hangp fenmic it aooufi
’lm6 m-mcmf:ﬂ &

; m;mﬁawntsw
ﬁ-y&zuﬂnfﬁuw
R talacs] ;

e eni egthien:
o grlmnomaurfmux.
e mito,

i

.___@m [
\m&m 2 W%*:‘“W’""

enuam« T l}'n?- ek -

-@u.(ﬁwum Trfodiecki— e ST pReS T oce bie5

G motuf T IPF e

— &g R T xl-deky

\-Gubmme?&w} \&W raoy hey .

@i Randes Tadve ud"

\~&u fu: m«ca_} \'G"‘F‘Eﬁ”r x%m‘.@
—hup oz 1224,
‘as:e’fnu ‘::ct‘mcﬁl'[’w"l’f“‘w -cee \A: _

lf/’

T pnelT. Fur mavep
Tug?’ ;}uﬁnﬁnmc ai flmﬂ-
e .
.G 1’ it 1 b6 ¥ fpmace.
uf?
Fria o
filag uﬁ oSt ﬁr
Bl mt&tgﬁ" 1atfe ofrut- <& = el

aT gt mane®

. 1~\’ apuﬁa Tutad
[0 "fiam‘l—mulm ﬂudt—_guulw

Fabnamd

mmwtﬁﬂtlasihrm
Wﬂriﬁ’mu%sm‘,
ey
E(:m’l—nul’x‘m"e’m opmit?
mrp.
s w\hp_mhmuﬁnte.flme
Wrmamsu?amu
ruahhn:zﬁqm‘ﬁ'w

s

il

37



38

B Die Gyndkologie des Soranus von Ephesos. Geburts-
hilfe, Frauen- und Kinder-Krankheiten, Diétetik der
Neugeborenen, iibersetzt von H. Liineburg (Biblio-
thek medizinischer Klassiker 1), Miinchen 1894, S. 49f.
Edition des griechischen Originals, franzosische
Ubersetzung und Kommentar bei Burgiere, Paul/Gou-
revitch, Danielle/Malinas, Yves (Hrsg.), Soranos
d'Ephése. Maladies des femmes (Collection des uni-
versités de France), 3 Bde., Paris 1988-1994, hier Bd. 2,
1990, S. 7.

14 Zwei Abbildungen bei Grape-Albers, Heike, Spét-
antike Bilder aus der Welt des Arztes. Medizinische
Bilderhandschriften der Spétantike und ihre mittel-
alterliche Uberlieferung, Wiesbaden 1977, S. 79. Bei
diesen Pseudo-Apuleius-Handschriften (Florenz,
Biblioteca Laurenziana, Ms. Plut. 73, und Wien, Oster-
reichische Nationalbibliothek, Cod. 93) handelt es
sich um hochmittelalterliche italienische Kopien nach
einer spatantiken Vorlage.

15 Beispiele bei Beccaria, Augusto, / codici di medi-
cina del periodo presalernitano (secoli IX, X e X1),
Rom 1956, S. 46.

16 Sie zeigen verschiedene Bilder zur Schwanger-
schaft und Geburtshilfe, vgl. etwa das »Régime du
Corps« des Aldebrandino von Siena, Avicennas
»Kanon der Medizin« in der lateinischen Ubersetzung
von Gerhard von Cremona oder die oben genannte
»Chirurgie« des Albucasis, ebenfalls in der Uberset-
zung Gerhards (s. Mac Kinney, L. C., Bilder aus der
Geburtshilfe im Mittelalter, in: Ciba-Symposium 8,
1960, S. 230-236).

17 Mazal, Otto/Unterkircher Franz, Katalog der
abendléndischen Handschriften der ésterreichischen
Nationalbibliothek »Series nova«, Teil 2/1 (Museion
NF 4, Reihe 2), Wien 1963, S. 306f.

befindet sich noch zur Halfte im Geburtskanal, die quialenden Schmerzen sind aus-
gedriickt in der Gestik und Mimik der Gebarenden. Vergleichbar ist die Anordnung
der Hebammen: eine stiitzt die halb liegende Mutter von hinten, eine kauert, kniet
oder sitzt ihr zu Fiissen.

Die Illustrationen aus der Albucasis-Handschrift sind kein Einzelfall, sondern sie rei-
hen sich ein in eine bis in die Antike zuriickreichende Tradition profaner Geburts-
darstellungen. Diese hat ihren Ursprung in der antiken Geburtspraxis. Soranos von
Ephesos (1./2. Jh. n.Chr.) beschreibt in seiner »Gynédkologie« Anordnung, Kérperhal-
tungen und Aufgaben der Hebammen: »Drei Frauen sollen der Gebdrenden dienend
zur Seite stehen. Sie haben mit tréstenden Worten ihr tiber die Gefahr hinwegzuhel-
fen, wozu es nicht erforderlich ist, bereits selbst Geburten durchgemacht zu haben.
Zwei von ihnen stehen an der Seite, eine hinterm Riicken der Gebarenden und ver-
hindern, dass diese wahrend der Wehen nach vorne rutsche. Ist kein Gebéarstuhl
vorhanden, so kann man diesselbe Lage dadurch erzielen, dass man die Gebdrende
sich auf die Schenkel einer Frau setzen lasst. [...] Die Hebamme selbst endlich hat in
reinlichem Kleide der Gebarenden gegeniiber, aber etwas niedriger zu sitzen.3
Einige spatantike und hochmittelalterliche Handschriften des »Herbarius« von
Pseudo-Apuleius, einer Rezeptsammlung eines unbekannten Verfassers zur Heilwir-
kung von Krautern, verwenden Enthindungsdarstellungen geméss den Beschreibun-
gen des Soranos, jedoch als Illustration eines Rezepts zum Gebrauch des Koriander
als Mittel zur Beschleunigung des Geburtsvorganges.!4 Dort sind keine Helferinnen
erwahnt, ein Hinweis darauf, dass die antike Bildtradition unabhingig von einer
Textvorlage bekannt blieb und vermutlich auch die Kontinuitat einer entsprechen-
den medizinischen Praxis widerspiegelt. Der Text des Soranos seinerseits ist im
Mittelalter auch rezipiert worden, vor allem in der Ubersetzung des Mustio (Muscio),
eines nordafrikanischen Schriftstellers aus dem 6. Jahrhundert. Diese Handschriften
sind hdufig ebenfalls illustriert, jedoch nicht mit Entbindungsdarstellungen, son-
dern mit schematischen Zeichnungen der Gebarmutter und der verschiedenen
Kindslagen.!> Die Geburtsbilder mit Hebammen und der entsprechende Text schei-
nen demnach iiber langere Zeit hinweg auf getrennten Bahnen weitergegeben

worden zu sein.

Seit der im 12. Jahrhundert im Westen einsetzenden Rezeption islamischer Medizin-
handbiicher, die sich auf das antike Wissen bezogen, nahmen Anzahl und Verbreitung
illuminierter medizinischer Handschriften stark zu.'6 Aus einer dieser Ubersetzungen
ins Lateinische stammen die eingangs beschriebenen Miniaturen zur Entbindung. Sie
sind, vermutlich nach wirklichkeitsnahen arabischen Vorbildern, in Siidfrankreich
oder Spanien entstanden und illustrieren den Textabschnitt zu den verschiedenen
Kindslagen.!? Nicht alle Entbindungsdarstellungen entsprechen dem Typus der Albu-
casis-Miniaturen - manchmal wird die Gebdrende frontal oder von der Seite abge-
bildet, auf dem Boden oder auf einem Gebérstuhl, von zwei bis vier Helferinnen
unterstiitzt. Stets unverandert ist hingegen die Anordnung von zwei dieser Hebam-
men: Eine greift der Mutter von hinten stiitzend unter die Arme, eine zweite kniet
ihr zu Fiissen, um das Neugeborene in Empfang zu nehmen.

Bilder, die den Entbindungsvorgang und die Schmerzen der Mutter zeigen, treten
nach dem mir bekannten Denkmaélerbestand im sakralen Kontext selten auf. Je

Susan Marti



Abb. 6: Nikolaus von Lyra, Postille, fol. 30r: Rebekka
bringt die Zwillinge zur Welt, 14. |h., Arras, Biblio-
theque Municipale, Ms. 252.

18 Sicher waren die spatantiken Traditionen in Ita-
lien bekannter; die verschiedenen alttestamentlichen
Geburtsbilder aus dem englischen Queen Mary
Psalter (London, British Library, Royal Ms. 2 B. VII)
beispielsweise entsprechen alle dem Typus von
Christi Geburt.

19 Zum ersten Mal fassbar am Oberrhein im Graduale
von Katharinenthal (fol. 18v). Der Motivwandel geht
gemass Beer 1983 (wie Anm. 6), S. 114, mglicherweise
auf die italienische Kunst des I3. Jahrhunderts zuriick.
20 Ragusa, Isa/Green, Rosalie B., Meditations on the
Life of Christ. An Illustrated Manuscript of the Four-
teenth Century, Paris, Bibliothéque Nationale Ms.
ital. 115 (Princeton Monographs in Art and Archaeo-
logy 35), Princeton 1961, S. 33.

2 Ebd., Abb. 27.

2 Dazu ausfihrlich Blumenfeld-Kosinski, Renate,
Illustration as Commentary in Late Medieval Images
of Antichrist's Birth, in: Deutsche Vierteljahresschrift
fur Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 63,
1989, S. 589-607.

2 Ebd., S. 591

2 Im Mittelalter tiberlebte die Mutter den opera-
tiven Eingriff in der Regel nicht.

»heiliger« namlich eine Geburt ist, desto mehr gestaltete man sie in Analogie zur
schmerzfreien und siindelosen Geburt des Gottessohnes. Zuweilen benutzte man den
profanen, hauptsachlich in medizinischen Handschriften belegten Bildtyp fiir altte-
stamentliche Szenen, vorzugsweise bei der Zwillingsgeburt der Rebekka, deren
Sohne Jakob und Esau sich um das Erstgeburtsrecht stritten. Eine italienische Illu-
stration zur »Postille« des Nikolaus von Lyra (2. Halfte 14. Jh., Arras, Bibliotheque
Municipale, Ms. 252. - Abb. 6) zeigt eine solche Szene in einem Innenraum; neben der
von zwei Hebammen begleiteten Gebarenden ist hier eine dritte Helferin damit
beschiftigt, vor einem Kamin Windeln zu trocknen .!8 In sakralen Bildern signali-
siert tiblicherweise das Motiv der erholten Wochnerin eine Geburt, visuelle Erinne-
rungen an die Entbindung werden vermieden.

Seit dem beginnenden 14. Jahrhundert zeigen Weihnachtsbilder eine neue Art der
Mariendarstellung, die die Ubernatiirlichkeit der Geburt Christi und damit das Wun-
der der Inkarnation noch stiarker betont: Die Mutter liegt nicht mehr auf einem
Bett, sondern steht oder kniet anbetend vor dem Kind.!9 Assoziationen an ihre
Korperlichkeit sind ganz ausgespart. Aufschlussreich ist in dieser Hinsicht die Be-
schreibung wie die Illustrierung von Christi Geburt in den »Meditationes vitae
Christi« des Pseudo-Bonaventura, einer explizit zur Erbauung einer weiblichen
Leser- und Horerschaft konzipierten Schrift. Christus fallt ohne Schmerzen und ohne
Verletzung aus dem Leib der an einer Saule stehenden Mutter und liegt plétzlich ihr
zu Fiissen auf einem von Josef bereitgemachten Strohhaufen.20 Der Beschreibung
entspricht in einem illustrierten Exemplar aus Italien die zugehorige Zeichnung:
Maria steht noch im hochgegiirteten Kleid der Schwangeren, allerdings mit deutlich
kleinerem Bauch als auf dem vorhergehenden Bild, an der Saule, wiahrend auf dem
Boden das schon in eine Windel gewickelte Neugeborene liegt (2. Viertel 14. Jh.,
Paris, Bibliotheque Nationale, Ms. ital. 115).2! Mit dieser wundersamen Geburt des
Gottessohnes kontrastiert die Geburt des Antichristen: Holzschnitte des spaten

15. Jahrhunderts zeigen das Bild eines von Hebammen ausgefiihrten Kaiserschnittes,
obwohl ein solcher in den entsprechenden Texten nirgends erwihnt wird.22 Das
Leben des Antichristen wird von Beginn an in scheinbarer Analogie und gleichzeiti-
ger Opposition zu Christus konzipiert - er imitiert Christus in einer pervertierten Art
und Weise.23 Dies schlagt sich nieder im Bildprogramm: Der Kaiserschnitt - die
»bose« Geburt?4 - ist das krasse Gegenstiick zur schmerzlosen Niederkunft der Got-
tesmutter. Zwischen diesen beiden Polen sind die Darstellungen einer schmerzvol-
len Entbindung einzuordnen, denn die Geburtsschmerzen sind nach Gen. 3,16 seit
der Vertreibung Evas aus dem Paradies Zeichen der Siindhaftigkeit aller Frauen.

Betrachtet man unter diesem Aspekt erneut die Johannesgeburt von Ms. lat. 95, lasst
sich die Besonderheit des Bildes genauer bezeichnen: Diejenigen Motive, die nicht
der herkommlichen Ikonographie entsprechen, haben ihre Wurzeln in einer profa-
nen Tradition. Einzelne Bildelemente, etwa die Lagerung der Mutter auf den Schen-
keln einer hinter ihr am Boden sitzenden Hebamme und die gebiickte Haltung der
zweiten Helferin, wurden direkt iibernommen, andere, vornehmlich der Gebirvorgang
selbst, dagegen deutlich umgeformt. Aus der mit entblosstem Unterleib dargestellten
Gebarenden ist eine ganz bekleidete Wochnerin geworden. Vor dem Hintergrund der
medizinischen Bilder lasst sich diese Modifikation als eine »Verhiillungs-Strategie«

Geburt des Johannes

39



40

% Durch die Verwendung von Goldgrund und Deck-
farben erhalt die Darstellung mehr Gewicht als eine
in Federzeichnung ausgefiihrte, erzahlende Illustra-
tion zum Alten Testament (vgl. Abb. 6).

2% Die Bildprogramme verwandter Handschriften
(z.B. London, British Library, Ms. Add. 22279, Engel-
berg, Stiftsbibliothek, Cod. 60 und Cod. 62) enthalten
zwar auch verschiedene marianische Darstellungen
und Szenen zur Kindheit Christi, nicht aber drei
Geburtsbilder.

2 U.a. Opitz, Claudia, Evatochter und Bréaute Christi
Weiblicher Lebenszusammenhang und Frauenkultur
im Mittelalter, Wernheim 1990, S. 79-83; Vavra, Eli-
sabeth, Bildmotiv und Frauenmystik - Funktion und
Rezeption, in: Dinzelbacher, Peter u.a. (Hrsg.), Frau-
enmystik im Mittelalter, Ostfildern 1985, S. 201-230.
28 |m Bericht tber die Wallfahrt, die nach dem er-
sten Wunder einsetzte, wird iibrigens erwéahnt, dass
das Bild besonders schwangeren und gebirenden
Frauen helfe (zitiert bei Durrer, Robert, Die Kunst-
und Architekturdenkméler Unterwaldens, Ziirich
1899-1928, S. 653f.).

29 Futterer, llse, Gotische Bildwerke der deutschen
Schweiz 1220-1440, Augsburg 1930, S. 173; Durrer 1899-
1928 (wie Anm. 28), S. 656. Moglicherweise stammt
die Skulptur auch aus dem friihen I5. Jahrhundert. Die
These, dass das Gewand des Kindes, wie es die
klostereigene Tradition berichtet, aus dem Hoch-
zeitskleid der Konigin Agnes von Ungarn hergestellt
worden sei (womit der Kult in die erste Halfte des 14.
Jahrhunderts zuriickverlegt wird), ist nicht zu
beweisen (s. Schérli, Beatrice, Mittelalterliche Pfen-
nige auf dem »Agnesgewand« im Kloster St. Andreas
zu Sarnen. Ein Beispiel ornamentaler Verwendung
mittelalterlicher Pfennige, in: Zeitschrift fiir Schwei-
zerische Archaologie und Kunstgeschichte 35, 1978,
S. 162-169, hier S. 166f.).

30 Die urspriinglichen Funktionszusammenhénge der
frihen plastischen Jesuskinder sind noch nicht
geklédrt (Boskamp, Karin, Der Codex Adelhausen 3,
Inv. Nr. 11725. Ein dominikanisches Graduale des Frei-
burger Klosters St. Maria Magdalena zu den Reue-
rinnen, in: Freiburger Diozesanarchiv 110, 1990, S. 79-
123, hier S. 91, Anm. 40).

3 Der Bedarf an Handschriften war bei den Nonnen
wiéhrend der ersten Halfte des 14. Jahrhunderts sicher
grosser als bei den Ménchen, denn das Kloster hatte
nach 1330 200-300 weibliche Mitglieder, aber nur
ungeféhr 20 ménnliche (Gilomen-Schenkel 1992 [wie
Anm. 3], S. 127, und Biichler-Mattmann, Helene/Heer,
Gall, Engelberg, in: Helvetia sacra, Abt. 3, Bd. |,
1. Teil, Bern 1986, S. 595-657, hier S. 597).

32 Fiir die klosterlichen illuminierten Psalterien ist
eine ahnliche Verwendung anzunehmen wie fiir Pri-
vatgebetbiicher (vgl. Ochsenbein, Peter, Deutsch-
sprachige Privatgebetbiicher vor 1400, in: Hone-
mann, Volker/Palmer, Nigel F. [Hrsg.], Deutsche
Handschriften 1100-1400. Oxforder Kolloquium 1985,
Tibingen 1988, S. 379-398, hier S. 381).

3 Neuere historische, literaturwissenschaftliche und
theologische Forschungen zur siiddeutschen Frauen-
mystik zitiert bei Stoll, Brigitta, Die theologischen
Denkfiguren bei Elsbeth Stagel und ihren Mitschwe-
stern, in: Acklin Zimmermann, Béatrice (Hrsg.), Denk-
modelle von Frauen im Mittelalter (Dokimion 15),
Freiburg/CH 1994, S. 149-172, hier S. 149f. Aus menta-
litatsgeschichtlicher Sicht: Tanz, Sabine/Werner,
Ernst, Spatmittelalterliche Laienmentalitdten im
Spiegel von Visionen, Offenbarungen und Prophe-
zeihungen (Beitrédge zur Mentalitatsgeschichte 1),
Frankfurt/M u.a. 1993, v.a. Kap. 2

beschreiben, die die Darstellung des nackten, gebarenden Frauenkorpers zuriick-
nimmt. Vor dem Hintergrund der sakralen Geburtsbilder mit den ausgeruhten, zu-
gedeckten Woéchnerinnen wirkt das Motiv der nur mit einem Untergewand bekleideten
Frau enthiillend. Innerhalb dieses Rahmens sind die Abweichungen von der Norm -
die Erschopfung der Elisabeth, ihre Beinstellung und der fehlende bedeckende
Mantel - als uniibersehbare Anspielungen auf die »expliziteren« Entbindungsdarstel-
lungen aus dem profanen Bereich zu deuten; in einer klésterlichen Bilderhand-
schrift mit einem kostbaren Ausstattungsprogramm sind sie aussergewohnlich.?>

Der frauenkldsterliche Kontext

Wem die unkonventionelle Ausgestaltung der Johannesgeburt zuzuschreiben ist, ist
nicht nachweisbhar. War es bereits die Auftraggeberschaft, die fiir die Konzeption
des Bilderzyklus zustandige Person oder erst der ausfiihrende Maler resp. die
Malerin? Ungeklart bleibt vorlaufig auch die Frage, ob die Miniaturen in einer welt-
lichen oder einer klosterlichen Werkstatt hergestellt wurden und welche Vorlagen
den Kiinstlern zur Verfiigung standen. Die Akzentuierung des Themas der Geburt
entsprach sicher den Wiinschen der Auftraggeberseite.26 Um die drei Bilder durch
ihre Anordnung an jeweils derselben Stelle einer Seite zu betonen, durchbrach man
den sonst im Zyklus eingehaltenen chronologischen Ablauf der Ereignisse: Die Ver-
kiindigung an die Hirten folgt in der Regel nach der Geburt Christi. Stufenweise
wird auf die Darstellung der Inkarnation hingeleitet und die Rolle der Maria als
Gottesgebarerin differenziert ausgestaltet. Die Hervorhebung der Menschwerdung
Christi und die besondere Verehrung des Jesuskindes, die in dieser Themenwahl zum
Ausdruck kommen, sprechen dafiir, Frauen als Adressatinnen des Bildprogrammes
zu vermuten, denn damit haben sich im Spatmittelalter, wie verschiedentlich gezeigt
wurde, vor allem weibliche Klosterinsassen besonders intensiv beschaftigt.2? Kunst-
werke im Zusammenhang mit der Geburt und Kindheit Christi, etwa kleine Jesus-
kindskulpturen, Christkindwiegen oder Bilder des badenden Jesuskindes, die aus
Frauenklostern erhalten geblieben sind, sind die materiellen Zeugnisse. Auch fiir
das Engelberger Frauenkloster, das St. Andreaskloster, ist eine starke Jesuskindver-
ehrung bezeugt, und das sog. »Sarner Kindli«, eine ca. 50 cm lange Holzskulptur,
wird noch heute dort als Gnadenbild verehrt (Abb. 7). Wie weit der Kult zuriickgeht,
ist unklar; die alteste Fassung der Legende tiber das erste Wunder dieses Kindes,
welches seine Beinchen bewegte, als man es zu Weihnachten in die Zelle einer
kranken Nonne brachte, ist in einem Brief aus dem Jahre 1634 iiberliefert.28 Die
Skulptur datiert in die 2. Halfte oder ins ausgehende 14. Jahrhundert.2 Verwendet
wurde sie, wie die leicht angezogenen Beine vermuten lassen, urspriinglich wohl als
Wiegenkindlein, denn ohne Befestigung kann die Figur nicht aufrecht stehen.30

Die inhaltlichen Schwerpunkte des Bildprogrammes von Ms. lat. 95 machen es wahr-
scheinlich, die Engelberger Frauengemeinschaft und nicht den Mannerkonvent als
Bestimmungsort des Psalters anzunehmen, eine Zuordnung, die anhand codicologi-
scher oder liturgischer Eigenheiten nicht vorzunehmen war.3! Die unkonventionelle
Gestaltung der Bilderfolge hangt wohl auch mit der Verwendung der Handschrift
zusammen. Im Gegensatz zu einem Graduale etwa, das fiir den liturgischen Gottes-
dienst, die hochste Form des klgsterlichen Gotteslobes, benutzt wurde, gebrauchte

Susan Marti



Abb. 7: »Sarner Kindli«, um 1400 (?), Holz, gefasst,
Linge 50 cm, Benediktinerinnenkloster St. Andreas
in Sarnen, Kanton Obwalden.

34 Auch Margareta Ebner besass ein plastisches
Jesuskind (s. Wentzel, Hans, Eine Wiener Christkind-
wiege in Miinchen und das Jesuskind der Margaretha
Ebner, in: Pantheon 18, 1960, S. 276-283).

% Dinzelbacher, Peter, Rollenverweigerung, reli-
gidser Aufbruch und mystisches Erleben mittelalter-
licher Frauen, in: Dinzelbacher, Peter/Bauer, Dieter
R. (Hrsg.), Religiose Frauenbewegung und mystische
Frommigkeit im Mittelalter (Beihefte zum Archiv fiir
Kulturgeschichte 28), KéIn/Wien 1988, S. 1-58, hier
S. 49.

36 »[...] so miezzent mich creftiklichen dri frawen
haben, ainiu under dem herzen zer lingen siten und
diu ander hinderwertige da engegen auch an der
selben siten, und die sprechent, daz si miiezzent gen
ainander mit aller craft druken, und denne enphin-
dent sie under irn henden, as sich etwaz lebendigez
umb ker inwendik und niendert anderswa. und diu
drit frawe hebt mir etwen daz haupt.« (Strauch, Phi-
lipp, Margaretha Ebner und Heinrich von Nordlingen.
Ein Beitrag zur Geschichte der deutschen Mystik,
Freiburg i.Br./Tiibingen 1882, S. 120).

37 Vgl. Opitz 1990 (wie Anm. 27), S. 80 und Anm. 8,
S. 208 zu den theologischen Bildern und Lehrsétzen,
die Margareta Ebner aufnimmt, aber konkretisiert.

man solche Psalterhandschriften vor allem fiir weniger geregelte Formen der
Andacht, fiir fromme Gemeinschaftsiibungen oder individuelle Gebete; die Bilder
dienten dabei der meditativen Betrachtung.32

Die Orientierung an profanen Darstellungsmustern, wie sie sich in der Johannes-
geburt des Ms. lat. 95 zeigt, ist in der Gedankenwelt der siiddeutschen Frauenklo-
ster nicht einmalig. Bedeutend expliziter geschieht dies, im Medium der Sprache,
bei der Mystikerin Margareta Ebner (um 1291-1351) aus dem Dominikanerinnenkon-
vent Maria Medingen bei Dillingen.33 Sie berichtet in ihrer Vision vom 14. Marz
1347 ebenfalls von einer Geburt.34 Nicht das Motiv der Schwangerschaft und Gottes-
geburt selbst ist als Zeichen einer frauenspezifischen Spiritualitat zu betrachten,
sondern vielmehr die prazise und konkrete Beschreibung des Geschehens.35
Margareta schildert wehenéahnliche Schmerzen, die sie gequélt haben, und erklart,
ihr hatten drei Frauen beistehen miissen wie bei einer regelrechten Geburt, zwei
je zu den Seiten und eine hinter ihr, die ihr den Kopf stiitzte.36 Ihre spirituelle
Schwangerschaft endet nicht mit einer Kindsvision, sondern mit mystischer Got-
teserkenntnis, denn die rhythmischen Stésse, die sie schildert, kommen aus ihrem
Herzen statt aus dem Unterleib.3” Dass es sich hierbei, wie schon Opitz vermutete,
nicht um eine »Imitation« der bekanntlich schmerzlosen Geburt Jesu durch Maria
handelt, vielmehr um eine spezifisch weibliche Form der Imitatio Christi als Nach-
folge in seinem Leiden, zeigt auch ein volkssprachliches Lehrgedicht, das explizit
die Schmerzen einer gebarenden Frau mit dem Passionsleiden Christi vergleicht.38

Geburt des Johannes



42

Die neueren Arbeiten zur Rezeption theologischen
Wissens, zur Textgattung und den Entstehungsbe-
dingungen solcher Nonnenviten und Offenbarungs-
literatur widerlegen die voreilige individualpsycho-
logische Deutung der visionaren Phanomene durch
die altere Forschung (vgl. Haas, Alois Maria, Deut-
sche Mystik, in: Glier, Ingeborg [Hrsg.], Die deutsche
Literatur im Spatmittelalter 1250-1370, 2. Teil [De
Boor/Newald, Geschichte der deutschen Literatur
3/2], Miinchen 1987, S. 234-305, hier S. 293f., und Opitz
1990 [wie Anm. 27, S. 76).

38 »do er an dem heiligen kreutz stunt / und rief als
die weib tunt, / eine stimme, diu waz kleglich: / da
mit hat er gelichet sich / dem weib di also gebirt /
daz ir unmazen we wirt.« (Kleinere mittelhochdeut-
sche Erzahlungen, Fabeln und Lehrgedichte. I. Die
Melker Handschrift, hrsg. von Albert Leitzmann
[Deutsche Texte des Mittelalters 4], Berlin 1904, S. 21).
Ich danke Eva Tobler, Ziirich, fiir den Hinweis auf
diese Textstelle.

3 Schraut, Elisabeth, Kunst im Frauenkloster. Uber-
legungen zu den Méglichkeiten der Frauen im mit-
telalterlichen Kunstbetrieb am Beispiel Niirnberg, in:
Lundt, Bea (Hrsg.), Auf der Suche nach der Frau im
Mittelalter. Fragen, Quellen, Antworten, Miinchen
1991, S. 81-114, hier v.a. S. 111-114.

40 Dazu v.a. ebd. und Hengevoss-Diirkop, Kerstin,
Skulptur und Frauenkloster. Studien zu den Bild-
werken der Zeit um 1300 aus Frauenklostern des ehe-
maligen Fiirstentums Liineburg (ARTEfact 7), Berlin
1994, S. 123-126 mit weiterer Literatur.

4 Haas 1987 (wie Anm. 37), S. 292. Zur Kritik an
einem allzu raschen Riickgriff auf das Erklarungsmo-
dell der cura monialium im Bereich der Buchmalerei
siehe Pamela Sheingorns Rezension von Jeffrey F.
Hamburger, The Rothschild Canticles, in: The Art Bul-
letin 74, 1992, S. 679-68I.

Fotonachweis

1, 2, 3: Manchester, John Rylands University Library;
4: Zurrich, Schweizerisches Landesmuseum; 5: Wien,
Osterreichische Nationalbibliothek; 6: Arras, Biblio-
théque Municipale; 7: Sarnen, St. Andreaskloster
(Foto Benedikt Rast, Fribourg).

Die Beziehungen zwischen der Frommigkeit in Frauenklstern und der Laienfrom-
migkeit verstarken und vervielfaltigen sich seit dem 13. Jahrhundert,39 fiir beide ist
die Volkssprache ein wichtiges Medium der Vermittlung theologischer Inhalte. Laien
wie Nonnen sind wenig in die theologischen Auseinandersetzungen der kirchlichen
Institutionen eingebunden. In diesen daher peripheren Bereichen der Frommigkeit
wird im 14. Jahrhundert versuchsweise die Vorstellung einer leidenden, mit Schmer-
zen gebarenden Mutter in die religiose Gedankenwelt intergriert, neben dem iiber
Jahrhunderte hinweg betonten und stets unerreichbaren Vorbild der schmerzlosen,
jungfraulichen Geburt Christi durch Maria. Ob tiberhaupt und inwiefern Frauen als
aktive Gestalterinnen - als Auftraggeberinnen, Konzeptorinnen oder ausfiihrende
Malerinnen - im Falle des Psalters Ms. lat. 95 an diesem Prozess beteiligt waren, ist
schwer zu beurteilen, da schriftliche Quellen fehlen und die Rolle der Frauenkloster
im mittelalterlichen Kunstbetrieb noch schlecht erforscht ist.40 Wie die Ergebnisse
der - vorwiegend auf die Situation in Dominikanerinnenkldstern bezogenen - litera-
turgeschichtlichen Forschung nahelegen, diirfte jedoch ein Erklarungsmodell, das
von einer einseitigen Konzeption des mannlichen Seelsorgers als Geber und der
passiven Nonnen als Empfangerinnen ausgeht, auch im Falle der Bildproduktion die
historische Wirklichkeit verfehlen.4

Susan Marti



43



	Die Geburt des Johannes in der Psalterhandschrift Ms. lat. 95

