
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der
Universität Zürich

Herausgeber: Kunstgeschichtliches Seminar der Universität Zürich

Band: 2 (1995)

Artikel: Die Geburt des Johannes in der Psalterhandschrift Ms. lat. 95

Autor: Marti, Susan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720083

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Geburt des Johannes

in der Psalterhandschrift Ms. lat. 95

Susan Marti

Für wesentliche Anregungen zum medizinhistorischen

Teil sowie Hinweise auf Literatur und Bildmaterial

danke ich dem Medizinhistoriker Dr. Roger
Seiler, Zürich.

1 Genauere Angaben zur Handschrift bei James,

Montague Rhodes, A Descriptive Catalogue of the

Latin Manuscripts in theJohn Rylands Library at
Manchester, I. Bd., London/Manchester 1921, S. 171-173.

2 Zuletzt Saurma-Jeltsch, Lieselotte, Das stilistische
Umfeld der Miniaturen, in: Codex Manesse, Ausst.-
Kat. Universität Heidelberg, hrsg. von Elmar Mittler
und Wilfried Werner, Heidelberg 1988, S. 302-349,

hier S. 348f. Stilistisch eng verwandt sind nach

Saurma-Jeltsch zwei Psalterien aus der British Library
in London, Ms. Add. 22279 und Ms. Add. 22280, in den

weiteren Umkreis der Gruppe gehören die beiden

Engelberger Psalterien Cod. 60 und Cod. 62 aus der

dortigen Stiftsbibliothek. - Ich arbeite an einer
Dissertation über diese Handschriftengruppe.
3 Engelberg war in der ersten Hälfte des 12.

Jahrhunderts, ebenso wie verschiedene hirsauische und
sankt blasianische Gründungen, als Doppelkloster
eingerichtet worden. Länger als andernorts blieb
diese Organisationsform dort bestehen, bis die

Frauengemeinschaft 1615 nach Samen verlegt wurde. Zur

Institution des Doppelklosters Gilomen-Schenkel,
Eisanne, Engelberg, Interlaken und andere autonome

Doppelklöster im Südwesten des Reiches (II.-13. Jh.).

Zur Quellenproblematik und zur historiographischen
Tradition, in-. Elm, Kaspar/Parisse, Michel, Doppelklöster

und andere Formen der Symbiose männlicher und

weiblicher Religiösen im Mittelalter (Berliner historische

Studien 18: Ordensstudien 8), Berlin 1992, S. 115-133.

4 Damit ist lediglich der mutmassliche
Bestimmungsort der Handschrift festgelegt. In welchen
Werkstätten der Miniaturenzyklus und der Text
entstanden sind, bleibt vorläufig offen. Eine blosse
Abschrift einer Engelberger Vorlage für auswärtigen
klösterlichen Gebrauch scheint mir unwahrscheinlich.

Belege werde ich in meiner Dissertation vorlegen.

In der John Rylands University Library in Manchester liegt eine mit der Signatur
Ms. lat. 95 versehene illustrierte Psalterhandschrift ober- oder hochrheinischer

Herkunft, die von der kunsthistorischen Forschung bisher wenig beachtet wurde.1

Sie entspricht in Aufbau und bildlicher Ausstattung einem verbreiteten Schema

deutscher illuminierter Psalterien: Dem Vollbilderzyklus mit sechzehn Deckfarbenminiaturen

vorangestellt ist ein Kalender, der anschliessende Text, nach der

Zehnerteilung gegliedert durch meist ornamentale Initialen, umfasst die 150 Psalmen in

biblischer Reihenfolge, einige Cantica, eine Allerheiligenlitanei und Orationen.

Aufgrund stilistischer Merkmale wird das Manuskript in die 1330er Jahre datiert und

einer Werkstatt zugeordnet, die den Stil des zweiten Nachtragsmalers der Manessischen

Liederhandschrift weiterführte und Beziehungen zum Skriptorium des

Benediktinerklosters Engelberg unterhalten haben soll.2 Eigenheiten des Textes weisen

deutlich auf Engelberg3 als Bestimmungsort der Handschrift: Die Allerheiligenlitanei
wie die Feste des Kalenders von Ms. lat. 95 entsprechen den liturgischen Gepflogenheiten

des dortigen Klosters.4

Die drei Geburtsdarstellungen
Der Miniaturenzyklus zeigt in jeweils zweizonigen Registern eine Bilderfolge zum

Leben Jesu von der Wurzel Jesse bis zur Ausgiessung des Heiligen Geistes; Kindheit

und Passion sind ausführlicher illustriert als das öffentliche Wirken. Das Bildprogramm

ist mit seiner christologischen Thematik im gesamten konventioneller als

dasjenige verwandter Psalterien wie der Engelberger Codices 60 und 62.

Ungewöhnlich präsentiert sich indessen der Anfang des Zyklus: In kompositorisch wie

ikonographisch ähnlichen Grundmustern ist, auf den unteren Registern der drei

ersten Bildseiten, dreimal hintereinander eine Geburt dargestellt. Auf der ersten

Seite (fol. 4r) handelt es sich, wie aus der Beischrift »nattivitas sancta maria [sic!]

virginis« klar hervorgeht, um die Geburt Marias (Abb. 1) - die einzige Szene zur Kindheit

und Jugend der Gottesmutter. Auf der verso-Seite (Abb. 2) folgen im oberen,

senkrecht zweigeteilten Register links die Verkündigung an Maria und rechts die

Visitatio. Bei der Darstellung im unteren Register fehlt, wie an anderen Stellen des

Zyklus, die Beischrift. M. R. James, der die Handschrift 1921 erstmals katalogisiert

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universität Zürich 1995



Abb. 1: Psalter, fol. 4r: Wurzel Jesse, Geburt der
Maria, Blattgrösse 273 x 192 mm, 2. Viertel 14. Jh.,

Manchester, John Rylands University Library, Ms. lat. 95.

hat, verzichtet in diesem Fall auf eine Bezeichnung der Szene und beschreibt sie

folgendermassen: »The Virgin lies on the ground, head to L. A nimbed woman

supports her head; another, also nimbed, on R., holds up the Child, nude, with a linen

cloth about Him. Fire-place on R. An unusual picture.«5 Er hält das Bild also für die

Darstellung der Maria mit dem neugeborenen Christuskind, das von einer Hebamme

emporgehoben wird. Die Abfolge der Szenen - Verkündigung, Visitatio und, auf der

nächsten Seite (fol. 5r, Abb. 3) im oberen Register, die Verkündigung an die Hirten -

scheint diese Deutung angeregt zu haben. Unter der Hirtenszene folgt, eindeutig zu

identifizieren, die Geburt Christi in konventioneller Ikonographie und mit der

Beischrift »nativitas Domini«. Eine gleichlautende Deutung der beiden unterschiedlichen

Bilder als Darstellungen der Geburt Christi überzeugt nicht.

Bei dem Geburtsbild auf fol. 4v, das im erzählerischen Ablauf des Zyklus' an den

Besuch der Maria bei Elisabeth anschliesst, handelt es sich vielmehr um die Darstellung

der nach biblischem Bericht schon betagten Elisabeth, die Johannes den Täufer

geboren hat. Die liegende Frau hat graublaues Haar, ein Merkmal, das in dieser

Handschrift durchgängig ältere Frauen und Männer charakterisiert, wie z.B. Anna auf fol.

4r. Maria dagegen trägt als Kennzeichen ihrer Jugendlichkeit und Jungfräulichkeit
stets helleres Haar. Die Künstler von Ms. lat. 95 haben darauf geachtet, Alter und

Stand einer Person stets durch dieselben Merkmale anzuzeigen, nur bei den Gewän-

5 james 1921 (wie Anm. l), s. 172. dern variieren sie manchmal. Ein zweites Motiv stützt die genannte Deutung der

Susan Marti



Abb. 2: Psalter, fol. 4v: Verkündigung an Maria, Visi-

tatio, Geburt von Johannes dem Täufer, Blattgrösse
273 x 192 mm, 2. Viertel 14. Jh., Manchester, John

Rylands University Library, Ms. lat. 95.

Abb. 3: Psalter, fol. 5r: Verkündigung an die Hirten,
Geburt Christi, Blattgrösse 273 x 192 mm, 2. Viertel
14. Jh., Manchester, John Rylands University Library,
Ms. lat. 95.

6 Während der Heiligenschein für Maria sinnvoll ist,

bleibt unklar, weshalb die Assistierende hinter Elisabeth

und die Hebamme bei der Geburt Marias ebenfalls

nimbiert sind. Dasselbe Phänomen, wohl ein
Missverständnis, findet sich auch im Graduale von
Katharinenthal (Zürich, Schweizerisches Landesmuseum,

LM 26117) bei der Geburt Marias, fol. I90v
(s. Beer, Ellen J., Die Buchkunst des Graduale von
St. Katharinenthal, in: Das Graduale von Sankt

Katharinenthal. Kommentar zur Faksimile-Ausgabe,
Luzern 1983, S. 103-224, hier S. 160).
7 Die Legenda aurea des Jacobus de Voragine, übersetzt

von Richard Benz, 4. Aufl. Heidelberg 1963,

S. 447 zum Fest der Geburt von Johannes dem Täufer.

Szene: Die Hebamme, die in Hockstellung zu Füssen Elisabeths kauert und den

neugeborenen Knaben in den Armen hält, scheint ihrerseits schwanger zu sein. Sie trägt
ein direkt unter der Brust gegürtetes, dunkelgrünes Kleid und hat einen auffallend

runden Unterleib. Alle anderen Frauen im Miniaturenzyklus sind mit gürtellosen
Gewändern bekleidet, die ohne Betonung der Taille von den Schultern herunterfallen.

Ein hochsitzender Gürtel und ein gewölbter Bauch hingegen sind bekannte

Bildformeln für die schwangere Gottesmutter. Diese nimbierte Hebamme6 ist deshalb als

Maria zu identifizieren. In der »Legenda aurea« wird berichtet, dass Maria nach ihrem

Besuch bei Elisabeth drei Monate bei ihrer Freundin geblieben sei »und ihr diente,

und als das Kind geboren war, hob sie es von der Erde auf mit ihren heiligen
Händen, und tat also mit Fleiss einer Kindsmagd Dienst«.7

Drei heilige Geburten, alle auf Goldgrund, leiten den Zyklus ein: Anna mit Maria,

Elisabeth mit Johannes dem Täufer und Maria mit dem Christuskind. Bei der ersten

und dritten Miniatur handelt es sich um Varianten des in dieser Zeit vielfach
anzutreffenden Weihnachtsbildes. Im Vordergrund ist eine links hochgezogene Bettstatt

dargestellt, auf der, nach rechts gewandt, die Wöchnerin ganz oder halb aufrecht

sitzt. Sie hat das Neugeborene in den Armen - Anna hält Maria, die fest in Windeln

eingeschnürt ist, etwas von sich weg und betrachtet sie, Maria drückt das

halbnackte Jesuskind eng an sich, dieses schmiegt seine Wange an das Gesicht der

Mutter und legt die Ärmchen um ihren Hals. Am Fussende des Bettes bzw. dahinter

Geburt des Johannes



8 Nicht die Auswahl der Szenen, vielmehr ihre
unmittelbare Aufeinanderfolge ist einmalig. Illuminierte

Graduale-Handschriften wie z.B. diejenige aus
Katharinenthal enthalten bei den entsprechenden,
jedoch auf verschiedenen Seiten verstreuten Offizien
ebenfalls drei solche Bilder.

befindet sich jeweils eine Assistenzfigur - Josef kauert neben der Krippe mit den

Tieren, hinter Annas Bett steht eine Hebamme, und ein Architekturversatzstück
schliesst hier das Bild nach rechts ab. In den formalen Hauptakzenten und der

Flächengliederung übernimmt das mittlere Bild dieses Kompositionsmuster: Die

Flächenform der halb liegenden Elisabeth mit der Hebamme im Rücken entspricht
der hochgezogenen Lagerstatt auf fol. 5r, an der Stelle des Josef kauert die Helferin,
und die die Szene abschliessende Architektur ähnelt derjenigen von fol. 4r. Im

einzelnen jedoch sind Unterschiede festzustellen: Elisabeth liegt nicht auf einem

von Tüchern bedeckten Bett, sondern offenbar auf dem Boden, wie einzelne
Erdschollen zeigen. Sie lehnt sich mit dem Oberkörper gegen die Beine einer hinter ihr

sitzenden, blau gekleideten Frau. Ihre Beine, deren Haltung sich durch das Gewand

hindurch deutlich abzeichnet, sind leicht angewinkelt und etwas gespreizt. Die beiden

Arme fallen schlaff herab, der linke ist über den Unterleib gelegt, und die Hand

ruht auf dem rechten Oberschenkel. Elisabeth ist im Zustand der Erschöpfung dargestellt,

die Geburt scheint eben vorüber zu sein. Sie trägt nur ein langes Unterkleid,

es fehlt der Mantel, der üblicherweise, wie auch in den beiden anderen Darstellungen,

der Mutter als Decke über die Beine gelegt ist und die ganze untere Körperhälfte

verhüllt. Die Hebamme hinter ihr stützt sie mit den Beinen, hat den linken

Arm auf die Schulter der Liegenden gelegt und berührt mit der rechten Hand ihren

Kopf. Zu Elisabeths Füssen kauert, in frontaler Ansicht, Maria mit weit gespreizten
Beinen und rundlichem Unterleib. Sie neigt Oberkörper und Gesicht der Wöchnerin

zu und umfasst mit erhobenen Händen den kleinen, von einem losen Linnen bedeckten,

nimbierten Knaben. Im Gegensatz zu den beiden anderen Bildern hält hier die

Mutter ihr Kind nicht selbst in den Armen; offenbar ist sie dazu noch nicht in der

Lage. Das Kind ist formal daher nicht so klar der Mutter zugeordnet wie auf den

anderen Darstellungen, Maria hat es aber auch nicht ganz an sich gezogen. Dass

sie Johannes genau über den leicht geöffneten Oberschenkeln der Elisabeth hält

und selbst hinunterblickt, verstärkt den Eindruck der eben geschehenen Geburt.

Während die beiden anderen Miniaturen eine gut erholte Wöchnerin in zärtlichem

Kontakt mit ihrem Neugeborenen abbilden, ist Elisabeth charakterisiert durch die

Erschöpfung nach der Anstrengung. Das impliziert eine zeitliche Dimension, ein

Vorher und Nachher. Ein Vergleich der Hebammen auf fol. 4r und 4v kann dies

verdeutlichen: Bei der Geburt Marias steht die Helferin starr aufgerichtet hinter
dem Bett und deutet mit ausgestrecktem Zeigefinger auf Anna, ihr Körper ist kaum

plastisch modelliert. Sie ist weniger eine am Geschehen beteiligte Akteurin als

eine Hinweisfigur, die die Aufmerksamkeit auf den Kern der Darstellung lenkt, die

Geburt der Gottesmutter. Im zweiten Fall jedoch ist die Hebamme durch Haltung und

Gestik ins Geschehen miteinbezogen, sie, nicht die Mutter, hält das Neugeborene; es

scheint, als hätte sie es eben aufgehoben.

Drei aufeinanderfolgende Geburtsdarstellungen an jeweils derselben Stelle einer

Seite am Anfang eines christologischen Zyklus' sind aussergewöhnlich.8 Aus codico-

logischen Überlegungen ist auszuschliessen, dass das Bildprogramm einst umfangreicher

gewesen war und noch weitere Szenen zum Leben Marias oder Johannes'

umfasst haben könnte. In verkürzter Weise ist hier ein Marienzyklus eingesetzt, der

das Thema der Mutterschaft Marias und ihre Rolle als Gottesgebärerin unter

Susan Marti



9 Legenda aurea (wie Anm. 7), S. 738.

'o Ebd.. S. 451.

11 Weis, E., Johannes der Täufer, in: Lexikon der
christlichen Ikonographie, Bd. 7, Rom u.a. 1974,

Sp. 163-190, hier Sp. 179; vgl. auch Hartwieg, Bar-

bara/Lüdke, Dietmar, Vier gotische Tafeln aus dem

Leben Johannes' des Täufers, Karlsruhe 1994, S. 15-20;

leider nicht mehr berücksichtigt werden konnte der
Artikel von Preimesberger, Rudolf, Geburt der Stimme

und Schweigen des Gesetzes. Beobachtungen an
der Johannes-Seite des Turin-Mailänder Stundenbuchs,

in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 57, 1994,

S. 306-318.

verschiedenen Blickwinkeln darstellt. Sie ist die einzige Figur, die auf jeder der drei

ersten Bildseiten vorkommt. Im oberen Register auf fol. 4r sitzt sie als jugendliche
Frau mit offenem langem Haar und gekrönt im Geäst der aus Jesse aufsteigenden

Wurzel, ihr gegenüber Christus in ähnlicher Haltung, ebenfalls gekrönt. Ihre Jugendlichkeit

charakterisiert sie als Sponsa Christi, als Sinnbild für die menschliche Seele,

die Krone als Ekklesia, Sinnbild der Kirche. Damit ist, zeitenthoben, ihre symbolische

Bedeutung für die Gläubigen ausgedrückt. In den übrigen Bildern wird die

zeitliche Dimension ihres Erdenlebens unter den Aspekten des Geborenwerdens, der

Schwangerschaft und der Mutterschaft illustriert: Das untere Register der ersten

Seite zeigt ihre Geburt, dann ist sie, selbst schwanger, als Hebamme bei der Entbindung

des Johannes anwesend, und schliesslich hat auch sie geboren und hält das

Jesuskind in ihren Armen. Das mittlere Bild verklammert und differenziert mit

seiner formal von den beiden anderen Szenen abweichenden Gestaltung inhaltlich
die Themen des vorhergehenden und des nachfolgenden: Es zeigt in der Figur der

kauernden Hebamme Maria als werdende Mutter Jesu, die Johannes, den Propheten

und Wegbereiter Christi, in den Händen hält.

Im Gesamtprogramm ist dieser einleitende »Marienzyklus« ganz auf Christus bezogen,

seinem Wirken und der Passion sind die übrigen dreizehn Miniaturen gewidmet.

Die drei Geburtsbilder und die Wurzel Jesse illustrieren den Stammbaum Christi,

die »menschliche« Seite seiner Herkunft, und sie thematisieren die Verknüpfung von

Altem und Neuem Testament. Aus dem Geschlecht Davids soll Maria hervorgegangen

sein, Johannes ist der alttestamentliche Vorläufer und Wegbereiter, Christus die

Erfüllung des Verheissenen. Diese drei Geburtsfeste werden - als einzige - im Kirchenjahr

liturgisch gefeiert. Jacobus de Voragine deutet sie als geistliche Geburten:

»Hier sollen wir merken, dass die Kirche drei Geburten feiert: die Geburt des Herrn,

Marien Geburt und die Geburt Johannes des Täufers. Diese drei bezeichnen uns drei

geistliche Geburten: mit Johannes werden wir geboren im Wasser, mit Marien in der

Busse, mit Christo in der Glorie.«9 Wie oft in der exegetischen Literatur, bezeichnet

hier die Geburt metaphorisch eine geistige Neuorientierung. Jacobus nennt die

Ereignisse auch nicht in ihrer chronologischen Abfolge, sondern gemäss dem kirchlichen

Jahresablauf. Im Bilderzyklus des Psalters dagegen ist die erzählerische

Reihenfolge gewahrt, die Geburtsbilder sollen nicht in erster Linie auf innerseelische

Vorgänge hinweisen, sondern sie führen hin auf die Darstellung des Mysteriums

der Menschwerdung Christi. Die Geburt der Maria und des Johannes sind als

Vorausdeutungen auf die Geburt des Erlösers zu verstehen, beiden Ereignissen

haftet etwas Wunderbares an, da sowohl Anna als auch Elisabeth als betagte, bis

dahin unfruchtbar gebliebene Frauen schwanger wurden. Die biblische Kennzeichnung

der Geburt des Johannes als etwas Aussergewöhnliches wird in der Legenden-

und Erbauungsliteratur verstärkt, indem man auch sie, wie die Geburt Christi, als

sündefrei und schmerzlos bezeichnete.10 Um diese Zusammenhänge deutlich zu

machen, gestaltete man die Geburt Johannes', wie diejenige Marias, üblicherweise

in Analogie zum Weihnachtsbild.11 Dies zeigt z.B. die obere Szene einer Initialminiatur

im Graduale von Katharinenthal aus dem beginnenden 14. Jahrhundert (Abb. 4):

Elisabeth, in ein langes Unterkleid und einen Mantel gehüllt, ruht auf einer Lagerstatt,

die Hände erhoben; hinter dem Bett steht Maria und herzt den nackten Johannesknaben.

Geburt des Johannes



Abb. 4: Graduale von Sankt Katharinenthal, Initiale
D fol. I78v: Geburt von Johannes dem Täufer,
Grösse der Initiale 129 x 135 mm, um 1312, Zürich,
Schweizerisches Landesmuseum, LM 26117.

Abb. 5: Albucasis, Chirurgie, fol. 4lr: Darstellung der

verschiedenen Kindslagen, Blattgrösse 405 x 280

mm, 2. Hälfte 14. Jh., Wien, Österreichische
Nationalbibliothek, Series nova 2641.

12 Für die Initiale im Graduale von Katharinenthal

war diejenige aus dem Graduale in Nürnberg
vorbildlich (Germanisches Nationalmuseum, Hs. 21897,

fol. 161 v; Abb. bei Beer 1983 [wie Anm. 61, S. 149).

Zwei Darstellungen aus dem 13. Jahrhundert zeigen
ähnliche Kompositionen, wobei hier Elisabeth das

Kind selbst hält: ein rheinisches Missale (Berlin,
Staatsbibliothek, Ms. theol. lat. 28 487, fol. 209v)
und das Evangelistar von St. Martin in Köln
(Brüssel, Bibliothèque Royale, Ms. 9222, fol. I39v).

Dem herkömmlichen Weihnachtsbild entnommen ist das Motiv der Wöchnerin auf

dem Bett, Darstellungen der Geburt Marias das Stehen der Hebamme. Zeitgenössische

Bilder der Johannesgeburt variieren dieses Schema nur in Einzelheiten.12 Die

Anordnung einer stützenden Hebamme im Rücken der Elisabeth, ihre von Erschöpfung

gezeichnete Körperhaltung sowie das Kauern der Maria auf fol. 4v von Ms. lat.

95 hingegen lassen sich in diese Bildtradition nicht einordnen.

Vorbilder in medizinischer) Handschriften
Ein Blatt in einer illustrierten Handschrift der »Chirurgie« von Albucasis (Abu 1-Qasim

az-Zahrawi), einem maurischen Arzt aus Cordoba (gest. um 1013), zeigt in fünf
rechteckigen, in die Textspalten eingefügten kleinen Bildfeldern je eine Entbindung
(2. Hälfte 14. Jh., Wien, Österreichische Nationalbibliothek, Series nova 2641. - Abb. 5):

Von der Seite in leichter Aufsicht wiedergegeben ist eine Gebärende, die mit nacktem

Unterleib und weit gespreizten Beinen auf hellen Tüchern liegt - mal findet

die Geburt offenbar auf dem Boden, mal auf einem Bett statt. Die Mutter lehnt sich

gegen eine hinter ihr sitzende Helferin, die ihr stützend unter die Arme greift;
gegenüber kniet bzw. sitzt eine zweite Hebamme zwischen den Beinen der Gebärenden

und nimmt den Säugling in Empfang. Während das Johannesbild von Ms. lat.

95 die Erschöpfung nach der Geburt festhält, ist hier der Augenblick der Entbindung

selbst illustriert; der Unterleib der Mutter ist entblösst, das Neugeborene

Susan Marti



7-1

iftiiue ncmne entern» {msEtru ft'.
aqyt»MQtigtfpKM.7:w- cgfe-itu.?.
Tpxtthtnut Cain g?

uizcgq'ttrr, lentto
ai funrmfmoK cuf
nsnc.6c a fi*fecnttia
ifujpre tpm ci.Cbft
ttncr SirfkoKitti»
tunciac asm tëdctéf

fup fcdcnimrifewant^fiawr«^
gco&emsmalijm tpftKLTihtic i&a
otcmptruckstîôcm»«^f.ia«cSc.

ja^ftttiS£gdictw<*ftr«in. 6>citu6
JjpjfevanH:) c fente fupgauu fu

JBHRptttcfmha -1 i*nc6 fuocL
rirSiu. nmcinirptt'mtpjmiitäD
•man«» ßaepauian miI trfitpmc
œraruucrfap cs'Ui fimm ajcnrer
pedes? iwomftnaza/nOT fit isa» fr
iccni îaepttornun«? ftue nanp%

mcftipucmsf ««fpnusari trm c-c

trabttrô dtfttö pxîiq? eus.?, çcpiii
œrûrieœnccftrfpia ifiiftrttsii'
tt.q*fi«bc£dmir
pxics auc-iatouc
ccenvnin uebemu
sem pmccpcft-ftip
rpaamona pau&m.
nractaRcnwic"
aDfitpïca.tnrî
tintatmanne fitai
crcqucr^paufâtnnopiaptmîm^
en afjiprnacnrosncc-^katurftc

fctueLmmomalrpcmrcc^
Kgnr.cc'nn.1 cernait» ftuéa.
hîduaixniarûiiecuis ,£-:a?!r

ÏKt jxacsnducfeani-tr«Sststmutt
atmn£icœmcar.biilafô.6urotKT'
taüairnpfc.mnefitcsst» utec Sfcpr
team *uätmcnmexn; ssxiïum
«dnnn iraâ atnmtfttsumtuem
que®nsraui«cm»siapmïp- Ç:

i'.iy-ira'.snya& cimcfcccanlfttK
feftMêÂaîfitrr " ' ' **—-*'-—

'.tsqtui fc&Rc&î
îs&mii täsaca^S I
ier-Ss: r.VrîûW-ma |
ïtsûMfîîjjtaûç
[«mît ï.frrsjsc«sy
wseicn 6cmtef
fiipcDUtt ftu'i erpr. ________fianriiiifaiR lïucwfnctce CtUfcfir

ur rc •it,u,ifinT,Tnn^
Ä^rnicarmanti fam rci.tr.Jfac. j

"nmwut-cump3tita«<Tctjritcc5um
aifimlraitc-Ciim ycqiuimnamc
pn c flipuuimcfepiwnnwnuis C"

ol'o fnnuttuginibp.rcni ixnx avfo
nioucstmrpaulad
ai epjftccneUlïi *

tunc fee tsnn freie"

fap freiem-ffpetpr
cuir meirnetmau
Lime tçraiHù.raii
papqufppinsfe
fyfenn iftuiesr à: pmft.7mn ftnf
i—i—iir m srnc ntfâd

inte fctue ipnn fnpLraie'.?

la? cefmmrfrai® zvmfi
vaine fm bsfcmcäfcä$
Icmn/mr aimptducn

ncccuacaanircej
ctge> ffclvsttnt'

fepfhacm fern-r
estliï eis mciafi
.rtm çrunâniispû
töimnesifetn im
psîicftttia&riîàosi
®nccpni3S
cpopöacr^^pmuUaursjJirist
fcûUquoKcneiyîtriî^icnireaî»»

Tinte gniimojpjiirfrnuu
asscpgcnrivnt ÎOB mlttsv

röfatnornqrüiKifamc

/tr,4|ailxtn. nono mon|o »-
i

' ŷ
Jïl "îx-nmo mon (o-

'«Gcr
"pont- v £cmctW\

1

.^T.^jjncCr.
,„yn frântnc « i praltfflmff

m/i£T£

cwnifl* ll&6 îfJ^tTtdnr

^•r
âi ta^ti ttianer

y. T'^.fn - T u«ib
(jnh. ^ tient- -mwltît flxiAt-.^ytculiï
ê'dU-att&iln

Ö?TTcomtoT |wc [cet» ib« m
texifrC" cpT -3 fiemu ^vtu"
-rtmrn« abvmmut^5" ÇttuswÇ^» ^
&iimT tntiÉ^ «euf f&tttp. vernit?
tnupc.

^ rp.T^jWrr. oWtcttö-.p-ta«»

jHrt |t^ayif- -mefTiÂïrajn term»«*
c -aict IntewrT p cpiS"
faut- «a -watti-o:^âawb tum •

tio^ccjT

'--fn fcpnrnr» metiß: -

j' ^
^ ^enurtcV^Jfl tiono maifa-—-

U •Ufn tcatno -nrcnfc

„!>*

^fc

37



13 Die Gynäkologie des Soranus von Ephesos. Geburtshilfe,

Frauen- und Kinder-Krankheiten, Diätetik der
Neugeborenen, übersetzt von H. Lüneburg (Bibliothek

medizinischer Klassiker I), München 1894, S. 49f.

Edition des griechischen Originals, französische
Übersetzung und Kommentar bei Burgière, Paul/Gou-

revitch, Danielle/Malinas, Yves (Hrsg.), Soranos

d'Ephèse. Maladies des femmes (Collection des

universités de France), 3 Bde., Paris 1988-1994, hier Bd. 2,

1990, S. 7.

14 Zwei Abbildungen bei Grape-Albers, Heike,
Spätantike Bilder aus der Welt des Arztes. Medizinische
Bilderhandschriften der Spätantike und ihre
mittelalterliche Überlieferung, Wiesbaden 1977, S. 79. Bei

diesen Pseudo-Apuleius-Handschriften (Florenz,
Biblioteca Laurenziana, Ms. Plut. 73, und Wien,
Österreichische Nationalbibliothek, Cod. 93) handelt es

sich um hochmittelalterliche italienische Kopien nach

einer spätantiken Vorlage.
15 Beispiele bei Beccaria, Augusto, / codici di medi-
cina del periodo presalernitano (secoli IX, X e XI),

Rom 1956, S. 46.
16 Sie zeigen verschiedene Bilder zur Schwangerschaft

und Geburtshilfe, vgl. etwa das »Régime du

Corps« des Aldebrandino von Siena, Avicennas
»Kanon der Medizin« in der lateinischen Übersetzung

von Gerhard von Cremona oder die oben genannte
»Chirurgie« des Albucasis, ebenfalls in der Übersetzung

Gerhards (s. Mac Kinney, L. C., Bilder aus der
Geburtshilfe im Mittelalter, in: Ciba-Symposium 8,

1960, S. 230-236).
17 Mazal, Otto/Unterkircher Franz, Katalog der
abendländischen Handschriften der österreichischen
Nationalbibliothek »Series nova«, Teil 2/1 (Museion
NF 4, Reihe 2), Wien 1963, S. 306f.

befindet sich noch zur Hälfte im Geburtskanal, die quälenden Schmerzen sind

ausgedrückt in der Gestik und Mimik der Gebärenden. Vergleichbar ist die Anordnung
der Hebammen: eine stützt die halb liegende Mutter von hinten, eine kauert, kniet
oder sitzt ihr zu Füssen.

Die Illustrationen aus der Albucasis-Handschrift sind kein Einzelfall, sondern sie

reihen sich ein in eine bis in die Antike zurückreichende Tradition profaner
Geburtsdarstellungen. Diese hat ihren Ursprung in der antiken Geburtspraxis. Soranos von

Ephesos (1./2. Jh. n.Chr.) beschreibt in seiner »Gynäkologie« Anordnung, Körperhaltungen

und Aufgaben der Hebammen: »Drei Frauen sollen der Gebärenden dienend

zur Seite stehen. Sie haben mit tröstenden Worten ihr über die Gefahr hinwegzuhelfen,

wozu es nicht erforderlich ist, bereits selbst Geburten durchgemacht zu haben.

Zwei von ihnen stehen an der Seite, eine hinterm Rücken der Gebärenden und

verhindern, dass diese während der Wehen nach vorne rutsche. 1st kein Gebärstuhl

vorhanden, so kann man diesselbe Lage dadurch erzielen, dass man die Gebärende

sich auf die Schenkel einer Frau setzen lässt. [...] Die Hebamme selbst endlich hat in

reinlichem Kleide der Gebärenden gegenüber, aber etwas niedriger zu sitzen.«13

Einige spätantike und hochmittelalterliche Handschriften des »Herbarius« von

Pseudo-Apuleius, einer Rezeptsammlung eines unbekannten Verfassers zur Heilwirkung

von Kräutern, verwenden Entbindungsdarstellungen gemäss den Beschreibungen

des Soranos, jedoch als Illustration eines Rezepts zum Gebrauch des Koriander

als Mittel zur Beschleunigung des Geburtsvorganges.14 Dort sind keine Helferinnen

erwähnt, ein Hinweis darauf, dass die antike Bildtradition unabhängig von einer

Textvorlage bekannt blieb und vermutlich auch die Kontinuität einer entsprechenden

medizinischen Praxis widerspiegelt. Der Text des Soranos seinerseits ist im

Mittelalter auch rezipiert worden, vor allem in der Übersetzung des Mustio (Muscio),

eines nordafrikanischen Schriftstellers aus dem 6. Jahrhundert. Diese Handschriften

sind häufig ebenfalls illustriert, jedoch nicht mit Entbindungsdarstellungen,
sondern mit schematischen Zeichnungen der Gebärmutter und der verschiedenen

Kindslagen.15 Die Geburtsbilder mit Hebammen und der entsprechende Text scheinen

demnach über längere Zeit hinweg auf getrennten Bahnen weitergegeben
worden zu sein.

Seit der im 12. Jahrhundert im Westen einsetzenden Rezeption islamischer

Medizinhandbücher, die sich auf das antike Wissen bezogen, nahmen Anzahl und Verbreitung

illuminierter medizinischer Handschriften stark zu.16 Aus einer dieser Übersetzungen

ins Lateinische stammen die eingangs beschriebenen Miniaturen zur Entbindung. Sie

sind, vermutlich nach wirklichkeitsnahen arabischen Vorbildern, in Südfrankreich

oder Spanien entstanden und illustrieren den Textabschnitt zu den verschiedenen

Kindslagen.17 Nicht alle Entbindungsdarstellungen entsprechen dem Typus der Albu-

casis-Miniaturen - manchmal wird die Gebärende frontal oder von der Seite

abgebildet, auf dem Boden oder auf einem Gebärstuhl, von zwei bis vier Helferinnen

unterstützt. Stets unverändert ist hingegen die Anordnung von zwei dieser Hebammen:

Eine greift der Mutter von hinten stützend unter die Arme, eine zweite kniet

ihr zu Füssen, um das Neugeborene in Empfang zu nehmen.

Bilder, die den Entbindungsvorgang und die Schmerzen der Mutter zeigen, treten
nach dem mir bekannten Denkmälerbestand im sakralen Kontext selten auf. Je

Susan Marti



Abb. 6: Nikolaus von Lyra, Postille, fol. 30r: Rebekka

bringt die Zwillinge zur Welt, 14. Jh., Arras,
Bibliothèque Municipale, Ms. 252.

18 Sicher waren die spätantiken Traditionen in
Italien bekannter; die verschiedenen alttestamentlichen
Geburtsbilder aus dem englischen Queen Mary
Psalter (London, British Library, Royal Ms. 2 B. VII)

beispielsweise entsprechen alle dem Typus von
Christi Geburt.
19 Zum ersten Mal fassbar am Oberrhein im Graduale

von Katharinenthal (fol. 18v). Der Motivwandel geht
gemäss Beer 1983 (wie Anm. 6), S. 114, möglicherweise
auf die italienische Kunst des 13. Jahrhunderts zurück.
20 Ragusa, Isa/Green, Rosalie B., Meditations on the
Life of Christ. An Illustrated Manuscript of the
Fourteenth Century, Paris, Bibliothèque Nationale Ms.

ital. IIS (Princeton Monographs in Art and Archaeology

35), Princeton 1961, S. 33.

21 Ebd., Abb. 27.

22 Dazu ausführlich Blumenfeld-Kosinski, Renate,

Illustration as Commentary in Late Medieval Images
ofAntichrist's Birth, in: Deutsche Vierteljahresschrift
für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 63,

1989, S. 589-607.
23 Ebd.. S. 591.

24 Im Mittelalter überlebte die Mutter den operativen

Eingriff in der Regel nicht.

»heiliger« nämlich eine Geburt ist, desto mehr gestaltete man sie in Analogie zur

schmerzfreien und sündelosen Geburt des Gottessohnes. Zuweilen benutzte man den

profanen, hauptsächlich in medizinischen Handschriften belegten Bildtyp für altte-

stamentliche Szenen, vorzugsweise bei der Zwillingsgeburt der Rebekka, deren

Söhne Jakob und Esau sich um das Erstgeburtsrecht stritten. Eine italienische

Illustration zur »Postille« des Nikolaus von Lyra (2. Hälfte 14. Jh., Arras, Bibliothèque

Municipale, Ms. 252. - Abb. 6) zeigt eine solche Szene in einem Innenraum; neben der

von zwei Hebammen begleiteten Gebärenden ist hier eine dritte Helferin damit

beschäftigt, vor einem Kamin Windeln zu trocknen ,18 In sakralen Bildern signalisiert

üblicherweise das Motiv der erholten Wöchnerin eine Geburt, visuelle Erinnerungen

an die Entbindung werden vermieden.

Seit dem beginnenden 14. Jahrhundert zeigen Weihnachtsbilder eine neue Art der

Mariendarstellung, die die Übernatürlichkeit der Geburt Christi und damit das Wunder

der Inkarnation noch stärker betont: Die Mutter liegt nicht mehr auf einem

Bett, sondern steht oder kniet anbetend vor dem Kind.19 Assoziationen an ihre

Körperlichkeit sind ganz ausgespart. Aufschlussreich ist in dieser Hinsicht die

Beschreibung wie die Illustrierung von Christi Geburt in den »Meditationes vitae

Christi« des Pseudo-Bonaventura, einer explizit zur Erbauung einer weiblichen

Leser- und Hörerschaft konzipierten Schrift. Christus fällt ohne Schmerzen und ohne

Verletzung aus dem Leib der an einer Säule stehenden Mutter und liegt plötzlich ihr

zu Füssen auf einem von Josef bereitgemachten Strohhaufen.20 Der Beschreibung

entspricht in einem illustrierten Exemplar aus Italien die zugehörige Zeichnung:

Maria steht noch im hochgegürteten Kleid der Schwangeren, allerdings mit deutlich

kleinerem Bauch als auf dem vorhergehenden Bild, an der Säule, während auf dem

Boden das schon in eine Windel gewickelte Neugeborene liegt (2. Viertel 14. Jh.,

Paris, Bibliothèque Nationale, Ms. ital. 115).21 Mit dieser wundersamen Geburt des

Gottessohnes kontrastiert die Geburt des Antichristen: Holzschnitte des späten
15. Jahrhunderts zeigen das Bild eines von Hebammen ausgeführten Kaiserschnittes,

obwohl ein solcher in den entsprechenden Texten nirgends erwähnt wird.22 Das

Leben des Antichristen wird von Beginn an in scheinbarer Analogie und gleichzeitiger

Opposition zu Christus konzipiert - er imitiert Christus in einer pervertierten Art
und Weise.23 Dies schlägt sich nieder im Bildprogramm: Der Kaiserschnitt - die

»böse« Geburt24 - ist das krasse Gegenstück zur schmerzlosen Niederkunft der

Gottesmutter. Zwischen diesen beiden Polen sind die Darstellungen einer schmerzvollen

Entbindung einzuordnen, denn die Geburtsschmerzen sind nach Gen. 3,16 seit

der Vertreibung Evas aus dem Paradies Zeichen der Sündhaftigkeit aller Frauen.

Betrachtet man unter diesem Aspekt erneut die Johannesgeburt von Ms. lat. 95, lässt

sich die Besonderheit des Bildes genauer bezeichnen: Diejenigen Motive, die nicht

der herkömmlichen Ikonographie entsprechen, haben ihre Wurzeln in einer profanen

Tradition. Einzelne Bildelemente, etwa die Lagerung der Mutter auf den Schenkeln

einer hinter ihr am Boden sitzenden Hebamme und die gebückte Haltung der

zweiten Helferin, wurden direkt übernommen, andere, vornehmlich der Gebärvorgang

selbst, dagegen deutlich umgeformt. Aus der mit entblösstem Unterleib dargestellten
Gebärenden ist eine ganz bekleidete Wöchnerin geworden. Vor dem Hintergrund der

medizinischen Bilder lässt sich diese Modifikation als eine »Verhüllungs-Strategie«

Geburt des Johannes



25 Durch die Verwendung von Goldgrund und
Deckfarben erhält die Darstellung mehr Gewicht als eine
in Federzeichnung ausgeführte, erzählende Illustration

zum Alten Testament (vgl. Abb. 6).
26 Die Bildprogramme verwandter Handschriften
(z.B. London, British Library, Ms. Add. 22279, Engelberg,

Stiftsbibliothek, Cod. 60 und Cod. 62) enthalten

zwar auch verschiedene marianische Darstellungen
und Szenen zur Kindheit Christi, nicht aber drei
Geburtsbilder.
27 U.a. Opitz, Claudia, Evatöchter und Bräute Christi.

Weiblicher Lebenszusammenhang und Frauenkultur
im Mittelalter. Wernheim 1990, S. 79-83; Vavra,
Elisabeth, Bildmotiv und Frauenmystik - Funktion und
Rezeption, in: Dinzelbacher, Peter u.a. (Hrsg.),
Frauenmystik im Mittelalter, Ostfildern 1985, S. 201-230.
28 Im Bericht über die Wallfahrt, die nach dem

ersten Wunder einsetzte, wird übrigens erwähnt, dass

das Bild besonders schwangeren und gebärenden
Frauen helfe (zitiert bei Durrer, Robert, Die Kunst-
und Architekturdenkmäler Unterwaldens, Zürich
1899-1928, S. 653f.).
29 Futterer, Ilse, Gotische Bildwerke der deutschen
Schweiz 1220-1440, Augsburg 1930, S. 173; Durrer 1899-

1928 (wie Anm. 28), S. 656. Möglicherweise stammt
die Skulptur auch aus dem frühen 15. Jahrhundert. Die

These, dass das Gewand des Kindes, wie es die
klostereigene Tradition berichtet, aus dem
Hochzeitskleid der Königin Agnes von Ungarn hergestellt
worden sei (womit der Kult in die erste Hälfte des 14.

Jahrhunderts zurückverlegt wird), ist nicht zu
beweisen (s. Schärli, Beatrice, Mittelalterliche Pfennige

auf dem »Agnesgewand« im Kloster St. Andreas

zu Samen. Ein Beispiel ornamentaler Verwendung
mittelalterlicher Pfennige, in: Zeitschrift für
Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte 35, 1978,

S. 162-169, hier S. I66f.).
30 Die ursprünglichen Funktionszusammenhänge der

frühen plastischen Jesuskinder sind noch nicht
geklärt (Boskamp, Karin, Der Codex Adelhausen 3,

Inv. Nr. 11725. Ein dominikanisches Graduate des

Freiburger Klosters St. Maria Magdalena zu den
Reuerinnen, in-, Freiburger Diözesanarchiv 110, 1990, S. 79-

123, hier S. 91, Anm. 40).
31 Der Bedarf an Handschriften war bei den Nonnen
während der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts sicher

grösser als bei den Mönchen, denn das Kloster hatte
nach 1330 2 00-300 weibliche Mitglieder, aber nur
ungefähr 20 männliche (Gilomen-Schenkel 1992 Iwie
Anm. 3], S. 127, und Büchler-Mattmann, Helene/Heer,

Gall, Engelberg, in: Helvetia sacra, Abt. 3, Bd. 1,

1. Teil, Bern 1986, S. 595-657, hier S. 597).
32 Für die klösterlichen illuminierten Psalterien ist
eine ähnliche Verwendung anzunehmen wie für
Privatgebetbücher (vgl. Ochsenbein, Peter,
Deutschsprachige Privatgebetbücher vor 1400, in:
Honemann, Volker/Palmer, Nigel F. iHrsg.l, Deutsche
Handschriften 1100-1400. Oxforder Kolloquium 1985,

Tübingen 1988, S. 379-398, hier S. 381).

33 Neuere historische, literaturwissenschaftliche und

theologische Forschungen zur süddeutschen Frauenmystik

zitiert bei Stoll, Brigitta, Die theologischen
Denkfiguren bei Elsbeth StageI und ihren Mitschwestern,

in: Acklin Zimmermann, Béatrice (Hrsg.),
Denkmodelle von Frauen im Mittelalter (Dokimion 15),

Freiburg/CH 1994, S. 149-172, hier S. I49f. Aus

mentalitätsgeschichtlicher Sicht: Tanz, Sabine/Werner,
Ernst, Spätmittelalterliche Laienmentalitäten im

Spiegel von Visionen, Offenbarungen und
Prophezeihungen (Beiträge zur Mentalitätsgeschichte 1),

Frankfurt/M u.a. 1993, v.a. Kap. 2.

beschreiben, die die Darstellung des nackten, gebärenden Frauenkörpers zurücknimmt.

Vor dem Hintergrund der sakralen Geburtsbilder mit den ausgeruhten,

zugedeckten Wöchnerinnen wirkt das Motiv der nur mit einem Untergewand bekleideten

Frau enthüllend. Innerhalb dieses Rahmens sind die Abweichungen von der Norm -

die Erschöpfung der Elisabeth, ihre Beinstellung und der fehlende bedeckende

Mantel - als unübersehbare Anspielungen auf die »expliziteren« Entbindungsdarstellungen

aus dem profanen Bereich zu deuten; in einer klösterlichen Bilderhandschrift

mit einem kostbaren Ausstattungsprogramm sind sie aussergewöhnlich.25

Der frauenklösterliche Kontext
Wem die unkonventionelle Ausgestaltung der Johannesgeburt zuzuschreiben ist, ist

nicht nachweisbar. War es bereits die Auftraggeberschaft, die für die Konzeption
des Bilderzyklus zuständige Person oder erst der ausführende Maler resp. die

Malerin? Ungeklärt bleibt vorläufig auch die Frage, ob die Miniaturen in einer
weltlichen oder einer klösterlichen Werkstatt hergestellt wurden und welche Vorlagen
den Künstlern zur Verfügung standen. Die Akzentuierung des Themas der Geburt

entsprach sicher den Wünschen der Auftraggeberseite.26 Um die drei Bilder durch

ihre Anordnung an jeweils derselben Stelle einer Seite zu betonen, durchbrach man

den sonst im Zyklus eingehaltenen chronologischen Ablauf der Ereignisse: Die

Verkündigung an die Hirten folgt in der Regel nach der Geburt Christi. Stufenweise

wird auf die Darstellung der Inkarnation hingeleitet und die Rolle der Maria als

Gottesgebärerin differenziert ausgestaltet. Die Hervorhebung der Menschwerdung

Christi und die besondere Verehrung des Jesuskindes, die in dieser Themenwahl zum

Ausdruck kommen, sprechen dafür, Frauen als Adressatinnen des Bildprogrammes

zu vermuten, denn damit haben sich im Spätmittelalter, wie verschiedentlich gezeigt
wurde, vor allem weibliche Klosterinsassen besonders intensiv beschäftigt.27 Kunstwerke

im Zusammenhang mit der Geburt und Kindheit Christi, etwa kleine

Jesuskindskulpturen, Christkindwiegen oder Bilder des badenden Jesuskindes, die aus

Frauenklöstern erhalten geblieben sind, sind die materiellen Zeugnisse. Auch für
das Engelberger Frauenkloster, das St. Andreaskloster, ist eine starke Jesuskindverehrung

bezeugt, und das sog. »Sarner Kindli«, eine ca. 50 cm lange Holzskulptur,

wird noch heute dort als Gnadenbild verehrt (Abb. 7). Wie weit der Kult zurückgeht,

ist unklar; die älteste Fassung der Legende über das erste Wunder dieses Kindes,

welches seine Beinchen bewegte, als man es zu Weihnachten in die Zelle einer

kranken Nonne brachte, ist in einem Brief aus dem Jahre 1634 überliefert.28 Die

Skulptur datiert in die 2. Hälfte oder ins ausgehende 14. Jahrhundert.29 Verwendet

wurde sie, wie die leicht angezogenen Beine vermuten lassen, ursprünglich wohl als

Wiegenkindlein, denn ohne Befestigung kann die Figur nicht aufrecht stehen.30

Die inhaltlichen Schwerpunkte des Bildprogrammes von Ms. lat. 95 machen es

wahrscheinlich, die Engelberger Frauengemeinschaft und nicht den Männerkonvent als

Bestimmungsort des Psalters anzunehmen, eine Zuordnung, die anhand codicologi-
scher oder liturgischer Eigenheiten nicht vorzunehmen war.31 Die unkonventionelle

Gestaltung der Bilderfolge hängt wohl auch mit der Verwendung der Handschrift

zusammen. Im Gegensatz zu einem Graduale etwa, das für den liturgischen Gottesdienst,

die höchste Form des klösterlichen Gotteslobes, benutzt wurde, gebrauchte

Susan Marti



41

Abb. 7: »Sarner Kindli«, um 1400 Holz, gefasst,
Länge 50 cm, Benediktinerinnenkloster St. Andreas

in Samen, Kanton Obwalden.

34 Auch Margareta Ebner besass ein plastisches
Jesuskind (s. Wentzel, Hans, Eine Wiener Christkindwiege

in München und das Jesuskind der Margaretha
Ebner, in: Pantheon 18, I960, S. 276-283).
35 Dinzelbacher, Peter, Rollenverweigerung,
religiöser Aufbruch und mystisches Erleben mittelalterlicher

Frauen, in: Dinzelbacher, Peter/Bauer, Dieter
R. (Hrsg.), Religiöse Frauenbewegung und mystische

Frömmigkeit im Mittelalter (Beihefte zum Archiv für

Kulturgeschichte 28), Köln/Wien 1988, S. 1-58, hier
S. 49.
36 »[...1 so müezzent mich creftiklichen dri frawen
haben, ainiu under dem herzen zer lingen siten und

diu ander hinderwertige da engegen auch an der
selben siten, und die sprechent, daz si müezzent gen
ainander mit aller craft druken, und denne enphin-
dent sie under im henden, as sich etwaz lebendigez
umb ker inwendik und niendert anderswa. und diu
drit frawe hebt mir etwen daz haupt.« (Strauch,
Philipp, Margaretha Ebner und Heinrich von Nordlingen.
Ein Beitrag zur Geschichte der deutschen Mystik,
Freiburg i.Br./Tübingen 1882, S. 120).
37 Vgl. Opitz 1990 (wie Anm. 27), S. 80 und Anm. 81,

S. 208 zu den theologischen Bildern und Lehrsätzen,

die Margareta Ebner aufnimmt, aber konkretisiert.

man solche Psalterhandschriften vor allem für weniger geregelte Formen der

Andacht, für fromme Gemeinschaftsübungen oder individuelle Gebete; die Bilder

dienten dabei der meditativen Betrachtung.32

Die Orientierung an profanen Darstellungsmustern, wie sie sich in der Johannesgeburt

des Ms. lat. 95 zeigt, ist in der Gedankenwelt der süddeutschen Frauenklöster

nicht einmalig. Bedeutend expliziter geschieht dies, im Medium der Sprache,

bei der Mystikerin Margareta Ebner (um 1291-1351) aus dem Dominikanerinnenkonvent

Maria Medingen bei Dillingen.33 Sie berichtet in ihrer Vision vom 14. März

1347 ebenfalls von einer Geburt.34 Nicht das Motiv der Schwangerschaft und Gottesgeburt

selbst ist als Zeichen einer frauenspezifischen Spiritualität zu betrachten,

sondern vielmehr die präzise und konkrete Beschreibung des Geschehens.35

Margareta schildert wehenähnliche Schmerzen, die sie gequält haben, und erklärt,
ihr hätten drei Frauen beistehen müssen wie bei einer regelrechten Geburt, zwei

je zu den Seiten und eine hinter ihr, die ihr den Kopf stützte.36 Ihre spirituelle
Schwangerschaft endet nicht mit einer Kindsvision, sondern mit mystischer
Gotteserkenntnis, denn die rhythmischen Stösse, die sie schildert, kommen aus ihrem

Flerzen statt aus dem Unterleib.37 Dass es sich hierbei, wie schon Opitz vermutete,
nicht um eine » Imitation« der bekanntlich schmerzlosen Geburt Jesu durch Maria

handelt, vielmehr um eine spezifisch weibliche Form der Imitatio Christi als Nachfolge

in seinem Leiden, zeigt auch ein volkssprachliches Lehrgedicht, das explizit
die Schmerzen einer gebärenden Frau mit dem Passionsleiden Christi vergleicht.38

Geburt des Johannes



Die neueren Arbeiten zur Rezeption theologischen
Wissens, zur Textgattung und den Entstehungsbedingungen

solcher Nonnenviten und Offenbarungsliteratur

widerlegen die voreilige individualpsychologische

Deutung der visionären Phänomene durch
die ältere Forschung (vgl. Haas, Alois Maria, Deutsche

Mystik, in-. Glier, Ingeborg [Hrsg.l, Die deutsche

Literatur im Spätmittelalter 1250-1370, 2. Teil [De

Boor/Newald, Geschichte der deutschen Literatur
3/2], München 1987, S. 234-305, hier S. 293f„ und Opitz
1990 [wie Anm. 27], S. 76).
38 »do er an dem heiligen kreutz stunt / und rief als

die weib tunt, / eine stimme, diu waz kleglich: / da

mit hat er gelichet sich / dem weib di also gebirt /
daz ir unmazen we wirt.« (Kleinere mittelhochdeutsche

Erzählungen, Fabeln und Lehrgedichte. I. Die

Melker Handschrift, hrsg. von Albert Leitzmann
[Deutsche Texte des Mittelalters 4], Berlin 1904, S. 21).

Ich danke Eva Tobler, Zürich, für den Hinweis auf
diese Textstelle.
39 Schraut, Elisabeth, Kunst im Frauenkloster.
Überlegungen zu den Möglichkeiten der Frauen im
mittelalterlichen Kunstbetrieb am Beispiel Nürnberg, in:

Lundt, Bea (Hrsg.), Auf der Suche nach der Frau im
Mittelalter. Fragen, Quellen, Antworten, München
1991, S. 81-114, hier v.a. S. 111-114.

40 Dazu v.a. ebd. und Hengevoss-Dürkop, Kerstin,
Skulptur und Frauenkloster. Studien zu den
Bildwerken der Zeit um 1300 aus Frauenklöstern des

ehemaligen Fürstentums Lüneburg (ARTEfact 7), Berlin
1994, S. 123-126 mit weiterer Literatur.
41 Haas 1987 (wie Anm. 37), S. 292. Zur Kritik an

einem allzu raschen Rückgriff auf das Erklärungsmodell

der cura monialium im Bereich der Buchmalerei
siehe Pamela Sheingorns Rezension von Jeffrey F.

Hamburger, The Rothschild Canticles, in: The Art
Bulletin 74, 1992, S. 679-681.

Fotonachweis
1, 2, 3: Manchester, John Rylands University Library;
4: Zürich, Schweizerisches Landesmuseum; 5: Wien,
Österreichische Nationalbibliothek; 6: Arras,
Bibliothèque Municipale; 7: Samen, St. Andreaskloster
(Foto Benedikt Rast, Fribourg).

Die Beziehungen zwischen der Frömmigkeit in Frauenklöstern und der Laienfrömmigkeit

verstärken und vervielfältigen sich seit dem 13. Jahrhundert,39 für beide ist

die Volkssprache ein wichtiges Medium der Vermittlung theologischer Inhalte. Laien

wie Nonnen sind wenig in die theologischen Auseinandersetzungen der kirchlichen

Institutionen eingebunden. In diesen daher peripheren Bereichen der Frömmigkeit
wird im 14. Jahrhundert versuchsweise die Vorstellung einer leidenden, mit Schmerzen

gebärenden Mutter in die religiöse Gedankenwelt intergriert, neben dem über

Jahrhunderte hinweg betonten und stets unerreichbaren Vorbild der schmerzlosen,

jungfräulichen Geburt Christi durch Maria. Ob überhaupt und inwiefern Frauen als

aktive Gestalterinnen - als Auftraggeberinnen, Konzeptorinnen oder ausführende

Malerinnen - im Falle des Psalters Ms. lat. 95 an diesem Prozess beteiligt waren, ist

schwer zu beurteilen, da schriftliche Quellen fehlen und die Rolle der Frauenklöster

im mittelalterlichen Kunstbetrieb noch schlecht erforscht ist.40 Wie die Ergebnisse

der - vorwiegend auf die Situation in Dominikanerinnenklöstern bezogenen -

literaturgeschichtlichen Forschung nahelegen, dürfte jedoch ein Erklärungsmodell, das

von einer einseitigen Konzeption des männlichen Seelsorgers als Geber und der

passiven Nonnen als Empfängerinnen ausgeht, auch im Falle der Bildproduktion die

historische Wirklichkeit verfehlen.41

Susan Marti




	Die Geburt des Johannes in der Psalterhandschrift Ms. lat. 95

