
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der
Universität Zürich

Herausgeber: Kunstgeschichtliches Seminar der Universität Zürich

Band: 1 (1994)

Artikel: Jacob Burckhardts Auffasung der Dekoration

Autor: Haus, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720130

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jacob Burckhardts

Auffassung der Dekoration

Andreas Haus

Zit. n. Heinrich Wölfflin, Eine Revision von 1933

als Nachwort, in-. Kunstgeschichtliche Grundbegriffe,
>2. Aufl. Basel/Stuttgart i960, S. 280.

Heinrich Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grundbesriffe

(1. Aufl. 1915); hier zit. n. 12. Aufl. (wie Anm. 1),

S. 266.
3

Vgl. den Vortrag von Hermann Muthesius "Wo

stehen wir?", gehalten auf der Jahresversammlung
des Deutschen Werkbundes 1911; abgedruckt in: Kurt
Junghanns, Der Deutsche Werkbund - sein erstes
Jahrzehnt, Berlin-Ost 1982, S. i6if.
4

Jacob Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen,

hg. Rudolf Marx, Kröners Taschenausgabe Bd.

55. Stuttgart 1978, S. 62.
5

Ebda.

Heinrich Wölfflin hat 1933 in seiner Revision der "Kunstgeschichtlichen Grundbegriffe"

Burckhardt mit folgendem Zitat zu seinem Kronzeugen gemacht: "Im ganzen ist also der

Zusammenhang der Kunst mit der allgemeinen Kultur nur lose und leicht zu fassen. Die

Kunst hat ihr eigenes Leben und ihre eigene Geschichte."1 Damit legitimierte Wölfflin sein

geschichtliches Abstraktionssystem der menschlichen Sehformen, welches auf der Trennung

von Imitation und Dekoration in der Kunst basiert und die imitative Funktion von Kunst

zugunsten des generell-formalen Phänomens der Dekoration letztlich ausblendet. In den

"Grundbegriffen" von 1915 lautet ein entschiedener Satz: "Alle Fortschritte der 'Naturnachahmung'

sind verankert in der dekorativen Empfindung [...] darum ist die Geschichte der

Malerei nicht nur nebenbei, sondern ganz wesentlich auch eine Geschichte der

Dekoration."2 Im letzten zielt Wölfflins Ansatz darauf ab, die von ihm so genannte

Geschichte der Sehformen als die leitende Größe in der Geschichte des menschlichen

Weltverhältnisses zu postulieren - eine instrumentelle Abstraktion des Ästhetischen, die aufs

engste mit damals zeitgenössischen Kultur- und Stilbedürfnissen verbunden scheint. Aus

der physiologisch argumentierenden Genuß-Ästhetik der 1880er Jahre hatte sich die

gewerbliche Totalästhetik des Jugendstils herausgebildet und war eben in die funktionali-
stische Industrieästhetik des Deutschen Werkbundes übergegangen, die - "vom Sofakissen

zum Städtebau" - zu stilistisch gestaltender Einheitsvision drängte.3

Gewiß nimmt Wölfflin Anschauungen Burckhardts auf, wie sie etwa an jener Stelle der

"Weltgeschichtlichen Betrachtungen" ausgedrückt sind, wo es heißt, es sei unrichtig, die

Aufgabe der Kunst nur in der Imitation des physisch Vorhandenen zu sehen. "Glücklicherweise

aber gibt es eine Architektur, in welcher sich reiner als sonst irgendwo und

unabhängig von jenem allem ein idealer Wille ausdrückt. Hier zeigt sich am deutlichsten,
1"4 und: "Die Architektur beweist nun, wie frei von jenen stofflichenwas Kunst ist

Nebenabsichten jede andere Kunst ist oder sein kann."5

Dies ist zum Teil jene alte, klassische Vorstellung von der Architektur als der einzigen

nicht-imitierenden Kunst. Zwar ist in den Worten Burckhardts nicht von Dekoration die

Rede. Doch impliziert jedes Denken an Architektur im 19. Jahrhundert ein Mit-Reflektieren

auch der architektonischen Dekoration. Denn die allseits eingeführte Denkweise über

Architektur war dualistisch insofern, als man einen kategorialen Unterschied zwischen

Architektur als zweckmässig-materieller Konstruktion und Architektur als formal-anschaulicher

Formerscheinung machte und Konstruktion und Dekoration als zwei verschiedene,

gleichwohl aufeinander beziehbare Größen behandelte. Gottfried Semper sprach von der

203

Oeorges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlicher) Seminars der Universität Zürich 1994



Carl Gottlieb Wilhelm Boetticher, Die Tektonik
der Hellenen, Berlin 1843.
7 Karl Friedrich Schinkel, Reise nach England,
Schottland und Paris imJahre 1826, hg. und kommentiert

von Gottfried Riemann mit einem Beitrag von
David Bindmann, Berlin-Ost 1986, S. 244.
8 Franz Kugler zum "Organischen" der Gotik:
Geschichte der Baukunst Dritter Band, Geschichte der

Gothischen Baukunst, Stuttgart 1859, S. 17, 2iff. -

Ferner: Franz Kugler, Kleine Schriften und Studien zur
Kunstgeschichte, Stuttgart 1853/54, Bd. 2, S. 435C 6i6f.

- Zum "Organischen" des Griechischen in der gleichen

Berliner Tradition trotz aller Gegensätze zu Kugler
auch Karl Schnaase in: Geschichte der Bildenden
Künste bei den Alten (1. Aufl. 1843), Bd. 2, 2. Aufl.
Düsseldorf 1866, S. 10; dasselbe zum Gothischen: ders.,
Geschichte der Bildenden Künste im Mittelalter (1.

Aufl. 1852), Bd. 3, 2. Aufl. Düsseldorf 1872, S. 116.

9 Schinkel hat, um genau zu sein, gegenüber dem

Aufklärungsbegriff des "Charakteristischen" eine
zusätzliche Stufe der Werte eingeführt, die der
romantischen Ideenphilosophie entspringt: Zum

einen meint er, daß die höchste Aufgabe der Kunst

darin bestehe, der Natur "Ideen" aufzuprägen und das

bauliche Kunstwerk zum Ausdruck einer "Idee"
werden zu lassen. Die konkrete Gestaltung der
Formen im Einzelnen müsse hingegen dem

"Charakter" der Konstruktion Ausdruck geben. Die

Darstellung der "Idee" geschieht aus dem möglichst
ganzheitlich ausgeführten Zusammenhang des

konstruktiv-charakteristisch Einzelnen am Bauwerk.
Siehe Goerd Peschken, Das Architektonische
Lehrbuch, in der Reihe-. Karl Friedrich Schinkel Lebenswerk,

München/Berlin 1979, etwa S. 19, 58T (Schinkels

theoretische Bemühungen in dieser Richtung sind
schwankend und suchend und noch nicht abschliessend

interpretiert. In der Schinkel-Nachfolge und der

modernen Schinkel-Rezeption hat man meist nur die

konstruktionsorientierten Anteile wahrgenommen).
10 Franz Kugler, Handbuch der Kunstgeschichte (1.

Aufl. 1841), 2., von Jacob Burckhardt Überarb. Aufl.

Stuttgart 1848.
11

Jacob Burckhardt, Der Cicerone (1. Aufl. 1855),

hier zit.nach 2. Aufl. Leipzig 1869, Bd. 1, S. 12. Die Sperrung

im Original.

dekorativen "Bekleidung" des architektonischen Kernes. Die Schinkel-Schule in Berlin -

systematisch ausgeführt in Karl Boettichers "Tektonik der Hellenen"6 - unterschied

zwischen Werkform und Kunstform des Baues, wobei die Kunstform - sprich Dekoration -

die dumpfe, dem geistigen Auge unsichtbare Konstruktionslogik überhaupt erst erkennbar

machen müsse. Englische Fabriken - reine, undekorierte Zweckgebäude - waren Schinkel

"schrecklich unheimlich", weil "ohne Architektur"7 Dieses dualistische Nebeneinander-

Denken einer stofflichen Zweckform einerseits und einer aufgelegten Kunstform andererseits,

führte zu jener idealen Vision der beiden einzigen "organischen" Stile: des Griechischen

und des Gotischen. Ihre Sonderstellung wurde darin gesehen, daß sie als einzige

Baustile der Menschheitsgeschichte einen gänzlich harmonischen Bezug oder - wie oft (etwa

von Franz Kugler) gesagt wird - ein "naturnotwendiges Ineinanderaufgehen" von Konstruktionsform

und Kunstform zeigten, so daß die formale Erscheinung die konstruktive

Funktion vollständig "versinnlichte" und unlösbar mit dem konstruktiven Aufbau verbunden
o

war. Davon gehen dann seit der Moderne des frühen ig. Jahrhunderts, und durch die

beginnende industrielle Produktionstechnik des Bauens bedingt, mannigfache Überlegungen

aus, wie die schmückende "Kunstform", obwohl aus praktischen Gründen bewußt nur

äußerlich symbolisch angelegt, dennoch den zweckhaften Sinn der Konstruktion fürs Auge

versinnlichen könne. Die ganze Schinkel-Schule läßt dies Bemühen um eine Theorie einer

zeitgenössischen Architektur spüren, deren höchstes Ideal das Organische blieb und die in

diesem Sinne das Dekorative als funktionelles, konstruktionssymbolisches System zu

rationalisieren trachtete.9 Man braucht den Begriff des Organischen in diesem Zusammenhang

gar nicht zu mystifizieren: Er bedeutet vor allem anderen, daß ein zweckhaftes, architektonisches

Funktionssystem bestehe, das seine innere Funktionalität auch nach außen rein

anschaulich macht. Alle nur als Genuß fürs Auge und nicht zur Versinnlichung des konstruktiven

Zwecks erscheinende Kunstform war "reine" Dekoration - im abwertenden Sinne.

Diesen Fehler konstatiert Kugler im "Handbuch der Kunstgeschichte" etwa an der antiken

römischen Kunst, in welcher das organische System des griechischen Säulenbaues dem

römischen Massenbau appliziert wird als "reine Dekoration"10; und ganz ähnlich argumentiert

hinsichtlich der römischen Antike auch Burckhardt im "Cicerone": "Kein Wunder, daß

der fein abgewogene konstruktive Sinn der griechischen Formen, daß die Fülle von

Andeutungen auf das Ganze, dem es einst gedient, verlorenging und daß man sich mit

möglichster Pracht der decorativen Ausbildung zufrieden gab."11

Allerseits also ist in der klassizistischen Architekturlehre der Begriff der Dekoration ein

kritischer Begriff. Es fällt aber auf, und ist bislang zu wenig beachtet, daß Burckhardt

gerade ihn neu aufgefaßt und so weitergeführt hat, daß Wölfflin schließlich sein abstraktes

Stilsystem darauf gründen konnte - und dabei Burckhardt entscheidend uminterpretierte!
Wölfflins Dekorationsbegriff enthält eine der zeitgenössischen Kunstindustrie entstammende,

praktische Funktions- und Apperzeptionsästhetik, welcher letztlich ein sublimierter

Arbeitsbegriff zugrunde liegt (davon gleich unten). Dasselbe läßt sich auch für die

Architekturtheorie des Berliner Schinkel-Kreises bereits feststellen. Schinkel wie Boetticher

verwendeten für das Wesen der modernen Architektur den Begriff "werktätige Wissenschaft".

Beginnend im preußischen Klassizismus wird das menschliche Weltverhältnis so

sehr nach den Parameter der produktiven Arbeit vorgestellt, daß Adorno bemerken

konnte: "Die Ausdrücke, durch welche der Geist in den idealistischen Systemen als

ursprüngliches Hervorbringen bestimmt wird, waren ausnahmslos, schon vor Hegel, der

Andreas Haus



Theodor W. Adorno, Drei Studien zu Hegel,
Gesammelte Schriften 5, hg. Rolf Tiedemann, 3. Aufl.
Frankfurt/M. 1990, S. 267 (1. Studie "Aspekte").
*

Ludwig Pfau, Kunst und Oeconomie, in: ders.,
Freie Studien, Stuttgart 1866; hier zit.nach 3. Aufl.
Stuttgart 1888, S. 243.
14

Heinrich Wölfflin, Die Klassische Kunst (1. Aufl.

899); hier zit.nach 8. Aufl. Basel 1948, S. 270. Man

spürt hinter solcher Ausdrucksweise auch, daß Wölf-
Hin sich dem ästhetischen Pragmatismus des
Bildhauers Adolf von Hildebrand stark verpflichtet fühlte.
Auch Hildebrand repräsentiert eine bewußt modern-

rationell formulierte "Leistungs"-Ästhetik.
15

Franz Kugler, Karl Friedrich Schinkel - Eine

Charakteristik seiner künstlerischen Wirksamkeit, Berlin
1842 (z.T. schon 1838 in den Halleschen Jahrbüchern
veröffentlicht).

Sphäre der Arbeit entlehnt."12 So bieten auch die Formulierungen sogenannter "organischer

Stile" immer Komponenten materieller Arbeitsvorstellungen: Tragen, Lasten, Emporsteigen

etc. und deren Umwandlung in Kunstformen der vergeistigten Anschaulichmachung.

Dezidierter noch formuliert eine bürgerlich-progressive Abhandlung über "Kunst und

Oeconomie": "Das Wesen der Industrie ist die Arbeit; Kunst ist der Inbegriff der Arbeit und

Industrie auf der höchsten Potenz"'3. Oder es wird von der Aufprägung menschlichen

Geistes auf den toten Stoff gesprochen, so daß in der erzeugten Kunstform, der

Dekoration, das rein Materielle vernichtet sei, und Geist zum Geiste spricht. Die Forderung

einer Vernichtung von stofflich Gegebenem mittels Umwandlung zugunsten geistiger Form

führte auch zur moralischen Abqualifizierung reiner Dekoration, die nur dem Genuß, nicht

aber der Darstellung eines objektiven Konstruktionsprinzips unter vergeistigter

Anschauung diene.

Es erscheint somit als eine spezielle Eigenschaft des 19. Jahrunderts, die Kunst als

"Geistiges" aufzufassen, zugleich aber auf die Basis der menschlichen Werktätigkeit zu

verpflichten und einen funktionalistischen Werkbegriff zu entwickeln, der sich in

Leistungsformen definiert: Für Schinkel und später für Semper etwa stand dafür der Begriff
des Tektonischen, ein Begriff, der noch bei Wölfflin als Hauptmerkmal der klassichen

Kunst fungiert. Wölfflin hat diesen tektonisch-mechanischen Leistungsbegriff so verinner-

licht, daß er sich etwa zur Feststellung hinreißen läßt: "Schönheit ist Klarheit der

Scharniere"'4 - gemeint sind die Gelenke der menschlichen Gestalt in der Malerei der

Hochrenaissance.

Blicken wir noch einmal schärfer zurück auf die Architekturlehre insbesondere des

Berliner Schinkel-Kreises, so enthüllt sich im Dualismus von Werkform und Kunstform das

Phänomen moderner bürgerlicher Arbeitsteilung in materielle und geistige Arbeit. Die

preußische Gewerbepolitik hatte zum Ziel, die Arbeitsteilung ästhetisch - sagen wir auch

hier: organisch - zu überwinden, indem Werkform mit wesensverwandter Kunstform

überhöht werden sollte: Vollzieher dieser Aufgabe konnte nur ein neuer Typus des

Künstlers sein, von dem Franz Kugler in seiner Gedenkschrift auf Schinkel 1842 schrieb:

"Sein Streben ging stets dahin, auch die Bedürfnisse des heutigen Tages, die höchsten wie

die niederen, im Sinne eben dieser Schönheit zu gestalten, den Zwiespalt zwischen dem

inneren Wesen der Dinge (der Werkform) und den so mannigfachen äußerlichen Bedingnissen

ihrer Erscheinung aufzulösen." Das ist organisches Gestalten. Für Franz Kugler war

eben wegen dieser Fähigkeit Schinkel ein Künstler von einer Bedeutung "wie seit vier und

mehr Jahrhunderten kein anderer Meister", und er äußert "seine grosse, fast möchte ich

sagen, unbegrenzte Verehrung gegen Schinkel".'5 In diese Situation und künstlerische

Geisteshaltung geriet der junge Burckhardt bei seiner Ankunft in Berlin 1839.

Der Bogen, den ich bislang um Jacob Burckhardt gemacht habe, umreißt einen Freiraum,

den jener - so sehe ich es - sich in dem bezeichneten Feld selbst geschaffen hat. Wenn von

Schinkel bis Wölfflin sich eine gewisse Traditionslinie künstlerischen Stildenkens nach dem

Paradigma bürgerlicher Funktions-, Leistungs- und Arbeitsbegriffe feststellen läßt, so hat

Burckhardt eben dieser Denkweise in ihrer eigenen Terminologie eine Alternative

entgegengesetzt. Werner Kaegi hat bei der Behandlung von Burckhardts Umarbeitung des

Kuglerschen Handbuches das Augenmerk schon auf die richtigen Stellen gelenkt, indem er

zeigte, wie Burckhardt die Wertung der Renaissance mit einer Aufwertung des Dekorativen

Jacob Burckhardts Auffassung der Dekoration



206

16 Werner Kaegi, Jacob Burckhardt - Eine Biographie,

Bd. 3: Die Zeit der Klassischen Werke, Basel/

Stuttgart 1956, insbesondere die präzisen Ausführungen

S. 126 f.

17 - also eine "dekorative" - A.H.
10

Kugler (wie Anm. 10), S. 629. - Wenige Zeilen

zuvor hatte Kugler geschrieben-, "Die moderne
Architektur" - Kugler meinte damit die Renaissance - stehe

auf gleicher Stufe wie die römische, habe sich von den

Vorzügen einer gesetzmäßig organischen Durchbildung

des Mittelalterstils entfernt und sei in eine

"Barbarisierung der Detailformen" zurückgefallen.
Dies ließ Burckhardt in der Neubearbeitung stehen,

entwickelte aber dagegen seine neue Auffassung der

im Schaubaren liegenden, malerischen Schönheit der

Renaissancearchitektur. Kaegi (wie Anm. 16). - Es ist

auffallend, daß Wölfflin in der "Klassischen Kunst"

Burckhardts genießenden Blick auf die Schönheit der

Maße und Verhältnisse aufgibt und vielmehr von
einer kraftvollen "Mechanik" der klassischen

Bauglieder ausgeht. Wäre es nicht Stilbegriffsfuch-
serei, so könnte man sagen: Burckhardt blickt vom

Standpunkt des Klassizisten auf die Hochrenaissance,

Wölfflin vom Standpunkt des vitalistischen Neubarock.

19 Kugler (wie Anm. 10), S. 686; siehe auch Kaegi

(wie Anm. 16), S. 130. Zu Schinkel siehe Karl Friedrich

Schinkel, Reisen nach Italien, hg. Gottfried Riemann,

Berlin 1979, S. 11.

verband.'6 Das gotische System strebender Kräfte, so schreibt er, fordert nicht mehr bloß

ein genießendes Auge, sondern einen nachrechnenden Verstand. "Dieser Gliederungsweise

- das sind Burckhardts berühmte Sätze - stellt die Architektur, wenigstens die italienische

um 1500, eine andere gegenüber, welche beim ersten Anblick den Beschauer mit harmonischer

Ruhe erfüllt. War der germanische Stil ganz in seinem Zwecke aufgegangen, den Sieg

über die Horizontale, über die getragene Last bis in die äußersten Konsequenzen zu

verfolgen, so ist hier vom konstruktiven Organismus nur soviel gegeben, als das Auge

verlangt. Hatte der germanische Stil im höchsten Sinne den Rhythmus der Bewegung

ausgebildet, [...] so ist hier ein Rhythmus der Massen durchgeführt, eine neue Schönheit der

Verhältnisse [...]. Man mag diese Baukunst eine malerische'7 nennen, insofern sie der

Konstruktion nur das Gerüst entlenht, dasselbe aber mit Formen und Verhältnissen belebt,

welche, um uns so auszudrücken, dem Gebiete der Schaubarkeit angehören [...]". So

erhielten zuletzt auch die negativ gemeinten Sätze des alten Kuglerschen Handbuchtextes

noch einen positiven Sinn: daß nämlich der Renaissancestil allerdings nicht mehr Ausdruck

einer organisch entfalteten Bewegung, sondern nur "eine mehr oder weniger geistreich

erdachte, mehr oder weniger harmonisch gestaltete Dekoration sei, welche die architektonischen

Massen bedeckt"'8.

Mit Burckhardts neuer Auffassung der Dekoration als einer für sich geltenden "Schicht" des

schönen Scheins ist der bislang so pejorative Begriff der Dekoration entscheidend

aufgewertet und das, was bislang als Negativum der Renaissance galt, zum Positivum

gemacht. Im weiteren Verlauf kommt Burckhardt sogar zu einem erstaunlichen Lobes-Wort

über den Rococo-Stil: "Die letzte Blüthe der modernen Architektur vor der Wiedererweckung

des Klassischen Styles [...] Derselbe ist die mehr oder weniger vollständige

Befreiung des Organismus; er ist das unabhängig gewordene Leben der Dekoration." Den

Zwinger in Dresden, den der junge Schinkel noch "voll erstaunlicher Muschel- und Blumenpracht

im schlechtesten Stil" empfunden hatte, bezeichnet Burckhardt nun erstmals als

"Hauptbeispiel" für das "Princip des Malerischen in der Architektur".'9

Das bedeutet nicht zuletzt, daß die Bewertungsinstanz sich verlagert hat: vom Produzentenstandpunkt

auf den des Rezipienten. Es geht nicht mehr um Kritik des baulichen Konstrukts

und seiner künstlerischen Bewältigung vom Objekt her. Wenn Burckhardt in der Vorrede

des "Cicerone" von "uns Laien" spricht, so bekennt er sich zur Seite der Auffassenden,

denen das Recht des Auges zusteht; und wenn er nach den Worten der Einleitung zum

Abschnitt Architektur sich auf solche Werke beschränkt, in denen die "höhere Kunstform

das Wesentlichste ist", so heißt das nicht irgendetwas Höheres, sondern dann legt

Burckhardt demonstrativ das Interesse am Komplementärphänomen der Kunstform,

nämlich der konstruktiven Werkform, beiseite und konzentriert sich auf die dekorierende

Schicht der "Formen und Verhältnisse".

Die konventionelle Architekturgeschichte redete dagegen immer von der Warte der

künstlerischen Produktion, von der Architektenseite aus. Architekturgeschichte war immer auch

Geschichte der Baukonstruktion - etwas, dem Burckhardt kaum je Aufmerksamkeit

geschenkt hat. Der ganze Stil-, Geschmacks- und Architekturmoralismus, der im Sinne der

Aufklärung ein vernünftiges Geschmacksurteil auf der Basis eines werkgerechten Verständnisses

verlangte, ist ihm obsolet. Nicht mehr rational-kollektiver Geschmack, sondern

Andreas Haus



individueller Genuß ist Burckhardts Ziel - eine vielleicht tiefe Einsicht in die Aussichtslosigkeit

der bisherigen bürgerlichen Geschmacks- und Bildungstheorie. Franz Kugler steckte

dagegen noch tief in dieser aufgeklärten, staatspolitisch geschmacksfördernden Bildungsarbeit,

der er ab 1843 als preußischer Kunstdezernent diente und eine Linie vorgab, die

letztlich bis zu Friedrich Naumann und in die Epoche des Deutschen Werkbundes reichte.

Die Bruchlinie - die feine Naht - zieht sich hier zwischen zwei diametral verschiedenen

Auffassungen von Kunst: jener aufgeklärt-öffentlichen des klassizistischen Kugler und

jener humanistisch-selbstverantworteten Burckhardts. Mit dem Begriff "Genuß"

emanzipiert sich das subjektive, sinnliche Potential von gesellschaftsöffentlichem
Raisonnement. Der moralische Anspruch der Kunst verlagert sich vom Objekt aufs Subjekt und

dessen Auffassungsgabe.

Burckhardt (wie Anm. 4).
21

Der Begriff wurde angewendet von Wolfgang
Hardtwig, Geschichtsschreibung zwischen Alteuropa
und moderner Welt. Jacob Burckhardt in seiner Zeit,

Göttingen 1974, S. 156ft
22

Jacob Burckhardt, Über Niederländische Genremalerei,

Vortrag 1874, hier zit.nach dem Abdruck in: Jacob

Burckhardt, Vorträge zu Kunst- und Kulturgeschichte -

Erinnerungen aus Rubens, hg. Rudolf Pillep, Leipzig
1987, S, 48.
21

Jacob Burckhardt, Griechische Kulturgeschichte,
Bd. 3, hg. F. Stähelin und S. Merian, Stuttgart/Berlin/Leipzig

1931, S. 192.

Renaissance-Architektur ist nicht harmonisch bei Burckhardt, sondern sie erfüllt den

Beschauer mit harmonischer Ruhe. Dort, im Beschauer, liegt die Instanz des künstlerischen

Urteils; und der Burckhardt so wichtige Begriff des Wohltätigen und Tröstlichen der Kunst

geht nur noch von der Seite des subjektiv lebendigen Bedürfnisses aus. Burckhardt

annulliert die bürgerlich-gesellschaftsmechanische Basis des jüngeren klassizistischen

Kunstdenkens. Der - wie man zugeben muß - bedeutende Versuch des bürgerlichen Rationalismus,

Kunst nach Kriterien ihrer Erfüllung materieller Aufgaben zu beurteilen, ist

Burckhardt so fern, daß er in den "Weltgeschichtlichen Betrachtungen" an eben jener oben

zitierten Stelle, in der er die Architektur als Beweis für den nicht-imitativen, poetischen

Charakter der Kunst anführt, auch deren Beziehung zur Basis der Zwecke weitgehend

aufhebt. "Von allem Irdischen nimmt die wahre Kunst nicht sowohl Aufgaben als Anlässe an

und ergeht sich dann frei in der Schwingung, die sie daher erhalten."20

Einer solchen Dimension kommen wir mit dem Begriff "Autonomie der Kunst"21 nicht bei.

Indem die Kunst vom Irdischen den Anlaß nimmt und in den von dort erhaltenen Schwingungen

frei weiterschwingt, ist sie ohne das irdische Agens nicht denkbar. Ja, dies Irdische

ist sogar immer auch ihr Thema; denn im gleichen Zusammenhang warnt Burckhardt

eindringlich vor der Annahme, Themen der Kunst seien abstrakte Gedanken oder transzendente

Ideen. Das ganz Neue und Eigentümliche bei Burckhardt scheint mir die von ihm so

betonte einlinig ausgerichtete Bewegungsrichtung: von der schwingungsverleihenden

Energie des irdischen Anlasses zum freien Weiterschwingen. Vielleicht wäre hier der

Begriff der Sublimation am Platze. Das Weiterschwingen findet außerhalb statt, wird zum

eigenen Medium. Man wird diese Vorstellung des Weiterschwingens nach gegebenem Anlaß

bei Burckhardt wiederfinden. In seinem Vortrag über die holländische Genremalerei heißt

es: "Die Malerei in den verschiedenen Weltaltern, da sie eine sehr hohe Entwicklung

erreichte, geht über ihre zwei offiziellen Obliegenheiten, Verherrlichung der Religion und

der Macht, mit der Zeit hinaus. Ihre Phantasie ist durch jene beiden mächtigen Schwingungen

in eine Bewegung geraten, welche selbständig weiter und weiter bebt."22 Vergleichbares

meint auch jene an Nietzsche gemahnende Stelle der "Griechischen Kulturgeschichte",

in der Burckhardt meint, die griechische Tragödie habe sich aus dem Anstoß des Kultes,

"aus der Musik, aus dem Chorgesang geheimnisvoll mächtiger dionysischer Gottesdienste"

erhoben: "Erst nachdem die Seele der griechischen Nation durch jenen Kult der

mächtigsten, bislang unbekannten Schwingungen fähig und teilhaftig geworden, schaffte sie

auch noch dieses höchste künstlerische Leben."23 Immer wieder erscheint dieses Bild des

Jacob Burckhardts Auffassung der Dekoration



208

24 Jacob Burckhardt, Brief an Max Alioth aus Rom

vom 5. April 1875. Dieser Brief ist berühmt, seit Wölf-
flin als Herausgeber der "Kunst der Renaissance" im

Vorwort auf ihn hinwies. Es ging Wölfflin aber nur um

Burckhardts "Respekt vor dem Barocco" als "Haupt-
und Endergebnis der lebendigen Architektur"; das

Wort vom "schönen Schein" ist jedoch unterdrückt.
Wie viel mehr erinnert Burckhardt an die

Empfindungsweise Nietzsches, wenn man in dessen "Geburt

der Tragödie" (in Basel Ende 1871 abgeschlossen) im 4.

Kapitel die Abhandlung über den "Schein" der Kunst

liest: "[...] - ein leuchtendes Schweben in reinster
Wonne und schmerzlosem, aus weiten Augen
strahlenden Anschauen".
25 Jacob Burckhardt, Die Kultur der Renaissance in

Italien, 6 33. Burckhardt spricht hier weiter davon,
daß schon das italienische 12. Jahrhundert sich hätte

davon angezogen fühlen müssen, wenn es nicht durch

das "gotische Detail", welches einer entgegengesetzten

Gedankenwelt entstammte, "hart betroffen
worden wäre".
26 Ebda 6 38.
27 Werner Kaegi, Jacob Burckhardt - Eine Biographie,

Bd. 4, Basel/Stuttgart 1957, S. 216.
28 Burckhardt (wie Anm. 22), S. 47h
29 Burckhardt (wie Anm. 25), 6 57
30 Ebda.
Jl/ Ebda.

am gegebenen Impuls Weiterschwingens zur reinen Kunstform. Den abstraktesten Bereich

dieser Sphäre faßt Burckhardt frei und leicht mit dem Begriff "Dekoration": Gestaltung von

Verhältnissen, Rhythmen, Proportionen, Gliederung der Massen, die zum Gefühl sprechen

und eine eigene Sphäre bezeichnen, die Burckhardt später als Inbegriff der Architektur

empfand: "Mein Respekt vor dem Barocco nimmt stündlich zu, und ich bin bald geneigt, ihn

für das eigentliche Ende und Hauptresultat der lebendigen Architektur zu halten. Er hat

nicht nur Mittel für alles, was zum Zweck dient, sondern auch zum schönen Schein."24 Der

Weg dahin führt über die Renaissance, einen Stil, der zwar einen Hauptmangel habe: das

Unorganische: die Formen drücken nur oberflächlich und zufällig die Funktionen aus,

denen die Bauteile dienen. "Ich glaube indes [...]", sagt Burckhardt weiter, "[...] daß es eine

bauliche Schönheit gibt, auch ohne streng organische Bildung der Einzelformen. Wo ein

Reiz für das Auge vorliegt, da liegt auch irgendein Element der Schönheit". Die

"Formensprache der Römer" war laut Burckhardt für die Renaissance (deren "Seele" die

Komposition nach Verhältnissen und fürs Auge ist) schon deshalb anziehend, "weil diese

ihre Details bereits als freies dekoratives Gewand gehandhabt hatten".25 Aus dieser

Handhabung des dekorativen Gewandes entwickelte die Renaissance, wie Burckhardt sagt,

den baulichen "Schein-Organismus" des florentinischen Palastaufrisses, der "in der

Kombination völlig neu ist und höchstwahrscheinlich als der bestmögliche Ausdruck für

den Rhythmus der Massen betrachtet werden darf".26

"Schein-Organismus" - das ist eben gerade das Positive - nicht wie Kaegi meinte,

Burckhardt hätte genausogut gleich "Organismus" sagen können.27 Es ist eben die

besondere Qualität des schönen Scheins der Kunst, die Burckhardt tief und besonders

empfunden hat. 1874, im schon zitierten Vortrag über Genremalerei, nennt er die Kunst

eine "aktive Kraft" und sieht in ihr den "großen Regenbogen, der unser Erdenleben umzieht

[...] den großen Lichthorizont, von welchem wir nie genau wissen, ob er mehr zu unserem

Intellekt oder zu unserer Seele reden will". Man gewahrt in diesen Sätzen eine fast

naturhaft-kosmische Vision des schönen Scheins oder der Schwingungen, in denen wahre

Kunst frei weiterschwingt. Zu diesem Lichthorizont der Kunst gehören die schönen Verhältnisse

als "ein wesentlicher Besitz des modernen Weltalters, welches nie mehr ungestraft

sich demselben entziehen wird".29

Hier ist nicht der Ort, weiter darauf einzugehen, wie die Lehre von den Proportionen der

Massen und der schönen Verhältnisse von der französischen Barocktheorie bis ins 18.

Jahrhundert tradiert wurde und etwa noch Goethe in Straßburg und in Rom prägte, als er

von den ungeheuren und doch geordneten Massen in den Bauten der Alten ergriffen
wurde. Hierher, ins vorklassizistische, klassisch-barocke Architekturdenken kehrt

Burchkhardt zurück und hebt die Sachlichkeitsprinzipien des Klassizismus auf.

Die Harmonie der Verhältnisse - jener wesentliche Besitz des modernen Weltalters,

entstanden in der Renaissancedekoration als höchstes freies Weiterschwingen - ist das

Vermächtnis, dem offenbar Burckhardts tiefe Empfindung gilt: "Es handelt sich um einen

Stil, bei welchem das wirkliche Leben nicht in der Einzelbildung der Formen, sondern in

ihrer Proportionalität zum Ganzen liegt [...]."3° Selten wird Burckhardt so unerbittlich

streng wie hier, wenn er weiter sagt: "Wer dieses Gesetz nicht wenigstens nachempfinden

kann, der wende sich von der Renaissance ab und suche sein Ergötzen anderswo."3'

Andreas Haus



Burckhardt spricht solches bewußt aus im geistigen Traditionsfeld der deutschen

Kunsttheorie des 19. Jahrhunderts, Schinkels, Kuglers, Boettichers, Sempers, und letztlich gegen

jene, und bezeugt damit seine Abwendung von deren stilistischer, modern industriebürgerlicher

Rationalität. Gleichwohl sollte hier angesichts von Burckhardts bekannter Skepsis

gegenüber der zeitgenössischen Bourgeoisie nicht allein ein zurücksehnendes

Ungeschehen-Machen der Moderne konstatiert werden. Die Renaissance ist, da war sich

Burckhardt mit den Zeitgenossen einig, ein moderner Stil. Sie ist Anfang der Moderne und

hat, als ein Stil der "Dekoration", der ganzen Moderne ein Vermächtnis hinterlassen, das im

19. Jahrhundert zu hypertroph entarteten bürgerlichen Gesellschaftszwecken mißbraucht

wurde.32 Deshalb rettet Burckhardt diese Qualitäten im schönen Schein und im persönlichen

"Genuß" - keine schwelgende, sondern eine anspruchsvolle, in die Kultur des

Individuellen zurückgewendete Aufgabe. Anders als Wölfflin dies dann taktisch glänzend tat, hat

Burckhardt die "Dekoration" nicht als Schlüsselkategorie des je geschichtlichen
Weltverhältnisses philosophisch ausgedeutet, sondern sie eben als die freie, stofflos schwingende

Schicht des Schönen zum Wesen des Künstlerischen selbst erklärt.

32 Aufschlußreich dazu sein spottendes Grausen:

"t..l Unglaublich viel üppige deutsche Renaissance
wird jetzt hier in derbem rothem Sandstein verzapft;
seit 3 Jahren ist eine Masse hinzugekommen. Das hat

zum Theil Lübke zu verantworten." Brief aus
Frankfurt/M. an Max Alioth vom 24. September 1880, zit.
nach Jacob Burckhardt, Briefe, bearb. von Max Burckhardt,

Bd. 7, Basel/Stuttgart 1969, S. 190.

Jacob Burckhardts Auffassung der Dekoration


	Jacob Burckhardts Auffasung der Dekoration

