
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der
Universität Zürich

Herausgeber: Kunstgeschichtliches Seminar der Universität Zürich

Band: 1 (1994)

Artikel: "L'âme de l'homme de génie" : Fragonards Rinaldo-Pendants im
literarischen Kontext

Autor: Louis, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720128

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"L'âme de l'homme de génie"

Fragonards Rinaldo-Pendants im literarischer) Kontext

François Louis

Für hilfreiche und anregende Kommentare bin ich
Professor Mary D. Sheriff und für redaktionelle
Ratschläge Anne McGannon und Simone Louis sehr
dankbar. Anlass für den vorliegenden Artikel bildeten
Beobachtungen, die ich erstmals in einem Kapitel
deiner Lizentiatsarbeit formuliert habe-. Figur und
Natur, Überlegungen zu Fragonards Parkbildern,
Universität Zürich, 1991, S. 34-41 (unpubliziert). Farb-

abbildungen beider Pendants finden sich in Frago-
nard, Ausstellungskatalog National Museum of
Western Art, Tôkyô 1980, Nrn. 37,38; J. Thuillier, Fra-

gonard, revised paperback edition, Genf 1987, S. 79ff.;
J M. Massengale, Jean-Honoré Fragonard, New York
'993, S. 83; gutes Detail bei L. Réau, Fragonard - Sa vie
et son œuvre, Paris 1956, S. 75.

Vente Natoire, 14. Dezember 1778, Los 102; Vente de

Vaudreuil, 26. November 1787, Los 163; vgl. A. Ananoff,
i- œuvre dessiné de Jean-Honoré Fragonard, Bd. III,
Paris 1968, Nr. 1702. Eine Skizze in Gabriel de Saint-
Aubins Exemplar des Verkaufskataloges von 1778

identifiziert die Komposition eindeutig, vgl. P. Rosenberg,

fragonard, Ausstellungskatalog Galeries nationales
du Grand Palais, Paris 1987/Metropolitan Museum of
Art, New York 1988, S. 160. Da die Zeichnung aus dem

Nachlass von Charles-Joseph Natoire (1700-1777),

Fragonards Lehrer in Rom, in den Handel gelangte, und
in Details, insbesondere des Baumschlages, grössere
Deutlichkeit als das Ölbild zeigt, diesem aber ansonsten

äusserst ähnlich ist, handelt es sich möglicherweise

um eine Arbeit, die Fragonard nach dem
Ölgemälde angefertigt hat, vielleicht um sie Natoire zu

senden oder sie selbst anlässlich seiner zweiten Reise

"ach Rom 1773 mitzubringen. Die Zeichnung ist
mittlerweile im Pariser Kunsthandel aufgetaucht und
wurde am 12. Januar 1991 bei Arcole verkauft.
*

J- und E. Goncourt, L'art du XVIIIe siècle, Bd. III,
Paris 1865, S. 325. Auch zu diesem Bild existiert eine
vergleichbare Zeichnung, die jedoch einige ikonogra-
Phische Unterschiede aufweist; vgl. Ananoff 1968, Nr.

703; Rosenberg 1987, Nr. 71 bis. Zu den Zeichnungen
ferner A. Ananoff, "Drawings by J.H. Fragonard for
Jerusalem delivered'", in-. The Connoisseur, Januar
'968, S. 12-16.

Der offen zur Schau gestellte Pinselduktus, der von genialer Virtuosität, von inspirierter
Schaffenskraft künden will, war und ist zweifellos eine der meistgeschätzten Qualitäten der

Malerei Jean-Honoré Fragonards (1732-1806). Betont gefühlsgerichtet und scheinbar

selbstredend hat diese Gestaltungsweise Generationen von Kunsthistorikern fasziniert, die darin

allenthalben die romantisch verklärte Vorstellung des heissblütigen südländischen, von

einem ungestümen Schaffensdrang getriebenen Malers bestätigt fanden. Nicht zuletzt

angesichts seiner so beeindruckenden Pinselsprache stiess Fragonards Umgang mit

Bildthema und Ikonographie kaum auf Interesse, was zu einem einseitigen Verständnis

vieler seiner Werke führte. Fragonards sensualistische Malweise erscheint indes kontextgebunden

und erhält erst durch die genaue Kenntnis des Bildgegenstandes ihre volle

Wirksamkeit. Am Beispiel der beiden Rinaldo-Pendants soll dies im folgenden verdeutlicht

werden. Es lässt sich nachweisen, dass die bisherige Identifizierung des Themas eines

dieser zwar vielgelobten, doch kaum untersuchten Gemälde von einer falschen Textquelle

ausgeht. Analysiert man beide Bilder anhand ihrer tatsächlichen literarischen Vorlage,

lassen sich Fragonards Wahl von Pendants als Bildform sowie seine skizzenhafte Malweise

als bewusst auf das Bildthema abgestimmte Ausdrucksmittel interpretieren, die Teil einer

vielschichtigen Auseinandersetzung des Malers mit poetischer Literatur abseits der

offiziellen Historienmalerei sind.1

Als am 14. April 1882 im Hotel Drouot in Paris die Sammlung Léopold Flamengs versteigert

wurde, erzielte ein Gemälde von Fragonard (Los 27) mit 9100 Francs den herausragenden

Preis. Der Verfasser des Katalogs, Ch. George, führte das Bild, von dem wir keine früheren

Erwähnungen kennen, unter dem bis heute geläufigen Titel Renaud dans les jardins
d'Armide auf (Abb. 1). George wusste weder von Fragonards Zeichnung derselben

Komposition (Abb. 3), die 1778 und 1787 unter dem Titel Renaud entrant dans la forêt
enchantée beziehungsweise Renaud qui entre dans la forêt enchantée zum Verkauf gelangt

war,2 noch erkannte er das Gemälde als Pendant eines nur zwei Jahre zuvor an der Vente

Walferdin versteigerten Werkes (Los 16), welches bereits 1865 von den Brüdern Goncourt

als Renaud dans la forêt enchantée publiziert worden war (Abb. 2).3 Erst in unserem

Jahrhundert hat man die Zusammengehörigkeit der Bilder wahrgenommen, die nach

etlichen Besitzerwechseln schliesslich in einer Pariser Privatsammlung wieder zusammen-

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universität Zürich 1994



192

Abb. i: Jean-Honoré Fragonard, Rinaldo im Zauberwald

(Rinaldo vor dem Trugbild der Armida). Öl auf

Leinwand, 72 x 91 cm, Privatsammlung Paris.

Foto-. Giraudon, Paris.

fanden.4 1778 scheinen die Gemälde bereits getrennt gewesen zu sein, denn ein Katalogeintrag

jenes Jahres erwähnt nur ein Bild.5 Die Entstehungsumstände der Pendants sind

unbekannt, und ihre genaue Entstehungszeit ist nicht gesichert, kann aber zwischen 1763

und 1767 angesetzt werden.

4 Zur Provenienz vgl. G. Wildenstein, The Paintings
ofFragonard, Aylesbury i960, Nrn. 213, 214, oder J.-P.

Cuzin, Jean-Honoré Fragonard, Vie et œuvre, Fri-

bourg/Paris 1987, Nrn. 95, 96. Kurz nach ihrer
Wiedervereinigung wurden die Bilder 1935 in Kopenhagen

erstmals als Pendants ausgestellt: L'Art Français au

XVIIIe siècle, Schloss Charlottenburg, Nrn. 76, 77.
5 Vente Mercier, 1. Oktober 1778 (Los 16): "Fragonard:

Renaud dans la forêt enchantée: esquisse

pleine de feu et d'une composition savante, 3 pieds

sur 2 de haut." Der Eintrag ist die früheste bekannte

Erwähnung eines der Pendants. Er wird traditionellerweise

mit unserer Abb. 2 in Verbindung gebracht,
kann sich aber, wie gleich erläutert wird, auch auf

unsere Abb. 1 beziehen.
6

Baron R. Portalis, Honoré Fragonard, Sa vie et son
œdvre, Paris 1889, S. 287.

Georges Benennung des einen Pendants als Renaud dans les jardins d'Armide wurde 1889

von Portalis übernommen und ist seither nie in Zweifel gezogen worden,6 ungeachtet der

Unstimmigkeit gegenüber den in den Verkaufskatalogen des 18. Jahrhunderts angeführten

Bildtiteln. Eine Überprüfung der in all den Titeln angesprochenen Textgrundlage, Torquato

Tassos berühmtes, 1581 erstmals publiziertes Heldenepos "La Gerusalemme liberata",

verhilft schnell zu einer eindeutigen Identifizierung der Szenen. In beiden Pendants bezieht

sich Fragonard offensichtlich auf Tassos Gesang XVIII, in welchem eine der zentralen

Heldengestalten des Epos, der Christenritter Rinaldo, einen verhexten Wald von seiner

Verwunschenheit befreit. Dieser Wald wurde von Rinaldos heidnischer Widersacherin, der

zauberkundigen und rachsüchtigen Armida, beherrscht, die in Rinaldo verliebt war, von

ihm, dem pflichtbewussten Kämpfer für das Christentum, jedoch verschmäht wurde. Der

François Louis



Abb. 2: Jean-Honoré Fragonard, Rinaldo im Zauber-
wald (Rinaldo fällt die Myrte). Öl auf Leinwand, 72 x

91 cm, Privatsammlung Paris.
Foto: Giraudon, Paris.

7
Für Beispiele vgl. A. Buzzoni (Hrsg.), Torquato

Tasso tra letteratura, musica, theatro e arte figura-
lire, Ausstellungskatalog Ferrara, Castello Estense,
öasa Romei, Bologna 1985, S. 195-360; A. Pigler,
Barockthemen, Bd. II, Budapest 1974, S. 467fr; ferner
J G. Simpson, Le Tasse et la littérature et l'art baroques

en France, Paris 1962.

traditionelle Bildtitel Renaud dans les jardins d'Armide spricht dagegen eine frühere

Episode an (Gesang XVI, Verse 18-27), a's Rinaldo für kurze Zeit - entführt und verblendet -

in einem durch Zauber hervorgebrachten paradiesischen Garten in trauter Zweisamkeit mit

Armida vereint war. Obwohl diese letztere Szene aus Gesang XVI in der Malerei des 17. und

18. Jahrhunderts enorme Beliebtheit erlangt hat,7 ist sie in Fragonards Pendants nicht

dargestellt. Der detaillierte Vergleich der Gemälde mit Tassos Versen XVIII/17-37 macht dies

deutlich. Als Rinaldo in weissem Gewand und glänzenden Waffen den verzauberten Wald

betritt, sieht er verführerische musizierende Nymphen aus den Bäumen hervorquellen; die

schönste sieht aus wie Armida und entsteigt einer riesigen, baumhohen Myrte:

27

Quai le mostra la scena o quai dipinte
tal volta rimiriam dèe boscareccie,

nude le braccia e l'abito succinte,

con bei coturni e con disciolte treccie,

tali in sembianza si vedean la finte

figlie de le selvatiche corteccie;

Wie wir in Schäferspielen, auf Gemälden

Zuweilen göttliche Gestalten sehen

Mit nackten Armen, aufgeschürzten Kleidern

Gelösten Haaren, schönen Bühnenschuhen,

So stellten sich, ein Scheinbild, die den Rinden

Entsprossten Mädchen seinen Blicken dar.

Fragonards Rinaldo-Pendants



se non che in vece d'arco o di faretra,

chi tien leuto, e chi viola o cetra.

28

E cominciàr costor danze e carole,

e di se Stesse una corona ordiro

e cinsero il guerrier, si come sole

esser punto rinchiuso entro il suo giro.

Cinser la pianta ancora, e tai parole

nel dolce canto lor da lui s'udiro:

"Ben caro giungi in queste chiostre amene,

o de la donna nostra amore e spene.

29

Giungi aspettato a dar salute a Tegra,

d'amoroso pensiero arsa e ferita.

Questa selva che dianzi era si negra,

stanza conforme a la dolente vita,

vedi che tutta al tuo venir s'allegra

e 'n piu leggiadre forme è rivestita."

Tale era il canto; e poi dal mirto uscia

un dolcissimo tuono, e quel s'apria.

30

Già nel'aprir d'un rustico sileno

meraviglie vedea Tantica etade,

ma quel gran mirto da l'aperto seno

imagini mostrô più belle e rade:

donna mostrô ch'assomigliava a pieno

nel falso aspetto angelica beltade.

Rinaldo guata, e di veder gli è aviso

le sembianze d'Armida e il dolce viso.

Nur dass sie, statt des Köchers und des Bogens,

Violen, Lauten oder Leiern hielten.

Und sie begannen Reigenspiel und Tänze

Und fügten aus sich selber einen Kranz

Und schlössen, wie der Bogen eines Kreises

Den Mittelpunkt umschliesst, den Ritter ein,

Umschlossen auch den Baum, und solche Worte

Verlauteten in ihrem süssen Singen:

"In diesen holden Gründen sei willkommen,

Der du der Herrin Hoffnung bist und Liebe.

Sie wartet dein, dass du sie heilst, die krank ist,

Verwundet und versengt von Liebesgram.

Der Wald, der früher finster war, dem Leben

der Leidenden gemässer Aufenthalt,

Sieh, wie er sich bei deiner Ankunft ganz

Erheitert und sich reizender bekleidet."

So sangen sie. Da - aus der Myrte tönte

es überschwenglich süss. Sie tat sich auf.

Beim Öffnen eines bäurischen Silens

Erblickte Wunder schon das Altertum

Doch schönre, köstlichere Bilder zeigte

Die grosse Myrte, als ihr Schoss sich auftat.

Sie zeigte eines Weibes Truggebilde,

Ganz einer engelhaften Schönheit ähnlich.

Rinaldo schaut. Ihm ist zumut, er sehe

Das holde Antlitz, die Gestalt Armidas.

Um den Zauber zu bannen, schlägt der unbeeindruckte Rinaldo diesen Myrtenbaum mit

seinem Schwert um - unter dem Geschrei der sich zu Ungeheuern verwandelnden Nymphen:

35

Egli alza il ferro, e T suo pregar non cura;

ma colei si trasmuta (oh novi mostri!)

si come avien che d'una altra figura,

trasformando repente, il sogno mostri.

Cosi ingrossö le membra e tornö oscura

la faccia e vi sparir gli avori e gli ostri;

crebbe in gigante altissimo, e si feo

con cento armate braccia un Briareo.

36

Cinquanta spade impugna e con cinquanta

scudi risuona, e minacciando freme.

Ogn'altra ninfa ancor d'arme s'ammanta,

Er hebt das Schwert und hört nicht auf ihr Flehen.

Sie aber wandelt sich (o neues Wunder!)

Wie manchmal eine Traumgestalt sich plötzlich

In eine andre Traumgestalt verwandelt.

Die Glieder schwellen, ihr Gesicht wird dunkel.

Der Purpur und das Elfenbein verschwinden.

Sie wächst zu Riesengrösse, und mit hundert

Bewehrten Armen wird sie zum Briareus.

Der greift nach fünfzig Schwertern, fünfzig Schilde

Lässt er erklirren und bedroht ihn schnaubend.

Die Nymphen werden alle zum bewehrten

François Louis



Deutsche Übersetzung von E, Staiger, Torquato
Tasso, Werke und Briete, München 1978, S. 584fr.
9 Louis Réau scheint einer der ersten gewesen zu

sein, der die Pendants mit der Oper Armide in
Verbindung gebracht hat, siehe Réau 1956, S. 151; seither
findet man diese Ansicht regelmässig zitiert.

Die Datierung der Bilder vor 1764 einzig aufgrund
der Oper, wie dies Réau 1956, S. 151, oder Rosenberg

'987, S. 160, getan haben, ist demnach nicht
stichhaltig. Die Oper Armide diente aber andernorts
tatsächlich als Bildvorlage. So malte Jean-Baptiste-
Marie Pierre (1713-1789) 1769 für den neuen Salon des

Château de Saint-Cloud fünf Wandbilder der fünf
Opernakte. Das Château wurde im Deutsch-Französischen

Krieg 1870/71 zerstört.
Vgl. etwa Wildenstein 1960. S. 11; D. Wakefield,

Fragonard, London 1976, S. 30; Rosenberg 1987, S. 160;

Massengale 1993 (wie Anm. 1), S. 82.

fatta un ciclope orrendo; ed ei non teme:

raddoppia i colpi a la difesa pianta

che pur, come animata, a i colpi gerne.

Sembran de 1 aria i campi i campi stigi,

tanti appaion in lor mostri e prodigi.

37

Sopra il turbato ciel, sotto la terra

tuona: e fulmina quello, e trema questa;

vengono i venti e le procelle in guerra,

e gli soffiano al volto aspra tempesta.

Ma pur mai colpo il cavalier non erra,

né per tanto furor punto s'arresta;

tronca la noce: è noce, e mirto parve.

Qui l'incanto forni, sparîr le larve.

Zyklopenscheusal. Ihn erschreckt das nicht.

Er mehrt auf den beschützten Baum die Streiche

Der sie mit Ächzen, wie beseelt, erleidet.

Das Reich der Luft scheint nun das Reich des Hades,

So wimmelt es von Wunderungeheuern.

In Höhen dröhnt der wilde Himmel, unten

Die Erde; sie erbebt, er flammt von Blitzen.

Die Winde und die Stürme nahen hadernd

Und blasen rauhes Wetter ihm ins Antlitz.

Doch führt der Ritter keinen Hieb vergeblich;

Von solchem Wüten unbehelligt, fällt er

Den Drudenbaum (er schien nur eine Myrte):

Der Zauber löste sich, die Geister schwanden.8

Fragonards Darstellung hält sich eng an die literarische Vorlage. Im ersten Bild sieht man

Rinaldo, wie er, umgeben von drei graziösen Schönheiten, entschlossen auf die Erscheinung

Armidas zuschreitet, die aus einer mächtigen, eine musizierende Nymphenschar überwölbenden

Myrte heraustritt (XVIII/25-33). Im zweiten Gemälde ist Rinaldo dabei, den

ächzenden Baum umzuschlagen (XVIII/35-37). Die in der ersten Szene noch verführerisch und

kokett erscheinende Armida wird nun durch Rinaldos erbarmungsloses Zuschlagen hilflos
nach rechts oben geschleudert, während aus der Wurzel der Myrte infernalische Kreaturen

hervordringen und Armidas Platz einnehmen. Auch in Komposition und Farbgebung

entspricht Fragonard der Vorgabe Tassos. Die sinnlichen, harmonischen Kreisformen, die

sich im ersten Gemälde spiralförmig in die Bildtiefe drehen, und die erotisch-assoziativen

Türkis-, Rosa- und Elfenbeintöne (vgl. XVIII/35), werden in der zweiten Szene ersetzt durch

dramatisierende Diagonalkreuzungen und dunkle, dräuende Blaugrün-, Rot- und Brauntöne.

Der Titel Renaud dans la forêt enchantée (Rinaldo im Zauberwald) trifft zweifelsfrei auf

beide Pendants gemeinsam zu. Wir wollen sie im folgenden als Rinaldo vor dem Trugbild

der Armida und Rinaldo fällt die Myrte unterscheiden.

Das Missverständnis, das erste Gemälde sei eine freie Wiedergabe von Gesang XVI, hat zur

Annahme geführt, Fragonard sei bei beiden Bildern nicht unmittelbar von Tassos Text

ausgegangen, ja er habe diesen überhaupt nicht gelesen, sondern sich von der 1686 entstandenen

Oper "Armide" von Jean-Baptiste de Lully (nach dem Libretto von Philippe Quinault)

anregen lassen, die in Paris 1761 und 1764 mit grossem Erfolg wiederaufgeführt worden war.9

Es scheint aber vielmehr, dass nicht Fragonard, sondern die vielen Fragonard-Interpreten

weder Tasso noch Quinaults Libretto gelesen haben, denn auch Quinault variiert Tassos

Gesang XVI und schildert keine Szene, die sich auch nur auf eines von Fragonards Pendants

beziehen liesse.10 Die auffällige theatralische Bildgestaltung, die Anleihen bei zeitgenössischer

Oper und Ballett macht, wurde bislang ebenfalls in einem vagen Zusammenhang mit

de Lullys Oper gesehen." Nach der Überprüfung der Textquelle erweist sich jedoch die

Theatralik Fragonards als durchaus adäquat, denn Tasso selbst charakterisierte, gleichsam

in einer Ekphrase, die Nymphen als Ballettänzerinnen und Musikantinnen (XVIll/27). Schon

1754 hatte jean Nicolas Servandoni (1695-1766) dieselben Szenen als besonders bühnenwirksam

erkannt und sie in Form eines fünfaktigen wortlosen Dekorationsschauspieles, einer

Fragonards Rinaldo-Pendants



Abb. 3: Jean-Honoré Fragonard, Rinaldo im Zauberwald

(Rinaldo vor dem Trugbild der Armida). Bister,

laviert, auf Papier, 33 x 46 cm, Privatsammlung.
Foto-. Arcole, Paris.

12
J.N. Servandoni, La Forest Enchantée, représentation

tirée du Poëme Italien de la Jérusalem délivrée.

Spectacle orné de Machines, animé d'Acteurs

Pantomimes et accompagné d'une Musique (de la

composition de M. Oeminiani) qui en exprime les

différentes actions, éxécuté sur le grand Théâtre du

Palais des Tuileries pour la première fois le Dimanche

]i Mars 1754, Paris 1754. Servandoni veranstaltete

jeweils ein derartiges pantomimisches Spiel während

der Fastenzeit in den Jahren 1738 bis 1742 und 1754 bis

1758. Dabei arbeitete er mit einer Vielzahl von
Seitenkulissen und mit dioramaartigen Wandeldekorationen

und Beleuchtungseffekten. Dazu H. Frenzel,
Geschichte des Theaters, München 1984, S. 188; A.M.

Nagler, "J.N. Servandonis und F. Bouchers Wirken an

der Pariser Oper", in: R. Badenhausen und H. Zielske

(Hrsg.), Bühnenformen, Bühnenräume, Bühnendekorationen,

Beiträge zur Entwicklung des Spielorts,
Berlin 1974, S. 68f.; Simpson 1962 (wie Anm. 7), S. 172f.
13 Vgl. J. Seznec, "Fragonard as an Interpreter of
Ariosto", in: E. Mongan, P. Hofer, J. Seznec (Hrsg.),

Drawings for Ariosto, New York 1945, S. 41-49; E.

Jollet, "Gravity in Painting: Fragonard's Pereffeand
the Depiction of Innocence", in-. Art History, Vol. 16,

no. 2 (June 1993), S. 266-285.

seiner sogenannten opéras en pantomimes, als Theateraufführung umgesetzt. Sein Stück "La

Forest Enchantée" war eine visuelle Adaption von Tassos Gesang XVIII, die vorwiegend mit

den illusionistischen und spektakulären Effekten der Bühnendekoration arbeitete.

Servandoni selbst zog für diese nur von ihm praktizierte Form von Theater den Vergleich

mit der Malerei herbei und bezeichnete sein Stück als eine Art "lebendiges Gemälde". Den

Ablauf der Handlung erläuterte er in einem gedruckten Programm.12 Angesichts der

zeitlichen Distanz von ungefähr zehn Jahren zwischen der Aufführung des Schauspiels und

der Entstehung von Fragonards Pendants können wir eine direkte Bezugnahme Fragonards

auf Servandoni ausschliessen. Im folgenden wird sich jedoch das Wissen um dessen Stück

für das Verständnis einiger Aspekte der Pendants als aufschlussreich erweisen.

Fragonards Auseinandersetzung mit literarischen Vorlagen erscheint, soweit dies bisher

untersucht ist, intensiv, überlegt, vielfältig und sehr vielschichtig, keineswegs jedoch
banal.'3 Die grosse Treue, mit der er den Text jeweils ins Bild umsetzt, beschränkt sich

nicht allein auf die Wiedergabe der Schilderung. Durch die Verwendung spezifischer

Gestaltungsweisen wird er auch gewissen literarischen Qualitäten des Textes gerecht. Besondere

Bedeutung kommt in unserem Fall zwei Gestaltungsmodi zu: zum einen der Skizzenhaftig-

François Louis



Vgl. Cuzin 1987, 82; Rosenberg 1987, S. 19T
15

R.W. Lee, lit Pictura Poesis: The Humanistic
Theory of Painting, New York 1967, 5. 6îff.

Vgl. zur Ästhetik der Pendants im Bereich der
Landschafts- und Seestücke I. Lochhead, The Spectator

and the Landscape in the Art Criticism ofDiderot
and his Contemporaries, Ann Arbor, Ml, 1982, S. 8off.;
in der Figurenmalerei, etwa bei Boucher, siehe M. D.

Sheriff, Fragonard, Art and Eroticism, Chicago 1990,
figs. 8, 9. Wie bedeutsam die Idee des Pendants im

Bereich der Innendekoration war, erweist sich auch
in der Tatsache, dass selbst Fragonards Corésus et
Callirhoé, auf Anregung Cochins, als Vorlage für einen
Wandteppich dienen und mit einem Pendant ergänzt
werden sollte. Es kam jedoch nie zur Ausführung, und
das wahrscheinlich von Fragonard als Pendant
geplante Bild Le sacrifice au Minotaure wäre dann
lediglich eine thematische, nicht aber eine narrative
Ergänzung gewesen (vgl. Rosenberg 1987, S. 219!.).
17

Diderot et l'Art de Boucher à David, Ausstellungskatalog

Hôtel de la Monnaie, Paris 1984, Nrn. 76, 77.

In einer opéra en pantomime, so ein Kommentar
zu Servandonis La Descente d'Enée aux Enfers, spielt
sich eine Geschichte ab, "qui promet le plus de

variété, qui fournit les contrastes les plus marqués,
qui occasionne de rapides passages des ténèbres à la

lumière, de l'épouvante au plaisir, du terrible au

gracieux, surprises qui font les situations d'un spectacle

muet", Mercure de France, März 1740, S. 573.
19

Nagler 1974 (wie Anm. 12), S. 68.

keit und zum anderen der Bildform der Pendants, das heisst der narrativen Verteilung

einer Handlung auf zwei Bilder. — Man hat die Rinaldo-Pendants lange für Studien

gehalten, die Fragonards Suche nach einem Historienthema für sein Akademieaufnahmestück

belegen. Mittlerweile aber versteht man sie als eigenständige, bewusst in einer

skizzenhaften Manier ausgeführte Gemälde, als "tableau en manière d'esquisse"14, die in keiner

direkten Beziehung zum Aufnahmestück stehen, ja den akademischen Erfordernissen

geradezu widersprechen. Die szenisch-narrative Zusammengehörigkeit der Bilder bestätigt

dies. Hätte Fragonard tatsächlich ein Pendantpaar als Aufnahmestück geplant, wären seine

Chancen auf Anerkennung wohl schon von vornherein sehr klein gewesen, denn die

Bildform der Pendants entspricht nicht den humanistischen Vorstellungen akademischer

Historienmalerei, wie man sie in der traditionellen, auf monoszenische Gestaltung fixierten

ut-pictura-poesis-Doktrin antrifft.'5 Gleichwohl setzt sich Fragonard hier mit einem der am

heftigsten diskutierten Probleme damaliger Historienmalerei auseinander, der Umsetzung

dichterischer Handlungsdramaturgie ins bildliche Medium. Nur bewältigt er dieses Problem

nicht durch Kondensation einer Handlung in ein anspielungsreiches Konstrukt aus

unterschiedlichen Handlungselementen, sondern durch Aufteilen einer Handlung in zwei

einzelne szenische Momente unmittelbar vor und nach der Peripetie. Gerade das

kontrastierende Nebeneinander zweier zeitlich aufeinanderfolgender Handlungsmomente verleiht

den Bildern ihre Wirksamkeit. Der Zeitablauf wird wie in der Literatur direkt nachvollziehbar

und braucht nicht mehr durch gelehrte Entschlüsselungen ikonographischer Details

rekonstruiert zu werden. Dieses zwar nicht humanistische, wohl aber gefühlswirksame

Bildkonzept der Pendants entnahm Fragonard denn auch nicht der klassischen Maltradition.

Berufen konnte er sich einerseits - nicht zuletzt auch über die Vermittlung des

Theaters - auf eine Urform bildlicher Narration, wie man sie etwa in den Schautafelsequenzen

des Bänkelsanges antrifft und wie sie bereits mit den moralisierend-anekdotischen

Bildfolgen von William Hogarth (1697-1764) in England und von Cornelis Troost (1697-1752) in

Holland Eingang in die Malerei gefunden hatte, und andererseits auf die Dekorationsmalerei,

wo sich die Idee der kontrastierenden und korrespondierenden Pendants im Verlauf

der ersten Hälfte des Jahrhunderts fest etabliert hatte.'6 Zudem erfreuten sich kontrastierende

moralisierende Genreszenen auch in Frankreich einer gewissen Wertschätzung, wie

die beiden Pendants, Education des riches und Education des pauvres, verdeutlichen

mögen, die Noel Hallé (1711-1781) am Salon von 1765 ausstellte.'7 In seiner Dramaturgie folgt

Fragonard dem theatralischen Prinzip der "stärksten Gegensätze", dessen Anwendung die

Betrachter etwa durch "rapide Wechsel von Finsternis zu Licht, von Entsetzen zu

Vergnügen, von Schrecklichem zu Anmutigem" überraschen und fesseln sollte.'8 Es sind dies

dieselben "Überraschungen", die auch Servandonis Dekorationsschauspiele charakterisierten.

Es mag hier genügen, die im 18. Jahrhundert zunehmend komplexer werdende Verflechtung

von Theater, Dichtung und Malerei festzustellen und damit zu belegen, dass

Servandoni seine einzigartigen wortlosen Schauspiele als "poésie qui parle aux yeux"

bezeichnete,'9 oder auf Hogarth zu verweisen, der seine moralisierenden Bildserien mit

Bühnenaufführungen und sich selbst mit einem "dramatic writer" verglich.

Während die Pendantform bis zu einem gewissen Grad die narrativen und dramaturgischen

Qualitäten der literarischen Vorlage umsetzt, erscheint Fragonards Skizzenhaftigkeit jenen

Aspekten der Poesie verbunden, welche die Qualität und Wirksamkeit der dichterischen

Sprache beziehungsweise der künstlerischen Schöpfung betreffen und sich an den Kunstver-

Fragonards Rinaldo-Pendants



stand und die Vorstellungskraft des Lesers richten. Die bühnenartig beleuchteten Figuren

der ersten Szene, Rinaldo vor dem Trugbild der Armida, präsentierten sich dem Betrachter

um 1765 in ihren traditionellen, theatralisch-stilisierten Posen als leicht wiedererkennbare

Kunstfiguren. Die Gestaltung ihrer Bekleidung allerdings ist ganz und gar unkonventionell.

Die pastos hingestrichenen Gewänder kontrastieren in ihrer Malweise scharf mit dem

flächig und konturiert wiedergegebenen Inkarnat, was zur Folge hat, dass die Figuren

gleichzeitig mit Stoff und mit Pinselstrichen bekleidet zu sein scheinen. Bedenkt man, welch

enorme Bedeutung der Ausführung des Faltenwurfs innerhalb der akademischen Malregeln

zukam, so muss man Fragonards Gewandbehandlung sicherlich als ein bewusstes Spiel mit

den Sehgewohnheiten seines Publikums verstehen, das ja in erster Linie an offiziellen

Historienbildern geschult war. Mary Sheriff hat überzeugend vorgeschlagen, dass nur ein

kleiner Kreis von Amateuren und Connaisseuren derartige Aussenseitermalerei schätzte -

Leute, die sich die Fähigkeit vorbehielten, die Qualität eines Kunstwerks beurteilen zu

können und die sich an Fragonards manipulierendem Spiel mit künstlerischen Konventionen

ergötzen konnten.20 Fragonard hat die kontrastvolle skizzenhafte Malweise in diesem

Bild aber auch in erotisierender Absicht eingesetzt. Bei den Nymphen im Vordergrund, vor
allem aber bei der Gestalt der Armida, lässt sich feststellen, wie die Pinselzüge in

harmonisch reizvollem Spiel die nackten Körper verhüllen, umhüllen und enthüllen. Indem

der Betrachter - und zweifellos sind die Pendants an ein männliches Publikum gerichtet -

den Verlauf der einzelnen Pinsellinien verfolgt, umspielen und streicheln seine Blicke

gleichzeitig auch die Körper der Frauen.2' Auf sehr sinnliche, direkte Art lenkt Fragonard

die Phantasie des Betrachters in erotische Bahnen und evoziert so dieselbe verführerische
!98 und verzauberte Atmosphäre, die schon Tasso der Szene zugedacht hat.

Im Gegenstück, Rinaldo fällt die Myrte, setzt Fragonard den losen Pinselduktus zur

Verdeutlichung der dramatischen Aktion ein. Kein Gewandstrich harmoniert noch mit dem

von ihm bedeckten Körper. Die vorhin noch graziös und kokett erscheinende Gestalt der

Armida ist nun in ein pathetisch gestikulierendes Bündel aus gewellten Pinselschwüngen

verwandelt. Auf der gesamten Bildfläche gruppieren sich Pinselstriche zu turbulenten

Knäueln, die dem betrachtenden Auge nirgends Ruhe und müssige Genussmöglichkeit mehr

gönnen. Einzig die sonnenbeschienene, bemooste Rinde im Wurzelbereich des in die Tiefe

fallenden Baumes ist von parallelen, gleichmässig aufgetragenen hellen Farbwischern

bedeckt. Dies ermöglicht dem Betrachter, sich in die Position Rinaldos zu versetzen, denn

hier wird ihm der notwendige, feste Ausgangspunkt geboten, von dem aus er sich in das

bedrohliche Gewirr von Widersachern respektive in einen Tumult aus Farben stürzen kann.

Ein Hauptthema der Pendants ist die Verwandlung eines Waldes, was wiederum mit der

Erschaffung und der Metamorphose verschiedener Kreaturen einhergeht. Unter diesem

Gesichtspunkt erscheint Fragonards Wahl der skizzenhaften Malweise besonders

angemessen. Wie aus dem diffusen, am Beginn der Schöpfung stehenden Chaos lösen sich

in der ersten Szene die Nymphen von der schemenhaften Vegetationsgestaltung und

gewinnen allmählich an eigener Körperlichkeit. Sie werden durch Armidas Illusionskünste

aus Bäumen geboren. Fragonards hochgradig skizzenhafte Malweise lässt ein eindeutiges
20 M.D. Sheriff, Fragonard, Art and Eroticism, Chicago >-11 .1 11 « r «. k i

1990 s i32ff s 162
Erkennen dieses Geschehens nicht zu; vielmehr wird auf die Textur der Pinselstriche

zu den erotischen Konnotationen von Fragonards insistiert. Mit gutem Grund, denn im Pinselduktus findet man bekanntlich die sichtbaren
skizzenhafter Pinselführung im Bild Les baigneuses im

Louvre siehe sheriff 1990, s. 149-152. Spuren des Malvorgangs; am Pinselduktus lässt sich der künstlerische Schaffensprozess

François Louis



Sheriff hat die theoretischen Implikationen von
Fragonards skizzenhafter Malweise ausführlich
beleuchtet, siehe Sheriff 1990, S. 120-152; M.D. Sheriff,

Invention, Resemblance and Fragonard's Portraits
de Fantaisie", in; The Art Bulletin, März 1987, S. 77-87.
2* C.-H. Watelet, L'art de peindre, Paris 1760, S. 36,

"Das Dazwischenstellen eines igutl gewählten Gegenstands

sollte für die Kunst der Farbe das sein, was für
die Beredsamkeit, mangels passender Ausdrücke, die

geschickte Umgehung ist. Werden Sie Rinaldo zu

dieser Tageszeit IMittag] bequem gefesselt in den

Armen der Liebe darstellen? Dann hat Armida schon

eine Myrte wachsen lassen, deren Schatten vor der
Sonne eine leichte Wolke bildet; und ihre lebhaften
Strahlen, die wie zufällig den Augenblick festhalten,
sind die Wirkung der Kunst."
24

J. Seznec und J. Adhémar (Hrsg.), Diderot - Salons,

Vol. III, 1767, Oxford 1963, S. 103.

nachvollziehen; in ihm tritt die Qualität des Künstlers, sein Ingenium und sein Enthusiasmus,

jene Begeisterung, die Ausdruck seiner Inspiration ist, am offenkundigsten vor

Augen.22 Der mit solchen Konzepten vertraute Betrachter wird vor unserem "tableau en

manière d'esquisse" zwangsläufig auf die Schaffenskraft und den Schaffensdrang des Malers

verwiesen, und er stellt fest, wie der Künstler hier aus dem Farbchaos verführerische

Schönheit beziehungsweise höllische Schrecken hervorzaubert und so seine eigene künstlerische

Fähigkeit in Analogie zu jener Armidas stellt.

Halten wir einige Zeilen aus Claude-Henri Watelets 'l'art de peindre" von 1760 über die

Verwendung der Farbe neben Fragonards Bilder, so wird deutlich, dass Armida um die Mitte

des 18. Jahrhunderts die ideale Künstlerin verkörpern konnte:

"Que d'un objet choisi l'interposition
Soit à l'art des couleurs, ce qu'est à l'éloquence,

Faute d'expressions, l'adroite réticence.

Offrirez-vous Renaud, dans cet instant du jour,

Mollement enchaîné dans les bras de l'amour?

Armide aura fait naître un myrthe dont l'ombrage

Sur le disque brûlant forme un léger nuage;

Et ces rayons si vifs, échappés au hazard,

Pour fixer le moment, seront l'effet de l'art."23

So wie eine beredte Person über unaussprechliche Sachverhalte durch geschicktes

Umschreiben dennoch sprechen kann, sollte ein guter Maler durch geschickte Plazierung

inhaltlich passender Gegenstände zu einer künstlerisch überzeugenden Farbgebung gelangen.

Watelet erkennt demnach in Armidas Myrte nicht nur einen schönen Baum, der als traditionelles

Symbol der Venus hervorragend zur sinnlichen Szene passt, sondern gleichzeitig auch

ein besonders wirksames Kunstmittel. Auch in Fragonards Pendants ist die Myrte zweifellos

essentielles Kompositionselement und zudem zentraler Bestandteil der Bildhandlung. Durch

Armidas Zauberkünste wurde sie von einem schlichten Nussbaum in einen prachtvollen
Liebesbaum verwandelt. In diesem Zustand gebiert sie ein Trugbild der verlockenden

Armida. Fragonard spielt im ersten Pendant also sowohl auf die Künstlerin und Schöpferin

Armida an, die eine unscheinbare Natur zu berückender, kunstvoller Schönheit verwandeln

kann, präsentiert sie gleichzeitig aber auch als Versucherin, deren Schöpfungen, so

einnehmend und lieblich sie auch sein mögen, letztlich doch bloss künstlich hervorgerufene

Illusionen sind, die nur für beschränkte Zeit erfreuen können und schliesslich zerstört

werden. Mit Armida verband sich im Bewusstsein des französischen 18. Jahrhunderts immer

auch der Aspekt der "Kokette". Sie galt als Verführerin, als "enchanteresse", die mit Mitteln

der Täuschung arbeitet, mit den "artifices d'une femme perfide qui cherche à tromper, à

séduire, à retenir, à réchauffer un amant", um hier Diderots Meinung anzuführen.24

In der zweiten Szene, Rinaldo fällt die Myrte, sind die Positionen von Rinaldo und Armida

vertauscht; nun hat Rinaldo die Stelle der handelnden, manipulierenden und im übertragenen

Sinne kreativen Person eingenommen. Das künstlich hervorgerufene Paradies

Armidas wird durch eine männliche Tat in den ursprünglichen, natürlichen und nutzbaren

Waldzustand zurückverwandelt, die männliche Schaffenskraft durch die sexuelle Metapher

des Schwertes, welches Rinaldo in den klaffenden Schnitt des niederfallenden

Fragonards Rinaldo-Pendants



200

25 Zu den verschiedenen Formen der sexuellen Meta-

phorik bei Fragonard siehe Sheriff 1990, S. 58-113. Die

Vorstellung des aus seiner Sexualität heraus
schaffenden Künstlers war zu jener Zeit keineswegs aus-

sergewöhnlich und ist anhand der Pygmalion-Thematik

ausführlich untersucht worden; hier in Armida

in gewisser Weise ein weibliches Äquivalent zu

finden, mag allerdings überraschen, lässt sich aber

damit erklären, dass die Koketterie in Paris eine
wesentlich grössere Bedeutung als anderswo besessen

hat und dass man in der bisherigen Forschung der

französischen Malerei des Ancien Régime in

geschlechtsspezifischer Hinsicht noch relativ wenig
Beachtung geschenkt hat. Vgl. dazu allgemein: B. Baumgärte

1, Angelika Kauffmann (1741-1807), Bedingungen
weiblicher Kreativität in der Malerei des 18. Jahrhunderts,

Weinheim und Basel 1990, S. 91-106.
26 C.-H. Watelet, Versuch über die Gärten, Leipzig
1776, S. 88 (orig. Essai sur les jardins, Paris 1774). Vgl.

dazu ferner meine unpublizierte Lizentiatsarbeit (wie

Anm. 1).

27 Le cheval fondu und La main chaude, National Gallery

of Art (Samuel H. Kress Collection), Washington,
D.C.; Rosenberg 1987, Nrn. 164, 165; Cuzin 1987, Nrn.

340,341; Sheriff 1990, S. 82-89.
28 Gravelots Kupferstiche erschienen erstmals 1771 in

einer Ausgabe des Originaltexts: T. Tasso, La Gerusa-

lemme Liberata, Paris 1771. Vgl. Buzzoni 1985 (wie
Anm. 7), S. 118f.; K. Rorschach, Eighteenth Century
French Book Illustration, Drawings by Fragonard and
Grave lot from the Rosenbach Museum and Library,
Ausstellungskatalog Rosenbach Museum and Library,

Philadelphia, PA, 1985, insbesondere Nrn. 23-27.
29 Die Ausgabe von Mirabaud wurde 1735, 1752, 1759

und' 1771 (Brüssel) neu aufgelegt.

Baumstammes schlägt, klar angezeigt.25 Die Figur der Armida liess um 1765 in einer

geradezu prädestinierten Weise die Verbindung der ästhetischen Kategorien des Artifiziel-

len und Natürlichen mit Auffassungen von Kreativität und allgemein herrschenden

Geschlechtlichkeitsvorstellungen zu, und Fragonards Rinaldo-Pendants demonstrieren dies

in einer einzigartigen, exemplarischen Anschaulichkeit.

Die innerhalb der Kategorie der artifiziellen, demonstrativ zur Schau gestellten Kunst

anzutreffende Verknüpfung von verführerisch wollüstiger Naturumgebung mit verlockender

Weiblichkeit, der die Ästhetik der männlich arbeitsamen Natürlichkeit ohne offensichtliche

Kunstanstrengung gegenübergestellt wird, findet sich vergleichbar in den Gartentheorien

jener Zeit. So unterscheidet etwa Watelet, der zu den Pionieren des sogenannten

"pittoresken Gartengenres" zählt, unter anderem zwischen Parks und "romantischen"

Gärten: "In den Parks muss das Nutzbare dem Angenehmen die Hand bieten, und die Kunst

muss überhaupt der Natur untergeordnet sein. [...]. In den Gärten, die zu feinern und

gesuchtem Ergötzungen bestimmt sind, pflegen Kunst und Reichtum, zu unnatürlichen

Wirkungen und zu Wundern angewendet, sich anzustrengen, den Sieg über die Natur

davonzutragen."26 In zwei üblicherweise in die 1770er Jahre datierten Pendants eines Parks

und eines Gartens stellte Fragonard derartige ästhetische Unterscheidungen zwischen

natürlicher und artifizieller Natur deutlich vor Augen, und auch dort wird klar, wie stark

diese beiden Kategorien mit geschlechtlichen Konnotationen behaftet sind.27 Im Garten

entfalten sich erotische Spiele; der Park bietet tugendhafter Verliebtheit und einem lauten,

unschuldigen Knabenspiel die angemessene Umgebung.

Wir haben im vorangegangenen zwei bedeutsame Aspekte der Rinaldo-Pendants angesprochen,

die im folgenden in Beziehung zueinander gesetzt werden können: die Nähe zum

dichterischen Vorbild und die unorthodoxe, auf künstlerische Schaffenskraft verweisende

Konzeption. Welche bemerkenswerte Distanz die skizzenhafte Ausführung und das Pendant-

Konzept zwischen Fragonard und traditionelle Tasso-Illustratoren legen, verdeutlicht ein

Vergleich mit einem etwa zur selben Zeit entstandenen Kupferstich von Hubert François

Bourguignon, genannt Gravelot (1699-1773) (Abb. 4). Trotz kompositioneller Verwandtschaft

konzentriert sich Gravelots Stich in seiner deskriptiven Gestaltungsweise vornehmlich auf

den Inhalt der Erzählung und vermeidet eine Auseinandersetzung mit den sprachlichen

Qualitäten Tassos. Dieselbe Inhaltsbezogenheit finden wir auch in der 1724 erschienenen

und bis 1760 dreimal neu aufgelegten Übersetzung "Jérusalem délivrée" von Jean-Baptiste

Mirabaud (1675-1760).29 Mirabauds erklärende und relativ nüchterne Prosa steht noch

ganz in der rationalistischen Tradition der Ära Louis XIV. und Louis XV., deren Übersetzungen

man heute unter der Bezeichnung "belles infidèles" kennt. 1774 ersetzte die wesentlich

getreuere und poetischere Übersetzung von Charles-François Lebrun (1739-1824) Mirabauds

Version mit grossem Erfolg. Die im folgenden angeführten Versionen von Vers XVIII/35

mögen einen Eindruck der beiden unterschiedlichen Auffassungen vermitteln:

"Renaud sans se soucier de ses [Armida's] prières ni de ses larmes, leve le bras: mais dans le

moment d'horribles éclats de tonnerre se font entendre, la terre est violemment ébranlée S

il en sort d'affreux mugissemens. Un géant énorme prend la place d'Armide;" (Mirabaud)30

François Louis



Abb. 4: Hubert François Bourguignon, gen. Gravelot,
Rinaldo im Zauberwald (Rinaldo vor dem Trugbild der

Armida). Kupferstich, aus Torquato Tasso, La Gerusa-

lemme Liberata, Paris 1771, Gesang XVIII.

Foto: Bibliothèque Univèrsitaire, Lausanne.

30
Jérusalem délivrée, Poëme heroique du Tasse,

traduit en françois, Paris 1752, Bd. Il, S. 282. Es ist
interessant festzustellen, dass der Italiener Servan-

doni, zwei Generationen vor Fragonard geboren, in

seinem zusammenfassenden Beiheft zu La Forest
Enchantée (vgl. Anm. 12) Mirabauds Übersetzung
ausdrücklich lobte und etliche Passagen davon
direkt übernahm.
31

Jérusalem Délivrée, Poëme du Tasse, Nouvelle
Traduction, Paris 1774. Bd. II, S. 217.
32

Zu erforschen bleibt, ob Lebrun mit Fragonard
oder dessen Auftraggeber persönlich bekannt war.
Lebrun, nur sieben Jahre jünger als Fragonard, passt
jedenfalls gut in die Kreise von aufgeklärten Kennern,
die Fragonards skizzenhafte Bilder schätzten (vgl.
Sheriff 1990, S. 132fr). Lebrun war seit 1762 als Jurist
an der Pariser Advokatur tätig, zog sich aber nach

erfolglosem Kampf für eine Parlaments- und
Gesetzesreform für die Zeit zwischen 1774 und 1789 von seiner

öffentlichen Stellung in ein Literatendasein
zurück. Nach der Revolution manövrierte sich dieser
Mann von energischem Charakter und gemässigt-libe-
raler Überzeugung durch eine bemerkenswerte
politische Karriere, die ihm unter anderem 1791 den
Posten des Präsidenten des Direktoriums Seine-et-Oise,
1806 jenen des Generalgouverneurs Frankreichs und

808, wenngleich gegen seinen Willen, den Adelstitel
Duc de Plaisance eintrug.

"Toujours inexorable, Renaud lève le bras: soudain elle [Armida] prend des formes

nouvelles. Tels, dans le délire d'un songe, les fantômes se multiplient S se succèdent. Son

corps s'épaissit, les lys fi les roses de son teint s'effacent; les ombres s'étendent sur son

front. C'est un géant terrible, un Briarée qui avec cent mains fait mouvoir cinquante épées

S résonner cinquante boucliers." (Lebrun)3'

Es lässt sich im Moment weder nachweisen, inwieweit Fragonard sich auf den italienischen

Originaltext oder auf Mirabauds Übersetzung gestützt, noch ob er Lebruns Übersetzung

bereits vor ihrer Veröffentlichung gekannt hat - sie war möglicherweise schon beendet, als

er die Bilder malte. Wie dem auch sei, Lebruns Werk verrät dieselbe künstlerische

Auffassung wie Fragonards Pendants.32 Im unglaublich kurzen Vorwort machte Lebrun

seinen neuartigen Standpunkt deutlich: "La traduction que nous donnons au public, a été

arrachée à l'Auteur presque malgré lui: c'est, nous a-t-il dit, un Ouvrage de ma première

jeunesse; j'étois passionné pour le Tasse fi mécontent de ses Traducteurs: j'ai fait

autrement, je n'ai peut-être pas fait mieux. Du Tasse - Sa vie est partout. Son génie doit se

retrouver dans mon Ouvrage, ou mon ouvrage ne vaut rien." Lebrun erklärt sein Bemühen

um eine akkurate Wiedergabe von Tassos sprachlichem Ausdruck mit seiner leidenschaftlichen

Reaktion auf die Dichtung selbst, und ähnlich scheint auch Fragonards Nähe zum Text

bewusster Ausdruck von Begeisterung zu sein.Tassos Kunst kann im sensiblen Leser - und

Fragonards Rinaldo-Pendants



nur in diesem - eine intensive Begeisterung, einen Enthusiasmus hervorrufen, der in der

Übersetzung nachvollziehbar mitgeteilt sein will. Wir stossen hier auf jene Auffassung von

Enthusiasmus als geistige Reaktion des "homme de génie" auf "grosse" Kunst, wie sie im 18.

Jahrhundert geläufig war und wie sie Cahusac in der "Encyclopédie" definiert hat.33 In

seiner Umsetzung rechnet dieser keineswegs unreflektierte Enthusiasmus mit einem

elitären Publikum sensibler Connaisseure, welches nicht nur Fragonards Malweise, sondern

auch Tassos Dichtkunst schätzt; denn auf welche Art und Weise ein genialer Künstler sich

äussert, sei es mit Worten oder Farben, verstanden werden kann er nur von einer Person,

die die kongeniale Wahrnehmungsfähigkeit besitzt. Der Enthusiasmus Fragonards kommt,

wie Sheriff deutlich gemacht hat, in seiner rauhen Pinselführung zum Vorschein. In den

Rinaldo-Pendants vermittelt Fragonard durch den Ausdruck seiner eigenen Begeisterung

für Tassos Text sowohl das Genie Tassos als auch seine eigene Genialität, ohne die er jenes

weder hätte erkennen noch in die Malerei hätte übersetzen können.

Fragonard demonstriert in den Rinaldo-Pendants eine individuelle und für jene Zeit neu-

und einzigartige Kongenialität zwischen Maler und Dichter.34 Mit seiner skizzenhaften

Malweise paraphrasiert er Tassos poetische Ausdrucks- und Schaffenskraft und mit seiner

Wahl von kontrastierenden Pendants als Bildform die dramaturgische dichterische

Narration. Die Dichtung liefert dem Maler hier nicht mehr allein den thematischen

Ausgangspunkt, die Geschichte, die dieser interpretiert, vielmehr erweist sie sich selbst in

ihrer neu erfassten Vielschichtigkeit und ihrer künstlerischen Qualität als Inspirationsquelle.
Sie ist der Grund, um es mit den Worten Cahusacs auszudrücken, für jene nachempfindbare

"impulsion qui l'a ébranlée (l'âme de l'homme de génie), qui la remplit, S qui l'entraîne,

[qui] est telle que tout lui cede, fi qu'elle est le sentiment prédominant. Ainsi, sans que rien

puisse le distraire, ou l'arrêter, le peintre saisit son pinceau, S la toile se colore, les figures

s'arrangent [,..]."35 Die bislang verkannte Nähe der Rinaldo-Pendants zum literarischen

Vorbild erklärt sich - zumindest, so dürfen wir annehmen, für einige der Zeitgenossen

Fragonards, die sich an seiner künstlerischen Virtuosität ebenso wie an Tassos poetischem

Genie begeistern konnten - aus diesem Vorgang der enthusiastischen Inspiration.

Mehrfach zitierte Literatur

Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des

Sciences, des Arts et des Métiers, Bd. 5, Paris 1755,

S. 719- 722. Enthusiasmus wird hier nicht mehr, wie

noch im 17. Jahrhundert, als eine unabhängige,
göttliche, bereits bei der Geburt des Genies vorhandene

Energie aufgefasst, sondern als eine bis zu einem

gewissen Grad erlernbare Fähigkeit. Vgl. Sheriff 1990,

S. 137ft
i4 Eine vergleichbare Kongenialität zwischen Dichter

und Maler hat Seznec 1945, S. 44, für Fragonards
Illustrationen von Ariosts Orlando furioso festgestellt.
î5 Encyclopédie 1755 (wie Anm. 33), S. 720.

Ananoff 1968

Ananoff, Aléxandre: L'œuvre dessiné de Jean-Honoré Fragonard, Bd. III, Paris 1968.

Cuzin 1987

Cuzin, Jean-Pierre-, Jean-Honoré Fragonard, Vie et œuvre, Fribourg/Paris 1987.

Réau 1956

Réau, Louis; Fragonard - Sa vie et son œuvre, Paris 1956.

Rosenberg 1987

Rosenberg, Pierre-, Fragonard, Ausstellungskatalog Galeries nationales du Grand Palais, Paris 1987.

Seznec 1945

Seznec, Jean: "Fragonard as an Interpreter of Ariosto", in: Mongan, Elizabeth, Hofer, Philip und
Seznec, Jean (Hrsg.), Drawings for Ariosto, New York 1945.

Sheriff 1990
Sheriff, Mary D.: Fragonard, Art and Eroticism, Chicago 1990.

Wildenstein i960
Wildenstein, Georges: The Paintings of Fragonard, Aylesbury i960.

François Louis


	"L'âme de l'homme de génie" : Fragonards Rinaldo-Pendants im literarischen Kontext

