Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der
Universitat Zarich

Herausgeber: Kunstgeschichtliches Seminar der Universitat Zirich

Band: 1 (1994)

Artikel: “L'ame de I'homme de génie" : Fragonards Rinaldo-Pendants im
literarischen Kontext

Autor: Louis, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720128

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

“I'dme de ’homme de génie”

Fragonards Rinaldo-Pendants im literarischen Kontext

' Fir hilfreiche und anregende Kommentare bin ich

Professor Mary D. Sheriff und fiir redaktionelle Rat-
schlage Anne McGannon und Simone Louis sehr
dankbar. Anlass fiir den vorliegenden Artikel bildeten
BGObachrungen, die ich erstmals in einem Kapitel
Mmeiner Lizentiatsarbeit formuliert habe: Figur und
Natur, Uberlegungen zu Fragonards Parkbildern,
Universitat Zirich, 1991, S. 34-41 (unpubliziert). Farb-
abbi]dungen beider Pendants finden sich in Frago-
nNard, Ausstellungskatalog National Museum of
Western Art, Tokyo 1980, Nrn. 37, 38; J. Thuillier, Fra-
8onard, revised paperback edition, Genf 1987, S. 79ff.;
M Massengale, Jean-Honoré Fragonard, New York
1993, 5. 83; gutes Detail bei L. Réau, Fragonard - Sa vie
€t son ceuvre, Paris 1956, S. 75.

Vente Natoire, 14. Dezember 1778, Los 102; Vente de

Vaudreuil, 26. November 1787, Los 163; vgl. A. Ananoff,
L'ceuvre dessiné de Jean-Honoré Fragonard, Bd. 111,
Paris 1968, Nr. 1702. Eine Skizze in Gabriel de Saint-
Aubins Exemplar des Verkaufskataloges von 1778 iden-
tifiziert die Komposition eindeutig, vgl. P. Rosenberg,
Fragonard, Ausstellungskatalog Galeries nationales
du Grand Palais, Paris 1987/Metropolitan Museum of
Art, New York 1988, S. 160. Da die Zeichnung aus dem
Nachlass von Charles-Joseph Natoire (1700-1777), Fra-
gonards Lehrer in Rom, in den Handel gelangte, und
In Details, insbesondere des Baumschlages, grossere
Deutlichkeit als das Olbild zeigt, diesem aber anson-
sten ausserst dhnlich ist, handelt es sich moglicher-
‘_‘feise um eine Arbeit, die Fragonard nach dem
Olgemilde angefertigt hat, vielleicht um sie Natoire zu
senden oder sie selbst anlésslich seiner zweiten Reise
Nach Rom 1773 mitzubringen. Die Zeichnung ist mitt-
lerweile im Pariser Kunsthandel aufgetaucht und
Wurde am 12. Januar 1991 bei Arcole verkauft.
2 J. und E. Goncourt, L'art du XVille siécle, Bd. 111,
Paris 1863, S. 325. Auch zu diesem Bild existiert eine
vergleichbare Zeichnung, die jedoch einige ikonogra-
phische Unterschiede aufweist; vgl. Ananoff 1968, Nr.
1703; Rosenberg 1987, Nr. 71 bis. Zu den Zeichnungen
ferner A. Ananoff, "Drawings by |.H. Fragonard for
‘Jerusalem delivered”, in: The Connoisseur, Januar
1968, S. 12-16.

Frangois Louis

Der offen zur Schau gestellte Pinselduktus, der von genialer Virtuositat, von inspirierter
Schaffenskraft kiinden will, war und ist zweifellos eine der meistgeschatzten Qualitaten der
Malerei Jean-Honoré Fragonards (1732-1806). Betont gefiihlsgerichtet und scheinbar selbst-
redend hat diese Gestaltungsweise Generationen von Kunsthistorikern fasziniert, die darin
allenthalben die romantisch verklarte Vorstellung des heissbliitigen stidlandischen, von
einem ungestiimen Schaffensdrang getriebenen Malers bestatigt fanden. Nicht zuletzt
angesichts seiner so beeindruckenden Pinselsprache stiess Fragonards Umgang mit
Bildthema und Ikonographie kaum auf Interesse, was zu einem einseitigen Verstandnis
vieler seiner Werke fiihrte. Fragonards sensualistische Malweise erscheint indes kontextge-
bunden und erhalt erst durch die genaue Kenntnis des Bildgegenstandes ihre volle
Wirksamkeit. Am Beispiel der beiden Rinaldo-Pendants soll dies im folgenden verdeutlicht
werden. Es lasst sich nachweisen, dass die bisherige Identifizierung des Themas eines
dieser zwar vielgelobten, doch kaum untersuchten Geméalde von einer falschen Textquelle
ausgeht. Analysiert man beide Bilder anhand ihrer tatsachlichen literarischen Vorlage,
lassen sich Fragonards Wahl von Pendants als Bildform sowie seine skizzenhafte Malweise
als bewusst auf das Bildthema abgestimmte Ausdrucksmittel interpretieren, die Teil einer
vielschichtigen Auseinandersetzung des Malers mit poetischer Literatur abseits der
offiziellen Historienmalerei sind."

Als am 14. April 1882 im Hotel Drouot in Paris die Sammlung Léopold Flamengs versteigert
wurde, erzielte ein Gemalde von Fragonard (Los 27) mit 9100 Francs den herausragenden
Preis. Der Verfasser des Katalogs, Ch. George, fiihrte das Bild, von dem wir keine fritheren
Erwdahnungen kennen, unter dem bis heute geldufigen Titel Renaud dans les jardins
d’Armide auf (Abb. 1). George wusste weder von Fragonards Zeichnung derselben
Komposition (Abb. 3), die 1778 und 1787 unter dem Titel Renaud entrant dans la forét
enchantée beziehungsweise Renaud qui entre dans la forét enchantée zum Verkauf gelangt
war,” noch erkannte er das Gemalde als Pendant eines nur zwei Jahre zuvor an der Vente
Walferdin versteigerten Werkes (Los 16), welches bereits 1865 von den Briidern Goncourt
als Renaud dans la forét enchantée publiziert worden war (Abb. 2).3 Erst in unserem
Jahrhundert hat man die Zusammengehdrigkeit der Bilder wahrgenommen, die nach
etlichen Besitzerwechseln schliesslich in einer Pariser Privatsammlung wieder zusammen-

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universitat Zirich 1994

191



192

Abb. 1: Jean-Honoré Fragonard, Rinaldo im Zauber-
wald (Rinaldo vor dem Trugbild der Armida). Ol auf
Leinwand, 72 x 91 cm, Privatsammlung Paris.

Foto: Giraudon, Paris.

4 Zur Provenienz vgl. G. Wildenstein, The Paintings
of Fragonard, Aylesbury 1960, Nrn. 213, 214, oder J.-P.
Cuzin, Jean-Honoré Fragonard, Vie et ceuvre, Fri-
bourg/Paris 1987, Nrn. 95, 96. Kurz nach ihrer Wie-
dervereinigung wurden die Bilder 1935 in Kopenhagen
erstmals als Pendants ausgestellt: L'Art Frangais au
XVllle siécle, Schloss Charlottenburg, Nrn. 76, 77.

5 Vente Mercier, 1. Oktober 1778 (Los 16): "Frago-
nard: Renaud dans la forét enchantée: esquisse
pleine de feu et d'une composition savante, 3 pieds
sur 2 de haut.” Der Eintrag ist die fritheste bekannte
Erwahnung eines der Pendants. Er wird traditionel-
lerweise mit unserer Abb. 2 in Verbindung gebracht,
kann sich aber, wie gleich erldutert wird, auch auf
unsere Abb. 1 beziehen.

b Baron R. Portalis, Honoré Fragonard, Sa vie et son
cetvre, Paris 1889, S. 287

fanden.* 1778 scheinen die Gemélde bereits getrennt gewesen zu sein, denn ein Katalog-
eintrag jenes Jahres erwahnt nur ein Bild.> Die Entstehungsumstande der Pendants sind
unbekannt, und ihre genaue Entstehungszeit ist nicht gesichert, kann aber zwischen 1763
und 1767 angesetzt werden.

Georges Benennung des einen Pendants als Renaud dans les jardins d’Armide wurde 1889
von Portalis tibernommen und ist seither nie in Zweifel gezogen worden,® ungeachtet der
Unstimmigkeit gegentiber den in den Verkaufskatalogen des 18. Jahrhunderts angefiihrten
Bildtiteln. Eine Uberpriifung der in all den Titeln angesprochenen Textgrundlage, Torquato
Tassos beriihmtes, 1581 erstmals publiziertes Heldenepos "La Gerusalemme liberata”,
verhilft schnell zu einer eindeutigen Identifizierung der Szenen. In beiden Pendants bezieht
sich Fragonard offensichtlich auf Tassos Gesang XVIII, in welchem eine der zentralen
Heldengestalten des Epos, der Christenritter Rinaldo, einen verhexten Wald von seiner
Verwunschenheit befreit. Dieser Wald wurde von Rinaldos heidnischer Widersacherin, der
zauberkundigen und rachsiichtigen Armida, beherrscht, die in Rinaldo verliebt war, von
ihm, dem pflichtbewussten Kampfer fiir das Christentum, jedoch verschmaht wurde. Der

Frangois Louis



Abb. 2: Jean-Honoré Fragonard, Rinaldo im Zauber-
wald (Rinaldo fillt die Myrte). Ol auf Leinwand, 72 x
91em, Privatsammlung Paris.

Foto: Giraudon, Paris.

" Fiir Beispiele vgl. A. Buzzoni (Hrsg.), Torquato
Tasso tra letteratura, musica, theatro e arte figura-
live, Ausstellungskatalog Ferrara, Castello Estense,
Casa Romei, Bologna 1985, S. 195-360; A. Pigler,
Barockthemen, Bd. 11, Budapest 1974, S. 467ff.; ferner
J.G. Simpson, Le Tasse et la littérature et I'art baro-
ques en France, Paris 1962.

193

traditionelle Bildtitel Renaud dans les jardins d’Armide spricht dagegen eine friithere

Episode an (Gesang XVI, Verse 18-27), als Rinaldo fiir kurze Zeit - entfiihrt und verblendet -

in einem durch Zauber hervorgebrachten paradiesischen Garten in trauter Zweisamkeit mit

Armida vereint war. Obwohl diese letztere Szene aus Gesang XVI in der Malerei des 17. und
18. Jahrhunderts enorme Beliebtheit erlangt hat,’ ist sie in Fragonards Pendants nicht

dargestellt. Der detaillierte Vergleich der Geméalde mit Tassos Versen XVIII/17-37 macht dies
deutlich. Als Rinaldo in weissem Gewand und gldnzenden Waffen den verzauberten Wald

betritt, sieht er verfithrerische musizierende Nymphen aus den Baumen hervorquellen; die

schonste sieht aus wie Armida und entsteigt einer riesigen, baumhohen Myrte:

27

Quai le mostra la scena o quai dipinte
tal volta rimiriam dee boscareccie,
nude le braccia e I'abito succinte,

con bei coturni e con disciolte treccie,
tali in sembianza si vedean la finte

figlie de le selvatiche corteccie;

Wie wir in Schaferspielen, auf Gemélden
Zuweilen gottliche Gestalten sehen

Mit nackten Armen, aufgeschiirzten Kleidern
Gelosten Haaren, schonen Bithnenschuhen,
So stellten sich, ein Scheinbild, die den Rinden
Entsprossten Madchen seinen Blicken dar.

Fragonards Rinaldo-Pendants



194

se non che in vece d'arco o di faretra,
chi tien leuto, e chi viola o cetra.

28

E cominciar costor danze e carole,

e di se stesse una corona ordiro

e cinsero il guerrier, si come sole
esser punto rinchiuso entro il suo giro.
Cinser la pianta ancora, e tai parole
nel dolce canto lor da lui s'udiro:
"Ben caro giungi in queste chiostre amene,
o de la donna nostra amore e spene.
29

Giungi aspettato a dar salute a l'egra,
d'amoroso pensiero arsa e ferita.
Questa selva che dianzi era si negra,
stanza conforme a la dolente vita,
vedi che tutta al tuo venir s'allegra

e 'n piu leggiadre forme e rivestita.”
Tale era il canto; e poi dal mirto uscia
un dolcissimo tuono, e quel s'apria.
30

Gia nel’aprir d'un rustico sileno
meraviglie vedea |'antica etade,

ma quel gran mirto da l'aperto seno
imagini mostro piu belle e rade:
donna mostro ch’assomigliava a pieno
nel falso aspetto angelica beltade.
Rinaldo guata, e di veder gli € aviso

le sembianze d'Armida e il dolce viso.

Nur dass sie, statt des Kéchers und des Bogens,
Violen, Lauten oder Leiern hielten.

Und sie begannen Reigenspiel und Tanze

Und fiigten aus sich selber einen Kranz

Und schlossen, wie der Bogen eines Kreises
Den Mittelpunkt umschliesst, den Ritter ein,
Umschlossen auch den Baum, und solche Worte
Verlauteten in ihrem siissen Singen:

"In diesen holden Griinden sei willkommen,
Der du der Herrin Hoffnung bist und Liebe.

Sie wartet dein, dass du sie heilst, die krank ist,
Verwundet und versengt von Liebesgram.

Der Wald, der friiher finster war, dem Leben
der Leidenden gemasser Aufenthalt,

Sieh, wie er sich bei deiner Ankunft ganz
Erheitert und sich reizender bekleidet.”

So sangen sie. Da - aus der Myrte tonte

es iiberschwenglich siiss. Sie tat sich auf.

Beim Offnen eines baurischen Silens
Erblickte Wunder schon das Altertum

Doch schonre, kostlichere Bilder zeigte
Die grosse Myrte, als ihr Schoss sich auftat.
Sie zeigte eines Weibes Truggebilde,

Ganz einer engelhaften Schonheit ahnlich.
Rinaldo schaut. IThm ist zumut, er sehe

Das holde Antlitz, die Gestalt Armidas.

Um den Zauber zu bannen, schlagt der unbeeindruckte Rinaldo diesen Myrtenbaum mit

seinem Schwert um - unter dem Geschrei der sich zu Ungeheuern verwandelnden Nymphen:

35

Egli alza il ferro, e 'l suo pregar non cura;
ma colei si trasmuta (oh novi mostri!)

si come avien che d'una altra figura,
trasformando repente, il sogno mostri.
Cosi ingrosso le membra e torno oscura
la faccia e vi sparir gli avori e gli ostri;
crebbe in gigante altissimo, e si feo

con cento armate braccia un Briareo.

36

Cinquanta spade impugna e con cinquanta
scudi risuona, e minacciando freme.
Ogn'altra ninfa ancor d'arme s'ammanta,

Er hebt das Schwert und hort nicht auf ihr Flehen.
Sie aber wandelt sich (o neues Wunder!)

Wie manchmal eine Traumgestalt sich plotzlich
In eine andre Traumgestalt verwandelt.

Die Glieder schwellen, ihr Gesicht wird dunkel.
Der Purpur und das Elfenbein verschwinden.
Sie wachst zu Riesengrosse, und mit hundert
Bewehrten Armen wird sie zum Briareus.

Der greift nach fiinfzig Schwertern, fiinfzig Schilde
Lésst er erklirren und bedroht ihn schnaubend.
Die Nymphen werden alle zum bewehrten

Frangois Louis



8 Deutsche Ubersetzung von E. Staiger, Torquato
Tasso, Werke und Briefe, Miinchen 1978, S. 584ff

% Louis Réau scheint einer der ersten gewesen zu
sein, der die Pendants mit der Oper Armide in Ver-
bindung gebracht hat, siehe Réau 1956, S. 151; seither
findet man diese Ansicht regelmassig zitiert.

" Die Datierung der Bilder vor 1764 einzig aufgrund
der Oper, wie dies Réau 1956, S. 151, oder Rosenberg
1987, S. 160, getan haben, ist demnach nicht stich-
haltig. Die Oper Armide diente aber andernorts
tatsachlich als Bildvorlage. So malte Jean-Baptiste-
Marie Pierre (1713-1789) 1769 fiir den neuen Salon des
Chateau de Saint-Cloud fiinf Wandbilder der fiinf
Opernakte. Das Chateau wurde im Deutsch-Franzosi-
schen Krieg 1870/71 zerstort.

" Vgl. etwa Wildenstein 1960, S. 11; D. Wakefield,
Fragonard, London 1976, S. 30; Rosenberg 1987, S. 160;
Massengale 1993 (wie Anm. 1), S. 82.

fatta un ciclope orrendo; ed ei non teme:

raddoppia i colpi a la difesa pianta
che pur, come animata, a i colpi geme.
Sembran de I'aria i campi i campi stigi,
tanti appaion in lor mostri e prodigi.
37

Sopra il turbato ciel, sotto la terra
tuona: e fulmina quello, e trema questa;
vengono i venti e le procelle in guerra,
e gli soffiano al volto aspra tempesta.
Ma pur mai colpo il cavalier non erra,
né per tanto furor punto s'arresta;

tronca la noce: e noce, e mirto parve.

Zyklopenscheusal. Thn erschreckt das nicht.

Er mehrt auf den beschiitzten Baum die Streiche
Der sie mit Achzen, wie beseelt, erleidet.

Das Reich der Luft scheint nun das Reich des Hades,

So wimmelt es von Wunderungeheuern.

In Hohen drohnt der wilde Himmel, unten
Die Erde; sie erbebt, er flammt von Blitzen.
Die Winde und die Stiirme nahen hadernd
Und blasen rauhes Wetter ihm ins Antlitz.
Doch fiihrt der Ritter keinen Hieb vergeblich;
Von solchem Wiiten unbehelligt, fallt er

Den Drudenbaum (er schien nur eine Myrte):

Qui l'incanto forni, sparir le larve. Der Zauber loste sich, die Geister schwanden.®

Fragonards Darstellung halt sich eng an die literarische Vorlage. Im ersten Bild sieht man
Rinaldo, wie er, umgeben von drei grazi6sen Schonheiten, entschlossen auf die Erscheinung
Armidas zuschreitet, die aus einer machtigen, eine musizierende Nymphenschar tiberwol-
benden Myrte heraustritt (XVIII/25-33). Im zweiten Gemélde ist Rinaldo dabei, den
achzenden Baum umzuschlagen (XVIII/35-37). Die in der ersten Szene noch verfiihrerisch und
kokett erscheinende Armida wird nun durch Rinaldos erbarmungsloses Zuschlagen hilflos
nach rechts oben geschleudert, wahrend aus der Wurzel der Myrte infernalische Kreaturen
hervordringen und Armidas Platz einnehmen. Auch in Komposition und Farbgebung
entspricht Fragonard der Vorgabe Tassos. Die sinnlichen, harmonischen Kreisformen, die
sich im ersten Gemalde spiralformig in die Bildtiefe drehen, und die erotisch-assoziativen
Tiirkis-, Rosa- und Elfenbeintone (vgl. XVIII/35), werden in der zweiten Szene ersetzt durch
dramatisierende Diagonalkreuzungen und dunkle, drauende Blaugriin-, Rot- und Braunténe.
Der Titel Renaud dans la forét enchantée (Rinaldo im Zauberwald) trifft zweifelsfrei auf
beide Pendants gemeinsam zu. Wir wollen sie im folgenden als Rinaldo vor dem Trugbild
der Armida und Rinaldo fallt die Myrte unterscheiden.

Das Missverstandnis, das erste Gemalde sei eine freie Wiedergabe von Gesang XVI, hat zur
Annahme gefiihrt, Fragonard sei bei beiden Bildern nicht unmittelbar von Tassos Text
ausgegangen, ja er habe diesen tiberhaupt nicht gelesen, sondern sich von der 1686 entstan-
denen Oper "Armide” von Jean-Baptiste de Lully (nach dem Libretto von Philippe Quinault)
anregen lassen, die in Paris 1761 und 1764 mit grossem Erfolg wiederaufgefiihrt worden war.?
Es scheint aber vielmehr, dass nicht Fragonard, sondern die vielen Fragonard-Interpreten
weder Tasso noch Quinaults Libretto gelesen haben, denn auch Quinault variiert Tassos
Gesang XVI und schildert keine Szene, die sich auch nur auf eines von Fragonards Pendants
beziehen liesse.'” Die auffallige theatralische Bildgestaltung, die Anleihen bei zeitgendssi-
scher Oper und Ballett macht, wurde bislang ebenfalls in einem vagen Zusammenhang mit
de Lullys Oper gesehen." Nach der Uberpriifung der Textquelle erweist sich jedoch die
Theatralik Fragonards als durchaus addquat, denn Tasso selbst charakterisierte, gleichsam
in einer Ekphrase, die Nymphen als Ballettdnzerinnen und Musikantinnen (XVIII/27). Schon
1754 hatte Jean Nicolas Servandoni (1695-1766) dieselben Szenen als besonders biihnenwirk-
sam erkannt und sie in Form eines fiinfaktigen wortlosen Dekorationsschauspieles, einer

Fragonards Rinaldo-Pendants

195



196

Abb. 3: Jean-Honoré Fragonard, Rinaldo im Zauber-
wald (Rinaldo vor dem Trugbild der Armida). Bister,
laviert, auf Papier, 33 x 46 cm, Privatsammlung

Foto: Arcole, Paris.

"2 |.N. Servandoni, La Forest Enchantée, représenta-
tion tirée du Poéme Italien de la [érusalem délivrée.
Spectacle orné de Machines, animé d'Acteurs
Pantomimes et accompagné d'une Musique (de la
composition de M. Geminiani) qui en exprime les dif-
férentes actions, éxécuté sur le grand Théatre du
Palais des Tuileries pour la premiére fois le Dimanche
31 Mars 1754, Paris 1754. Servandoni veranstaltete
jeweils ein derartiges pantomimisches Spiel wahrend
der Fastenzeit in den Jahren 1738 bis 1742 und 1754 bis
1758. Dabei arbeitete er mit einer Vielzahl von Seiten-
kulissen und mit dioramaartigen Wandeldekorationen
und Beleuchtungseffekten. Dazu H. Frenzel, Ge-
schichte des Theaters, Miinchen 1984, S. 188; A.M

Nagler, "].N. Servandonis und F. Bouchers Wirken an
der Pariser Oper”, in: R. Badenhausen und H. Zielske
(Hrsg.), Biihnenformen, Biihnenrdume, Biihnendeko-
rationen, Beitrage zur Entwicklung des Spielorts,
Berlin 1974, S. 68f.; Simpson 1962 (wie Anm. 7), S. 172f.
" vgl. J. Seznec, "Fragonard as an Interpreter of
Ariosto”, in: E. Mongan, P. Hofer, ]. Seznec (Hrsg.),
Drawings for Ariosto, New York 1945, S. 41-49; E.
Jollet, "Gravity in Painting: Fragonard’s Perette and
the Depiction of Innocence”, in: Art History, Vol. 16,
no. 2 (June 1993), S. 266-28s,

seiner sogenannten opéras en pantomimes, als Theaterauffithrung umgesetzt. Sein Stiick "La
Forest Enchantée” war eine visuelle Adaption von Tassos Gesang XVIII, die vorwiegend mit
den illusionistischen und spektakularen Effekten der Biihnendekoration arbeitete.
Servandoni selbst zog fiir diese nur von ihm praktizierte Form von Theater den Vergleich
mit der Malerei herbei und bezeichnete sein Stiick als eine Art "lebendiges Gemélde". Den
Ablauf der Handlung erlduterte er in einem gedruckten Programm.'? Angesichts der
zeitlichen Distanz von ungeféhr zehn Jahren zwischen der Auffithrung des Schauspiels und
der Entstehung von Fragonards Pendants konnen wir eine direkte Bezugnahme Fragonards
auf Servandoni ausschliessen. Im folgenden wird sich jedoch das Wissen um dessen Stiick
fiir das Verstandnis einiger Aspekte der Pendants als aufschlussreich erweisen.

Fragonards Auseinandersetzung mit literarischen Vorlagen erscheint, soweit dies bisher
untersucht ist, intensiv, iiberlegt, vielfaltig und sehr vielschichtig, keineswegs jedoch
banal.”® Die grosse Treue, mit der er den Text jeweils ins Bild umsetzt, beschrankt sich
nicht allein auf die Wiedergabe der Schilderung. Durch die Verwendung spezifischer Gestal-
tungsweisen wird er auch gewissen literarischen Qualitaten des Textes gerecht. Besondere
Bedeutung kommt in unserem Fall zwei Gestaltungsmodi zu: zum einen der Skizzenhaftig-

Frangois Louis



‘j Vgl. Cuzin 1987, 82; Rosenberg 1987, S. 19f.
S R.W. Lee, Ut Pictura Poesis: The Humanistic
Theory of Painting, New York 1967, S. 63ff.
N Vgl. zur Asthetik der Pendants im Bereich der
Landschafts- und Seestiicke 1. Lochhead, The Spec-
tator and the Landscape in the Art Criticism of Diderot
and his Contemporaries, Ann Arbor, MI, 1982, S. 80ff.;
in der Figurenmalerei, etwa bei Boucher, siehe M. D.
Sheriff, Fragonard, Art and Eroticism, Chicago 1990,
figs. 8, 9. Wie bedeutsam die Idee des Pendants im
Bereich der Innendekoration war, erweist sich auch
in der Tatsache, dass selbst Fragonards Corésus et
Callirhoé, auf Anregung Cochins, als Vorlage fiir einen
Wandteppich dienen und mit einem Pendant erganzt
werden sollte. Es kam jedoch nie zur Ausfiihrung, und
das wahrscheinlich von Fragonard als Pendant
geplante Bild Le sacrifice au Minotaure ware dann
lediglich eine thematische, nicht aber eine narrative
Ergénzung gewesen (vgl. Rosenberg 1987, S. 219f.)
"7 Diderot et I'Art de Boucher  David, Ausstellungs-
katalog Hotel de la Monnaie, Paris 1984, Nrn. 76, 77.
In einer opéra en pantomime, so ein Kommentar
zu Servandonis La Descente d’Enée aux Enfers, spielt
sich eine Geschichte ab, "qui promet le plus de
variété, qui fournit les contrastes les plus marqués,
Qui occasionne de rapides passages des ténébres a la
lumiére, de I'épouvante au plaisir, du terrible au gra-
cieux, surprises qui font les situations d'un spectacle
Mmuet”, Mercure de France, Mérz 1740, S. 573.
" Nagler 1974 (wie Anm. 12), S. 68

keit und zum anderen der Bildform der Pendants, das heisst der narrativen Verteilung
einer Handlung auf zwei Bilder. — Man hat die Rinaldo-Pendants lange fiir Studien
gehalten, die Fragonards Suche nach einem Historienthema fiir sein Akademieaufnahme-
stiick belegen. Mittlerweile aber versteht man sie als eigenstandige, bewusst in einer skiz-
zenhaften Manier ausgefiihrte Gemalde, als "tableau en maniére d'esquisse”?, die in keiner
direkten Beziehung zum Aufnahmestiick stehen, ja den akademischen Erfordernissen
geradezu widersprechen. Die szenisch-narrative Zusammengehorigkeit der Bilder bestatigt
dies. Hatte Fragonard tatsachlich ein Pendantpaar als Aufnahmestiick geplant, wéren seine
Chancen auf Anerkennung wohl schon von vornherein sehr klein gewesen, denn die
Bildform der Pendants entspricht nicht den humanistischen Vorstellungen akademischer
Historienmalerei, wie man sie in der traditionellen, auf monoszenische Gestaltung fixierten
ut-pictura-poesis-Doktrin antrifft."> Gleichwohl setzt sich Fragonard hier mit einem der am
heftigsten diskutierten Probleme damaliger Historienmalerei auseinander, der Umsetzung
dichterischer Handlungsdramaturgie ins bildliche Medium. Nur bewiltigt er dieses Problem
nicht durch Kondensation einer Handlung in ein anspielungsreiches Konstrukt aus unter-
schiedlichen Handlungselementen, sondern durch Aufteilen einer Handlung in zwei
einzelne szenische Momente unmittelbar vor und nach der Peripetie. Gerade das kontra-
stierende Nebeneinander zweier zeitlich aufeinanderfolgender Handlungsmomente verleiht
den Bildern ihre Wirksamkeit. Der Zeitablauf wird wie in der Literatur direkt nachvollzieh-
bar und braucht nicht mehr durch gelehrte Entschliisselungen ikonographischer Details
rekonstruiert zu werden. Dieses zwar nicht humanistische, wohl aber gefiihlswirksame
Bildkonzept der Pendants entnahm Fragonard denn auch nicht der klassischen Maltradi-
tion. Berufen konnte er sich einerseits - nicht zuletzt auch iiber die Vermittlung des
Theaters - auf eine Urform bildlicher Narration, wie man sie etwa in den Schautafelsequen-
zen des Bankelsanges antrifft und wie sie bereits mit den moralisierend-anekdotischen
Bildfolgen von William Hogarth (1697-1764) in England und von Cornelis Troost (1697-1752) in
Holland Eingang in die Malerei gefunden hatte, und andererseits auf die Dekorationsmale-
rei, wo sich die Idee der kontrastierenden und korrespondierenden Pendants im Verlauf
der ersten Halfte des Jahrhunderts fest etabliert hatte.'® Zudem erfreuten sich kontrastie-
rende moralisierende Genreszenen auch in Frankreich einer gewissen Wertschatzung, wie
die beiden Pendants, Education des riches und Education des pauvres, verdeutlichen
mogen, die Noel Hallé (1711-1781) am Salon von 1765 ausstellte.'7 In seiner Dramaturgie folgt
Fragonard dem theatralischen Prinzip der "starksten Gegensitze”, dessen Anwendung die
Betrachter etwa durch "rapide Wechsel von Finsternis zu Licht, von Entsetzen zu
Vergniigen, von Schrecklichem zu Anmutigem” iiberraschen und fesseln sollte."® Es sind dies
dieselben "Uberraschungen”, die auch Servandonis Dekorationsschauspiele charakterisier-
ten. Es mag hier geniigen, die im 18. Jahrhundert zunehmend komplexer werdende Verflech-
tung von Theater, Dichtung und Malerei festzustellen und damit zu belegen, dass
Servandoni seine einzigartigen wortlosen Schauspiele als "poésie qui parle aux yeux”
bezeichnete,' oder auf Hogarth zu verweisen, der seine moralisierenden Bildserien mit
Biihnenauffiihrungen und sich selbst mit einem "dramatic writer” verglich.

Wahrend die Pendantform bis zu einem gewissen Grad die narrativen und dramaturgischen
Qualitaten der literarischen Vorlage umsetzt, erscheint Fragonards Skizzenhaftigkeit jenen
Aspekten der Poesie verbunden, welche die Qualitat und Wirksamkeit der dichterischen
Sprache beziehungsweise der kiinstlerischen Schopfung betreffen und sich an den Kunstver-

Fragonards Rinaldo-Pendants

197



198

% M.D. Sheriff, Fragonard, Art and Eroticism, Chicago
1990, S. 132ff., S. 162.

2l Zu den erotischen Konnotationen von Fragonards
skizzenhafter Pinselfiihrung im Bild Les baigneuses im
Louvre siehe Sheriff 1990, S. 149-152

stand und die Vorstellungskraft des Lesers richten. Die biihnenartig beleuchteten Figuren
der ersten Szene, Rinaldo vor dem Trugbild der Armida, prasentierten sich dem Betrachter
um 1765 in ihren traditionellen, theatralisch-stilisierten Posen als leicht wiedererkennbare
Kunstfiguren. Die Gestaltung ihrer Bekleidung allerdings ist ganz und gar unkonventionell.
Die pastos hingestrichenen Gewander kontrastieren in ihrer Malweise scharf mit dem
flachig und konturiert wiedergegebenen Inkarnat, was zur Folge hat, dass die Figuren
gleichzeitig mit Stoff und mit Pinselstrichen bekleidet zu sein scheinen. Bedenkt man, welch
enorme Bedeutung der Ausfithrung des Faltenwurfs innerhalb der akademischen Malregeln
zukam, so muss man Fragonards Gewandbehandlung sicherlich als ein bewusstes Spiel mit
den Sehgewohnheiten seines Publikums verstehen, das ja in erster Linie an offiziellen
Historienbildern geschult war. Mary Sheriff hat tiberzeugend vorgeschlagen, dass nur ein
kleiner Kreis von Amateuren und Connaisseuren derartige Aussenseitermalerei schatzte -
Leute, die sich die Fahigkeit vorbehielten, die Qualitat eines Kunstwerks beurteilen zu
konnen und die sich an Fragonards manipulierendem Spiel mit kiinstlerischen Konventio-
nen ergdtzen konnten.?® Fragonard hat die kontrastvolle skizzenhafte Malweise in diesem
Bild aber auch in erotisierender Absicht eingesetzt. Bei den Nymphen im Vordergrund, vor
allem aber bei der Gestalt der Armida, lasst sich feststellen, wie die Pinselziige in
harmonisch reizvollem Spiel die nackten Korper verhiillen, umhiillen und enthiillen. Indem
der Betrachter - und zweifellos sind die Pendants an ein mannliches Publikum gerichtet -
den Verlauf der einzelnen Pinsellinien verfolgt, umspielen und streicheln seine Blicke
gleichzeitig auch die Koérper der Frauen.? Auf sehr sinnliche, direkte Art lenkt Fragonard
die Phantasie des Betrachters in erotische Bahnen und evoziert so dieselbe verfiihrerische
und verzauberte Atmosphare, die schon Tasso der Szene zugedacht hat.

Im Gegenstiick, Rinaldo féallt die Myrte, setzt Fragonard den losen Pinselduktus zur
Verdeutlichung der dramatischen Aktion ein. Kein Gewandstrich harmoniert noch mit dem
von ihm bedeckten Korper. Die vorhin noch graziés und kokett erscheinende Gestalt der
Armida ist nun in ein pathetisch gestikulierendes Biindel aus gewellten Pinselschwiingen
verwandelt. Auf der gesamten Bildflache gruppieren sich Pinselstriche zu turbulenten
Knéaueln, die dem betrachtenden Auge nirgends Ruhe und miissige Genussmoglichkeit mehr
gonnen. Einzig die sonnenbeschienene, bemooste Rinde im Wurzelbereich des in die Tiefe
fallenden Baumes ist von parallelen, gleichméssig aufgetragenen hellen Farbwischern
bedeckt. Dies ermoglicht dem Betrachter, sich in die Position Rinaldos zu versetzen, denn
hier wird ihm der notwendige, feste Ausgangspunkt geboten, von dem aus er sich in das
bedrohliche Gewirr von Widersachern respektive in einen Tumult aus Farben stiirzen kann.

Ein Hauptthema der Pendants ist die Verwandlung eines Waldes, was wiederum mit der
Erschaffung und der Metamorphose verschiedener Kreaturen einhergeht. Unter diesem
Gesichtspunkt erscheint Fragonards Wahl der skizzenhaften Malweise besonders
angemessen. Wie aus dem diffusen, am Beginn der Schopfung stehenden Chaos l6sen sich
in der ersten Szene die Nymphen von der schemenhaften Vegetationsgestaltung und
gewinnen allméhlich an eigener Korperlichkeit. Sie werden durch Armidas Illusionskiinste
aus Baumen geboren. Fragonards hochgradig skizzenhafte Malweise lasst ein eindeutiges
Erkennen dieses Geschehens nicht zu; vielmehr wird auf die Textur der Pinselstriche
insistiert. Mit gutem Grund, denn im Pinselduktus findet man bekanntlich die sichtbaren
Spuren des Malvorgangs; am Pinselduktus lasst sich der kiinstlerische Schaffensprozess

Frangois Louis



** Sheriff hat die theoretischen Implikationen von
Fragonards skizzenhafter Malweise ausfiihrlich
beleuchtet, siehe Sheriff 1990, S. 120-152; M.D. Sheriff,
“Invention, Resemblance and Fragonard's Portraits
de Fantaisie”, in: The Art Bulletin, Mérz 1987, S. 77-87.
B C-H. Watelet, L'art de peindre, Paris 1760, S. 36
"Das Dazwischenstellen eines [gut] gewéihlten Gegen-
Stands sollte fiir die Kunst der Farbe das sein, was fiir
die Beredsamkeit, mangels passender Ausdriicke, die
geschickte Umgehung ist. Werden Sie Rinaldo zu
dieser Tageszeit [Mittagl bequem gefesselt in den
Armen der Liebe darstellen? Dann hat Armida schon
eine Myrte wachsen lassen, deren Schatten vor der
Sonne eine leichte Wolke bildet; und ihre lebhaften
Strahlen, die wie zuféllig den Augenblick festhalten,
sind die Wirkung der Kunst."

* . Seznec und J. Adhémar (Hrsg.), Diderot - Salons,
Vol. 111, 1767, Oxford 1963, S. 103.

nachvollziehen; in ihm tritt die Qualitat des Kiinstlers, sein Ingenium und sein Enthusias-
mus, jene Begeisterung, die Ausdruck seiner Inspiration ist, am offenkundigsten vor
Augen.?? Der mit solchen Konzepten vertraute Betrachter wird vor unserem "tableau en
manieére d'esquisse” zwangslaufig auf die Schaffenskraft und den Schaffensdrang des Malers
verwiesen, und er stellt fest, wie der Kiinstler hier aus dem Farbchaos verfiihrerische
Schonheit beziehungsweise hollische Schrecken hervorzaubert und so seine eigene kiinstle-
rische Fahigkeit in Analogie zu jener Armidas stellt.

Halten wir einige Zeilen aus Claude-Henri Watelets "L'art de peindre” von 1760 tiber die
Verwendung der Farbe neben Fragonards Bilder, so wird deutlich, dass Armida um die Mitte
des 18. Jahrhunderts die ideale Kiinstlerin verkorpern konnte:

"Que d'un objet choisi l'interposition

Soit a I'art des couleurs, ce qu'est a I'éloquence,
Faute d'expressions, l'adroite réticence.
Offrirez-vous Renaud, dans cet instant du jour,
Mollement enchainé dans les bras de I'amour?
Armide aura fait naitre un myrthe dont I'ombrage
Sur le disque bralant forme un léger nuage;

Et ces rayons si vifs, échappés au hazard,

Pour fixer le moment, seront I'effet de I'art.”*?

So wie eine beredte Person iiber unaussprechliche Sachverhalte durch geschicktes
Umschreiben dennoch sprechen kann, sollte ein guter Maler durch geschickte Plazierung
inhaltlich passender Gegenstande zu einer kiinstlerisch iiberzeugenden Farbgebung gelangen.
Watelet erkennt demnach in Armidas Myrte nicht nur einen schonen Baum, der als traditio-
nelles Symbol der Venus hervorragend zur sinnlichen Szene passt, sondern gleichzeitig auch
ein besonders wirksames Kunstmittel. Auch in Fragonards Pendants ist die Myrte zweifellos
essentielles Kompositionselement und zudem zentraler Bestandteil der Bildhandlung. Durch
Armidas Zauberkiinste wurde sie von einem schlichten Nusshaum in einen prachtvollen
Liebesbaum verwandelt. In diesem Zustand gebiert sie ein Trughild der verlockenden
Armida. Fragonard spielt im ersten Pendant also sowohl auf die Kiinstlerin und Schopferin
Armida an, die eine unscheinbare Natur zu bertickender, kunstvoller Schénheit verwandeln
kann, prasentiert sie gleichzeitig aber auch als Versucherin, deren Schépfungen, so
einnehmend und lieblich sie auch sein mogen, letztlich doch bloss kiinstlich hervorgerufene
Illusionen sind, die nur fiir beschrankte Zeit erfreuen konnen und schliesslich zerstort
werden. Mit Armida verband sich im Bewusstsein des franzosischen 18. Jahrhunderts immer
auch der Aspekt der "Kokette". Sie galt als Verfiihrerin, als "enchanteresse”, die mit Mitteln
der Tauschung arbeitet, mit den “artifices d'une femme perfide qui cherche a tromper, a
séduire, a retenir, a réchauffer un amant”, um hier Diderots Meinung anzufiihren.*

In der zweiten Szene, Rinaldo fallt die Myrte, sind die Positionen von Rinaldo und Armida
vertauscht; nun hat Rinaldo die Stelle der handelnden, manipulierenden und im tibertra-
genen Sinne kreativen Person eingenommen. Das kiinstlich hervorgerufene Paradies
Armidas wird durch eine mannliche Tat in den urspriinglichen, natiirlichen und nutzbaren
Waldzustand zuriickverwandelt, die mannliche Schaffenskraft durch die sexuelle Metapher
des Schwertes, welches Rinaldo in den klaffenden Schnitt des niederfallenden

Fragonards Rinaldo-Pendants

199



200

* Zuden verschiedenen Formen der sexuellen Meta-
phorik bei Fragonard siehe Sheriff 1990, S. 58-113. Die
Vorstellung des aus seiner Sexualitat heraus schaf-
fenden Kiinstlers war zu jener Zeit keineswegs aus-
sergewohnlich und ist anhand der Pygmalion-The-
matik ausfihrlich untersucht worden; hier in Armida
in gewisser Weise ein weibliches Aquivalent zu
finden, mag allerdings iiberraschen, lasst sich aber
damit erklaren, dass die Koketterie in Paris eine
wesentlich grossere Bedeutung als anderswo beses-
sen hat und dass man in der bisherigen Forschung der
franzosischen Malerei des Ancien Régime in ge-
schlechtsspezifischer Hinsicht noch relativ wenig Be-
achtung geschenkt hat. Vgl. dazu allgemein: B. Baum-
gartel, Angelika Kauffmann (1741-1807), Bedingungen
weiblicher Kreativitat in der Malerei des 18. Jahrhun-
derts, Weinheim und Basel 1990, S. 91-106.

% ¢.-H. Watelet, Versuch iiber die Garten, Leipzig
1776, S. 88 (orig. Essai sur les jardins, Paris 1774). Vgl.
dazu ferner meine unpublizierte Lizentiatsarbeit (wie
Anm. 1)

*7 Le cheval fondu und La main chaude, National Gal-
lery of Art (Samuel H. Kress Collection), Washington,
D.C.; Rosenberg 1987, Nrn. 164, 165; Cuzin 1987, Nrn.
340, 341; Sheriff 1990, S. 82-89.

% Gravelots Kupferstiche erschienen erstmals 1771 in
einer Ausgabe des Originaltexts: T. Tasso, La Gerusa-
lemme Liberata, Paris 1771. Vgl. Buzzoni 1985 (wie
Anm. 7), S. u8f.; K. Rorschach, Eighteenth Century
French Book Illustration, Drawings by Fragonard and
Gravelot from the Rosenbach Museum and Library,
Ausstellungskatalog Rosenbach Museum and Library,
Philadelphia, PA, 1985, insbesondere Nrn. 23-27.

29 Die Ausgabe von Mirabaud wurde 1735, 1752, 1759
und 1771 (Briissel) neu aufgelegt.

Baumstammes schlagt, klar angezeigt.?> Die Figur der Armida liess um 1765 in einer
geradezu pradestinierten Weise die Verbindung der dsthetischen Kategorien des Artifiziel-
len und Natiirlichen mit Auffassungen von Kreativitat und allgemein herrschenden
Geschlechtlichkeitsvorstellungen zu, und Fragonards Rinaldo-Pendants demonstrieren dies
in einer einzigartigen, exemplarischen Anschaulichkeit.

Die innerhalb der Kategorie der artifiziellen, demonstrativ zur Schau gestellten Kunst anzu-
treffende Verkniipfung von verfiihrerisch wolliistiger Naturumgebung mit verlockender
Weiblichkeit, der die Asthetik der mannlich arbeitsamen Natiirlichkeit ohne offensichtliche
Kunstanstrengung gegeniibergestellt wird, findet sich vergleichbar in den Gartentheorien
jener Zeit. So unterscheidet etwa Watelet, der zu den Pionieren des sogenannten
"pittoresken Gartengenres” zahlt, unter anderem zwischen Parks und "romantischen”
Garten: "In den Parks muss das Nutzbare dem Angenehmen die Hand bieten, und die Kunst
muss iiberhaupt der Natur untergeordnet sein. [...]. In den Garten, die zu feinern und
gesuchtern Ergotzungen bestimmt sind, pflegen Kunst und Reichtum, zu unnatiirlichen
Wirkungen und zu Wundern angewendet, sich anzustrengen, den Sieg iiber die Natur
davonzutragen.””’ In zwei tiblicherweise in die 1770er Jahre datierten Pendants eines Parks
und eines Gartens stellte Fragonard derartige dsthetische Unterscheidungen zwischen
natiirlicher und artifizieller Natur deutlich vor Augen, und auch dort wird klar, wie stark
diese beiden Kategorien mit geschlechtlichen Konnotationen behaftet sind.?” Im Garten
entfalten sich erotische Spiele; der Park bietet tugendhafter Verliebtheit und einem lauten,
unschuldigen Knabenspiel die angemessene Umgebung.

Wir haben im vorangegangenen zwei bedeutsame Aspekte der Rinaldo-Pendants angespro-
chen, die im folgenden in Beziehung zueinander gesetzt werden konnen: die Nahe zum
dichterischen Vorbild und die unorthodoxe, auf kiinstlerische Schaffenskraft verweisende
Konzeption. Welche bemerkenswerte Distanz die skizzenhafte Ausfithrung und das Pendant-
Konzept zwischen Fragonard und traditionelle Tasso-Illustratoren legen, verdeutlicht ein
Vergleich mit einem etwa zur selben Zeit entstandenen Kupferstich von Hubert Frangois
Bourguignon, genannt Gravelot (1699-1773) (Abb. 4). Trotz kompositioneller Verwandtschaft
konzentriert sich Gravelots Stich in seiner deskriptiven Gestaltungsweise vornehmlich auf
den Inhalt der Erzahlung und vermeidet eine Auseinandersetzung mit den sprachlichen
Qualitdten Tassos.?® Dieselbe Inhaltshezogenheit finden wir auch in der 1724 erschienenen
und bis 1760 dreimal neu aufgelegten Ubersetzung "Jérusalem délivrée” von Jean-Baptiste
Mirabaud (1675-1760).%9 Mirabauds erkldrende und relativ niichterne Prosa (1) steht noch
ganz in der rationalistischen Tradition der Ara Louis XIV. und Louis XV., deren Ubersetzun-
gen man heute unter der Bezeichnung "belles infidéles” kennt. 1774 ersetzte die wesentlich
getreuere und poetischere Ubersetzung von Charles-Frangois Lebrun (1739-1824) Mirabauds
Version mit grossem Erfolg. Die im folgenden angefiihrten Versionen von Vers XVIII/35
mogen einen Eindruck der beiden unterschiedlichen Auffassungen vermitteln:

"Renaud sans se soucier de ses [Armida’s] prieres ni de ses larmes, leve le bras: mais dans le
moment d'horribles éclats de tonnerre se font entendre, la terre est violemment ébranlée &
il en sort d'affreux mugissemens. Un geant énorme prend la place d’Armide;” (Mirabaud)3°

Frangois Louis



Abb. 4: Hubert Frangois Bourguignon, gen. Gravelot,
Rinaldo im Zauberwald (Rinaldo vor dem Trugbild der
Armida). Kupferstich, aus Torquato Tasso, La Gerusa-
lemme Liberata, Paris 1771, Gesang XVIII.

Foto: Bibliotheque Universitaire, Lausanne.

% Jérusalem delivrée, Poéme heroique du Tasse,
traduit en frangois, Paris 1752, Bd. 11, S. 282. Es ist
interessant festzustellen, dass der Italiener Servan-
doni, zwei Generationen vor Fragonard geboren, in
seinem zusammenfassenden Beiheft zu La Forest
Enchantée (vgl. Anm. 12) Mirabauds Ubersetzung
ausdriicklich lobte und etliche Passagen davon
direkt {ibernahm.

" Jérusalem Délivrée, Poéme du Tasse, Nouvelle
Traduction, Paris 1774, Bd. 11, S. 217.

¥ Zu erforschen bleibt, ob Lebrun mit Fragonard
oder dessen Auftraggeber persénlich bekannt war.
Lebrun, nur sieben Jahre jiinger als Fragonard, passt
Jedenfalls gut in die Kreise von aufgeklarten Kennern,
die Fragonards skizzenhafte Bilder schatzten (vel.
Sheriff 1990, S. 132(f.). Lebrun war seit 1762 als Jurist
an der Pariser Advokatur tétig, zog sich aber nach
erfolglosem Kampf fiir eine Parlaments- und Geset-
zesreform fur die Zeit zwischen 1774 und 1789 von sei-
ner 6ffentlichen Stellung in ein Literatendasein zu-
rick. Nach der Revolution manovrierte sich dieser
Mann von energischem Charakter und gemassigt-libe-
raler Uberzeugung durch eine bemerkenswerte poli-
tische Karriere, die ihm unter anderem 1791 den Po-
Sten des Prasidenten des Direktoriums Seine-et-Oise,
1806 jenen des Generalgouverneurs Frankreichs und
1808, wenngleich gegen seinen Willen, den Adelstitel
Duc de Plaisance eintrug.

"Toujours inexorable, Renaud léve le bras: soudain elle [Armidal prend des formes
nouvelles. Tels, dans le délire d'un songe, les fantomes se multiplient & se succedent. Son
corps s'épaissit, les lys & les roses de son teint s'effacent; les ombres s'étendent sur son
front. C'est un géant terrible, un Briarée qui avec cent mains fait mouvoir cinquante épées
& résonner cinquante boucliers.” (Lebrun)3'

Es lasst sich im Moment weder nachweisen, inwieweit Fragonard sich auf den italienischen
Originaltext oder auf Mirabauds Ubersetzung gestiitzt, noch ob er Lebruns Ubersetzung
bereits vor ihrer Veroffentlichung gekannt hat - sie war moglicherweise schon beendet, als
er die Bilder malte. Wie dem auch sei, Lebruns Werk verrat dieselbe kiinstlerische
Auffassung wie Fragonards Pendants.3* Im unglaublich kurzen Vorwort machte Lebrun
seinen neuartigen Standpunkt deutlich: "La traduction que nous donnons au public, a été
arrachée a I'Auteur presque malgré lui: c'est, nous a-t-il dit, un Ouvrage de ma premiere
jeunesse; j'étois passionné pour le Tasse & mécontent de ses Traducteurs: j'ai fait
autrement, je n'ai peut-étre pas fait mieux. Du Tasse - Sa vie est partout. Son génie doit se
retrouver dans mon Ouvrage, ou mon ouvrage ne vaut rien.” Lebrun erklart sein Bemiihen
um eine akkurate Wiedergabe von Tassos sprachlichem Ausdruck mit seiner leidenschaftli-
chen Reaktion auf die Dichtung selbst, und ahnlich scheint auch Fragonards Nahe zum Text

bewusster Ausdruck von Begeisterung zu sein.Tassos Kunst kann im sensiblen Leser - und

Fragonards Rinaldo-Pendants

201



202

3 Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des
Sciences, des Arts et des Métiers, Bd. 5, Paris 1755,
S. 719- 722. Enthusiasmus wird hier nicht mehr, wie
noch im 17. Jahrhundert, als eine unabhéngige, gott-
liche, bereits bei der Geburt des Genies vorhandene
Energie aufgefasst, sondern als eine bis zu einem
gewissen Grad erlernbare Fahigkeit. Vgl. Sheriff 1990,
S. 137ff

3 Eine vergleichbare Kongenialitat zwischen Dichter
und Maler hat Seznec 1945, S. 44, fiir Fragonards Illu-
strationen von Ariosts Orlando furioso festgestellt.
%/ Encyclopédie 1755 (wie Anm. 33), S. 720.

nur in diesem - eine intensive Begeisterung, einen Enthusiasmus hervorrufen, der in der
Ubersetzung nachvollziehbar mitgeteilt sein will. Wir stossen hier auf jene Auffassung von
Enthusiasmus als geistige Reaktion des "homme de génie” auf "grosse” Kunst, wie sie im 18.
Jahrhundert gelaufig war und wie sie Cahusac in der "Encyclopédie” definiert hat.?} In
seiner Umsetzung rechnet dieser keineswegs unreflektierte Enthusiasmus mit einem
elitaren Publikum sensibler Connaisseure, welches nicht nur Fragonards Malweise, sondern
auch Tassos Dichtkunst schatzt; denn auf welche Art und Weise ein genialer Kiinstler sich
aussert, sei es mit Worten oder Farben, verstanden werden kann er nur von einer Person,
die die kongeniale Wahrnehmungsfahigkeit besitzt. Der Enthusiasmus Fragonards kommt,
wie Sheriff deutlich gemacht hat, in seiner rauhen Pinselfithrung zum Vorschein. In den
Rinaldo-Pendants vermittelt Fragonard durch den Ausdruck seiner eigenen Begeisterung
fiir Tassos Text sowohl das Genie Tassos als auch seine eigene Genialitat, ohne die er jenes
weder hatte erkennen noch in die Malerei hatte tibersetzen kénnen.

Fragonard demonstriert in den Rinaldo-Pendants eine individuelle und fiir jene Zeit neu-
und einzigartige Kongenialitat zwischen Maler und Dichter.3* Mit seiner skizzenhaften
Malweise paraphrasiert er Tassos poetische Ausdrucks- und Schaffenskraft und mit seiner
Wahl von kontrastierenden Pendants als Bildform die dramaturgische dichterische
Narration. Die Dichtung liefert dem Maler hier nicht mehr allein den thematischen
Ausgangspunkt, die Geschichte, die dieser interpretiert, vielmehr erweist sie sich selbst in
ihrer neu erfassten Vielschichtigkeit und ihrer kiinstlerischen Qualitat als Inspirationsquelle.
Sie ist der Grund, um es mit den Worten Cahusacs auszudriicken, fiir jene nachempfindbare
“impulsion qui I'a ébranlée (I'ame de I'homme de génie), qui la remplit, & qui I'entraine,
[quil est telle que tout lui cede, & qu'elle est le sentiment prédominant. Ainsi, sans que rien
puisse le distraire, ou l'arréter, le peintre saisit son pinceau, & la toile se colore, les figures
s'arrangent [...]."3> Die hislang verkannte Nahe der Rinaldo-Pendants zum literarischen
Vorbild erklart sich - zumindest, so diirfen wir annehmen, fiir einige der Zeitgenossen
Fragonards, die sich an seiner kiinstlerischen Virtuositat ebenso wie an Tassos poetischem
Genie begeistern konnten - aus diesem Vorgang der enthusiastischen Inspiration.

Mehrfach zitierte Literatur

Ananoff 1968

Ananoff, Aléxandre: L'ceuvre dessiné de Jean-Honoré Fragonard, Bd. lll, Paris 1968.

Cuzin 1987

Cuzin, Jean-Pierre: Jean-Honoré Fragonard, Vie et ceuvre, Fribourg/Paris 1987.

Réau 1956

Réau, Louis: Fragonard - Sa vie et son ceuvre, Paris 1956.

Rosenberg 1987

Rosenberg, Pierre: Fragonard, Ausstellungskatalog Galeries nationales du Grand Palais, Paris 1987.

Seznec 1945
Seznec, Jean: "Fragonard as an Interpreter of Ariosto”, in: Mongan, Elizabeth, Hofer, Philip und
Seznec, Jean (Hrsg.), Drawings for Ariosto, New York 194s5.

Sheriff 1990
Sheriff, Mary D.: Fragonard, Art and Eroticism, Chicago 199o0.

Wildenstein 1960
Wildenstein, Georges: The Paintings of Fragonard, Aylesbury 1960.

Frangois Louis



	"L'âme de l'homme de génie" : Fragonards Rinaldo-Pendants im literarischen Kontext

