
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der
Universität Zürich

Herausgeber: Kunstgeschichtliches Seminar der Universität Zürich

Band: 1 (1994)

Artikel: Velásquez' Beitrag zur Rangerhöhung der Malerei

Autor: Zelger, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720124

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Velazquez' Beitrag

zur Rangerhöhung der Malerei

Franz Zeiger

In den vergangenen Jahren habe ich am Kunstgeschichtlichen Seminar der Universität Zürich

mehrere Veranstaltungen zur spanischen Malerei im 17. Jahrhundert durchgeführt. Von den

Studierenden erhielt ich wertvolle Anregungen und kritische Stellungnahmen. So ist auch die

vorliegende Arbeit aus drei Veläzquez-Übungen, die zum Teil in Madrid stattgefunden haben,

herausgewachsen. Von den aktiven Teilnehmern und Teilnehmerinnen sei die inzwischen

verstorbene Damaris Koller erwähnt, deren Erkenntnisse zu den Hilanderas im folgenden Text

eingearbeitet sind.

Soziale Anerkennung des Künstlers

Im 17. Jahrhundert, als in Italien die Malerei schon längst zu den "artes liberales" gehörte,

galten die spanischen Künstler noch immer als Handwerker. Viele von ihnen lebten unter

schlechten sozialen Bedingungen und in finanzieller Misere. Dazu kamen fiskalische

Belastungen, Steuern und Abgaben, die nur Handwerkern auferlegt waren. Wie diese hatten

sie eine Art Mehrwertsteuer, die "alcäbala", zu entrichten, die von der königlichen

Schatzkammer auf den Verkauf handgefertigter Ware erhoben wurde. Die "alcäbala" war

den Malern auch deshalb ein Dorn im Auge, weil dadurch ihre Werke de facto etwa mit

Schuhen und Kleidungsstücken gleichgestellt wurden. So versuchten sie mit allen Mitteln,

das zu erreichen, was in Italien seit dem Cinquecento selbstverständlich war: die Nobilität

der bildenden Kunst.

Vgl. dazu: Karin Hellwig: Kunstliteratur in Spanien

1600-1700. In: Sylvaine Hansel und Henrik Karge

(Hrsg.): Spanische Kunstgeschichte. Eine Einführung.
Band 2: Von der Spätantike bis zur frühen Neuzeit.
Berlin 1992, S. 79-104, hier S. 97, Anm. 31.
2

Vgl. dazu: Mary C. Volk: On Velazquez and the

Liberal Arts. In: The Art Bulletin 58 (1978), S. 84.
3

Vgl. dazu-. Jonathan Brown und Robert Enggass:

Italy and Spain 1600-1750. Sources and Documents.

Englewood Cliffs, N.J., 1970, S. 167.

Als bedeutsamer Schritt auf dem Weg zur sozialen Anerkennung der Künstler galt das Urteil

des "Consejo de Hacienda" vom n. Januar 1633, in dem entschieden wurde, dass die Maler

für verkaufte eigene Bilder, nicht jedoch für von ihnen veräusserte Werke anderer Künstler

von der Steuer befreit werden sollten.1 Ungeachtet dieses Teilerfolgs blieben sie an die

Zunftordnung gebunden und hatten weiterhin Steuerforderungen zu erfüllen. Sie waren

nach wie vor den Handwerkern gleichgestellt. Veläzquez, der königliche Hofmaler, musste

trotz seiner Stellung selbst noch als "ayuda de guardarropa" Steuern bezahlen; im Jahre 1641

zum Beispiel war seine Abgabe höher als die jedes anderen Malers in Madrid.2 Offiziell fand

die "pintura" erst durch ein Urteil von 1677, siebzehn Jahre nach Velazquez' Tod, als "arte

liberal" Anerkennung.3

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universität Zürich 1994



Diesem historischen Ereignis ging Calderön de la Barcas "Tratado defendiendo la nobleza de

la pintura" aus dem gleichen Jahr voraus — ein Gutachten zugunsten der Madrider Maler, die

gegen den Fiskus prozessierten. Calderöns Eingabe wurde verfasst, als den Künstlern eine

jährliche Steuer von 50 ducados für das Ruhegehalt von Soldaten auferlegt wurde. Calderön

schreibt von der Malerei als der Nachahmung der Werke Gottes, sie sei "die Kunst aller

Künste".4 Solche Worte hatten zu jenem Zeitpunkt offenbar die nötige Überzeugungskraft.

Spanische Theoretiker

Das Begehren nach Statuserhöhung der bildenden Kunst fand in zahlreichen Abhandlungen

Ausdruck. Dabei folgten die spanischen Theoretiker Gutiérrez, de Butrön, Carducho,

Pacheco und Calderön in ihren Thesen weitgehend den italienischen Schriften des

Quattrocento und Cinquecento von Alberti, Leonardo, Vasari, Lomazzo, Zuccari und

anderen.5 Für Alberti und Leonardo zählte die Malerei zu den Wissenschaften, weil sie auf

mathematischer Perspektive und auf Naturstudium gründe.6 Da die Mathematik zu den

"artes liberales" gehörte, konnte sie als Grundlage der bildenden Kunst für deren

Rangerhöhung argumentativ eingesetzt werden. Leonardo ging noch einen entscheidenden

Schritt weiter, wenn er sagte: "In der Tat, alles, was ist, sei es in stofflicher Form oder in

der Vorstellung, der Künstler bildet es zuerst in seinem Geist und dann durch das Werk

seiner Hände."7 An anderer Stelle vergleicht er gar den "schöpferischen Genius" mit der

Macht Gottes, die Welt zu erschaffen: "Diese göttliche Macht, die der Wissenschaft des

180 Malers innewohnt, bewirkt, dass der Geist des Malers zur Ähnlichkeit mit dem göttlichen
Geist sich wandelt."8

Im Jahre 1600 erschien in Madrid die Schrift von Gaspar Gutiérrez de los Rios "Noticia

general para la estimaciön de los artes", ein Plädoyer für den intellektuellen Rang der

Malerei. In die gleiche Richtung zielen zwei Abhandlungen von Juan Alonso de Butrön, die

"Discursos apologéticos en que se defiende la ingenuidad del arte de la pintura" von 1626

und der 1629 publizierte "Memorial informativo", der auch einen Beitrag von Lope de Vega

enthält. Mit der Erwähnung von "Gott als erstem Künstler" baute dieser den Nachweis der

Nobilität der Malerei in den weit übergreifenden Zusammenhang theozentrischer

Kunsttheorie ein. 1633 und 1649 erschienen die für das 17. Jahrhundert wichtigsten

spanischen Kunsttraktate, die "Diälogos" von Vicente Carducho und Francisco Pachecos

"Arte de la pintura". Carducho bezog, was die Ausbildung der Maler betraf, einen betont

akademischen und gelehrten Standpunkt, wohl als Gegenposition zum Zunftsystem. Pacheco

führte in Sevilla eine private Akademie, die sowohl Künstlerwerkstatt als auch Treffpunkt
für Humanisten, Dichter, Gelehrte, Theologen und Maler war. In diesen Kreis geriet der

elfjährige Velazquez, als er am 1. Dezember 1610 bei Pacheco in die Lehre eintrat. Dort

lernte er die führenden Geister von Sevilla kennen. Pacheco, der eine trockene

akademische Malerei pflegte, arbeitete damals an seiner "Arte de la pintura", einem

kunsttheoretischen Traktat, der allerdings erst 1649, nach dem Tod des Autors, publiziert
worden ist. Diese Abhandlung, die er mit vielen praktischen Ratschlägen für Künstler

ergänzte, hatte zu einem wesentlichen Teil die Erhebung der Malerei in den Stand der "artes

liberales" zum Ziel. Pacheco beklagte sich darüber, dass "diese Kunst, so nobel und wichtig

einzuschätzen, in Spanien langsam in Vergessenheit gerate", dass sie dagegen in anderen

4 Ernst Ludwig Curtius: Calderön und die Malerei.
In-, Romanische Forschungen 50 (1936), S. 89-136.
5 Vgl, dazu: Hellwig (wie Anm. i), S. 82, S. 89F
6

Anthony Blunt: Kunsttheorie in Italien 1450-1600.

München 1984, S. 18.

7 Zit. nach: Blunt (wie Anm. 6), S. 24.
8 Ebd., S. 24.

Franz Zeiger



Ländern, besonders in italien, besser gestellt sei. Zwei Dinge würden einen Mann berühmt

machen und ihn in den Adelsstand erheben: der reine Adel seines Geschlechtes und zur

gleichen Zeit sein Vorleben. So verhalte es sich auch mit allen Wissenschaften [sie], und aus

diesem Grund sei es wichtig, mit der Vorzeit und dem Ursprung der Malerei zu beginnen.9

Im 6. Kapitel des i. Buches mit dem Titel "Von der Ehre, die berühmte Maler von grossen

Prinzen und Regenten erfahren haben" zitiert Pacheco die Geschichte von Apelles und

Alexander dem Grossen, fügt als neuzeitliche Parallele Tizian und Karl V. an und schreibt dann

über Velazquez: "Man kann die Liberalität und Freundlichkeit kaum begreifen, die ein so

grosser Monarch Velazquez zukommen lässt. Seine Majestät hat einen Schlüssel zum Atelier

des Hofmalers im königlichen Palast. Dort steht auch ein Stuhl, auf dem er ihm beim Malen

zuschauen kann, was fast täglich geschieht."10

Wie in Italien ist auch in Spanien die Auseinandersetzung über den Status der Malerei nicht

nur auf theoretischer Ebene ausgetragen worden. Die von den Zünften vorgeschriebene,

einseitig werkstattgebundene Ausbildung galt als überholt. Der Ruf nach einer Akademie

wurde laut, die sowohl theoretischen wie praktischen Unterricht anbieten würde. Während

in Italien in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts tatsächlich solche Akademien

entstanden - die älteste war die von Vasari 1562 gegründete "Accademia del Disegno"11 -,

mussten die Spanier noch lange Zeit darauf warten. Erst 1752 kam es in Madrid zur Gründung

der "Academia de San Fernando".12

Die aus den italienischen Schriften übernommenen Argumente für die Nobilität der

bildenden Kunst haben die spanischen Autoren mit der eigenen Tradition in Verbindung

gebracht. Sie verwiesen zum Beispiel auf zahlreiche Herrscher und Adelige ihres Landes, die

gemalt haben, unter anderen Karl V., Philipp 11., III. und IV. Beliebt war auch die Aufzählung

von Päpsten, Königen und Fürsten, welche seit der Antike den Künstlern Ehrungen hatten

zukommen lassen. Unermüdlich versuchten die Theoretiker aufzuzeigen, dass die Malerei

die Bedingungen einer freien Kunst erfülle und als solche zu gelten habe. Auch in Spanien

wollten die Maler den Dichtern gleichgestellt sein.

Velazquez' Gesuch um Aufnahme

in den Santiago-Orden

9 Francisco Pacheco-, Arte de la Pintura. Hrsg. von
Francisco Sânchez Canton. Madrid 1956, Bd. 1, S. 4. -
Vgl. auch Madlyn Miliner Kahr: Velazquez. The Art of
Painting. New York 1976, S. 169.
10

Pacheco (wie Anm. 9), S. iooff., S. 161.

" Blunt (wie Anm. 6), S. 38F
12

Vgl. dazu: Hellwig (wie Anm. 0, S. 88f.
13

Carl Justi: Diego Velazquez und sein Jahrhundert.
München (1982), S. 607.
14 Zit. nach: Jonathan Brown: Velazquez, Maler und

Höfling. München 1988, S. 251.

Velazquez hoffte, dass seine Karriere durch die Aufnahme in einen prominenten

Militärorden gekrönt würde. 1650 reichte der Maler dem König ein entsprechendes Gesuch

ein. Dieser überliess ihm die Wahl zwischen den drei am meisten geschätzten Orden:

Santiago, Alcantara oder Calatrava. Velazquez entschied sich für den Santiago-Orden. Die

Nominierung durch den König erfolgte am 6. Juni 1658. Nach den Statuten musste

nachgewiesen werden, dass der Prätendent und seine Vorfahren bis ins vierte Glied von

rechtmässiger Geburt waren: "alte Christen", ohne Mischung von Mauren, Juden oder

"conversos".'3 Ferner schlössen die Vorschriften diejenigen aus, "die selbst oder deren

Eltern oder Grosseltern eine der manuellen oder niederen Beschäftigungen ausgeübt haben,

die hier beschrieben werden [...]. Mit manueller oder niederer Beschäftigung ist gemeint:

Silberschmied oder Maler, wenn er für seinen Lebensunterhalt malt, Sticker, Steinschneider,

Steinmetz, Gastwirt, Schreiber, ausgenommen königliche Sekretäre."'4 Die Nachforschungen

Velazquez' Beitrag zur Rangerhöhung der Malerei



über Velazquez und seine Vorfahren dauerten von November 1658 bis zum 14. Februar 1659.

Von 148 Zeugen wurde bestätigt, dass der Maler von aristokratischer Herkunft sei und nie

ein Bild verkauft habe — was nicht den Tatsachen entsprach.'5 Schwierigkeiten bereitete der

Adelsnachweis, obwohl Velazquez belegen konnte, dass die Familie von Fleischsteuern

befreit war, was in Sevilla nur für die "hidalgos" und den Hochadel zutraf. Dennoch lehnte

der Rat das Gesuch wegen nicht nachweisbaren Adels ab. Der eigentliche Grund für diese

Demütigung lag jedoch ganz einfach in Velazquez' Stellung als Maler. Es ist auch heute nicht

klar, ob er wirklich adeliger Abstammung war. Julian Gällego z.B. zweifelt daran, da Pacheco

nie davon gesprochen habe, obwohl er alle positiven Seiten seines Schülers und

Schwiegersohnes hervorstrich.16 Allein die Tatsache, dass der Vater dem Sohn erlaubte, den

Malerberuf zu ergreifen, macht stutzig: Die Erlernung eines Handwerks widersprach den

aristokratischen Konventionen. Auch für Jonathan Brown bleibt es unklar, warum die Familie

ihren Status nicht stärker betonte. "Das wenige, das wir über Velazquez' frühe Jahre wissen,

lässt erkennen, dass die Familie, ihrer Prätentionen ungeachtet, eher in mittelständischen

als in aristokratischen Verhältnissen lebte."'7 Wie auch immer, Philipp IV. blieb nichts

anderes übrig, als einen päpstlichen Dispens von Alexander VII. einzuholen. Doch der Rat

blieb hart. Ein neu entdeckter genealogischer Mangel wurde ins Feld geführt. Erst eine

zweite Intervention des Heiligen Vaters führte zum Erfolg. Am 28. November 1659 wurde

Velazquez nach langwieriger, erniedrigender Opposition, die nur vordergründig dem

fehlenden Adelsnachweis gegolten hatte, in den exklusiven Santiago-Orden aufgenommen —

als Ergebnis der Bemühungen um seine Nobilitierung. Vor diesem Hintergrund sind die

beiden Hauptwerke Las Hilanderas und Las Meninas entstanden.

Las Hilanderas

15 Brown 1988 (wie Anm. 14), S. 25if.

Julian Gällego: Velâzquez en Sevilla. Sevilla 1974,

S. içf.
17 Brown 1988 (wie Anm. 14), S. 1.

18
Im Jahre 1772 ist das Bild mit grösseren Massen, die

etwa den heutigen entsprechen, im Inventar des

königlichen Palastes aufgeführt. Gemäss radiographischen

Untersuchungen ist das Gemälde an allen vier
Seiten vergrössert worden, entsprach in seinem

ursprünglichen Format aber ziemlich genau demjenigen

im Inventar von Arce. Die Annahme liegt nahe,

dass das Bild beim Brand des Alcazar 1734 beschädigt
und zwischen 1734 und 1772 restauriert und angestückt

worden ist.- Vgl. dazu: Gonzalo Menéndez Pidal und

Diego Angulo Ifiiguez-. Las Hilanderas de Veläzquez.

Radiografias y fotografias en infrarroja. In: Archivo

espahol de arte 38 (1965), S. 1-12.

19 Nach Friedrich Teja Bach ist hier nicht der Wettstreit

zwischen Minerva und Arachne, sondern die

Geschichte von den Töchtern des Königs Minyas aus

dem 4. Buch der "Metamorphosen" dargestellt. Vgl.

dazu Friedrich Teja Bach: Metamorphosen Ovids in

Velâzquez' Malerei. In: Neue Zürcher Zeitung, Nr. 68,

21./22. März 1992.
20 José Löpez-Rey-. Velâzquez' Work and World.

London 1968, S. 108.

Das Bild Las Hilanderas (Die Spinnerinnen) oder Die Sage der Arachne (Abb. i) wird zum

erstenmal 1664 in der Sammlung des Hofbeamten Pedro de Arce erwähnt.'8 Es stellt eine Szene

aus dem Konkurrenzkampf zwischen Minerva und Arachne nach Ovids "Metamorphosen"

(6. Buch) dar. Arachne, die Sterbliche, hatte es gewagt, Minerva zum Wettstreit im Weben

herauszufordern, wobei es ihr gelang, eine der Göttin ebenbürtige Leistung vorzuweisen.

Darüber hinaus provozierte sie Minerva, indem sie die Liebesabenteuer Jupiters mit

sterblichen Frauen darstellte. Zur Strafe wurde Arachne in eine Spinne verwandelt.'9

Im Inventar der Bibliothek von Velâzquez ist eine Ausgabe des "Ovide moralisé" verzeichnet,

deren Kommentar den Maler zur Verknüpfung der Arachne-Sage mit seiner persönlichen

Situation nach der ersten Verweigerung des Santiago-Ordens angeregt haben könnte: "La

philosophia secreta" von Juan Pérez de Moya, erschienen 1611. Moya spricht vom Zorn, den

Arachne ergriff, als ihr mit viel Fleiss und in langer Arbeit geschaffenes Werk Ablehnung

erfuhr und zerstört wurde. Ähnlich kommentierte der Spanier Pedro Sanchez Viana den

Wettkampf zwischen Minerva und Arachne in seinen "Transformaciones de Ovidio" von

1589: "Bitterkeit, die einen Künstler erfüllt, wenn er seine Arbeit kritisiert findet."20 Es war

nicht die Absicht des Malers, die "Metamorphosen" zu illustrieren, vielmehr nahm er mit
der Geschichte der Arachne Stellung zu aktuellen Problemen.

"Auf der Arachne Geschick, der Mäonerin, sinnt sie [Minerva] im Geiste,

Die, wie sie hatte gehört, an Lob in der Wollebereitung

Franz Zeiger



183

Abb. h Velazquez, Las Manderas, ca. 167x252cm, mit Nicht nachstand ihr selbst. Nicht Ort, noch edle Herkunft,
den Zufügungen 220 x 289 cm, Prado, Madrid.

Kunst nur brachte ihr Ruhm. Ihr Vater, aus Colophon Idmon,

Tauchte die saugende WolT in den Saft phocäischer Schnecken.

Tot war die Mutter bereits, doch die auch war aus dem niedren

Volke wie ihr Mann. Aber rings in den lydischen Städten

Hatte sich jene durch Fl ei ss denkwürdigen Namen erworben,

Ob auch niedrer Geburt sie bewohnte das kleine Hypäpa.

Oftmals, dort zu besehn die bewunderungswürdige Arbeit,

Kamen die Nymphen herzu von den Weinhöhn ihres Timolus,

Kamen, entstiegen dem Fluss, herzu die pactolischen Nymphen,

Und nicht sahen sie bloss mit Ergötzen die fertigen Zeuge,

Auch die Fertigung selbst — es paarte Geschick sich mit Anmut —,

Wenn zum Ballen zuerst sie vereinte die gröbere Wolle,

Wenn mit den Fingern den Stoff sie schlichtete oder geschmeidig

Machte mit häufigem Strich dem Nebel vergleichbare Flocken

Oder mit gleitendem Daumen umschwang die gerundete Spindel

Oder wenn stickend sie sass; sie lernte, so schien es, von Pallas.

Doch sie leugnet' erzürnt, dass Meisterin wäre die Göttin:

Velazquez' Beitrag zur Rangerhöhung der Malerei



Abb. 2: Emblem aus John Bulwer, Chirologia: or the

Natural Language of the Hand Whereunto is added

Chironomia: Or, the Art of Manuall Rhetoricke. London

1644.

M Ncjalit •

21 Ovid: Metamorphosen. Übersetzt von Reinhart
Suchier. Goldmann-Ausgabe. München 1959

(Hervorhebungen vom Verfasser).
22 Vergil: Aeneis, Buch 7, 8osf. — Vincenzo Cartari: Le

Imagini I... I degli Dei (Le imagini de i Dei de gli
Antichi). Venedig 1571, S. 360.

'Streite sie', sprach sie, 'mit mir! Nichts will ich bezwungen verweigern.'

Greisengestalt nimmt Pallas und fügt sich verstellt an die Schläfen

Trügliches Grau und stützt mit dem Stab die gebrechlichen Glieder.

Drauf hub also sie an: 'Nicht bringen die höheren Jahre

Unannehmliches nur; es kommt mit dem Alter Erfahrung.

Meinen Rat nicht achte gering. Bei den Sterblichen magst du

Immer den grössten Ruhm in der Wollarbeit dir erstreben;

Weiche der Göttin jedoch und reuig erbitte Verzeihung

Für das vermessene Wort. Der Bittenden wird sie verzeihen.'"

Darauf antwortet Arachne: "[...]

Rat schon find' ich genug bei mir selbst. Dass deine Vermahnung

Fruchtet, wähne du nicht; ich bleibe bei meinem Sinne.'"

Es folgt der Wettkampf: "[...]

Doch die Mäonerin malt Europa, berückt von des Stieres

Trugbild. Wirklich erschien der Stier und wirklich die Meerflut."

Und der Ausgang des Wettkampfs: "[...]

Aber es kränkt der Erfolg die männliche blonde Minerva,

Und sie zerreisst das bunte Gewirk, die himmlischen Laster I...]."21

Velazquez gestaltete im Bild den Stoff als Schauspiel auf einer Bühne. Ein schwarzhaariges

Mädchen mit weisser Bluse und rotbraunem Rock hebt den Vorhang beiseite. Im Vordergrund

links sitzt Minerva als alte Frau verkleidet am Spinnrad. In Vergils "Aeneis" und in

Vincenzo Cartaris "Imagini degli Dei" von 1571 — in Spanien damals verbreitet — wird sie als

Erfinderin des Spinnrockens beschrieben, den sie in der Hand hält.22 Auf der rechten Seite

der Hilanderas erkennt man vor dunklem Hintergrund Arachne als Rückenfigur. Sie zieht

Franz Zeiger



Abb. 3: Emblem aus Cesare Ripa, Iconologia. Padua
1611.

Abb. 4: Emblem aus Julius Zincgreff, Emblematum
Ethico-Politicorum Centuria lulii Cuilielmi Zincgrefii
[Heidelberg] 1629.

John Bulwer: Chirologia: or the Natural Language
of the Hand Whereunto is added Chironomia: Or, the
Art of ManualI Rhetoricke. London 1644, S. 52E, S. 79,
S- 83, S. 179. - Vgl. dazu: Gustaf Cavallius: Velazquez'
fas Hilanderas. An Explication ofa Picture Regarding
Structure and Associations. Acta Universitatis Upsa-
liensis. Figura, Nova Series 11. Uppsala 1972, S. 193.
24

Vgl. dazu: Julian Gàllego: Vision et Symboles dans
la Peinture Espagnole du Siècle d'Or. Paris 1968, S.243.
25

Cesare Ripa: Iconologia. Padua 1611, S. 419C Im

Inventar von Velazquez' Bibliothek ist unter Nr. 559
eine "Iconologia de Cesare Ripa, con estampas" auf-
geführt. - Vgl. dazu: Francisco de Sànchez Canton: La

Eibrerfa de Velazquez. In: Homenaje a Menéndez
Pidal, III. Madrid 1925, S. 379-406. - Derselbe: Como

vivia Veläzquez. In: Archivo espaflol de arte 15 (1942),
S. 69-91.

Emile Mâle: L'Art religieux après le Concile de
Trent. Paris 1932, S, 83, Mâle weist darauf hin, dass

Honorius d'Autun im Mittelalter eine viel benutzte
Quelle für bildliche Darstellungen war. Es ist
anzunehmen, dass das "Speculum Ecclesiae" auch im Kreis

von Pacheco bekannt war.

das Garn von der Haspel, um es zum Knäuel zu wickeln. Ihr sind zwei Mädchen zugeordnet,

eines am Boden sitzend, das andere einen Korb tragend. Links hinter Minerva sind die aus

der gesponnenen Wolle entstandenen Tapisserien gestapelt, während neben Arachne, die

eine untergeordnete Arbeit verrichtet, das Ausgangsprodukt, die Rohwolle zu sehen ist.

Die Gebärdensprache von Minerva, Arachne und der jungen Frau mit dem Wollkratzer in

der Mitte lässt sich mit Illustrationen vergleichen, die in einer zeitgenössischen

rhetorischen Abhandlung enthalten sind, in John Bulwers "Chirologia: or the Natural

Language of the Hand Whereunto is added Chironomia: Or, the Art of Manuall Rhetoricke"

(London 1644, Abb. 2). Liest man dort die Kommentare zu den verschiedenen

Handstellungen, erklärt sich der in den Hilanderas subtil angedeutete Konflikt. Die Gestik

Minervas erinnert an das Bild mit der Überschrift Subtiliora explicat, wobei der zugehörige

Text eindeutig mahnenden Charakter hat. Die Handstellung Arachnes dagegen stimmt mit

jener Illustration überein, deren Motto Negabit lautet und in deren Kommentar von

radikaler Ablehnung die Rede ist. Die Haltung der jungen Frau in der Mitte schliesslich folgt
der Darstellung Urgebit. Sie soll laut Bulwer auf eine latente Spannung hinweisen, wie sie

die ganze Szenerie von Veläzquez' Gemälde zum Ausdruck bringt.23 Indem der Maler der

Sprache der Hände so viel Gewicht beimass, folgte er den Forderungen zeitgenössischer

Theoretiker, denen "poner las manos" ein zentrales Anliegen war.24

Die Hintergrundszene der Hilanderas zeigt den Moment nach dem Wettkampf: Die Göttin

wird sich der künstlerischen Ebenbürtigkeit von Arachne bewusst. Auf die Darstellung der

Strafe hat Veläzquez verzichtet. Entscheidend ist die Charakterisierung der Arachne, zu

deren Situation er seine eigene in Parallele setzt. Dass die Szene im Vordergrund in einer

Art Werkstatt spielt, deutet auf Arachnes Herkunft aus "bescheidenen Verhältnissen".

Gleichzeitig wird durch verschiedene Bildelemente auf ihre positiven Eigenschaften und auf

den Ausgang des Wettkampfes mit Minerva hingewiesen. Für den Fleiss der Spinnerin steht

die nach Ripas Emblem Persuasione (Abb. 3) positiv zu deutende Katze,"che nelle sue attioni
é diligentissimo, S attentissimo".25 Die Leiter wird bei Honorius d'Autun im "Speculum

Ecclesiae" als Symbol der Tugend gedeutet26, von Boethius in "De consolatione

185

Veläzquez' Beitrag zur Rangerhöhung der Malerei



27 Pacheco zitiert in seiner "Arte de la Pintura"
Boethius' "De consolatione philosophiae", so dass

Velazquez diese Schrift bekannt gewesen sein muss.-

Vgl. Erwin Panofsky-. Idea. Berlin 19855, S. 105,

Anm. 197.
28 Arthur Henkel und Albrecht Schöne: Emblemata.

Handbuch zur Sinnbildkunst des XVI. und XVII.

Jahrhunderts. Stuttgart 1967, Sp. 1257. Emblem von Julius

Zincgreff (1591-1635): Emblematum Ethico-Politicorum

Centuria lulii Guilielmi Zincgrefii (Heidelberg! 1629,

Nr. 49.
29 Zit. nach: Mâle (wie Anm. 26), S. 95.
30 Sebastian de Covarrubias: Emblemas Morales.

Madrid 1660. - Vgl. dazu-. Henkel/Schöne (wie
Anm. 28), Sp. 1303^

philosophiae" als Verbindung von niederen zu höheren Elementen27, und in einem Emblem

von Julius Zincgreff (Abb. 4) verbildlicht sie stufenweisen Aufstieg. Die Leiter führt zu einem

Lorbeerkranz. Dazu steht folgendes Epigramm: "Das Kränzlein zu erlangen/ der tugendt Lob

und Zier/ muss man unden anfangen/ die Leitter steht alhier/ Dich nur nicht ubereyle/

gemach geht man auch weit/ Sols dir werden zu theile/ es kompt noch die Zeit." Mit

anderen Worten: Durch Tugend und Fleiss lässt sich stufenweise eine höhere soziale

Stellung erreichen. Dass ein solcher Aufstieg ebenso von anderen Faktoren abhängt, deutet

Velazquez im Rotieren des Spinnrades an, das als Glücksrad gelesen werden kann. In

Honorius d'Autuns "Speculum Ecclesiae" ist zu lesen: "Die Philosophen sprechen uns von

einer Frau, die an ein sich unaufhörlich drehendes Rad gefesselt ist, und sie sagen uns, dass

ihr Kopf sich bald hebt, bald senkt. Und was ist das Rad? Es ist der weltliche Ruhm,

fortgetragen in einer ewigen Bewegung. Die an das Rad gefesselte Frau ist Fortuna (das

Glück), abwechselnd hebt und senkt sie das Haupt, denn die, welche dank ihrer Macht und

ihres Reichtums oben sind, werden oft in Armut und Elend gestürzt."29 Auf Arachne

übertragen, ist in den Hilanderas von der Unbeständigkeit des Erfolges die Rede. In der

erhöhten Hintergrundszene ging es Velazquez darum, den Moment der Gleichstellung der

Künstlerin mit der Göttin festzuhalten. Was bedeuten in diesem Kontext der Lehnstuhl und

die Viola da Gamba? Covarrubias' "Emblemas Morales" mögen dazu eine Lösung anbieten; so

heisst der Kommentar zu einem Emblem mit Zepter und Viola da Gamba (Abb. 5): "Glückselig

das Königreich, dessen kluger König weise ist, aber auch wieder nicht so sehr, dass er bei

den niederen und armen Leuten keine einzige Tugend, die ihm Achtung einflösst, erkennen

könnte. Staatskunst ist verschieden von der, die zum Lautenspielen und zum Singen

erforderlich ist. Und wenn er einen grossen Musiker tadelt, gibt er damit deutlich zu

verstehen, dass er ihn nicht begreift."30 Es ist wohl statthaft, die Bedeutung von Zepter und

Lehnstuhl im gegebenen Kontext gleichzusetzen, da sich nach dem herrschenden strengen

Hofzeremoniell nur Personen von hohem Rang auf einen Stuhl mit Rücklehne setzen

durften. So verweist der Sessel als Statussymbol auf den Adel, der durch drei Damen

vertreten ist. Auch die Aussage dieses Emblems ist im Zusammenhang mit Velazquez'

Anliegen unmissverständlich.

Franz Zeiger



Abb. 6: Tizian, Der Raub der Europa, 178 x 205 cm,
Isabella Stewart Gardner Museum, Boston.

Im weiteren stellt sich der Spanier mit dem "göttlichen" Tizian auf eine Stufe, dessen Raub

der Europa (Isabella Stewart Gardner Museum, Boston, Abb. 6) als Produkt von Arachnes

Webkunst im Hintergrund des Bildes zu sehen ist, hinter der Szene, die die künstlerische

Ebenbürtigkeit von Arachne und der Göttin zeigt. Dass Tizians Gemälde hier zum

Wandteppich umgesetzt erscheint (was es nie war), bildet einen verschlüsselten Hinweis auf

Karl V., der den venezianischen Maler zum Ritter gemacht hatte. Wegen der Reisetätigkeit

Karls gehörten die Tapisserien, besonders diejenigen mit Darstellungen kaiserlicher

Triumphe, zum mobilen Teil der spanisch-habsburgischen Hofhaltung.

Mit Zitaten von Emblemen und dem Hinweis auf Tizian hat Velazquez seiner Verbitterung
über die Verweigerung des Santiago-Ordens und seinem Bestreben, den Status des Malers zu

erhöhen, Ausdruck gegeben. Diese persönliche Stellungnahme ermöglicht einen präziseren

Datierungsvorschlag für die Entstehung des Bildes. Es dürfte zwischen der Veröffentlichung
der ersten Rückweisung seiner Bewerbung um den Santiago-Orden am 2. April 1659 und der

Verleihung des Ordens durch Philipp IV. am 28. November desselben Jahres gemalt worden

sein.

Auf einer weiteren Bedeutungsebene versuchte Velazquez, die Legitimität der Malerei innerhalb

der "artes liberales" durch den Ideenbegriff Zuccaris zu erhärten. Er schuf damit ein

Exempel gemalter Kunsttheorie.

1

Zuccaris Schrift ist im Inventar von Velazquez'
Bibliothek unter Nr. 442 verzeichnet. Den Hinweis auf
Zuccaris Ideenbegriff verdanke ich meiner Studentin
Damaris Koller.

In seiner Lehrschrift "L'idea de' pittori, scultori ed architetti" von 1607 beschäftigt sich

Zuccari mit der Frage, wie eine künstlerische Darstellung überhaupt möglich sei.3' Dabei

geht er davon aus, dass das, was im Werke offenbar werden soll, im Geiste des Künstlers

vorgebildet sein muss. Diese innere Vorstellung bezeichnet er als "disegno interno" oder

"Idea", die praktische Ausführung als "disegno esterno". Die Idee kann nach Zuccari im

Velazquez' Beitrag zur Rangerhöhung der Malerei



Menschen nur deshalb erzeugt werden, well Gott ihm durch Vermittlung der Engel die Fähigkeit

dazu verliehen hat. Somit ist sie letzlich ein Funke des göttlichen Geistes, eine "scintilla

délia Divinitä".32

In den Hilanderas können einzelne Motive des lichtdurchfluteten Hintergrundes als

bildliche Umformung von Zuccaris Theorie gedeutet werden. Velazquez wandte hier eine

skizzenhafte Technik an. Die Figuren und Bildelemente sind nicht mehr präzis erfasst. Die

ganze Szene erhält etwas Visionäres. Velazquez verbildlicht die Übertragung des "disegno

interno", das Zuccari als "non è materia, non è corpo, non è accidente di sostanza alcuna",

sondern als "Ausfluss göttlicher Gnade" interpretierte, durch einen Lichtstrahl, in dem

plötzlich ein weisser Funke aufblitzt, die "scintilla délia Divinità".33 In diesem Kontext sind

die Putten Tizians zu Engeln geworden, welche die göttliche Idee auf den Menschen

übertragen. Eine solche Deutung wird unterstützt durch die Tatsache, dass Velazquez,

obwohl er Tizian sonst bis in Details gefolgt ist (vgl. Auge des Stieres), Pfeil und Bogen der

Putti weggelassen hat und sie so zu himmlischen Wesen machte.

Die Lichtverhältnisse des Hintergrundes und die dort angestrebte Entmaterialisierung

weisen ebenfalls auf den Primat des "disegno interno". Die Fähigkeit des Malers, dank

göttlicher Eingebung Ideen hervorzubringen und sie zu realisieren, kurzum seine

Gottähnlichkeit, war für Velazquez das entscheidende Argument, die "pintura" als "arte

liberal" zu legitimieren.

Las Meninas

32 Panofsky (wie Anm. 27), S. 48f. - Federico Zuccaro:

L'idea de'pittori, scultori edarchitetti. Turin 1607. In:

Scritti d'arte di Federico Zuccaro. Hrsg. von Detlef
Heikamp. Florenz 1961 (Buch I, Kap. 7, S. 14), S. 162 und

(Buch II, Kap. 1, S. 3) S. 223.
33 Zuccaro (wie Anm. 32, Buch I, Kap. 3, S. 5), S. 153.
34 Enriqueta Harris: Velazquez. Stuttgart 1982, S. 212.

35 Vgl. dazu-. Anm. 10 und Harris (wie Anm. 34), S. 212.
36 Dabei handelt es sich um Kopien nach Rubens,

ausgeführt von Juan Bautista del Mazo. Die beiden
ölskizzen von Rubens waren Entwürfe für die
Dekoration der Torre de la Parada. - Vgl. dazu: Svetlana Al-

pers: The Decoration of the Torre de la Parada. Corpus

Rubenianum Ludwig Burchard, IX., Brüssel 1971,

S. 178T, S. 237fr

Als Plädoyer für den Adel der Malerei und somit für die Statuserhöhung des Künstlers

selbst sind auch die Meninas (Die Hoffräulein, Abb. 7) konzipiert, obwohl dies nur ein

Aspekt dieses vielschichtigen, enigmatischen Gemäldes ist. Es war laut Palomino im Jahre

1656 vollendet.34

Der Schauplatz der Darstellung ist jener Raum des Palastes, in dem Velazquez als

Hofquartiermeister und Leiter eines Sonderbauamtes arbeitete, ein Saal, der zu den Gemächern des

jung verstorbenen Kronprinzen Balthasar Carlos gehört hatte. Der Maler steht mit Pinsel,

Palette und Malstock vor einer riesigen Leinwand. Er ist als Höfling gekleidet und trägt den

Schlüssel des Palastkämmerers am Gürtel. Das dunkle Wams wird vom roten Kreuz des

Santiago-Ordens geschmückt, das möglicherweise erst nach Veläzquez' Tod hinzugefügt

worden ist. Der Legende zufolge soll der König selbst zum Pinsel gegriffen haben.

Eine zentrale Rolle spielt bei fast allen Deutungsversuchen der Spiegel im Hintergrund. Nur

noch einmal hat ihn Veläzquez als Bildmotiv benutzt, in der Londoner Venus, wobei er dort

zu den Attributen der Göttin gehört. Unbestritten ist, dass im Spiegelbild die Gestalten des

Königs und der Königin wiedergegeben sind. Vermutlich wollte Veläzquez mitteilen, dass

Philipp und Maria Anna bei der Entstehung der Meninas anwesend waren. Pacheco und

Palomino überliefern, das Königspaar hätte öfters Veläzquez beim Malen zugeschaut.35 Ihre

Präsenz ist zwar imaginär, doch für die Interpretation von grösster Wichtigkeit. Denn der

den Künstler im Atelier besuchende Monarch ist seit Plinius (Alexander und Apelles) ein

zentrales Argument im Kampf um die Anerkennung der Malerei als "ars liberalis"; die
Anwesenheit des Königs erhob sie in den Adelsstand. Dazu kommt, was schon Tolnay beobachtet

Franz Zeiger



189

Abb. 7: Velazquez, Las Meninas, 318 x 276 cm, Prado,
Madrid.

Charles de Tolnay: Velazquez' "Las Hilanderas" and
"Las Meninas". In-, Gazette des Beaux Arts 35 (1949), S. 36.

hat, dass der vor der Leinwand stehende Velazquez, nicht malend dargestellt ist, sondern in

einem Moment der Inspiration, auf das "disegno interno" konzentriert. Auch die beiden

grossformatigen Bilder im Hintergrund36, Minerva straft Arachne und Das Urteil des Midas

(Prado, Madrid), hat Tolnay im Kontext der Nobilität der Malerei interpretiert, als Sieg der

göttlichen Kunst über das Handwerk und als Hinweis auf den ungerecht bestraften

Künstler.37 Mit der Arachne-Szene nimmt Veläzquez zugleich Bezug auf die Hilanderas.

Velazquez' Beitrag zur Rangerhöhung der Malerei



Eine Auseinandersetzung mit den Meninas kann Hermann Ulrich Asemissens These von 1981

nicht ausser acht lassen. Asemissen ist der Meinung, dass man sich vor dem Bild die

eigentliche Szene der Meninas vorzustellen habe, welche auf dem Bild als ganze in einem

Spiegel erscheine. Nur so sei es möglich, dass Velazquez seine Modelle von vorne sehen und

malen könne, obwohl er hinter ihnen stehe. Diese These versucht Asemissen, unter

anderem mit dem Hinweis auf die Seitenverkehrung des "Realraums" im Bild, eingehend zu

belegen, und er verweist auch auf eine Stelle in Leonardos "Traktat über die Malerei" von

1651, den Velazquez besass und wo es heisst, "der Maler soll einen Spiegel nehmen und den

lebendigen Gegenstand sich darin spiegeln lassen. Das Spiegelbild soll er mit seinem Bild

vergleichen und dieses so malen, dass es aussieht wie etwas Wirkliches, gesehen in einem

grossen Spiegel."38 Asemissens Versuch, die Bildentstehung zu rekonstruieren, ist nicht von

der Hand zu weisen, dennoch kann man sich fragen, ob der Künstler die Szene nicht auch

ohne Spiegel seitenverkehrt gemalt haben könnte. Gerade Velazquez' Talent und seine

humanistische Bildung lassen es möglich erscheinen, dass er nur vortäuschen wollte, er

habe das Bild im Sinne von Leonardos Empfehlung gemalt, zumal die Spiegelungen letzlich

nicht konsequent durchgeführt sind (z.B. Bilder an der Rückwand). Schliesslich bleibt zu

fragen, was dieses Spiel von Schein und Wirklichkeit, diese Spiegelverkehrtheit, für die

Interpretation bedeutet. Das Raffinement besteht wohl darin, dass das Bild der Meninas als

Ganzes auf eine Szene Bezug nimmt, für die es seinerseits die Szenerie bildet.39 Es versteht

sich somit als eine Art Bühne, auf der jede Figur zugleich Modell und Betrachter, Akteur und

Zuschauer, Teil des Bildes und Aussenstehender ist.40

Ausgehend von einer realen Szene, die eine Apotheose des spanischen Königshauses in

einer Zeit des politischen und wirtschaftlichen Niederganges darstellt, plädiert Velazquez in

einem unausschöpfbaren Werk für die Nobilität der Malerei und seiner selbst. Er hat in den

Meninas durch ein komplexes Beziehungsnetz von Betrachter, Maler und Modell, von

verschiedenen bildnerischen Ebenen und durch das Spiel von Schein und Wirklichkeit, von

Malerei und Realität zentrale kunsttheoretische Fragen thematisiert. Diese Tatsache gehört
neben der farblichen Delikatesse und der vollendeten Meisterschaft der Ausführung wohl

zu den überzeugendsten Argumenten für die Rangerhöhung von Kunst und Künstler.

38 Hermann Ulrich Asemissen: Las Meninas von Diego
Velazquez. Kasseler Hefte für Kunstwissenschaft und

Kunstpädagogik. Kassel 1981, S. 36. - Lionardo da

Vinci: Das Buch von der Malerei. Hrsg. von Heinrich

Ludwig. Wien 1882, Neudruck Osnabrück 1970, Nr. 408.
39 Vgl. dazu: Michel Foucault: Les mots et les choses.

Paris 1966; dt. Ausgabe-. Die Ordnung der Dinge.
Frankfurt am Main 1971, S. 42F
40 Vgl. dazu-. Asemissen (wie Anm. 38), S. 35F

Franz Zeiger


	Velásquez' Beitrag zur Rangerhöhung der Malerei

