
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der
Universität Zürich

Herausgeber: Kunstgeschichtliches Seminar der Universität Zürich

Band: 1 (1994)

Artikel: Himmlische Pracht irdischer Überreste : Reliquienfassungen aus
schweizerischen Frauenklöstern

Autor: Boos, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720109

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Himmlische Pracht

irdischer Überreste
Reliquienfassungen aus schweizerischen Frauenklöstern

Ursula Boos

Der Begriff der Fassung bezeichnet den Schmuck,
der unmittelbar an den Gebeinen selbst angebracht
>st. Das Reliquiar dagegen ist ein selbständiger
Behälter für die Reliquien. Die exakte Definition der
Rassung" bei Reliquien fällt schwerer als etwa bei

Holzskulpturen, da meist verschiedene Materialien
and Techniken zusammen verwendet wurden. Die
erhaltenen, zeitlich weit gestreuten Fassarbeiten sind
bisher von der kunstgeschichtlichen Forschung wenig
berücksichtigt worden; in der Schweiz sind sie kaum
dokumentiert. Ausnahmen bilden einige Publikationen

aus dem süddeutschen Raum. In der Schweiz
haben sich vor allem Mathilde Tobler und Can. Robert
Suter mit Reliquienfassungen beschäftigt (siehe die
Literaturzusammenstellung Boos 1992, Katalog).

Zu Katakombenheiligen in der Schweiz siehe
Achermann 1979.

Suter, Can. Robert Ludwig, Scholastics An der All-
"tend, eine Luzerner Paramentenstickerin der
Barockzeit, in; Zeitschrift für schweizerische Archäologie

und Kunstgeschichte 25,1968, S. ii7f.

Die Kunst des Reliquienfassens führte im 17. und 18. Jahrhundert zu hervorragenden

Ergebnissen, die in der Literatur noch nicht hinreichend untersucht und gewürdigt worden

sind. - Die Gebeine der Heiligen wurden aus den Reliquiaren herausgenommen und in

einen figürlichen Zusammenhang gebracht, ja sogar zu Skeletten zusammengefügt, mit

Goldfiligran überzogen und in kostbare Gewänder gehüllt. Das Reliquiar als Behältnis

verlor an Bedeutung. Das Bedürfnis nach Schmuck konzentrierte sich auf die Reliquien

selbst, sie wurden nun wie Edelsteine kostbar gefasst.1

Schriftliche Quellen2 zum barocken Reliquienwesen zeigen, wie hoch das Fassen von

Reliquien als anspruchsvolle künstlerische Tätigkeit geschätzt wurde. Einzelne Klöster und

namentlich bekannte Nonnen erwarben sich durch Fassarbeiten überregionalen Ruhm. Zur

heute verlorenen Neufassung des Venantius-Leibes in Rathausen bei Luzern durch

Scholastica An der Allmend aus dem Zisterzienserinnenkloster Olsberg findet sich in der

Klosterchronik der Vermerk: "Zu Dissem Grossen werck hat die Gnedige fraw [Äbtissin

Maria Cäcilia Basilissa Dürler (1702-1723)] ein Closter fraw Uss dem Gottshaus ohlsperg

Beruoffe fraw Maria Scholastica An der Allmend Von Lucern, Als welche Ein Vortreffliche

Arbeitherin Von Gold ware, dere die Gnedige fraw der h. Corpus an Vertrauwt zu

Renouieren Und So köstlich als Unser Vermögen mit ihrer stickkunst zu ziehren. Sie ist im

Mayen An komen Und Bis im winter monet hier Verbliben dass Sei Bestendig an disser

Arbeith zu tuon gehabt."3

Katakombenheilige

Im Jahr 1578 wurden die Katakomben Roms wiederentdeckt und die vorgefundenen Gräber

frühchristlichen Märtyrern zugeschrieben. Eine überwältigende Entfaltung des Reliquienwesens

war die Folge, hatte doch die katholische Kirche kurz zuvor in den Beschlüssen des

Konzils von Trient die Reliquienverehrung als offizielle Lehrmeinung bestätigt. Die Gebeine

der neugefundenen, namentlich meist unbekannten "Märtyrer" wurden ab etwa 1620 zu

Hunderten in die katholischen Gebiete der Schweiz gebracht. Die festlichen Translationen

bildeten bald ein wichtiges Propagandamittel im Dienste der Gegenreformation. Der

Erwerb und Transport der Reliquien war sehr kostspielig, und auch für die Fassungen

Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlicher) Seminars der Universität Zürich 1994



Abb. i: Vitalis in der Stiftskirche Beromünster LU,

gefasst um 1650.

Abb. 2: Irenaus in der Pfarrkirche Sursee LU, Fassung

umgearbeitet Mitte 18. Jh. unter Verwendung älterer
Teile von 1654.

4 Achermann 1979, S. 91.
5 Achermann 1979, S. 87F, und Boos 1992, Katalog,
S. 3ff.
6 Achermann hat darauf hingewiesen, dass die

unmittelbare Verbindung eines Schädels mit
Attributen bereits 1626 an der Antoninus-Büste in der
Hofkirche Luzern erscheint. Der Schädel mit Blattkranz ist

auf einen silbergetriebenen Unterbau gesetzt. Die

Reliquie tritt an die Oberfläche des Reliquiars, dieses

wird zum Untersatz, zur Halterung (Achermann 1979,

S. 9of., Abb. in-. Dora Fanny Rittmeyer, Geschichte der
Luzerner Silber- und Goldschmiedekunst von den

Anfängen bis zur Gegenwart, Luzern 1941, Tafel 27).
7 Boos 1992, Katalog, S. 1 iff.
8 Boos 1992, Katalog, S. 164fr

wurden grosse Summen ausgegeben. In den schriftlichen Quellen werden Katakombenheilige

meist ausführlich erwähnt. Häufig sind Abrechnungen über die Fassarbeiten erhalten,

die eine Zuweisung an ein bestimmtes Kloster erlauben. Die aussergewöhnliche Bedeutung

der römischen Heiligen für die barocke Frömmigkeit führte dazu, dass sich für die

Katakombenheiligen bald ein selbständiger, formal und technisch innovativer Zweig der Reli-

quienfassarbeit etablierte.

Der Besitz zahlreicher Gebeine oder des vollständigen Skelettes eines Märtyrers schuf für

die Fassarbeit eine neue Ausgangslage, der jedoch bei den ältesten Fassungen kaum

Rechnung getragen wurde. Die Gebeine wurden zunächst weiterhin einzeln gefasst und auf

zeitübliche Reliquiare wie Tafel- oder Schreinreliquiare verteilt. Die Präsentation

unterschied sich prinzipiell nicht von derjenigen anderer Heiliger. Wie bei diesen sollte

jede einzelne Partikel die volle Wirkungsmacht in sich haben. Von diesen frühen Arbeiten

hat sich kaum etwas erhalten, die meisten Reliquien wurden später neugefasst.

In bedeutenden Männerklöstern zeigte sich etwa ab 1650 ein neues Verständnis der Kata-

kombenheiligenreliquien.4 Die Zusammengehörigkeit der Gebeine eines Heiligen wurde nun

durch die Art der Fassung betont. Dabei stand nicht so sehr das organische Gefüge, als

vielmehr die Anzahl der Reliquien eines einzigen Märtyrers im Vordergrund. Das zeigt die

Fassung der Vitalis-Gebeine in der Stiftskirche Beromünster.5 Der Beschluss des Kapitels,

die Gebeine auf verschiedene Reliquiare zu verteilen, wurde widerrufen und die Reliquien

ab 1650 in einem einzigen Schrein aufbewahrt. Im Zentrum des Vitalis-Schreines befindet

sich der leicht erhöht plazierte Schädel, einige andere Gebeine sind im Schrein ausgelegt

(Abb. 1). Weder durch die Anordnung noch durch die Fassung ist ein organisches Ganzes der

einzelnen Teile angedeutet. Wegweisend für das Verständnis der späteren Fassungen von

Katakombenheiligen ist die Behandlung des Schädels: Nimbus und Lorbeerkranz, die

Attribute des Märtyrers, sind unmittelbar dem Knochen aufgesetzt. Die Schädelreliquie

wird zum plastischen Bild des Heiligen, zur Vergegenwärtigung seines Kopfes.6 Bei älteren

Reliquienfassungen übernahm der Reliquienbehälter diese Funktion. Kopf-, Arm- oder

Büstenreliquiare nehmen in ihrer Form Bezug auf die im Innern aufbewahrte Reliquie und

stellten dadurch ein repräsentatives Abbild des Heiligen dar. Die Idee, Reliquien selbst als

plastisches Abbild eines Heiligen zu gestalten, wird bei büstenförmig gefassten

Katakombenheiligen verwirklicht. Rippenknochen wurden in eine anatomische Beziehung zum

Schädel gebracht und so das menschliche Skelett nachgebildet. Attribute wie Nimbus und

Lorbeerkranz deuteten das Skelett zum plastischen Brustbild des Märtyrers um, wie

beispielsweise die Irenäus-Fassung aus der Pfarrkirche Sursee zeigt (Abb. 2).7 Auch in der

Fassung der Synesius-Reliquien in der Pfarrkirche Bremgarten klingt die Idee des
o

Brustbildes an (Abb. 3). Der Schädel bildet die Bekrönung eines hohen, pyramidenförmigen
Unterbaues. Durch eine Vertikale aus aufsteigenden Wirbelknochen und beidseits quer
dazu angeordneten Rippen wird ein abstrakter, der Tektonik des Unterbaues entsprechender

Brustkasten angedeutet. Eine konsequente Weiterentwicklung sind die zu lebensgros-

sen Skeletten zusammengestellten Märtyrer-Gebeine. Dabei werden die Reliquien nicht

mehr als heilige Einzelteile isoliert betrachtet, sondern wieder zu Teilen eines "Heiligen
Leibes" gemacht, der den lebendigen Heiligen vergegenwärtigen soll.

Der Besitz möglichst aller Bestandteile eines Skelettes war die Voraussetzung zur Herausbildung

der Ganzkörperfassungen; zur Entstehung der neuen Präsentationsweise haben

Urula Boos



Abb. 3: Synesius in der Pfarrkirche Bremgarten AG,

Neufassung entstanden um 1753.

jedoch auch andere Faktoren beigetragen. Das wachsende Interesse an Leben und Person

der Märtyrer lässt sich an den Translationen der Katakombenheiligen ablesen. Eine klar

umrissene und wiedererkennbare Persönlichkeit musste, da weder Vita und Wunderberichte

noch ikonographisch festgelegte Erscheinungsbilder existierten, zuerst geschaffen

werden. Translationsspiele und Triumphprozessionen sollten dem Volk eine Vorstellung

von der Persönlichkeit der Katakombenheiligen vermitteln. Gemalte Bilder oder Statuen

der Heiligen wurden von Anfang an bei Translationen mitgeführt und in den Altären von

Kirchen aufgestellt. Seit etwa 1650 verkörperten ausserdem kostümierte Personen die

Märtyrer in den Translationsumzügen.9 Dem wachsenden Bedürfnis nach bildlicher

Verkörperung, sinnlicher Erfassbarkeit und realistisch dargestellten Inhalten entsprachen die in

bekleideten Statuen gefassten oder zu Skeletten zusammengestellten Gebeine.

Die theologische Bedeutung, die der unverletzte, vollständige Körper — das "corpus

incorruptum" — für die Heiligenverehrung hatte, ist für das Verständnis der Ganzkörperfas-
Achermann 1979, s. 9i sungen ebenso wichtig. Ein unverwest aufgefundener Körper galt als Merkmal der

Himmlische Pracht irdischer Überreste



112

Abb. 4: Prosper in der Klosterkirche St. Klara in Stans

NW, gefasst um 1675.

Abb. 5: Pius im Kloster Maria Opferung in Zug, gefasst

kurz nach 1676.

10 Auch im Westen wurden wiederholt Leiber ausser-

gewöhnlicher Menschen als ganze mumifiziert und

aufbewahrt, obwohl die Einbalsamierung des

irdischen Leibes ursprünglich abgelehnt worden war; z.B.

Katharina von Bologna und Klara von Montefalco
(Schamoni, Wilhelm, Das wahre Gesicht der Heiligen,

Leipzig 1938, S. 66 und 86).
11 Ob diese Kombination - prächtig gefasste oder
bekleidete Reliquienskelette - tatsächlich eine
ausschliesslich barocke Erscheinung ist oder ob es auch

dazu Vorstufen gibt, wäre zu untersuchen. Die

Zusammenstellung von einzelnen, allerdings hölzernen und

ungeschmückten Gebeinen zu ganzen Skeletten lässt

sich bereits im Halleschen Heiltumbuch nachweisen.

(Halm, Philipp und Berliner, Rudolf, Das Hallesche

Heiltum, Berlin 1931, Tafel 105b, Text S. 58).

Heiligkeit und bildete einen sichtbaren Beweis für den untadeligen Lebenswandel eines

Heiligen10, wohingegen bei gewöhnlichen Menschen der Auferstehungsleib den natürlichen

Leib vollständig ersetzt (i. Kor. 15,44). Diese Besonderheit der Heiligen wird in Psalm 16,10

ausgesprochen: "Denn du wirst mich nicht dem Tode überlassen und nicht zugeben, dass

dein Heiliger verwese." Die Vorstellung einer geheimnisvollen Beziehung zwischen dem

natürlichen Leib und dem Auferstehungsleib blieb in der Reliquienverehrung lebendig.

Durch die Aufbewahrung der irdischen Überreste liess sich ein Teil der besonderen

Qualitäten eines Heiligen einfangen. Die Fassung der Gebeine konnte die Einheit von

irdischem und himmlischem Leib verdeutlichen. Bei sprechenden Reliquiaren, Büstenreli-

quiaren und Reliquienstatuen verweist die äussere Hülle auf den verherrlichten

himmlischen Leib, im Inneren waren Überreste des irdischen Leibes enthalten. Die

Ganzkörperfassungen von Katakombenheiligen unterschieden nicht mehr zwischen Hülle und

Inhalt: Die irdischen Überreste selbst erschienen in himmlischer Pracht." Die kostbar

gefassten Knochen verkörperten zugleich den irdischen und den himmlischen Leib und

machten die geheimnisvolle Einheit zwischen den beiden deutlich.

Soweit bis jetzt bekannt, erscheint in der Schweiz die neue Präsentationsart erstmals mit

der Vitalis-Translation von 1670 in Einsiedeln. Achermann postuliert, die konkrete

Ursula Boos



Abb. 6: Detail von Abb.

P. Bernhard Waibel hatte sich längere Zeit in Rom

aufgehalten und erhielt schliesslich 1669 den Leib des
hl. Vitalis (Achermann 1979, S. 92).
IJ Siehe Anm. 10 und Achermann 1979, S. 92, Anm. 78.
'4 Die Gesichtsbildung von Theodora und Deodat in
Rheinau geht in diese Richtung (Boos 1992, Katalog,
S. 77ff. und 8gff.).
15

So etwa bei Leontius in Muri (Boos 1992, Katalog,
S. 2lff.).

Die Bezeichnung "in römischer Manier" oder "in

romanischer Manier" wird in den Quellen immer
wieder benutzt (Siehe z.B. Silvanus in Baar, Boos 1992,

Katalog, S. 99).
'7 Boos [992, Katalog, S. 103fr.

Dazu: Ritz 1973, S. 219, und Hirsch, Rita, Die
Heldendarstellung in der barocken Plastik Altbayerns bis
zum Eindringen des Klassizismus im Vergleich mit der
Heldendarstellung auf der deutschen Bühne des 17.

und 18. Jahrhunderts, Schramberg 1935, S. 103fr. So

wurden etwa die Heiligen Michael und Georg in
diesem Kostüm dargestellt, und der Sonnenkönig
Louis XIV. trat in ähnlicher Verkleidung in seinen
Balletten auf (Ritz, S. 219). Das Motiv des miles Christi
war zur Zeit der Gegenreformation sehr beliebt, da es

die Auseinandersetzung mit dem Gegner, den
Reformierten, veranschaulichte (Hirsch, S. 106).
'9

Boehn, Max von, Das Bühnenkostüm in Altertum,
Mittelalter und Neuzeit, Berlin 1921, S. 321h

Erhalten sind Pius im Kloster Maria Opferung in
Zug, Theodora und Deodat in der Klosterkirche Rheinau

und Vincentius in der Pfarrkirche Merenschwand
(Boos 1992, Katalog, S, 55ft., 68ff. und 77ff.).

Umsetzung sei durch italienische Vorbilder ausgelöst worden, und er vermutet, dass der

eigentliche Anstoss zur Ganzkörperfassung von Vitalis aus der Romreise eines Einsiedler

Paters hervorging.12 Für Italien sind verschiedene mumifizierte und bekleidete

Heiligenkörper bekannt, die auch in zeitgenössischen Reisebeschreibungen erwähnt wurden.'5

Die Fassungen der Katakombenheiligen scheinen jedoch nur vereinzelt auf solche Mumien

zurückzugehen.'4 Meist handelt es sich um gefasste Skelette oder bekleidete Statuen mit

sichtbar eingelegten Gebeinen, die in keiner Weise einen mumifizierten Körper

vorzugeben versuchen.

Die verschiedenen Formen der Fassung bestanden nebeneinander, auch nach 1700 erhielten

längst nicht alle Katakombenheiligen eine Ganzkörperfassung. Man legte aber offensichtlich

grossen Wert auf ein zeitgemässes Aussehen: Die Fassungen wurden häufig umgearbeitet

und durch beigezogene Spezialistinnen auf den neuesten Stand der Entwicklung

gebracht. Den Anstoss dazu gaben Übertragungen in einen neuen Altar, die Feierlichkeiten

zum Zentenar der Translation und häufig auch der Wunsch, die Verehrung des Heiligen und

die Wallfahrten zu ihm neu zu beleben. Nur bei sehr beliebten Heiligen mit grosser

Ausstrahlungskraft und bekannter Wundertätigkeit hielt man sich mit Umarbeitungen der

Fassungen zurück, denn das geprägte Bild konnte nicht verändert werden, ohne an

Glaubwürdigkeit zu verlieren.'5 Zuweilen verhinderten auch finanzielle Gründe oder die durch

den Altar festgelegte Schreingrösse eine Aktualisierung der Fassung.

Durch die Gestaltung der lebensgrossen Figuren, ihre Bekleidung und die Anordnung der

Gebeine konnten bei der Darstellung der Heiligen unterschiedliche Akzente gesetzt

werden. Die zwei wichtigsten Typen sind die bekleidete Statue mit Reliquieneinlagen und

die zu reich geschmückten Skeletten zusammengesetzten Gebeine. Die in den Klöstern St.

Klara in Stans und Maria Opferung in Zug gefassten Katakombenheiligen sind alle dem Typ

der Statue mit Reliquieneinlagen zuzurechnen: Die Gebeine wurden in ein Holzgestell

eingelegt und dieses wie eine Puppe "in römischer Manier" angezogen.'6 Die "römische

Manier" zeigt sich beispielhaft bei der Statue des hl. Prosper in der Klosterkirche St. Klara

(Abb. 4)'7: Dazu gehören der Brustpanzer mit Löwenköpfen an den Schultern, der

ausgedünnte Streifenschurz, der gesteift abstehende Rock, die enganliegenden Beinkleider,

die Stiefel und der Helm mit Federbusch. Bei Prosper fehlen die oft zu beobachtenden

Schlitze im Rock, die wie bei Pius in Maria Opferung die Reliquieneinlagen an den

Oberschenkeln besser zur Geltung bringen sollen (Abb. 5, 6). Die Form der stilisierten antiken

Kleidung, selbst der geschlitzte Rock, wurde aus dem zeitgenössischen Theaterkostüm

abgeleitet und nicht speziell für die Katakombenheiligen entwickelt. Der Kostümtyp

bezeichnete antike Personen oder Heroen allgemein und fand ebenso in der Plastik

Verwendung.'8 Die zeitgenössische Benennung der antikisch-heroischen Kleidung als

"römische" oder "romanische Manier", im Unterschied etwa zur "türkischen Art", leitet sich

aus der Theatersprache ab.'9 Die Katakombenheiligen wurden also über ihre Kleidung als

"heroische Kämpfer Christi" vorgestellt. Ob die "römische Manier" auch auf ihre Herkunft

aus den Katakomben Roms hinweisen sollte, lässt sich nicht belegen und ist wohl

angesichts der weiten Verbreitung dieses Kostümtyps kaum anzunehmen.

Mannigfach variiert, bot die "römische Manier" den Fasserinnen reichen gestalterischen

Spielraum. Bei den um 1700 entstandenen Reliquienfiguren aus dem Kloster Maria Opferung

in Zug steht die möglichst lebensnah gestaltete Statue im Zentrum.20 Dem römischen

Himmlische Pracht irdischer Überreste



Abb.7: Detail von Abb. 5. Vorbild angenähert wurde die Kleidung, die sich aus Textilien und metallener Panzerung

zusammensetzt (Abb. 5). Kopf und Hände sind farbig gefasst, um den Eindruck eines

lebendigen Körpers hervorzurufen (Abb. 7). Die Gebeine sind zurückhaltend inszeniert, und

der Schädel wird durch die Form des modellierten21 Gesichtes nur angedeutet. Das Skelett
Bei Pius besteht das Gesicht aus leimgetränkten trjtt ZUrück, im Vordergrund steht die den lebendigen Heiligen, den miles Christi verkör-

Stoffstreifen. Als Modelliermasse dürfte auch Gips

verwendet worden sein. pernde Statue. Die Arbeiten aus dem Kloster St. Klara in Stans dagegen betonen den Aspekt

Ursula Boos



Abb 8: Coelestin in der Franziskanerkirche Luzern,
gefasst um 1736.

Foto: Sr. M. Raymunda O.P.. Kloster St. Peter, Schwyz.

Dies triftt vor allem auf die Arbeiten des 18.
Jahrhunderts zu: Coelestinus in der Franziskanerkirche
Luzern (um 1736), Benedictus in der Pfarrkirche Her-
Siswil (um 1744) unc) Julianus in der Pfarrkirche
Samen (um 1746) (Boos 1992, Katalog, S. 135ff). Die
zwei Figuren vom Ende des 17. Jahrhunderts, Prosper
'n St. Klara in Stans (um 1675) und Felix in der Pfarr-
irche Greppen (um 1685), hatten ursprünglich beide

eingelegte Glasaugen, der Felix-Schädel ist leicht auf-
modelliert Die Kopfgestaltung von Prosper in Stans
ist modern (Boos 1992, Katalog, S. 103fr).

Vgl. z.B. die Heiligen der Klosterkirche Altomünster
(RitZ ,9?3 und Legner |gg9 Abb g lJob

Heute ausgestellt im Museum für Kunst und
eschichte in Fribourg. Abbildungen in Terrapon 1974,
24- Inventar zur Figur-, Reisle 1987, S. 72.
Vergleichbare Fassungen abgebildet in Legner

'989, z.B. S. 122 (Valerius in Aldersbach) oder S. 128
(Clemens in Rott am Inn).

Helvetia Sacra, Abt. III, Band 1,3. Teil, Bern 1986,
'®'8fr Suter 1987,1, und Suter 1987, 2.
Vitalis in der Stiftskirche Beromünster (um 1650),

tenäus in der Pfarrkirche Sursee (um 1654, umgear-
e'tet Mitte 18. Jh.), Leontius und Benedikt in der

Klosterkirche Muri (um 1647 und 1684, beide umgear-
eitet), Reding- und Brunner-Reliquiare im Kloster
ermetschwil (entstanden unter den Aebtissinnen
undantia von Reding 11663-1687] und Anna Brunner

11688-1697]), Boos 1992, Katalog, S. 3ff.

des bekleideten Skelettes stärker (Abb. 8).22 Der Schädel mit bleckenden Zähnen und

maskenhaft angedeuteten Augen und Nase erscheint als Kopf mit lebendigen Gesichtszügen

(Abb. 9). In der Kleidung ist das römische Vorbild frei umgestaltet: Bestickte Stoffbahnen

ersetzen die metallene Panzerung an den Extremitäten, die Stiefel samt Schnallen bestehen

aus textilen Materialien (Abb. 10). Trotz der Unterschiede weist das Gestaltungskonzept für

die Reliquienstatuen aus Zug und Stans Ähnlichkeiten auf: Der römische Märtyrer wird wie

ein Mensch bekleidet und durch sein Kostüm als miles christi definiert. Die Gebeine sind in

ein lebensnahes, plastisches Abbild des Heiligen integriert. Diese Form der Fassung war

weit verbreitet und beschränkte sich nicht auf die Klöster in Zug und Stans.23

Eine zweite Grundform von Ganzkörperfassungen stellt der Typus des reich geschmückten

Skelettes dar. Ein Beispiel hierfür ist Felix aus der Pfarrkirche von Tafers, entstanden 1791

im Kloster Bisemberg, Fribourg.24 Die etwa lebensgrosse Figur trägt ebenfalls den kurzen

Rock der römischen Rüstung, den Feib bilden jedoch allein die gefassten Gebeine. Die

Knochen sind mit Drähten zu einem anatomisch überzeugenden Skelett zusammengefügt,

auf eine zur Halterung reduzierte Holzstatue montiert und mit Drahtarbeit, Glassteinen,

Stoffblumen und Pailletten üppig geschmückt.25 Solche mit kostbar funkelndem, filigranartigem

Goldschmuck überhäuften Skelette rufen die Assoziation zum überirdisch verherrlichten

Auferstehungsleib hervor. Die Märtyrer sind nicht so sehr in ihrer menschlichen

Existenz als vielmehr bereits in ihrer himmlischen Glorie dargestellt. Dass der himmlische

Feib des Märtyrers Teile des irdischen - die Reliquien - miteinschliesst, entspricht der

Vorstellung von der Einheit des irdischen Leibes und des Auferstehungsleibes.

Benediktinerinnenkloster St. Martin in

Hermetschwil

Nach der Reform der Statuten 1603 und dem Neubau des Klosters um 1625 erreichte die

Paramentenkunst in Hermetschwil zwischen 1630 und 1720 einen Höhepunkt.26 Im gleichen

Zeitraum entstanden auch einige Reliquienfassungen27, so diejenigen von Vitalis in

Beromünster (Abb. 1), Irenäus in Sursee (Abb. 2) und Leontius in Muri (Abb. 13). Bezeichnend

für die Arbeiten aus Hermetschwil ist die enge Verbindung der Techniken von Stickerei und

Drahtarbeit. Metallstickerei auf Untergrund und freiplastische Drahtarbeit vermischen sich

"5

Himmlische Pracht irdischer Überreste



116 Abb. 9: Detail von Abb. 8. zu Variationen wie ausgeschnittenen Stickereiteilen oder plastischen Drahtarbeiten auf

Stickgrund. Solche technischen Experimente wurden in der Paramentenstickerei kaum

gewagt, bei Reliquienfassungen hingegen häufig unbekümmert angewendet (Abb. 11). Der

überraschende Einbezug anderer Materialien, wie etwa der von Holzperlen mit aufgemalten

Gesichtern (Abb. 11), zeigt den originellen Zug der Hermetschwiler Arbeiten.

Der Stickerei und der Drahtarbeit aus Hermetschwil gemeinsam sind die weitgehend

stilisierten pflanzlichen Formen, ausgeführt mit Gold- und Silberkantillen28 (Abb. 13). Charakteristisch

für die Drahtarbeit sind die ungegenständlichen, rosettenartigen Gebilde aus

mehrfach geschlauften Windenbändern und verschiedenen anderen Drahtsorten, die in

dieser Form ausserhalb Hermetschwils nicht bekannt sind (Abb. 12). Innerhalb der

Hermetschwiler Fassarbeiten können verschiedene Stufen einer stilistischen Entwicklung
unterschieden werden, bei der Drahtarbeit ebenso wie bei der Stickerei. Zum Beispiel werden

bei den Drahtarbeiten die Metalltöne nach der Mitte des 17. Jahrhunderts durch pastellfar-

bene Seiden aufgelockert, die Formen erscheinen skizzenhafter und unkörperlicher. Sowohl

Stickerei wie Drahtarbeit sind auf Nahsicht angelegt. Die Schmuckteile, auf einzelne

Gebeine montiert, nehmen nicht Bezug aufeinander, so dass die Reliquien samt Fassung wie

Versatzstücke gehandhabt werden können.

Die Paramentik wurde in Hermetschwil in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts durch die

beiden stickenden Äbtissinnen Abundantia von Reding und Anna Brunner geprägt; die

Stickereien verschiedener Reliquienfassungen sind quellenmässig mit ihren Namen

verbunden. Die beiden Frauen dürften auch die Drahtarbeiten ausgeführt haben. Die

fliessenden Übergänge zwischen den Techniken, die formale und technische Qualität der
28 Kamillen sind zu dichten Spiralen gedrehte Metall-
drähte.

Ursula Boos



Abb. io: Detail von Abb. 8.
Abb. in Detail von Abb. 2.

Drahtarbeiten und ihre zur Stickerei parallel laufenden stilistischen Veränderungen deuten

darauf hin. In der Literatur wird oft behauptet, die Arbeiten an Reliquienfassungen seien

nach Stickerei und Drahtarbeit aufgeteilt worden - wobei die Drahtarbeit meist als

Hilfsarbeit charakterisiert wird.29 Für Hermetschwil scheint das wertende Postulat nicht

zuzutreffen. Vielmehr haben wohl die beiden Äbtissinnen, die in der schwierigsten Form

der Stickerei, d.h. in der Arbeit mit Goldfäden und -drähten geübt waren, auch freiplastische

Drahtarbeiten hergestellt. Das Resultat sind individuell geprägte, technisch anspruchs- "7
volle, jedoch wenig umfangreiche Fassarbeiten, in denen Stickerei und Drahtarbeit originell
verbunden sind. Die Qualität der Hermetschwiler Fassungen liegt weniger in der

spektakulären Form der Knochenarrangement als vielmehr im miniaturhaft gestalteten Schmuck.

Für Hermetschwil sind für die Zeit nach 1700 keine Reliquienfassungen nachgewiesen. Das

hat möglicherweise etwas mit der Forschungs- oder Quellenlage zu tun. Es ist jedoch zu

vermuten, dass die Hermetschwiler Nonnen in jener Zeit nicht mehr zu den führenden Reli-

quienfasserinnen gehörten. Während im 17. Jahrhundert bedeutende Klöster und Stifte wie

Beromünster und Muri ihre Katakombenheiligen in Hermetschwil fassen Hessen, wandte

sich die Pfarrei Merenschwand, die ihren Heiligen Vincentius durchaus ins naheliegende

Hermetschwil hätte bringen können, im letzten Jahrzehnt des 17. Jahrhunderts nach Maria

Opferung in Zug. Der Wunsch nach einer zeitgemässen Ganzkörperfassung dürfte für die

Wahl der Fasserinnen ausschlaggebend gewesen sein.30 Die Hermetschwiler Schwestern

scheinen die neuen Formen der Ganzkörperfassung nicht aufgegriffen zu haben; bei allen

Fassungen von Katakombenheiligen erfolgte der Rückgriff auf die ältere Form der additiven

Anordnung der Gebeine um einen Schädel im Zentrum.

Gnadenthai ehemaliges Zisterzienserinnenkloster

30

29 7AB. Achermann 1979 s 84
ßoos 1992, Katalog s 70

Trotz eines verheerenden Brandes im Jahr 1608 gelang es einigen Äbtissinnen, das Kloster

s.728f/fet,aSacra'Abt l"'Band3'2 TeiUemi982' zu neuer B'üte zu bringen.3' Um 1700 stand die Paramentstickerei des Klosters in hohem
Suter >981, s. 45. Ansehen32, Reliquienfassungen sind jedoch keine bekannt. Erst aus der Mitte des 18. Jahr-

Himmlische Pracht irdischer Überreste



118

33 Entstanden 1755 und 1753 (Boos 1992, Katalog, S.

164fr und 173fr).
34 Boos 1992, Katalog, S. 183fr
35 Justa in Gnadenthal und Ergänzungen der Sym-

phorosa-Fassung in Eschenbach (Boos 1992, Katalog,
S. 190fr).

hunderts haben sich zwei Fassungen von Katakombenheiligen mit reichen Stickereien

erhalten: Castorius in der Pfarrkirche Rohrdorf (Abb. 15) und Synesius in der Pfarrkirche

Bremgarten (Abb. 3).33 Kurz vorher dürften die Reliquien in vier Tafelreliquiaren, die noch

heute in Gnadenthal aufbewahrt werden, von den dortigen Schwestern gefasst worden sein

(Abb. 14).34 Die übrigen dem Kloster zuzuweisenden Reliquienfassungen sind unbedeutend

und entstanden vermutlich erst im 19. Jahrhundert.35

Die Fassungen von Castorius und Synesius sind geprägt von runden Medaillons aus

geometrisch und ungegenständlich auf versteiften Stickgrund applizierten Drahtstückchen,

Perlen, Granaten und kostbar leuchtenden, meist rosettenförmig angeordneten farbigen
Glassteinen (Abb. 16). ihre Form nimmt kaum Rücksicht auf die zu schmückenden Gebeine,

sie ist einzig durch die Applikation bestimmt. Die Medaillons lassen sich daher als universeller

Schmuck einsetzen. Die an Goldschmiedearbeiten erinnernde materielle Pracht der

bunten Steine auf den dicht besetzten Flächen ist wichtiger als die subtile Arbeit mit Draht

wie etwa in Hermetschwil. In Konkurrenz dazu treten ausgefeilte Stickereien, deren

Wirkung durch die teilweise unmotiviert plazierten Medaillons beeinträchtigt wird. Die

Gold-Sprengstickereien stehen in keiner formalen Beziehung zu den Medaillons. Die

abstrakt stilisierten und scharf umrissenen Rankenstickereien an Synesius sind den Formen

des 17. Jahrhunderts verpflichtet. Die Stickereien an Castorius setzen die zeitgemässe

Rokoko-Ornamentik vollendet um. Mit Netzwerk gefüllte Kartuschen und ausfransende

Bögen scheinen zufällig und ohne festen Bezug zur Fläche auf dem Grund verteilt zu sein.

Obwohl die Drahtarbeit durch die dichten Applikationen technisch in die Nähe der

Stickerei gerückt ist, sind die beiden Gattungen bei den Fassungen von Castorius und

Synesius sowohl formal wie auch durch die verwendeten Materialien deutlich getrennt.
Eine Arbeitsteilung nach Stickerei und Drahtarbeit ist durchaus vorstellbar, wobei der

Drahtarbeit wohl weniger Aufmerksamkeit gewidmet wurde. Möglicherweise sind solche

Medaillons auch serienmässig und auf Vorrat gefertigt worden.

Ursula Boos



— -

v*>

Abb. 14: Reliquiar in der Sakristei der ehem. Klosterkirche

Gnadenthal AG, zweites Viertel 18. Jh.
Abb. 15: Castorius in der Pfarrkirche Rohrdorf AG,
§ofasst um 1755.

Klosterarbeiten 1990, S. 78.

Dass in Gnadenthal zur gleichen Zeit auch ganz andere Formen der Drahtarbeit realisiert

wurden, zeigen die vier Reliquiare in der Sakristei von Gnadenthal. Hier wird die

Drahtarbeit in Form von flachen Applikationen zur Trägerin der Ornamentik (Abb. 14): S-

förmige Bögen aus à jour gearbeitetem Bandwerk, Kartuschen und Netzwerk bilden ein

flaches Gitter in sicher gezeichneten Régence-Formen. Einige naturalistische Blätterzweige

und farbige Glassteine lockern die eleganten, abstrakten Formen auf. Dieses Gitter aus

Fassarbeit legt sich als selbständige Schicht vor die auf dem roten Grund der Reliquiare

befestigten Gebeine.

Ein gemeinsames Merkmal der Gnadenthaler Arbeiten aus der Mitte des 18. Jahrhunderts ist

der Aufbau aus gesonderten Schichten. Bei den Reliquiaren und bei Synesius ist die

Drahtarbeit als zweite, flache und durchbrochene Schicht auf die Reliquien gelegt; ein

plastischer Effekt entsteht nur, weil die Gebeine darunterliegen. Bei Castorius sind die

Medaillons aus Drahtarbeit wiederum als gesonderte, allerdings unzusammenhängende

Schicht auf dem bestickten Körper angebracht. Technisch sind für alle Drahtarbeiten die

flachen Applikationen auf versteiftem Grund bezeichnend. Freiplastisch geformte Drahtgebilde

fehlen weitgehend, es gibt nur einige Zweige und Girlanden aus Windenblättern in

den Reliquiaren. Die Drahtarbeiten sind wie die Stickereien flächenbetont.

Welche der genannten Eigenheiten sich einem individuellen Klosterstil verdanken, lässt

sich kaum entscheiden. Unmittelbar ähnliche, geometrisch-ornamentale Medaillons sind

mir nicht bekannt, sie dürften tatsächlich für Zuschreibungen von Arbeiten des 18. Jahrhunderts

an Gnadenthal wegweisend sein. Die betonte Gestaltung der Oberfläche auf Kosten

der Plastizität lässt sich dagegen bei vielen Stickereien der Zeit feststellen; Ritz hat den

schichtweisen Aufbau von Fassungen aus kostbar gestalteten, durchbrochenen Flächen an

gleichzeitigen Reliquienfassungen nachweisen können.36 Ob in Gnadenthal eine bestimmte

Form der Katakombenheiligenfassung bevorzugt hergestellt wurde, lässt sich anhand der

zwei erhaltenen Werke nicht beurteilen. Castorius zeigt, dass Gnadenthal die Ganzkörperfassung

aufgegriffen und die römische Kleidung sehr eigenwillig allein mit textilen Mitteln

gestaltet hat. Bei der Synesius-Fassung handelt es sich um eine Neufassung des bereits

Mitte des 17. Jahrhunderts transferierten Heiligen. Möglicherweise war die Form der

ursprünglichen Fassung auch für die Neufassung vorbildhaft. Bemerkenswert ist, dass beide

Katakombenheiligen, trotz ihrer unterschiedlichen Form, mit den gleichen Mitteln

geschmückt wurden.

119

Himmlische Pracht irdischer Überreste



Abb. 16: Detail von Abb. 15.

Kapuzinerinnenklöster Zug, Maria Opferung,

und Stans, St. Klara

Die textilen Arbeiten der Zuger und Stanser Schwestern sind noch wenig erforscht.

Immerhin bezeichnet Achermann die Nonnen von Maria Opferung auf der Grundlage von

Quellenstudien als die damals berühmtesten Fasserinnen von Katakombenheiligen.37 Die

älteste Maria Opferung zuweisbare Fassung ist der klostereigene Katakombenheilige Pius

(Abb. 5). Ihm folgten Arbeiten für die Klosterkirche Rheinau und für die Pfarrkirchen Baar

und Merenschwand.38 Noch im i8. Jahrhundert fasste das Kloster Zug Heilige, leider ist

keine dieser Arbeiten erhalten geblieben.

Die Schwestern von St. Klara in Stans schufen im 17. Jahrhundert zwei aussergewöhnlich

qualitätvolle Fassungen von Katakombenheiligen, Prosper in St. Klara (Abb. 4) und Felix

in der Pfarrkirche Greppen (Abb. 17)39, denen zweifellos eine längere Tradition der

textilen Arbeiten vorausging. Im 18. Jahrhundert haben die Stanser Schwestern

Katakombenheilige für die Pfarrkirchen von Samen, Buochs, Hergiswil und die Franziskanerkirche

in Luzern gefasst.40 Die Fassungen entstanden in Zusammenarbeit mit dem Beichtiger des

Klosters, Ludwig Anton Maria Zeiger (1686-1761), der sich in seiner Freizeit als

Silberschmied betätigte.4

Die Klöster Zug und Stans haben alle ihre Katakombenheiligenfassungen als lebensgrosse

Reliquienfiguren gestaltet. Die Reliquien wurden in eine Holzstatue eingelassen, die eine in

37 Achermann 1979, S. 82.
38 Siehe Anm. 20.
39 Boos 1992, Katalog, S. i03ff.
40 Siehe Anm. 22. Die originale Fassung von Clemens

in Buochs ist heute verloren.
41 Zeiger, Franz, Chronik und Genealogie der Zeiger aus

Unterwaiden und von Luzern. Luzern 1933, S. 127.

Ursula Boos



"römischer Manier" gehaltene Bekleidung erhielt. Die beiden Stanser Figuren vom Ende des

17. Jahrhunderts, Prosper und Felix, gehören zu den besten Ganzkörperfassungen

überhaupt. Das Flolzgestell wurde sehr sorgfältig den natürlichen Körperformen entsprechend

geschnitzt und in eine überzeugende Stellung gebracht. Die Gewänder sind äusserst

reich bestickt. Das Kostüm Prospers zeugt von einer genauen Kenntnis der damaligen

Theaterkleidung. Der Kopf ist nur bei Felix in seiner originalen Form erhalten: Dem Schädel

wurden Augen eingesetzt und Nase und Wangenknochen leicht mit Gips aufmodelliert. Das

Resultat — weder Schädel noch menschliches Gesicht — ist einzigartig. Die Zuger Heiligen

vom Ende des 17. Jahrhunderts sind etwas weniger spektakulär, jedoch sorgfältig und

aufwendig gearbeitet. Bemerkenswert ist die angestrebte Lebensnähe: Die Kleidung wurde

dem römischen Vorbild entsprechend aus metallenen und textilen Teilen zusammengestellt

und den Schädeln modellierte und bemalte Gesichtsmasken vorgesetzt, die die Schädelform

nur noch ahnen lassen.

Die Kleidung der Reliquienstatuen wurde in Stans und in Zug äusserst reich und mit ganz

ähnlichen Motiven bestickt. Die Mäntel und Röcke sind mit breiten Bordüren aus

aneinandergereihten Blumenbouquets mit elaborierten Eckmotiven in Kantiiiestickerei geschmückt.

Die Motive der Stickereien beider Klöster dürften ganz ähnlichen Vorlagen entnommen

worden sein.42 Die kreative Leistung der Nonnen wird vor allem darin bestanden haben, die

einzelnen Versatzstücke der Vorlage zu einem überzeugenden Ganzen zusammenzustellen.

_
^'e fio"e von Musterbüchern ist nicht geklärt. Die

ob die Stickerinnen erfindende Künstlerinnen
er rur ausführende Handwerkerinnen waren, ist im

nzelfall schwer zu beurteilen. Für wichtige Ornate

^urden Entwürfe von Künstlern hergestellt (Heinz,
ora, Meisterwerke barocker Textilkunst, Wien 1972,

• '7 Für die Fassung von Juliana in der Kloster-
(i'rC

e Notkersegg verfertigte Bruder Gabriel Loser
701 1785) eine Zeichnung für die Stickereien (Kloster

g°f erseSS, 1381-1981, Festschrift zum 600-jährigen
S e en a's Schwesternhaus und Kapuzinerinden

K°Ster ^ fallen 1981. S. 88). Die Stickereien aus

v |

ostern Stans und Zug sind weniger anspruchs-
; Entwürfe dürften kaum eigens hergestellt

»Ofden sein.

Die Stanser Fassungen des 18. Jahrhunderts zeigen sich in den Grundformen und Techniken

der Stickerei annähernd unverändert, jedoch deutlich weniger aufwendig gearbeitet.

Mäntel und Röcke der Katakombenheiligen wurden kaum mehr von Hand bestickt, sondern

aus Seidenstoffen mit bunten, broschierten Blumen hergestellt (Abb. 8). Zeitgemässe

Formen der Goldstickerei wie Rocaillen und Kartuschen in flachen Anlegetechniken

verwendeten die Stanser Schwestern nur für untergeordnete Teile, so beispielsweise für

das Kissen der Coelestin-Figur in Luzern. Die wenigen noch bestickten Teile der Kleidung

führten sie in den traditionellen, schweren Gold-Kantillestickereien des 17. Jahrhunderts

aus. Nicht nur die Technik, selbst die einzelnen Motive lassen sich aus älteren Arbeiten

ableiten: Die Stiefelschnallen mit den fächerförmig gebündelten Kantiiiewülsten von

Prosper in Stans (Abb. 18) wurden ohne grosse Veränderungen bei Coelestin in Luzern

(Abb. 10) und Julian in Samen verwendet. Selbst in der Gesamtgestaltung der Ganzkörperfassung

wiederholen die Stanser Figuren des 18. Jahrhunderts die früher gefundenen

Lösungen. Die Aufteilung der Kleidung in Stoff- und Metallteile wurde übernommen,

ebenso die zurückhaltende Inszenierung der Gebeine und die aufgesetzten Schädel als

Köpfe. Die jüngeren Arbeiten zeigen jedoch, dass nicht mehr alle Details verstanden

wurden. So löst sich die Verbindung der Stulpen mit den Stiefeln auf, die Stulpen werden

zu freischwebenden Manschetten unterhalb der Knie. Solche Ungereimtheiten sowie die

bunte, kleinteilige Gestaltung der textilen Teile erschwert die Lesbarkeit der Figuren. Die

Stanser Figuren des 18. Jahrhunderts sind sich alle ähnlich und nicht sehr originell;
trotzdem erfreuten sie sich bis ins 18. Jahrhundert nachweislich einiger Beliebtheit,

vielleicht trug der Ruhm der aussergewöhnlich guten älteren Fassungen mit dazu bei. Worin

die Berühmtheit im einzelnen gründete, lässt sich weder den erhaltenen Quellen

entnehmen noch an den Fassungen selbst ablesen. Festzuhalten bleibt, dass in Zug die neue

Form der Ganzkörperfassung früh aufgegriffen, ihr mit den modellierten Gesichtsmasken

Himmlische Pracht irdischer Überreste





eine originelle Gestalt gegeben und der textile Anteil der Fassung mit qualitätvollen
Stickereien geschmückt. Vielleicht war es die Gestaltung der Köpfe, die die Assoziation mit

einem mumifizierten Leib hervorrief und so zur Beliebtheit der Zuger Figuren beitrug.

Beschauliche Handarbeit

oder künstlerische Tätigkeit?

Die textilen Teile der Reliquienfassungen - seien es nun Stickereien oder freiplastische

Drahtarbeiten - wurden vor allem in Frauenklöstern hergestellt. Die Quellen zeigen

jedoch, dass sich auch in klösterlicher Gemeinschaft lebende Männer und Laien vereinzelt

als Reliquienfasser betätigt haben. Die verstärkte Hinwendung der Nonnenklöster im 16.

und 17. Jahrhundert zu Fassarbeiten und Paramentik stand im Zusammenhang mit der

tridentinischen Forderung nach Einführung der Klausur in allen Frauenklöstern. Die

Betätigungsmöglichkeiten der Schwestern, etwa in der Krankenpflege oder in der Verwaltung der

Ländereien, wurden erheblich eingeschränkt und die Frauen gezwungen, sich innerhalb des

Klosters zu beschäftigen. Ob Fassarbeiten für die Klöster auch eine ökonomische Bedeutung

hatten, ist schwer zu beurteilen. Obwohl sich einige Abrechnungen erhalten haben, ist die

Frage nach der Höhe des Fasserinnenlohnes kaum zu beantworten. Es fehlen Angaben über

Naturalzahlungen, zudem ist unbekannt, wie hoch die Materialkosten jeweils waren. Nur

kostspielige Bestandteile wie Stoffe und Silberschmiedearbeiten wurden vom Auftraggeber

beschafft und separat abgerechnet.

Himmlische Pracht irdischer Überreste



4Î Möglicherweise wurden diese Bestandteile von
Altarbauern oder Schreinherstellern selbst ausgeführt
oder in Unterakkorden vergeben. Vorstellbar ist auch,

dass klostereigene Handwerker damit beauftragt
wurden.
44 Mehrfach ist überliefert, dass sich die Schwestern

verbürgen mussten, auch tatsächlich alle Reliquien in

die Fassungen einzufügen (Achermann 1979, S. 292F

und Boos 1992, Katalog, S. 101).

45 Achermann 1979, S. 75.
46 Siehe Anm. 5.

47 Boos 1992, Katalog, S. 99.
48 Kloster Notkersegg 1981 (wie Anm. 42), S. 187.
49 Der Maximus-Leib wurde 1766 auf dem Apostelaltar

in Waldsassen beigesetzt (Legner 1989, S. 131).

Bei komplexeren Reliquienfassungen wie Ganzkörperfassungen stellt sich die Frage nach

der Beteiligung von anderen Handwerkern. Silberschmiede- und Schreinerarbeiten wurden

kaum durch die Nonnen selbst ausgeführt. Die schriftlichen Quellen liefern jedoch wenig

Aufschlüsse über die Arbeitsteilung. So fehlen Anhaltspunkte dazu, wer die Aufbauten und

geschnitzten Holzstatuen unter der eigentlichen Fassung herstellte.43 Für die Ganzkörperfassungen

aus Stans und Zug wurden Silberschmiede beigezogen, über deren Beiträge

vereinzelt Abrechnungen vorliegen. Fassungen wie diejenige von Castorius in Gnadenthal,

die keine grösseren Metallteile einbeziehen, könnten - mit Ausnahme vielleicht des

Untergestells - durchaus gesamthaft in den Frauenklöstern hergestellt worden sein. Interessant

ist die Frage nach den Schöpfern der Köpfe der Reliquienstatuen, die im Kloster Maria

Opferung in Zug bekleidet wurden: Die lebensnah modellierten Köpfe scheinen ein Unikum

zu sein (Abb. 7). Quellenhinweise auf die Urheberschaft sind mir nicht bekannt. Unter den

maskenartig vorgesetzten Gesichtern sind die originalen Schädel verborgen. Da für das

Einfügen der Reliquien in die Statuen vornehmlich die Schwestern zuständig waren44, ist zu

vermuten, dass die modellierten Gesichter im Kloster selbst gefertigt wurden.

In Bezug auf die Stanser und Zuger Katakombenheiligen-Figuren stellt sich das Problem, auf

wen das Konzept ihrer Anlage zurückzuführen ist. Wurden die Fassungen von den

Schwestern selbst entworfen, oder waren sie an Vorgaben des Auftraggebers gebunden?

Grundsätzlich war der jeweilige Sakristan für die Fassung der Reliquien zuständig.45 Die

Quellen belegen darüberhinaus, dass den Fassungen so viel Wichtigkeit beigemessen wurde,

dass sich noch andere Personen darum kümmerten. So beriet das Kapitel des Stiftes

Beromünster 1649 mehrfach über die Form der Fassung von Vitalis.46 In Baar beschloss 1697

die versammelte Gemeinde, der Silvanus-Leib solle "in Silber und Romanisch khleydt

werden", also als ganzer Körper in römischer Rüstung mit Metallteilen gefasst werden.47

Der Typus der Fassung, ob in additiver Anordnung, als Büste oder als ganzer Körper, war

den Schwestern also sicher vorgegeben. Einfachere Fassungen wie Katakombenheilige in

ornamental additiver Anordnung konnten sie wohl weitgehend selbst gestalten. Dass sich

hier den Schwestern künstlerische Freiräume öffneten, zeigt sich an den Fassarbeiten aus

dem Kloster Hermetschwil.

Bei komplexeren Arbeiten wie Ganzkörperfassungen gingen die Absprachen zweifellos mehr

ins Detail. Die Grundform — stehend, sitzend, liegend oder kniend — war vom geplanten

Aufstellungsort abhängig und musste daher durch die Auftraggeber festgelegt werden. Aus

einigen Quellen geht jedoch hervor, dass die Anordnung der Gebeine im Detail von den

jeweiligen Fasserinnen selbst bestimmt wurde. Die heilige Fidelis in Brüggen wurde 1789

von den Schwestern in Notkersegg gefasst. Mutter M. Elisabeth Ledergerber machte die

Zeichnung und richtete den Leib ein, es heisst "sie war die einzige, die diese heiligen

Gebeine hat können ineinander richten".48 Auch Frater Adalbert Eder, der Fasser der Wald-

sassener-Heiligen, rang um eine überzeugende Anordnung der Gebeine des heiligen

Maximus. Erst ein Mirakel erlöste ihn von seinen Schwierigkeiten. Der Heilige offenbarte

dem frommen Bruder seine Wünsche und zeigte ihm, in welcher Stellung er am liebsten

gefasst werden möchte.49

Genaueren Aufschluss über die Freiheiten einer Fasserin gibt der Briefwechsel aus den

Jahren 1724/25 zwischen Magdalena von Fletting, einer bekannten Reliquienfasserin im

Kloster der Englischen Fräulein in Augsburg, und dem Abt von Heiligkreuz, Amandus Röls

Ursula Boos



(1691-1748), über die Fassung des Katakombenheiligen Benedikt in Heiligkreuz.50 Als erstes

bat die Fasserin, die Stellung des Heiligen zu bestimmen: "Sie sollten nur so gnädig sein, wo

sie solchen wollen ligend, sizend oder stehend haben, ligend mainte ich khomens am besten

heraus." Der Abt entschloss sich tatsächlich für einen liegenden Heiligen und gab auch

gleich weitere Anweisungen zur Fassung : "Die Stell - und Fassung des Heyl. Leibs betreffend:

gedünckt mich selber liegend gleichfalls zum besten in der Andächtigen Augen zu fallen [...].

Was die Fassung konveniert, möchte ich ein so kostbares Kleinod mit falschem gold nicht

verunehren. guete Perlen hingegen zu nehmen, wiewohlen zu mit diesen zu genügen

versehen wäre, ist mir missrathen worden, weilen die kleine nur wenig in das Gesicht

khommeten und die grosse allzu kostbahre Spesen verursachte, dahero Euer Hochwürden

höflichst ersuche, schöne Wasserperlen und Flüss zu choisieren und die fassarbeit also zu

beginnen Dass solche der rottenbucher fassung nichts nachgiebt." Der Abt hatte also eine

andere Fassung im Auge, die er womöglich übertreffen wollte. Dies dürfte auch den

Ausschlag für die Wahl von Magdalena von Fletting als Fasserin gegeben haben, stammten

doch die kostbaren und gerühmten Rottenbucher Fassungen von ihr. Der Abt gibt im

gleichen Brief die Anweisung, Palmzweig und Lorbeer beim Augsburger Goldschmied Lützen

verfertigen zu lassen, der ebenfalls an der Rottenbucher Fassung beteiligt gewesen war.

Die Konkurrenz zu anderen Klöstern und Stiften und der Wunsch, deren Fassungen an

Pracht zu übertreffen, dürfte häufig den Anstoss zu Neufassungen gegeben und die Wahl der

Fasserinnen sowie die Anlage der Fassung beeinflusst haben. So wurde auch für die

Gestaltung der Fassung von Silvanus in Baar ausdrücklich Vincentius in Merenschwand als

Vorbild gewählt.5' Für alle anderen von mir dokumentierten Heiligen fehlen Quellen, die

Aufschluss über die Vorstellungen der Auftraggeber und die Freiheiten der Fasserinnen

geben würden. Sicherlich beruhen nur wenige Ganzkörperfassungen auf eigens hergestellten

Entwürfen. Bei den Katakombenheiligenfassungen des 18. Jahrhunderts aus dem Kloster

Stans handelt es sich wohl um Serienprodukte, die ohne Absprache über die Details

entstanden sind.52 Ebenso folgen Pius in Zug und Vincentius in Merenschwand standardisierten

Vorstellungen der Ganzkörperfassung, sie könnten nach einer Stichvorlage

gearbeitet sein. Für Prosper in Stans und Felix in Greppen dürfte ein eigener Entwurf

gemacht worden sein; beide Statuen sind von aussergewöhnlicher Qualität, und vor allem

die Kleidung Prospers zeugt von genauer Kenntnis der zeitgenössischen Bühnenkostüme. Sr.

Augustina Flüeler vermutet eine Beeinflussung durch die schwäbische Adelsfamilie von

Illertissen, deren Tochter im Kloster Stans aufgewachsen war und die sich der Klosterchronik

zufolge um die Fassung der Reliquien verdient gemacht hat; konkrete Anhaltspunkte zu

einer Verbindung fehlen allerdings.53 Sicher waren die bedeutenden Stifte und Klöster für

die Gestaltung der Reliquienfiguren tonangebend, wie aber der Ideen-Austausch praktisch

vor sich ging, ist unklar.

* Auszugsweise publiziert in Ritz ,987, s. ,ozff. Mehrfach zitierte Literatur

^
^0os '992, Katalog, S. 99.

st
'992' Kataiog. s. 135ft, 146ft und 154ft Achermann 1979

^auent/osters^xfera^^Mg^zr^G^chichte Nid- Achermann, Hansjakob, Die Katakombenheiligen und ihre Translationen, Beiträge zur Geschichte
widens 39, stans 1980, s. 172. Nidwaldens 38, Stans 1979.

Himmlische Pracht irdischer Überreste



Boos 1992, Katalog
Boos, Ursula, Barocke Reliquienfassungen aus den schweizerischen Frauenklöstern Hermetschwil,
Zug, Stans und Gnadenthal, Band i: Text, Band 2: Katalog, Lizentiatsarbeit Universität Zürich 1992,

Typoskript.

Klosterarbeiten 1990
Klosterarbeiten aus Schwaben, Ausstellungskatalog des schwäbischen Volkskundemuseums
Oberschönenfeld, bearbeitet von G. Ritz und W. Schiedermair, Schriftenreihe der Museen des Bezirks

Schwaben 5, Gesserthausen 1990.

Legner 1989

Legner, Anton, Vorn Glanz und von der Präsenz des Heiltums - Bilder und Texte, in-, Reliquien,
Verehrung und Verklärung, Ausstellungskatalog Schnütgen-Museum Köln, hrsg. von A. Legner, Köln

1989, S. 43-148.

Reiste 1987

Reisle, Markus, Die Katakombenheiligen im Kanton Freiburg, Lizentiatsarbeit Universität Freiburg
1987, Typoskript.

Ritz 1973

Ritz, Gislind M., Die Katakombenheiligen der Klosterkirche zu Altomünster, in: Festschrift
Altomünster 1973, hrsg. von T. Grad, Aichbach 1973, S. 213-219.

Ritz 1987

Ritz, Gislind M., Die Katakombenheiligen Benedikt und Stephanus und ihre Fassung, in: Heilig
Kreuz in Donauwörth, hrsg. von W. Schiedermair, Donauwörth 1987, S. 100-103.

Suter 1981

Suter, Can. Robert Ludwig, Barocke Paramentenstickkunst im Cistercienserinnenkloster
Gnadenthal, in: Cistercienser Chronik N.F. 152, 1981/82, S. 45-55.

Suter 1987, 1

Suter, Can. Robert Ludwig, Abundantia von Reding, in: Mitteilungen der historischen Vereinigung
des Kantons Schwyz 79, 1987, S. 21-31.

Suter 1987, 2

Suter, Can. Robert Ludwig, Barocke Paramentenstickkunst im Kloster Hermetschwil, Unsere

Heimat, Jahresschrift der historischen Gesellschaft Freiamt 57, Wohlen 1987.

Terrapon 1974

Terrapon, Michel, Barocke Reliquiare, in-. Image Roche, Medizinische Bilddokumentation 59, 1974,
S. 17-26.

Tobler 1982

Tobler, Mathilde, Klosterarbeiten, Technik, Form und Aussage. Kostbarkeiten alter Zeiten aus dem
Kloster Eschenbach, in: Cistercienser Chronik N.F. 157/58, 1982, S. 119-166.

Ursula Boos


	Himmlische Pracht irdischer Überreste : Reliquienfassungen aus schweizerischen Frauenklöstern

