Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der
Universitat Zarich

Herausgeber: Kunstgeschichtliches Seminar der Universitat Zirich

Band: 1 (1994)

Artikel: Himmlische Pracht irdischer Uberreste : Reliquienfassungen aus
schweizerischen Frauenkldstern

Autor: Boos, Ursula

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720109

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Himmlische Pracht

irdischer Uberreste

Reliquienfassungen aus schweizerischen Frauenkldstern

Der Begriff der Fassung bezeichnet den Schmuck,
der unmittelbar an den Gebeinen selbst angebracht
'St Das Reliquiar dagegen ist ein selbstandiger
Fehﬁlter fiir die Reliquien. Die exakte Definition der

Fassung” bei Reliquien féllt schwerer als etwa bei
Holzskulpluren, da meist verschiedene Materialien
und Techniken zusammen verwendet wurden. Die
erhaltenen, zeitlich weit gestreuten Fassarbeiten sind
bisher von der kunstgeschichtlichen Forschung wenig
berucksichngl worden; in der Schweiz sind sie kaum
dokumentiert, Ausnahmen bilden einige Publika-
tionen aus dem siiddeutschen Raum. In der Schweiz
haben sich vor allem Mathilde Tobler und Can. Robert
Suter mit Reliquienfassungen beschaftigt (siehe die
L1leraturzusammenstellung Boos 1992, Katalog).

Zu Katakombenheiligen in der Schweiz siehe
Achermann 1979.

Suter, Can. Robert Ludwig, Scholastica An der All-
mend, eine Luzerner Paramentenstickerin der Ba-
rf)ckzeir, in: Zeitschrift fir schweizerische Archaolo-
8ie und Kunstgeschichte 25,1968, S. 17f.

Ursula Boos

Die Kunst des Reliquienfassens fiihrte im 17. und 18. Jahrhundert zu hervorragenden
Ergebnissen, die in der Literatur noch nicht hinreichend untersucht und gewiirdigt worden
sind. - Die Gebeine der Heiligen wurden aus den Reliquiaren herausgenommen und in
einen figiirlichen Zusammenhang gebracht, ja sogar zu Skeletten zusammengefiigt, mit
Goldfiligran iiberzogen und in kostbare Gewéander gehiillt. Das Reliquiar als Behaltnis
verlor an Bedeutung. Das Bedtirfnis nach Schmuck konzentrierte sich auf die Reliquien
selbst, sie wurden nun wie Edelsteine kostbar gefasst.'

Schriftliche Quellen® zum barocken Reliquienwesen zeigen, wie hoch das Fassen von 109
Reliquien als anspruchsvolle kiinstlerische Tatigkeit geschatzt wurde. Einzelne Kloster und
namentlich bekannte Nonnen erwarben sich durch Fassarbeiten tiberregionalen Ruhm. Zur
heute verlorenen Neufassung des Venantius-Leibes in Rathausen bei Luzern durch
Scholastica An der Allmend aus dem Zisterzienserinnenkloster Olsberg findet sich in der
Klosterchronik der Vermerk: "Zu Dissem Grossen werck hat die Gnedige fraw [Abtissin
Maria Cécilia Basilissa Diirler (1702-1723)] ein Closter fraw Uss dem Gottshaus ohlsperg
Beruoffe fraw Maria Scholastica An der Allmend Von Lucern, Als welche Ein Vortreffliche
Arbeitherin Von Gold ware, dere die Gnedige fraw der h. Corpus an Vertrauwt zu
Renouieren Und So kostlich als Unser Vermégen mit ihrer stickkunst zu ziehren. Sie ist im
Mayen An komen Und Bis im winter monet hier Verbliben dass Sei Bestendig an disser
Arbeith zu tuon gehabt.”

Katakombenheilige

Im Jahr 1578 wurden die Katakomben Roms wiederentdeckt und die vorgefundenen Gréaber
friithchristlichen Martyrern zugeschrieben. Eine iiberwaltigende Entfaltung des Reliquienwe-
sens war die Folge, hatte doch die katholische Kirche kurz zuvor in den Beschliissen des
Konzils von Trient die Reliquienverehrung als offizielle Lehrmeinung bestatigt. Die Gebeine
der neugefundenen, namentlich meist unbekannten "Martyrer” wurden ab etwa 1620 zu
Hunderten in die katholischen Gebiete der Schweiz gebracht. Die festlichen Translationen
bildeten bald ein wichtiges Propagandamittel im Dienste der Gegenreformation. Der
Erwerb und Transport der Reliquien war sehr kostspielig, und auch fiir die Fassungen

Georges-Bloch-jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universitat Ziirich 1994



110

Abb. 1: Vitalis in der Stiftskirche Beromiinster LU,
gefasst um 1650.

Abb. 2: Irenéus in der Pfarrkirche Sursee LU, Fassung
umgearbeitet Mitte 18. Jh. unter Verwendung élterer
Teile von 1654.

4 Achermann 1979, S. 91.

5 Achermann 1979, S. 87f., und Boos 1992, Katalog,
S. 3ff.

© Achermann hat darauf hingewiesen, dass die
unmittelbare Verbindung eines Schadels mit Attri-
buten bereits 1626 an der Antoninus-Biiste in der Hof-
kirche Luzern erscheint. Der Schadel mit Blattkranz ist
auf einen silbergetriebenen Unterbau gesetzt. Die
Reliquie tritt an die Oberflache des Reliquiars, dieses
wird zum Untersatz, zur Halterung (Achermann 1979,
S. 9of., Abb. in: Dora Fanny Rittmeyer, Geschichte der
Luzerner Silber- und Goldschmiedekunst von den An-
féngen bis zur Gegenwart, Luzern 1941, Tafel 27).

7 Boos 1992, Katalog, S. nff

8 Boos 1992, Katalog, S. 164ff.

wurden grosse Summen ausgegeben. In den schriftlichen Quellen werden Katakombenhei-
lige meist ausfiihrlich erwahnt. Haufig sind Abrechnungen tiber die Fassarbeiten erhalten,
die eine Zuweisung an ein bestimmtes Kloster erlauben. Die aussergewohnliche Bedeutung
der romischen Heiligen fiir die barocke Frommigkeit fiihrte dazu, dass sich fiir die Kata-
kombenheiligen bald ein selbstdandiger, formal und technisch innovativer Zweig der Reli-
quienfassarbeit etablierte.

Der Besitz zahlreicher Gebeine oder des vollstandigen Skelettes eines Martyrers schuf fiir
die Fassarbeit eine neue Ausgangslage, der jedoch bei den altesten Fassungen kaum
Rechnung getragen wurde. Die Gebeine wurden zunachst weiterhin einzeln gefasst und auf
zeitiibliche Reliquiare wie Tafel- oder Schreinreliquiare verteilt. Die Prasentation
unterschied sich prinzipiell nicht von derjenigen anderer Heiliger. Wie bei diesen sollte
jede einzelne Partikel die volle Wirkungsmacht in sich haben. Von diesen friihen Arbeiten
hat sich kaum etwas erhalten, die meisten Reliquien wurden spater neugefasst.

In bedeutenden Mannerklostern zeigte sich etwa ab 1650 ein neues Verstandnis der Kata-
kombenheiligenreliquien.* Die Zusammengehorigkeit der Gebeine eines Heiligen wurde nun
durch die Art der Fassung betont. Dabei stand nicht so sehr das organische Gefiige, als
vielmehr die Anzahl der Reliquien eines einzigen Martyrers im Vordergrund. Das zeigt die
Fassung der Vitalis-Gebeine in der Stiftskirche Beromiinster.> Der Beschluss des Kapitels,
die Gebeine auf verschiedene Reliquiare zu verteilen, wurde widerrufen und die Reliquien
ab 1650 in einem einzigen Schrein aufbewahrt. Im Zentrum des Vitalis-Schreines befindet
sich der leicht erhoht plazierte Schadel, einige andere Gebeine sind im Schrein ausgelegt
(Abb. 1). Weder durch die Anordnung noch durch die Fassung ist ein organisches Ganzes der
einzelnen Teile angedeutet. Wegweisend fiir das Verstandnis der spateren Fassungen von
Katakombenheiligen ist die Behandlung des Schéadels: Nimbus und Lorbeerkranz, die
Attribute des Martyrers, sind unmittelbar dem Knochen aufgesetzt. Die Schadelreliquie
wird zum plastischen Bild des Heiligen, zur Vergegenwartigung seines Kopfes.6 Bei alteren
Reliquienfassungen iibernahm der Reliquienbehalter diese Funktion. Kopf-, Arm- oder
Biistenreliquiare nehmen in ihrer Form Bezug auf die im Innern aufbewahrte Reliquie und
stellten dadurch ein repréasentatives Abbild des Heiligen dar. Die Idee, Reliquien selbst als
plastisches Abbild eines Heiligen zu gestalten, wird bei biistenférmig gefassten Katakom-
benheiligen verwirklicht. Rippenknochen wurden in eine anatomische Beziehung zum
Schadel gebracht und so das menschliche Skelett nachgebildet. Attribute wie Nimbus und
Lorbeerkranz deuteten das Skelett zum plastischen Brustbild des Martyrers um, wie
beispielsweise die Irendus-Fassung aus der Pfarrkirche Sursee zeigt (Abb. 2).7 Auch in der
Fassung der Synesius-Reliquien in der Pfarrkirche Bremgarten klingt die Idee des
Brustbildes an (Abb. 3)A8 Der Schadel bildet die Bekronung eines hohen, pyramidenférmigen
Unterbaues. Durch eine Vertikale aus aufsteigenden Wirbelknochen und beidseits quer
dazu angeordneten Rippen wird ein abstrakter, der Tektonik des Unterbaues entsprechen-
der Brustkasten angedeutet. Eine konsequente Weiterentwicklung sind die zu lebensgros-
sen Skeletten zusammengestellten Martyrer-Gebeine. Dabei werden die Reliquien nicht
mehr als heilige Einzelteile isoliert betrachtet, sondern wieder zu Teilen eines "Heiligen
Leibes” gemacht, der den lebendigen Heiligen vergegenwartigen soll.

Der Besitz moglichst aller Bestandteile eines Skelettes war die Voraussetzung zur Herausbil-
dung der Ganzkorperfassungen; zur Entstehung der neuen Prasentationsweise haben

Urula Boos



Abb. 3: Synesius in der Pfarrkirche Bremgarten AG,
Neufassung entstanden um 1753.

9
Achermann 1979, S. 91.

jedoch auch andere Faktoren beigetragen. Das wachsende Interesse an Leben und Person
der Martyrer lasst sich an den Translationen der Katakombenheiligen ablesen. Eine klar
umrissene und wiedererkennbare Personlichkeit musste, da weder Vita und Wunderbe-
richte noch ikonographisch festgelegte Erscheinungshilder existierten, zuerst geschaffen
werden. Translationsspiele und Triumphprozessionen sollten dem Volk eine Vorstellung
von der Personlichkeit der Katakombenheiligen vermitteln. Gemalte Bilder oder Statuen
der Heiligen wurden von Anfang an bei Translationen mitgefiihrt und in den Altiaren von
Kirchen aufgestellt. Seit etwa 1650 verkorperten ausserdem kostiimierte Personen die
Martyrer in den Translationsumziigen.® Dem wachsenden Bediirfnis nach bildlicher Verkor-
perung, sinnlicher Erfassharkeit und realistisch dargestellten Inhalten entsprachen die in
bekleideten Statuen gefassten oder zu Skeletten zusammengestellten Gebeine.

Die theologische Bedeutung, die der unverletzte, vollstindige Korper — das "corpus
incorruptum” — fiir die Heiligenverehrung hatte, ist fiir das Verstandnis der Ganzkorperfas-
sungen ebenso wichtig. Ein unverwest aufgefundener Korper galt als Merkmal der

Himmlische Pracht irdischer Uberreste

11



112

Abb. 4: Prosper in der Klosterkirche St. Klara in Stans
NW, gefasst um 167s.

Abb. 5: Pius im Kloster Maria Opferung in Zug, gefasst
kurz nach 1676.

'” Auch im Westen wurden wiederholt Leiber ausser-

gewohnlicher Menschen als ganze mumifiziert und
aufbewahrt, obwohl die Einbalsamierung des irdi-
schen Leibes urspriinglich abgelehnt worden war; z.B.
Katharina von Bologna und Klara von Montefalco
(Schamoni, Wilhelm, Das wahre Gesicht der Heiligen,
Leipzig 1938, S. 66 und 86).

"' 0Ob diese Kombination — prachtig gefasste oder
bekleidete Reliquienskelette — tatsachlich eine aus-
schliesslich barocke Erscheinung ist oder ob es auch
dazu Vorstufen gibt, ware zu untersuchen. Die Zusam-
menstellung von einzelnen, allerdings holzernen und
ungeschmiickten Gebeinen zu ganzen Skeletten lasst
sich bereits im Halleschen Heiltumbuch nachweisen.
(Halm, Philipp und Berliner, Rudolf, Das Hallesche
Heiltum, Berlin 1931, Tafel 105b, Text S. 58)

Heiligkeit und bildete einen sichtbaren Beweis fiir den untadeligen Lebenswandel eines
Heiligen'®, wohingegen bei gewéhnlichen Menschen der Auferstehungsleib den natiirlichen
Leib vollstandig ersetzt (1. Kor. 15,44). Diese Besonderheit der Heiligen wird in Psalm 16,10
ausgesprochen: "Denn du wirst mich nicht dem Tode iiberlassen und nicht zugeben, dass
dein Heiliger verwese.” Die Vorstellung einer geheimnisvollen Beziehung zwischen dem
natiirlichen Leib und dem Auferstehungsleib blieb in der Reliquienverehrung lebendig.
Durch die Aufbewahrung der irdischen Uberreste liess sich ein Teil der besonderen
Qualitaten eines Heiligen einfangen. Die Fassung der Gebeine konnte die Einheit von
irdischem und himmlischem Leib verdeutlichen. Bei sprechenden Reliquiaren, Biistenreli-
quiaren und Reliquienstatuen verweist die dussere Hiille auf den verherrlichten
himmlischen Leib, im Inneren waren Uberreste des irdischen Leibes enthalten. Die Ganz-
korperfassungen von Katakombenheiligen unterschieden nicht mehr zwischen Hiille und
Inhalt: Die irdischen Uberreste selbst erschienen in himmlischer Pracht." Die kostbar
gefassten Knochen verkorperten zugleich den irdischen und den himmlischen Leib und
machten die geheimnisvolle Einheit zwischen den beiden deutlich.

Soweit bis jetzt bekannt, erscheint in der Schweiz die neue Prasentationsart erstmals mit
der Vitalis-Translation von 1670 in Einsiedeln. Achermann postuliert, die konkrete

Ursula Boos



Abb. 6: Detail von Abb. 5.

" P. Bernhard Waibel hatte sich langere Zeit in Rom

aufgehalten und erhielt schliesslich 1669 den Leib des
hl. Vitalis (Achermann 1979, S. 92).

" Siehe Anm. 10 und Achermann 1979, S. 92, Anm. 78.
"“ Die Gesichtsbildung von Theodora und Deodat in
Rheinau geht in diese Richtung (Boos 1992, Katalog,
S. 77ff. und 89ff.).

> S0 etwa bei Leontius in Muri (Boos 1992, Katalog,
S. 21ff.).

“ Die Bezeichnung "in romischer Manier” oder "in
romanischer Manier” wird in den Quellen immer
Wwieder benutzt (Siehe z.B. Silvanus in Baar, Boos 1992,
Katalog, S. 99).

:; Boos 1992, Katalog, S. 103ff.

Dazu: Ritz 1973, S. 219, und Hirsch, Rita, Die Hel-
dendarstellung in der barocken Plastik Altbayerns bis
zum Eindringen des Klassizismus im Vergleich mit der
Heldendarstellung auf der deutschen Biihne des 17.
und 18. Jahrhunderts, Schramberg 1935, S. 103ff. So
wurden etwa die Heiligen Michael und Georg in
diesem Kostiim dargestellt, und der Sonnenkénig
Louis XIV. trat in &hnlicher Verkleidung in seinen Bal-
letten auf (Ritz, S. 219). Das Motiv des miles Christi
War zur Zeit der Gegenreformation sehr beliebt, da es
die Auseinandersetzung mit dem Gegner, den Refor-
]mierlen, veranschaulichte (Hirsch, S. 106).

° Boehn, Max von, Das Biihnenkostim in Altertum,
Mittelalter und Neuzeit , Berlin 1921, S. 321f.
* Erhalten sind Pius im Kloster Maria Opferung in
Zug, Theodora und Deodat in der Klosterkirche Rhein-
auund Vincentius in der Pfarrkirche Merenschwand
(Boos 1992, Katalog, S. ssff., 68ff. und 77ff.).

Umsetzung sei durch italienische Vorbilder ausgelost worden, und er vermutet, dass der
eigentliche Anstoss zur Ganzkorperfassung von Vitalis aus der Romreise eines Einsiedler
Paters hervorging."” Fiir Italien sind verschiedene mumifizierte und bekleidete Heili-
genkorper bekannt, die auch in zeitgenéssischen Reisebeschreibungen erwahnt wurden.'
Die Fassungen der Katakombenheiligen scheinen jedoch nur vereinzelt auf solche Mumien
zuriickzugehen.'" Meist handelt es sich um gefasste Skelette oder bekleidete Statuen mit
sichthar eingelegten Gebeinen, die in keiner Weise einen mumifizierten Korper
vorzugeben versuchen.

Die verschiedenen Formen der Fassung bestanden nebeneinander, auch nach 1700 erhielten
langst nicht alle Katakombenheiligen eine Ganzkérperfassung. Man legte aber offensicht-
lich grossen Wert auf ein zeitgemasses Aussehen: Die Fassungen wurden haufig umgearbei-
tet und durch beigezogene Spezialistinnen auf den neuesten Stand der Entwicklung
gebracht. Den Anstoss dazu gaben Ubertragungen in einen neuen Altar, die Feierlichkeiten
zum Zentenar der Translation und héaufig auch der Wunsch, die Verehrung des Heiligen und
die Wallfahrten zu ihm neu zu beleben. Nur bei sehr beliebten Heiligen mit grosser
Ausstrahlungskraft und bekannter Wundertatigkeit hielt man sich mit Umarbeitungen der
Fassungen zuriick, denn das gepragte Bild konnte nicht verandert werden, ohne an Glaub-
wiirdigkeit zu verlieren.'> Zuweilen verhinderten auch finanzielle Griinde oder die durch
den Altar festgelegte Schreingrosse eine Aktualisierung der Fassung.

Durch die Gestaltung der lebensgrossen Figuren, ihre Bekleidung und die Anordnung der
Gebeine konnten bei der Darstellung der Heiligen unterschiedliche Akzente gesetzt
werden. Die zwei wichtigsten Typen sind die bekleidete Statue mit Reliquieneinlagen und 13
die zu reich geschmiickten Skeletten zusammengesetzten Gebeine. Die in den Klostern St.
Klara in Stans und Maria Opferung in Zug gefassten Katakombenheiligen sind alle dem Typ
der Statue mit Reliquieneinlagen zuzurechnen: Die Gebeine wurden in ein Holzgestell
eingelegt und dieses wie eine Puppe "in romischer Manier” angezogen.16 Die "romische
Manier"” zeigt sich beispielhaft bei der Statue des hl. Prosper in der Klosterkirche St. Klara
(Abb. 4)"7: Dazu gehoren der Brustpanzer mit Léwenképfen an den Schultern, der
ausgediinnte Streifenschurz, der gesteift abstehende Rock, die enganliegenden Beinkleider,
die Stiefel und der Helm mit Federbusch. Bei Prosper fehlen die oft zu beobachtenden
Schlitze im Rock, die wie bei Pius in Maria Opferung die Reliquieneinlagen an den Ober-
schenkeln besser zur Geltung bringen sollen (Abb. 5, 6). Die Form der stilisierten antiken
Kleidung, selbst der geschlitzte Rock, wurde aus dem zeitgendssischen Theaterkostiim
abgeleitet und nicht speziell fiir die Katakombenheiligen entwickelt. Der Kostiimtyp
bezeichnete antike Personen oder Heroen allgemein und fand ebenso in der Plastik
Verwendung.18 Die zeitgenossische Benennung der antikisch-heroischen Kleidung als
"romische” oder "romanische Manier”, im Unterschied etwa zur “tiirkischen Art”, leitet sich
aus der Theatersprache ab.'9 Die Katakombenheiligen wurden also iiber ihre Kleidung als
"heroische Kampfer Christi" vorgestellt. Ob die "réomische Manier” auch auf ihre Herkunft
aus den Katakomben Roms hinweisen sollte, lasst sich nicht belegen und ist wohl
angesichts der weiten Verbreitung dieses Kostiimtyps kaum anzunehmen.

Mannigfach variiert, bot die "romische Manier” den Fasserinnen reichen gestalterischen
Spielraum. Bei den um 1700 entstandenen Reliquienfiguren aus dem Kloster Maria Opferung
in Zug steht die moglichst lebensnah gestaltete Statue im Zentrum.*® Dem romischen

Himmlische Pracht irdischer Uberreste



14

Abb. 7: Detail von Abb. 5,

*' Bei Pius besteht das Gesicht aus leimgetrankten
Stoffstreifen. Als Modelliermasse durfte auch Gips
verwendet worden sein

Vorbild angendhert wurde die Kleidung, die sich aus Textilien und metallener Panzerung
zusammensetzt (Abb. 5). Kopf und Héande sind farbig gefasst, um den Eindruck eines
lebendigen Korpers hervorzurufen (Abb. 7). Die Gebeine sind zuriickhaltend inszeniert, und
der Schadel wird durch die Form des modellierten* Gesichtes nur angedeutet. Das Skelett
tritt zurtick, im Vordergrund steht die den lebendigen Heiligen, den miles Christi verkor-
pernde Statue. Die Arbeiten aus dem Kloster St. Klara in Stans dagegen betonen den Aspekt

Ursula Boos



Abb 8: Coelestin in der Franziskanerkirche Luzern,
gefasst um 1736.

Foto: Sr. M. Raymunda 0.P., Kloster St. Peter, Schwyz.

* Dies triftt vor allem auf die Arbeiten des 18. Jahr-
hunderts 7y, Coelestinus in der Franziskanerkirche
L‘uzern (um 1736), Benedictus in der Pfarrkirche Her-
SISWil (um 1744) und Julianus in der Pfarrkirche
Sarnen (um 1746) (Boos 1992, Katalog, S. 135f). Die
“wei Figuren vom Ende des 17. Jahrhunderts, Prosper
nj St. Klara in Stans (um 1675) und Felix in der Pfarr-
kfrChe Greppen (um 1685), hatten urspriinglich beide
€ingelegte Glasaugen, der Felix-Schadel ist leicht auf-
rnodelhen, Die Kopfgestaltung von Prosper in Stans
gl modern (Boos 199z, Katalog, S. 103ff.).

Vel. 2.B. die Heiligen der Klosterkirche Altomin-
-:‘:t‘r (Ritz 1973 und Legner 1989, Abb. S. 130).

Heyte ausgestellt im Museum fiir Kunst und
SQSChIChle inFribourg. Abbildungen in Terrapon 1974,
B 24. Inventar zur Figur: Reisle 1987, S. 72.

Vergleichbare Fassungen abgebildet in Legner
1989, 2.B. 5. 122 (Valerius in Aldersbach) oder S. 128
(:Elemens in Rott am Inn).

Helvetia Sacra, Abt. 111, Band 1, 3. Teil, Bern 1986,
f- 18‘|6fr Suter 1987, 1, und Suter 1987, 2.

Ire:::lis in der Stiftskirche Beromiinster (um 1650),
i ;m der Pfarrkirche Sursee (um 1654, umgear-
S Ete 18. J‘h.), Leontius und Benedikt in der Klo-
hmter)cke;‘l]un (um 1647 und 1684, beide umgear-
Hermells i ing- und Brunner-Reliquiare im Kloster
Ahundanc wil (emsvtanden unter den Aebtissinnen
oy tia von Reding [1663-1687] und Anna Brunner
16971), Boos 1992, Katalog, S. 3ff.

des bekleideten Skelettes stiarker (Abb. 8).** Der Schadel mit bleckenden Zdhnen und
maskenhaft angedeuteten Augen und Nase erscheint als Kopf mit lebendigen Gesichtsziigen
(Abb. 9). In der Kleidung ist das romische Vorbild frei umgestaltet: Bestickte Stoffbahnen
ersetzen die metallene Panzerung an den Extremitaten, die Stiefel samt Schnallen bestehen
aus textilen Materialien (Abb. 10). Trotz der Unterschiede weist das Gestaltungskonzept fiir
die Reliquienstatuen aus Zug und Stans Ahnlichkeiten auf: Der rémische Martyrer wird wie
ein Mensch bekleidet und durch sein Kostiim als miles christi definiert. Die Gebeine sind in
ein lebensnahes, plastisches Abbild des Heiligen integriert. Diese Form der Fassung war
weit verbreitet und beschrankte sich nicht auf die Kléster in Zug und Stans.*

Eine zweite Grundform von Ganzkorperfassungen stellt der Typus des reich geschmiickten
Skelettes dar. Ein Beispiel hierfiir ist Felix aus der Pfarrkirche von Tafers, entstanden 1791
im Kloster Bisemberg, Fribourg.** Die etwa lebensgrosse Figur tragt ebenfalls den kurzen
Rock der romischen Riistung, den Leib bilden jedoch allein die gefassten Gebeine. Die
Knochen sind mit Drahten zu einem anatomisch tiberzeugenden Skelett zusammengefiigt,
auf eine zur Halterung reduzierte Holzstatue montiert und mit Drahtarbeit, Glassteinen,
Stoffblumen und Pailletten iippig geschmiickt.?> Solche mit kostbar funkelndem, filigranar-
tigem Goldschmuck tiberhauften Skelette rufen die Assoziation zum iiberirdisch verherr-
lichten Auferstehungsleib hervor. Die Martyrer sind nicht so sehr in ihrer menschlichen
Existenz als vielmehr bereits in ihrer himmlischen Glorie dargestellt. Dass der himmlische
Leib des Martyrers Teile des irdischen — die Reliquien — miteinschliesst, entspricht der
Vorstellung von der Einheit des irdischen Leibes und des Auferstehungsleibes.

Benediktinerinnenkloster St. Martin in
Hermetschwil

Nach der Reform der Statuten 1603 und dem Neubau des Klosters um 1625 erreichte die
Paramentenkunst in Hermetschwil zwischen 1630 und 1720 einen H(')hepunkt.26 Im gleichen
Zeitraum entstanden auch einige Reliquienfassungen®’, so diejenigen von Vitalis in
Beromiinster (Abb. 1), Irendus in Sursee (Abb. 2) und Leontius in Muri (Abb. 13). Bezeichnend
fiir die Arbeiten aus Hermetschwil ist die enge Verbindung der Techniken von Stickerei und
Drahtarbeit. Metallstickerei auf Untergrund und freiplastische Drahtarbeit vermischen sich

Himmlische Pracht irdischer Uberreste

15



16

Abb. g: Detail von Abb. 8

28 Kantillen sind zu dichten Spiralen gedrehte Metall-
dréhte.

zu Variationen wie ausgeschnittenen Stickereiteilen oder plastischen Drahtarbeiten auf
Stickgrund. Solche technischen Experimente wurden in der Paramentenstickerei kaum
gewagt, bei Reliquienfassungen hingegen haufig unbekiimmert angewendet (Abb. 1n1). Der
iiberraschende Einbezug anderer Materialien, wie etwa der von Holzperlen mit aufgemalten
Gesichtern (Abb. 1), zeigt den originellen Zug der Hermetschwiler Arbeiten.

Der Stickerei und der Drahtarbeit aus Hermetschwil gemeinsam sind die weitgehend stili-
sierten pflanzlichen Formen, ausgefiihrt mit Gold- und Silberkantillen® (Abb. 13). Charakte-
ristisch fiir die Drahtarbeit sind die ungegenstéandlichen, rosettenartigen Gebilde aus
mehrfach geschlauften Windenbandern und verschiedenen anderen Drahtsorten, die in
dieser Form ausserhalb Hermetschwils nicht bekannt sind (Abb. 12). Innerhalb der Hermet-
schwiler Fassarbeiten konnen verschiedene Stufen einer stilistischen Entwicklung unter-
schieden werden, bei der Drahtarbeit ebenso wie bei der Stickerei. Zum Beispiel werden
bei den Drahtarbeiten die Metalltone nach der Mitte des 17. Jahrhunderts durch pastellfar-
bene Seiden aufgelockert, die Formen erscheinen skizzenhafter und unkorperlicher. Sowohl
Stickerei wie Drahtarbeit sind auf Nahsicht angelegt. Die Schmuckteile, auf einzelne
Gebeine montiert, nehmen nicht Bezug aufeinander, so dass die Reliquien samt Fassung wie
Versatzstiicke gehandhabt werden konnen.

Die Paramentik wurde in Hermetschwil in der zweiten Halfte des 17. Jahrhunderts durch die
beiden stickenden Abtissinnen Abundantia von Reding und Anna Brunner gepragt; die
Stickereien verschiedener Reliquienfassungen sind quellenmassig mit ihren Namen
verbunden. Die beiden Frauen diirften auch die Drahtarbeiten ausgefiihrt haben. Die
fliessenden Ubergange zwischen den Techniken, die formale und technische Qualitat der

Ursula Boos



Abb. 10: Detail von Abb. 8.
Abb. 11: Detail von Abb. 2.

29
) ZB. Achermann 1979, S. 84.
Boos 1992, Katalog, S. 70.

Helvetia Sacra, Abt. 111, Band 3, 2. Teil, Bern 1982,
S. 728ff.

" Suter 1981, S. 45.

3

Drahtarbeiten und ihre zur Stickerei parallel laufenden stilistischen Veranderungen deuten
darauf hin. In der Literatur wird oft behauptet, die Arbeiten an Reliquienfassungen seien
nach Stickerei und Drahtarbeit aufgeteilt worden - wobei die Drahtarbeit meist als
Hilfsarbeit charakterisiert wird.>? Fiir Hermetschwil scheint das wertende Postulat nicht
zuzutreffen. Vielmehr haben wohl die beiden Abtissinnen, die in der schwierigsten Form
der Stickerei, d.h. in der Arbeit mit Goldfaden und -drahten geiibt waren, auch freiplasti-
sche Drahtarbeiten hergestellt. Das Resultat sind individuell gepragte, technisch anspruchs-
volle, jedoch wenig umfangreiche Fassarbeiten, in denen Stickerei und Drahtarbeit originell
verbunden sind. Die Qualitat der Hermetschwiler Fassungen liegt weniger in der spekta-
kuldren Form der Knochenarrangement als vielmehr im miniaturhaft gestalteten Schmuck.

Fiir Hermetschwil sind fiir die Zeit nach 1700 keine Reliquienfassungen nachgewiesen. Das
hat moglicherweise etwas mit der Forschungs- oder Quellenlage zu tun. Es ist jedoch zu
vermuten, dass die Hermetschwiler Nonnen in jener Zeit nicht mehr zu den fiihrenden Reli-
quienfasserinnen gehorten. Wahrend im 17. Jahrhundert bedeutende Kloster und Stifte wie
Beromiinster und Muri ihre Katakombenheiligen in Hermetschwil fassen liessen, wandte
sich die Pfarrei Merenschwand, die ihren Heiligen Vincentius durchaus ins naheliegende
Hermetschwil hatte bringen kénnen, im letzten Jahrzehnt des 17. Jahrhunderts nach Maria
Opferung in Zug. Der Wunsch nach einer zeitgemassen Ganzkorperfassung diirfte fiir die
Wahl der Fasserinnen ausschlaggebend gewesen sein.3° Die Hermetschwiler Schwestern
scheinen die neuen Formen der Ganzkorperfassung nicht aufgegriffen zu haben; bei allen
Fassungen von Katakombenheiligen erfolgte der Riickgriff auf die dltere Form der additiven
Anordnung der Gebeine um einen Schadel im Zentrum.

Gnadenthal, ehemaliges Zisterzienserinnenkloster

Trotz eines verheerenden Brandes im Jahr 1608 gelang es einigen Abtissinnen, das Kloster
zu neuer Bliite zu bringen.?' Um 1700 stand die Paramentstickerei des Klosters in hohem
Ansehen?, Reliquienfassungen sind jedoch keine bekannt. Erst aus der Mitte des 18. Jahr-

Himmlische Pracht irdischer Uberreste

1z



18

Abb. 12: Detail der Vitalis-Fassung in der Stiftskirche

Beromiinster AG, entstanden um 1650.
Abb. 13: Leontius in der Klosterkirche Muri AG,
Stickereien entstanden um 1647.

B Entstanden 1755 und 1753 (Boos 1992, Katalog, S.
164ff. und 173ff.).

3 Boos 1992, Katalog, S. 183ff.

% Justa in Gnadenthal und Ergédnzungen der Sym-
phorosa-Fassung in Eschenbach (Boos 1992, Katalog,
S. 190ff.).

-
e N

R

NG

hunderts haben sich zwei Fassungen von Katakombenheiligen mit reichen Stickereien
erhalten: Castorius in der Pfarrkirche Rohrdorf (Abb. 15) und Synesius in der Pfarrkirche
Bremgarten (Abb. 3).33 Kurz vorher diirften die Reliquien in vier Tafelreliquiaren, die noch
heute in Gnadenthal aufbewahrt werden, von den dortigen Schwestern gefasst worden sein
(Abb. 14).3* Die iibrigen dem Kloster zuzuweisenden Reliquienfassungen sind unbedeutend
und entstanden vermutlich erst im 19. Jahrhundert.?

Die Fassungen von Castorius und Synesius sind gepragt von runden Medaillons aus
geometrisch und ungegenstandlich auf versteiften Stickgrund applizierten Drahtstiickchen,
Perlen, Granaten und kostbar leuchtenden, meist rosettenformig angeordneten farbigen
Glassteinen (Abb. 16). IThre Form nimmt kaum Riicksicht auf die zu schmiickenden Gebeine,
sie ist einzig durch die Applikation bestimmt. Die Medaillons lassen sich daher als univer-
seller Schmuck einsetzen. Die an Goldschmiedearbeiten erinnernde materielle Pracht der
bunten Steine auf den dicht besetzten Flachen ist wichtiger als die subtile Arbeit mit Draht
wie etwa in Hermetschwil. In Konkurrenz dazu treten ausgefeilte Stickereien, deren
Wirkung durch die teilweise unmotiviert plazierten Medaillons beeintrachtigt wird. Die
Gold-Sprengstickereien stehen in keiner formalen Beziehung zu den Medaillons. Die
abstrakt stilisierten und scharf umrissenen Rankenstickereien an Synesius sind den Formen
des 17. Jahrhunderts verpflichtet. Die Stickereien an Castorius setzen die zeitgemasse
Rokoko-Ornamentik vollendet um. Mit Netzwerk gefiillte Kartuschen und ausfransende
Bogen scheinen zuféallig und ohne festen Bezug zur Flache auf dem Grund verteilt zu sein.
Obwohl die Drahtarbeit durch die dichten Applikationen technisch in die Nahe der
Stickerei gertickt ist, sind die beiden Gattungen bei den Fassungen von Castorius und
Synesius sowohl formal wie auch durch die verwendeten Materialien deutlich getrennt.
Eine Arbeitsteilung nach Stickerei und Drahtarbeit ist durchaus vorstellbar, wobei der
Drahtarbeit wohl weniger Aufmerksamkeit gewidmet wurde. Moglicherweise sind solche
Medaillons auch serienmaéssig und auf Vorrat gefertigt worden.

Ursula Boos



Abb. 14: Reliquiar in der Sakristei der ehem. Kloster-
kirche Gnadenthal AG, zweites Viertel 18. Jh.

Abb. 15: Castorius in der Pfarrkirche Rohrdorf AG,
gefasst um 1755.

36
Klosterarheiten 1990, S. 78.

b s . B e
j ok Y o s e A A U A U
40580 By A R U U v N AR Y

Dass in Gnadenthal zur gleichen Zeit auch ganz andere Formen der Drahtarbeit realisiert
wurden, zeigen die vier Reliquiare in der Sakristei von Gnadenthal. Hier wird die
Drahtarbeit in Form von flachen Applikationen zur Tragerin der Ornamentik (Abb. 14): S-
formige Bogen aus a jour gearbeitetem Bandwerk, Kartuschen und Netzwerk bilden ein
flaches Gitter in sicher gezeichneten Régence-Formen. Einige naturalistische Blatterzweige
und farbige Glassteine lockern die eleganten, abstrakten Formen auf. Dieses Gitter aus
Fassarbeit legt sich als selbstandige Schicht vor die auf dem roten Grund der Reliquiare
befestigten Gebeine.

Ein gemeinsames Merkmal der Gnadenthaler Arbeiten aus der Mitte des 18. Jahrhunderts ist
der Aufbau aus gesonderten Schichten. Bei den Reliquiaren und bei Synesius ist die
Drahtarbeit als zweite, flache und durchbrochene Schicht auf die Reliquien gelegt; ein
plastischer Effekt entsteht nur, weil die Gebeine darunterliegen. Bei Castorius sind die
Medaillons aus Drahtarbeit wiederum als gesonderte, allerdings unzusammenhéangende
Schicht auf dem bestickten Korper angebracht. Technisch sind fiir alle Drahtarbeiten die
flachen Applikationen auf versteiftem Grund bezeichnend. Freiplastisch geformte Drahtge-
bilde fehlen weitgehend, es gibt nur einige Zweige und Girlanden aus Windenblattern in
den Reliquiaren. Die Drahtarbeiten sind wie die Stickereien flachenbetont.

Welche der genannten Eigenheiten sich einem individuellen Klosterstil verdanken, lasst
sich kaum entscheiden. Unmittelbar dhnliche, geometrisch-ornamentale Medaillons sind
mir nicht bekannt, sie diirften tatsachlich fiir Zuschreibungen von Arbeiten des 18. Jahrhun-
derts an Gnadenthal wegweisend sein. Die betonte Gestaltung der Oberflache auf Kosten
der Plastizitat lasst sich dagegen bei vielen Stickereien der Zeit feststellen; Ritz hat den
schichtweisen Aufbau von Fassungen aus kostbar gestalteten, durchbrochenen Flachen an
gleichzeitigen Reliquienfassungen nachweisen kénnen.3® Ob in Gnadenthal eine bestimmte
Form der Katakombenheiligenfassung bevorzugt hergestellt wurde, lasst sich anhand der
zwei erhaltenen Werke nicht beurteilen. Castorius zeigt, dass Gnadenthal die Ganzkorper-
fassung aufgegriffen und die romische Kleidung sehr eigenwillig allein mit textilen Mitteln
gestaltet hat. Bei der Synesius-Fassung handelt es sich um eine Neufassung des bereits
Mitte des 17. Jahrhunderts transferierten Heiligen. Moglicherweise war die Form der
urspriinglichen Fassung auch fiir die Neufassung vorbildhaft. Bemerkenswert ist, dass beide
Katakombenheiligen, trotz ihrer unterschiedlichen Form, mit den gleichen Mitteln
geschmiickt wurden.

Himmlische Pracht irdischer Uberreste

119



120

Abb. 16: Detail von Abb. is.

37 Achermann 1979, S. 82

3 Siehe Anm. 20.

39 Boos 1992, Katalog, S. 103ff.

49 Siehe Anm. 22. Die originale Fassung von Clemens
in Buochs ist heute verloren.

4 Zelger, Franz, Chronik und Genealogie der Zelger aus
Unterwalden und von Luzern, Luzern 1933, S. 127.

Kapuzinerinnenkldster Zug, Maria Opferung,
und Stans, St. Klara

Die textilen Arbeiten der Zuger und Stanser Schwestern sind noch wenig erforscht.
Immerhin bezeichnet Achermann die Nonnen von Maria Opferung auf der Grundlage von
Quellenstudien als die damals beriihmtesten Fasserinnen von Katakombenheiligen.3” Die
dlteste Maria Opferung zuweishare Fassung ist der klostereigene Katakombenheilige Pius
(Abb. 5). Ihm folgten Arbeiten fiir die Klosterkirche Rheinau und fiir die Pfarrkirchen Baar
und Merenschwand.3® Noch im 18. Jahrhundert fasste das Kloster Zug Heilige, leider ist
keine dieser Arbeiten erhalten geblieben.

Die Schwestern von St. Klara in Stans schufen im 17. Jahrhundert zwei aussergewohnlich
qualitatvolle Fassungen von Katakombenheiligen, Prosper in St. Klara (Abb. 4) und Felix
in der Pfarrkirche Greppen (Abb. 17)39, denen zweifellos eine ldngere Tradition der
textilen Arbeiten vorausging. Im 18. Jahrhundert haben die Stanser Schwestern Katakom-
benheilige fiir die Pfarrkirchen von Sarnen, Buochs, Hergiswil und die Franziskanerkirche
in Luzern gefasst.4° Die Fassungen entstanden in Zusammenarbeit mit dem Beichtiger des
Klosters, Ludwig Anton Maria Zelger (1686-1761), der sich in seiner Freizeit als Silber-
schmied betatigte.*

Die Kloster Zug und Stans haben alle ihre Katakombenheiligenfassungen als lebensgrosse
Reliquienfiguren gestaltet. Die Reliquien wurden in eine Holzstatue eingelassen, die eine in

Ursula Boos



@
Fra[;;e E;)I:ie von Muslerbhchern ist nicht geklart. Die
oder rv1u 'e_sﬂckermnen erfindende Kiinstlerinnen
Einzelra:fusmhre”de Handwerkerinnen waren, ist im
Wwurden Esth‘fver zu beurteilen. Fiir wichtige Ornate
Dora, me rleurre von Kiinstlern hergestellt (Heinz,
oo, Meservere arockerTetlkunst, W 7
k'rth.e.N Urkd|e Fassung von Juliana in der Kloster-
(|70|-|780)‘ ersegg verfertigie Bruder Gabriel Loser
Notkers; €ine Zeichnung fiir die Stickereien (Kloster
Besrehe,vgg' 1’38'-198:, Festschrift zum 600-jéhrigen
"enkloszerass Schwesternhaus und Kapuzinerin-
den Kigstey L. Gallen 1981, S. 88). Die Stickereien aus

€rn Stans und Zug sind weniger anspruchs-

voll; i
Entwiirfe diirfren kaum eigens hergestellt
Worden sejp,

“romischer Manier” gehaltene Bekleidung erhielt. Die beiden Stanser Figuren vom Ende des
17. Jahrhunderts, Prosper und Felix, gehoren zu den besten Ganzkorperfassungen
tiberhaupt. Das Holzgestell wurde sehr sorgfaltig den natiirlichen Kérperformen entspre-
chend geschnitzt und in eine iiberzeugende Stellung gebracht. Die Gewénder sind dusserst
reich bestickt. Das Kostiim Prospers zeugt von einer genauen Kenntnis der damaligen Thea-
terkleidung. Der Kopf ist nur bei Felix in seiner originalen Form erhalten: Dem Schadel
wurden Augen eingesetzt und Nase und Wangenknochen leicht mit Gips aufmodelliert. Das
Resultat — weder Schadel noch menschliches Gesicht — ist einzigartig. Die Zuger Heiligen
vom Ende des 17. Jahrhunderts sind etwas weniger spektakular, jedoch sorgfaltig und
aufwendig gearbeitet. Bemerkenswert ist die angestrebte Lebensnéhe: Die Kleidung wurde
dem romischen Vorbild entsprechend aus metallenen und textilen Teilen zusammengestellt
und den Schadeln modellierte und bemalte Gesichtsmasken vorgesetzt, die die Schadelform
nur noch ahnen lassen.

Die Kleidung der Reliquienstatuen wurde in Stans und in Zug dusserst reich und mit ganz
dhnlichen Motiven bestickt. Die Mantel und Rocke sind mit breiten Bordiiren aus aneinan-
dergereihten Blumenbouquets mit elaborierten Eckmotiven in Kantillestickerei geschmiickt.
Die Motive der Stickereien beider Kloster diirften ganz ahnlichen Vorlagen entnommen
worden sein.** Die kreative Leistung der Nonnen wird vor allem darin bestanden haben, die
einzelnen Versatzstiicke der Vorlage zu einem tiberzeugenden Ganzen zusammenzustellen.

Die Stanser Fassungen des 18. Jahrhunderts zeigen sich in den Grundformen und Techniken
der Stickerei annahernd unverandert, jedoch deutlich weniger aufwendig gearbeitet.
Méntel und Rocke der Katakombenheiligen wurden kaum mehr von Hand bestickt, sondern
aus Seidenstoffen mit bunten, broschierten Blumen hergestellt (Abb. 8). Zeitgemésse
Formen der Goldstickerei wie Rocaillen und Kartuschen in flachen Anlegetechniken
verwendeten die Stanser Schwestern nur fiir untergeordnete Teile, so beispielsweise fiir
das Kissen der Coelestin-Figur in Luzern. Die wenigen noch bestickten Teile der Kleidung
fiihrten sie in den traditionellen, schweren Gold-Kantillestickereien des 17. Jahrhunderts
aus. Nicht nur die Technik, selbst die einzelnen Motive lassen sich aus alteren Arbeiten
ableiten: Die Stiefelschnallen mit den facherférmig gebiindelten Kantillewiilsten von
Prosper in Stans (Abb. 18) wurden ohne grosse Veranderungen bei Coelestin in Luzern
(Abb. 10) und Julian in Sarnen verwendet. Selbst in der Gesamtgestaltung der Ganzkorper-
fassung wiederholen die Stanser Figuren des 18. Jahrhunderts die friiher gefundenen
Losungen. Die Aufteilung der Kleidung in Stoff- und Metallteile wurde tibernommen,
ebenso die zuriickhaltende Inszenierung der Gebeine und die aufgesetzten Schadel als
Koépfe. Die jiingeren Arbeiten zeigen jedoch, dass nicht mehr alle Details verstanden
wurden. So 16st sich die Verbindung der Stulpen mit den Stiefeln auf, die Stulpen werden
zu freischwebenden Manschetten unterhalb der Knie. Solche Ungereimtheiten sowie die
bunte, kleinteilige Gestaltung der textilen Teile erschwert die Lesbharkeit der Figuren. Die
Stanser Figuren des 18. Jahrhunderts sind sich alle dhnlich und nicht sehr originell;
trotzdem erfreuten sie sich bis ins 18. Jahrhundert nachweislich einiger Beliebtheit,
vielleicht trug der Ruhm der aussergewohnlich guten alteren Fassungen mit dazu bei. Worin
die Beriihmtheit im einzelnen griindete, lasst sich weder den erhaltenen Quellen
entnehmen noch an den Fassungen selbst ablesen. Festzuhalten bleibt, dass in Zug die neue
Form der Ganzkorperfassung friih aufgegriffen, ihr mit den modellierten Gesichtsmasken

Himmlische Pracht irdischer Uberreste

121



122




Abb. 17: Felix in der Pfarrkirche Greppen LU, gefasst
um 1685,
Abb. 18: Detail von Abb. 4.

eine originelle Gestalt gegeben und der textile Anteil der Fassung mit qualitatvollen
Stickereien geschmiickt. Vielleicht war es die Gestaltung der Kopfe, die die Assoziation mit
einem mumifizierten Leib hervorrief und so zur Beliebtheit der Zuger Figuren beitrug.

Beschauliche Handarbeit
oder kiinstlerische Tatigkeit?

Die textilen Teile der Reliquienfassungen — seien es nun Stickereien oder freiplastische
Drahtarbeiten — wurden vor allem in Frauenklostern hergestellt. Die Quellen zeigen
jedoch, dass sich auch in klosterlicher Gemeinschaft lebende Manner und Laien vereinzelt
als Reliquienfasser betatigt haben. Die verstarkte Hinwendung der Nonnenkloster im 16.
und 17. Jahrhundert zu Fassarbeiten und Paramentik stand im Zusammenhang mit der
tridentinischen Forderung nach Einfiihrung der Klausur in allen Frauenklostern. Die Betati-
gungsmoglichkeiten der Schwestern, etwa in der Krankenpflege oder in der Verwaltung der
Landereien, wurden erheblich eingeschrankt und die Frauen gezwungen, sich innerhalb des
Klosters zu beschéaftigen. Ob Fassarbeiten fiir die Kloster auch eine 6konomische Bedeutung
hatten, ist schwer zu beurteilen. Obwohl sich einige Abrechnungen erhalten haben, ist die
Frage nach der Hohe des Fasserinnenlohnes kaum zu beantworten. Es fehlen Angaben tiber
Naturalzahlungen, zudem ist unbekannt, wie hoch die Materialkosten jeweils waren. Nur
kostspielige Bestandteile wie Stoffe und Silberschmiedearbeiten wurden vom Auftraggeber
beschafft und separat abgerechnet.

Himmlische Pracht irdischer Uberreste

123



124

4 Maglicherweise wurden diese Bestandteile von
Altarbauern oder Schreinherstellern selbst ausgefiihrt
oder in Unterakkorden vergeben. Vorstellbar ist auch,
dass klostereigene Handwerker damit beauftragt
wurden

44 Mehrfach ist iiberliefert, dass sich die Schwestern
verbiirgen mussten, auch tatséachlich alle Reliquien in
die Fassungen einzufiigen (Achermann 1979, S. 292f.
und Boos 1992, Katalog, S. 101).

4 Achermann 1979, S. 75.

4 Siehe Anm. 5

Boos 1992, Katalog, S. 99.

Kloster Notkersegg 1981 (wie Anm. 42), S. 187.

49 Der Maximus-Leib wurde 1766 auf dem Apostel-
altar in Waldsassen beigesetzt (Legner 1989, S. 131).

47
48

Bei komplexeren Reliquienfassungen wie Ganzkorperfassungen stellt sich die Frage nach
der Beteiligung von anderen Handwerkern. Silberschmiede- und Schreinerarbeiten wurden
kaum durch die Nonnen selbst ausgefiihrt. Die schriftlichen Quellen liefern jedoch wenig
Aufschliisse iiber die Arbeitsteilung. So fehlen Anhaltspunkte dazu, wer die Aufbauten und
geschnitzten Holzstatuen unter der eigentlichen Fassung herstellte.? Fiir die Ganzkérperfas-
sungen aus Stans und Zug wurden Silberschmiede beigezogen, iiber deren Beitrage
vereinzelt Abrechnungen vorliegen. Fassungen wie diejenige von Castorius in Gnadenthal,
die keine grosseren Metallteile einbeziehen, konnten — mit Ausnahme vielleicht des Unter-
gestells — durchaus gesamthaft in den Frauenklostern hergestellt worden sein. Interessant
ist die Frage nach den Schopfern der Kopfe der Reliquienstatuen, die im Kloster Maria
Opferung in Zug bekleidet wurden: Die lebensnah modellierten Kopfe scheinen ein Unikum
zu sein (Abb. 7). Quellenhinweise auf die Urheberschaft sind mir nicht bekannt. Unter den
maskenartig vorgesetzten Gesichtern sind die originalen Schadel verborgen. Da fiir das
Einfiigen der Reliquien in die Statuen vornehmlich die Schwestern zustandig waren*!, ist zu
vermuten, dass die modellierten Gesichter im Kloster selbst gefertigt wurden.

In Bezug auf die Stanser und Zuger Katakombenheiligen-Figuren stellt sich das Problem, auf
wen das Konzept ihrer Anlage zuriickzufiihren ist. Wurden die Fassungen von den
Schwestern selbst entworfen, oder waren sie an Vorgaben des Auftraggebers gebunden?
Grundsatzlich war der jeweilige Sakristan fiir die Fassung der Reliquien zustandig.*> Die
Quellen belegen dartiberhinaus, dass den Fassungen so viel Wichtigkeit beigemessen wurde,
dass sich noch andere Personen darum kiimmerten. So beriet das Kapitel des Stiftes
Beromiinster 1649 mehrfach tiber die Form der Fassung von Vitalis.® In Baar beschloss 1697
die versammelte Gemeinde, der Silvanus-Leib solle "in Silber und Romanisch khleydt
werden”, also als ganzer Korper in rémischer Riistung mit Metallteilen gefasst werden.*7
Der Typus der Fassung, ob in additiver Anordnung, als Biiste oder als ganzer Korper, war
den Schwestern also sicher vorgegeben. Einfachere Fassungen wie Katakombenheilige in
ornamental additiver Anordnung konnten sie wohl weitgehend selbst gestalten. Dass sich
hier den Schwestern kiinstlerische Freiraume 6ffneten, zeigt sich an den Fassarbeiten aus
dem Kloster Hermetschwil.

Bei komplexeren Arbeiten wie Ganzkorperfassungen gingen die Absprachen zweifellos mehr
ins Detail. Die Grundform — stehend, sitzend, liegend oder kniend — war vom geplanten
Aufstellungsort abhangig und musste daher durch die Auftraggeber festgelegt werden. Aus
einigen Quellen geht jedoch hervor, dass die Anordnung der Gebeine im Detail von den
jeweiligen Fasserinnen selbst bestimmt wurde. Die heilige Fidelis in Bruggen wurde 1789
von den Schwestern in Notkersegg gefasst. Mutter M. Elisabeth Ledergerber machte die
Zeichnung und richtete den Leib ein, es heisst "sie war die einzige, die diese heiligen
Gebeine hat koénnen ineinander richten”.® Auch Frater Adalbert Eder, der Fasser der Wald-
sassener-Heiligen, rang um eine tiberzeugende Anordnung der Gebeine des heiligen
Maximus. Erst ein Mirakel erloste ihn von seinen Schwierigkeiten. Der Heilige offenbarte
dem frommen Bruder seine Wiinsche und zeigte ihm, in welcher Stellung er am liebsten
gefasst werden mochte. 49

Genaueren Aufschluss tiber die Freiheiten einer Fasserin gibt der Briefwechsel aus den
Jahren 1724/25 zwischen Magdalena von Fletting, einer bekannten Reliquienfasserin im
Kloster der Englischen Fraulein in Augsburg, und dem Abt von Heiligkreuz, Amandus Rols

Ursula Boos



50

; Auszugsweise publiziert in Ritz 1987, S. 102ff.

§ Boos 1992, Katalog, S. 99.

i :ﬁgs 1992, Katalog, S. 135fT., 146ff. und 154ff.

G lieler, Sr. Augustina, Der verborgenen Schatz im
"auenkloster St. Klara, Beitrage zur Geschichte Nid-

Waldens 39, Stans 1980, S. 172.

5

(1691-1748), iiber die Fassung des Katakombenheiligen Benedikt in Heiligkreuz.>® Als erstes
bat die Fasserin, die Stellung des Heiligen zu bestimmen: "Sie sollten nur so gnadig sein, wo
sie solchen wollen ligend, sizend oder stehend haben, ligend mainte ich khomens am besten
heraus.” Der Abt entschloss sich tatsachlich fiir einen liegenden Heiligen und gab auch
gleich weitere Anweisungen zur Fassung : "Die Stell - und Fassung des Heyl. Leibs betreffend:
gediinckt mich selber liegend gleichfalls zum besten in der Andachtigen Augen zu fallen [...].
Was die Fassung konveniert, mochte ich ein so kosthares Kleinod mit falschem gold nicht
verunehren. guete Perlen hingegen zu nehmen, wiewohlen zu mit diesen zu gentigen
versehen ware, ist mir missrathen worden, weilen die kleine nur wenig in das Gesicht
khommeten und die grosse allzu kostbahre Spesen verursachte, dahero Euer Hochwiirden
hoflichst ersuche, schone Wasserperlen und Fliiss zu choisieren und die fassarbeit also zu
beginnen Dass solche der rottenbucher fassung nichts nachgiebt.” Der Abt hatte also eine
andere Fassung im Auge, die er womoglich iibertreffen wollte. Dies diirfte auch den
Ausschlag fiir die Wahl von Magdalena von Fletting als Fasserin gegeben haben, stammten
doch die kostbaren und geriithmten Rottenbucher Fassungen von ihr. Der Abt gibt im
gleichen Brief die Anweisung, Palmzweig und Lorbeer beim Augshurger Goldschmied Lutzen
verfertigen zu lassen, der ebenfalls an der Rottenbucher Fassung beteiligt gewesen war.

Die Konkurrenz zu anderen Klgstern und Stiften und der Wunsch, deren Fassungen an
Pracht zu iibertreffen, diirfte haufig den Anstoss zu Neufassungen gegeben und die Wahl der
Fasserinnen sowie die Anlage der Fassung beeinflusst haben. So wurde auch fiir die
Gestaltung der Fassung von Silvanus in Baar ausdriicklich Vincentius in Merenschwand als
Vorbild gewahlt.>' Fiir alle anderen von mir dokumentierten Heiligen fehlen Quellen, die
Aufschluss tiber die Vorstellungen der Auftraggeber und die Freiheiten der Fasserinnen
geben wiirden. Sicherlich beruhen nur wenige Ganzkorperfassungen auf eigens hergestell-
ten Entwiirfen. Bei den Katakombenheiligenfassungen des 18. Jahrhunderts aus dem Kloster
Stans handelt es sich wohl um Serienprodukte, die ohne Absprache iiber die Details
entstanden sind.>* Ebenso folgen Pius in Zug und Vincentius in Merenschwand standardi-
sierten Vorstellungen der Ganzkorperfassung, sie konnten nach einer Stichvorlage
gearbeitet sein. Fiir Prosper in Stans und Felix in Greppen diirfte ein eigener Entwurf
gemacht worden sein; beide Statuen sind von aussergewohnlicher Qualitit, und vor allem
die Kleidung Prospers zeugt von genauer Kenntnis der zeitgendssischen Biihnenkostiime. Sr.
Augustina Fliieler vermutet eine Beeinflussung durch die schwébische Adelsfamilie von
lllertissen, deren Tochter im Kloster Stans aufgewachsen war und die sich der Klosterchro-
nik zufolge um die Fassung der Reliquien verdient gemacht hat; konkrete Anhaltspunkte zu
einer Verbindung fehlen allerdings.> Sicher waren die bedeutenden Stifte und Kloster fiir
die Gestaltung der Reliquienfiguren tonangebend, wie aber der Ideen-Austausch praktisch
vor sich ging, ist unklar.

Mehrfach zitierte Literatur
Achermann 1979

Achermann, Hansjakob, Die Katakombenheiligen und ihre Translationen, Beitrage zur Geschichte
Nidwaldens 38, Stans 1979.

Himmlische Pracht irdischer Uberreste

125



126

Boos 1992, Katalog

Boos, Ursula, Barocke Reliquienfassungen aus den schweizerischen Frauenkléstern Hermetschwil,
Zug, Stans und Gnadenthal, Band 1: Text, Band 2: Katalog, Lizentiatsarbeit Universitét Ziirich 1992,
Typoskript.

Klosterarbeiten 1990

Klosterarbeiten aus Schwaben, Ausstellungskatalog des schwabischen Volkskundemuseums Ober-
schonenfeld, bearbeitet von G. Ritz und W. Schiedermair, Schriftenreihe der Museen des Bezirks
Schwaben 5, Gesserthausen 1990.

Legner 1989

Legner, Anton, Vom Glanz und von der Présenz des Heiltums — Bilder und Texte, in: Reliquien,
Verehrung und Verklarung, Ausstellungskatalog Schniitgen-Museum Kéln, hrsg. von A. Legner, K6In
1989, S. 43-148.

Reisle 1987

Reisle, Markus, Die Katakombenheiligen im Kanton Freiburg, Lizentiatsarbeit Universitét Freiburg
1987, Typoskript.

Ritz 1973

Ritz, Gislind M., Die Katakombenheiligen der Klosterkirche zu Altomiinster, in: Festschrift
Altomiinster 1973, hrsg. von T. Grad, Aichbach 1973, S. 213-219.

Ritz 1987

Ritz, Gislind M., Die Katakombenheiligen Benedikt und Stephanus und ihre Fassung, in: Heilig
Kreuz in Donauworth, hrsg. von W. Schiedermair, Donauwdrth 1987, S. 100-103.

Suter 1981
Suter, Can. Robert Ludwig, Barocke Paramentenstickkunst im Cistercienserinnenkloster
Gnadenthal, in: Cistercienser Chronik N.F. 152, 1981/82, S. 45-55.

Suter 1987, 1
Suter, Can. Robert Ludwig, Abundantia von Reding, in: Mitteilungen der historischen Vereinigung
des Kantons Schwyz 79, 1987, S. 21-31.

Suter 1987, 2

Suter, Can. Robert Ludwig, Barocke Paramentenstickkunst im Kloster Hermetschwil, Unsere
Heimat, Jahresschrift der historischen Gesellschaft Freiamt 57, Wohlen 1987.

Terrapon 1974

Terrapon, Michel, Barocke Reliquiare, in: Image Roche, Medizinische Bilddokumentation 59, 1974,
S. 17-26.

Tobler 1982

Tobler, Mathilde, Klosterarbeiten, Technik, Form und Aussage. Kostbarkeiten alter Zeiten aus dem
Kloster Eschenbach, in: Cistercienser Chronik N.F. 157/58, 1982, S. 119-166.

Ursula Boos



	Himmlische Pracht irdischer Überreste : Reliquienfassungen aus schweizerischen Frauenklöstern

