
Zeitschrift: Georges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der
Universität Zürich

Herausgeber: Kunstgeschichtliches Seminar der Universität Zürich

Band: 1 (1994)

Artikel: "... mi pensamiento e invención..." : König Alfonso I. von Neapel
triumphiert als Friedensfürst am Grabmal der Parthenope

Autor: Beyer, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720098

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


//
• m • mi pensamiento e invenciôn "

König Alfonso I. von Neapel triumphiert als

Friedensfürst am Grabmal der Parthenope

Andreas Beyer

Christof Thoenes zum 65. Geburtstag gewidmet.

Daß es sich um eine Statue gehandelt haben muß,

wird daraus ersichtlich, daß Alfonso in seinem
Dankschreiben zwar von "ymagen" spricht, dieses aber
deutlich abgrenzt von den "pinturas". Vgl. Kruft/Malmanger,

S. 261.
2

Der in Spanisch abgefaßte Brief hat sich im arago-
nesischen Kronarchiv in Barcelona erhalten (Registro
n- 2940, f. 2) und findet sich, zusammen mit der
italienischen Übersetzung durch Benedetto Croce (Don

Fastidio), transkribiert in-, Napoli Nobilissima, vol. I,

Fase. 8, 1892, S. 127F Vgl. dazu auch Andrés Giménez
Sol er: Itinerario del rey don Alfonso de Aragon y Nâ-

poles, Saragossa 1908, S. 224F Sein Wortlaut: "Sennor,

vuestra letra he recebido e todos los présentes de los

quales no solamente haueys contentado e dado

deleyte a los sesos corporales mas aun a los spiri-
tuales; de que veo no me poder ygualar si la virtud de

vuestra paciencia no suple. Certifico vos, Sennor, que
cuando la primera ymagen e pinturas vinieron, yo era
ydo, a caça e no torne que ya era el sol a la posta e no
auia comido: délibéré antes satisfazer al deseo que al

cuerpo e las vi sin otro interualo e vos fago cierto que
son de tanta perfecion en special la ymagen que cada
dia la miro no con menos deleyte que la primera
vegada. E porque con el verdadero amigo todas cosas
se deuen comunicar, vos notiffico mi pensamiento e

inuencion en la colocacion de aquella por sentir vue-
stro pareçer que yo fago a quella que représente la

statua de la Ciudat de Napols la quai cansada por
roucho tiempo de guerra agora optiendo paz se

reposa. Enbio vos aqui interclusos los versos que le

fechos fazer-, de todos los otros fechos por letra de

secretario vos scriuo ofreciendome siempre a vuestra
onra e plazer. Scrita de mi mano en el Castillo nueuo
a XXII de Março. - REX ALFONSUS. - Al Sennor Car-
denal de Aquilea."
3

Wie Anm. 2, S. 128.
4

Vgl. dazu Martin Warnke: The court artist. On the

ancestry of the modern artist, Cambridge 1992, S. 52.

Siehe auch Ottavio Morisani: Letteratura Artistica a

Napoli tra il '400 ed il '600, Neapel 1958, S. 23.
5

Mit Kruft/Malmanger, S. 261, stimme ich darin überein,

daß Alfonsos Ausdruck "que représente la statua
de la Ciudad de Napols [...]" so verstanden werden
sollte, daß er eine alte Figur mit neuem allegorischen
Sinn zu unterlegen gedachte. Dem Quattrocento war
eine schlafende oder ruhende Allegorie des Friedens

Prominent aus den Fresken des Ambrogio Lorenzetti
(ca. 1338/39) in der zu Beginn des 15. Jahrhunderts als

Im März des Jahres 1446 bedankte sich der neapolitanische König Alfonso I. mit einem

Schreiben beim Kardinal von Aquileia für eine Sendung von Kunstwerken, die dieser ihm

unmittelbar zuvor hatte zukommen lassen. Zu den prominentesten Stücken dieser

Schenkung zählte eine - wohl antike - Statue, die ein liegendes, weibliches Geschöpf

vorstellte.1 In seinem Dankesbrief hebt Alfonso dieses heute nicht mehr nachweisbare

Werk besonders hervor und berichtet dem Kardinal - 'weil man einem wirklichen Freund

alles mitzuteilen habe" -, daß er zwei Verse habe dichten lassen, die seinen Gedanken und

seiner Interpretation des Werks Rechnung trügen, wonach dieses nämlich "die Statue der

Stadt Neapel darstelle, die, von Krieg so lange Zeit erschüttert, jetzt, nach dem errungenen

Frieden, ausruht".2 Die dem Brief beigefügten Verse lauteten:

ILLA EGO PARTHENOPES BELLO VEXATA TOT ANNOS

NUNC OPERA ALPHONSI PARTA JAM PACE QUIESCO.3

Nicht nur belegt dieser Brief eine bedeutende strategische Schenkung - des Kardinals von

Aquileia und Kammerherrn Eugens IV., Lodovico Trevisan, an den erst jüngst in den Besitz

Neapels gekommenen Aragonesen Alfonso -, die zu den frühen Beispielen der Kunst im

Dienste der Diplomatie zählt.4 Er stellt zugleich das beredte Zeugnis einer erheblichen

Betrachterfreiheit vor dem Kunstwerk dar, dessen Interpretation frei von Rücksichten auf

die Intentionen des Künstlers sein kann, ja, erst jenseits derselben beginnt.5 Mit herrscherlicher

Willkür bestimmt hier der König den neuen Inhalt eines überkommenen Kunstwerks

und aktualisiert es mit dieser Umwidmung, die historisch hergeleitet wird, für einen

zeitgemäßen Gebrauch. Mit Max von Wolff6 wird man annehmen dürfen, daß es sich bei der

Statue ursprünglich um das Bildnis einer "schlafenden Ariadne" gehandelt haben könnte,

etwa vom Typ der berühmten Vatikanischen "Ariadne" (Abb. 1). Die erst seit 1512 nachweisbare

römische Statue nach einem griechischen Original von ca. 200 v. Chr.7 wurde gelegentlich

für eine "Kleopatra", von Winckelmann wiederum bezeichnenderweise für eine

Nymphe gehalten8.

Vor allem aber erhellen der Brief und das ihm beigefügte Distichon den bewußten Rückgriff
des Königs auf den griechischen Gründungsmythos Neapels - der Name der "Ciudat de

Oeorges-Bloch-Jahrbuch des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universität Zürich 1994



Abb. I: Sogenannte "Kleopatra". Schlafende Ariadne.

Rom, Musei Vaticani, Gallerie delle Statue.

Foto: Bildarchiv Foto Marburg.

"Sala di guerra e pace" bezeichneten "Sala dei Nove"

des Palazzo Pubblico in Siena bekannt. Auch Loren-

zetti war dabei gezwungen, ein tradiertes Bild umzu-

widmen. Da die Antike keine eigenständige Ikonographie

der "Pax" bereithielt, rekurrierte er vermutlich
auf eine Münze aus neronischer Zeit, die eine "Secu-

ritas" darstellte. Das Szepter ist mit dem Olivenzweig

vertauscht, die so zur Allegorie des Friedens
avancierte Frauengestalt lagert entspannt neben den

Tugenden, im Schutze des "Buon governo". Vgl. dazu

Nicolai Rubinstein-. Political Ideas in Sienese Art: the

Frescoes by Ambrogio Lorenzetti and Taddeo di Bar-

tolo in the Palazzo Pubblico, in: Journal of the Warburg

and Courtauld Institutes XXI, 1958, S. 179-207,

zur Herleitung des ikonographischen Typus der "Pax"

bes. S. i86ff., sowie Eve Borsook: The Mural Painters

of Tuscany. From Cimabue to Andrea del Sarto,

Oxford 19802, S. 34-38, Abb. 44 und 46.
6 Wolff, S. 77.
7 Vgl. dazu Francis Haskell/Nicholas Penny: Taste

and the Antique. The Lure ofClassical Sculpture 1500-

1900, New Haven/London 1981, Nr. 24, S. 184-187,

sowie Phyllis Pray Bober/Ruth Rubinstein: Renaissance

Artists G Antique Sculpture. A Handbook of
Sources, New York 1986, Nr. 79, S. 113T
8 Giovanni (Johann J.) Winckelmann: Storia delle
arti del disegno pressogli antichi, hrsg. von Carlo Fea,

Rom 1783/4, Bd. Il, S. 329F

Napols" verändert sich im Vers zu "Parthenope". Verfaßt wurde dieser von Antonio Becca-

delli, genannt II Panormita, einem früh schon im Dienste der Aragonesen stehenden
Hofhumanisten.9 Er formulierte ihn in einem vom König angeregten Dichterwettstreit, in dem II

Panormita und Lorenzo Valla10 die Protagonisten waren. Gesucht war eine Inschrift für die

von Kardinal Lodovico Trevisan übersandte Statue, die ihrer neuen Bestimmung als städ

tische Allegorie gerecht wurde. Valla, der als Sieger aus diesem "Paragone" hervorging,

berichtet: "[...1 Signum quoddam marmoreum, quod quidam Parthenopes virginis volebant

esse jacentis habitu dormientisque.""

Die Verse Panormitas lauteten:

PARTHENOPE, MULTOS BELLO VEXATA PER ANNOS

NUNC OPERA ALPHONSI PARTA IAM QUIESCO.

(Ich, die Parthenope, über viele Jahre vom Krieg heimgesucht, ruhe in Frieden durch das

Werk des Alfonso.)

Das siegreiche Epigramm Vallas dagegen las sich:

PARTHENOPE VIRGO D1UTURNO MARTE

MART1US ALPHONSUS DAT: REQUIESCE TIBI.12

(Du, Parthenope, geprüft durch langen Krieg, erhältst durch den Kriegsherrn Alfonso

den Frieden.94)

Andreas Beyer



9 Vgl. zur Karriere des gekrönten Dichters, Diplomaten

und Hofbürokraten: Michele Natale-. Antonio
Beccadelli detto il Panormita, Caltanisetta 1902; Vin-

cenzo Laurenza: II Panormita a Napoli, in: Atti della

Accademia Pontaniana 42, 1912, S. 1-92; Gianvito
Resta: L'Epistolario del Panormita: Studiper una edi-

zione critica, Messina 1957; Alan Ryder: Antonio
Beccadelli: A Humanist in Government, in: C. H. Clough

(Hrsg.): Cultural Aspects of the Italian Renaissance -

Essays in Honour of Paul Oskar Kristeller, Manchester

1976, S. 123-140, sowie Bentley, S. 84-100.
10 Zur Wirkungsgeschichte des zweifellos prominentesten

Humanisten im Dienste Alfonsos, der die

fruchtbarsten Jahre seiner Laufbahn in Neapel
zwischen 1435 und 1477 verbrachte vgl. Girolamo Mancini:
Vita di Lorenzo Valla, Florenz 1891; Mario Fois: II pen-
siero cristiano di Lorenzo Valla nel quadro storico-
culturale del suo ambiente (Analecta Gregoriana),
Rom 1969, sowie Bentley, S. 108-122.
11

Lorenzo Valla-. Opera Omnia, hrsg. von Eugenio
Garin, Bd. 1, Turin 1962, "In Bartolommeum Facium

Ligurem, invectivarum seu recriminationum", Lib. IV,

s- 597-599. hier 598.
12

Lorenzo Valla (wie Anm. 11); vgl. auch C. M. Talla-

rigo: Giovanni Pontano e i suoi tempi, Neapel 1874,

S. 117F

13 Wolff, S. 77, sieht beide Epigramme "genau auf
derselben Höhe: sie sind äußerst unverfrorene, in
lateinische Hexameter gefaßte Schmeicheleien an die

Adresse des Königs Alfons".
14 Nicht folgen kann ich Herseys Darstellung (Hersey,

1969, S. i6ff.), wonach die an den Kardinal gesandten
Verse nicht für jene vom ihm erhaltene Statue

bestimmt gewesen sein sollten, sondern vielmehr im

Zusammenhang mit Pisanellos Zeichnung des Museums

Boymans-van Beuningen in Rotterdam, nach

Hersey ein Entwurf für einen ephemeren Triumphbogen

am Castel Capuano, stünden.
15 loannis loviani Pontani: LEPIDINA CVIVSPOMPAE

SEPTEM, in: Carmina. Ecloghe-Elegie-Liriche, hrsg.

von Johannes Oeschger, Bari 1948. Siehe dazu auch

Liliana Monti Sabia-. loannis loviani Pontani -

Eclogae. Testo critico, commento e traduzione,
Neapel 1973. Den eigentlichen Entstehungszeitraum
des epischen Gedichts verlegt in die Mitte der
fünfziger Jahre des Quattrocento Erasmo Percopo: Gli
scritti di Giovanni Pontano, in-, Archivio storico delle

Province Napoletane 62, 1937, S. 111-116. Zu Pontano
siehe Bentley, S. 127-137.
16

So in der Gedichtsammlung "Parthenopaeus"
(1455/58), vor allem Buch 2,11, 51-52 ("Parthenope stu-
diis semper amata meis"), vgl. Pontani (wie Anm. 15),

S. loi, sowie in dem Essay "De aspiratione" (1481), vgl.

Percopo (wie Anm. 15), S. 61.
17

Homer, Odyssee, Buch XII, 165-200.
18

Dionysius Periegeta graece et latine com vetust.
comm. et interpr. ex rec. et eum adnot., hrsg. von G.

Bernhardy, Bd. I/II, Leipzig 1828, Vers 359.
19

Dionysius Periegeta (wie Anm. 18), Vers 358;

Strabo-. Geographie, 1 2,13. 18 und V 4, 7, in: Strabon:

Géographie (Collection des Universités des France,
Ass. Guillaume Budé), Paris 1967, Bd. 1, S. 98-106, Bd.

III, S. no.
20 Zur Errichtung eines Kultbilds der Parthenope vgl.

Publicus Papinius Statius: Silvae, IV, 8, 49. Zum Kultort

vgl. Dionysius Periegeta (wie Anm. 18), Vers 357.

Vgl. zur Rolle der Mischwesen und Sirenen im Totenkult

auch Erwin Panofsky-. Tomb Sculpture. Four
Lectures on Its Changing Aspects from Ancient Egypt to
Bernini, New York 1964, S. 13.
21

Grundsätzliche Literatur zur gesamten philologischen

und archäologischen Frage findet sich in: Nea-

polis (Atti del XXV Convegno di Studi sulla Magna

Grecia, Taranto 1985), Taranto 1986. Siehe darin vor
allem den Beitrag von F. Cässola-. Problemi di storia

Die Inschrift des Beccadelli schien dem König unpaßend, so Valla, weil die schlafend dargestellte

Figur darin selber spricht.'3 Gleichwohl scheint der König die Verse des Panormita

nicht vollkommen verworfen zu haben, und, nur geringfügig verändert, im Brief an den

Kardinal von Aquileia wohl deshalb zu zitieren, weil sie darin wie eine Anrede der Nymphe

an den sich mit der Stadt und ihrer legendären Gründerin, Parthenope, identifizierenden

Alfonso wirken konnten.'4

Es ist für den folgenden Zusammenhang vor allem von Interesse, daß Alfonso sowohl ein

Kunstwerk mit der von ihm eroberten Stadt und ihrem Königreich in Zusammenhang bringt,
als auch die angesehensten Humanisten in seinem Umkreis als Epigraphen des von ihm

verfolgten historisierenden Bezugs beauftragt. Die Suche nach einer adäquaten Inschrift für

jene antike Statue ist nur eine, wiewohl in ihrer Verweiskraft nicht zu unterschätzende,

Episode der unter den Aragonesen in der Golfstadt betriebenen Wiederbelebung des

griechischen Herleitungskults Neapels.

Obschon erst um 1496 aufgezeichnet, stellt das wohl bereits um die Jahrhundertmitte
erdachte Poem "Lepidina" des Giovanni Pontano eines der eloquentesten literarischen

Zeugnisse der sich an ihrem antiken Ursprung neu orientierenden Stadt dar. In ihm

verdichtet sich am Jahrhundertende noch einmal das antiquarische Interesse an

Parthenope.'5 Wie auch in anderen Schriften Pontanos, die sich mit der parthenopäischen

Legende befaßen,'6 erscheint sie als Personifikation der Stadt, auf die ihr Ursprung und der

Name ihrer Vorgängerin zurückgehen.

Der Mythos der homerischen Sirene Parthenope markiert den Beginn der Stadtgeschichte

Neapels. Nach der von Homer geschilderten geglückten Durchfahrt des Odysseus durch die

gefahrvollen Wasser vor der campanischen Küste'7 sollen sich die drei Sirenen (bei Homer

ist ihre Zahl freilich noch auf zwei beschränkt), so die spätere Ausschmückung der Szene

durch Dionysius Periegeta, ins Wasser gestürzt haben, wobei der Leichnam Parthenopes in

der Bucht zu Füßen des Vesuv angeschwemmt worden sei.'8 Zur besonderen Kultstätte des

toten Mischwesens entwickelte sich jener Ort, an dem ihm, am Eingang zum Hafen, ein

monumentales Grabmal errichtet worden zu sein scheint,'9 um das herum sich dann eine

neue Stadt bildete - wahrscheinlich die im 7. Jahrhundert v. Chr. von Cumae aus gegründete

Palaeopolis, an die östlich angrenzend im 5. Jahrhundert Neapolis entsteht: Neapel.20

Parthenope war ein antiker Name der Stadt Neapel, mit dem sich zudem die Legende

verband, Athen sei an der Gründung der Stadt beteiligt gewesen.21 Ein wirklicher Kult aber

ist erst für das Jahr 433 oder 432 nachweisbar; der attische Flottenführer Diotimos soll mit

seinen Schiffen bei Neapel gelandet sein und der Parthenope, wohl in deren Funktion als

Stadtgöttin, geopfert und mit der Ausrichtung eines Fackellaufs zu ihren Ehren eine in der

Folge jährlich wiederholte Tradition begründet haben.22 Detlev Kreikenbom hat darauf

verwiesen, daß jener früheste dokumentierbare Kontakt in die Ära des Perikles fiel und

damit, aus neuzeitlicher Perspektive, die Rolle Neapels als Partner des mutterländisch-griechischen

Zentrums unterstrichen wurde.23

Bereits im Laufe des 4. Jahrhunderts v. Chr. beginnt auch die Umwidmung Parthenopes von
der unheilbringenden Sirene in die wohltätige Nymphe - ein Vorgang, den Ettore Gäbrici in

König Alfonso I. am Grabmal der Parthenope



neapolitana, S. 37-98. Zur Namensherleitung Neapels

siehe Paulys Realencyclopädie der classischen

Altertumswissenschaft, neue Bearbeitung, begonnen von G.

Wissowa, Bd. XVI, 2, München 1935, Sp. 2i4if., s.v. Nea-

poliS2)(H. Philipp); zu Parthenope siehe ebda., Bd.

XVIII, 4, München 1949, Sp. 1934c., s.v. Parthenope 4)

(K. Ziegler).
22 Zum Nauarchen Diotimos vgl. Paulys Realencyclopädie

(wie Anm. 21), Bd. V, 1, München 1903, Sp. 1147,

s.v. Diotimos (W. Judeich). Zur Identifikation Parthe-

nopes mit der neapolitanischen Stadtgöttin siehe

Hermann Schräder: Die Sirenen nach ihrer Bedeutung

und künstlerischen Darstellung im Althertum, Berlin

1868, S. 53f.
2Î Vgl. Detlev Kreikenbom: Canovas Ferdinand IV. von

Neapel. Minerva, Imperator oder Griechischer
Staatslenker?, in: Städeljahrbuch, N.F. 13, 1991, S. 227-244,

hier S. 237.
24 Ettore Gäbrici: II Toro a Volto Umano e la Sirena

Partenope, in-, Problemi di numismatica greca della
Sicilia e Magna Grecia, Neapel 1959, S. 95.
25 Der Flußgott Acheloos wird auf neapolitanischen
Münzen als Stier mit Menschenkopf dargestellt, vgl.

Gäbrici (wie Anm. 24), S. 77-90; vgl. auch Gwen

Benwell/Arthur Waugh: Sea Enchantress. The Tale of the

Mermaid and her Kin, London 1965, S. 35-57.
26 Gäbrici (wie Anm. 24), S. 93.
27 Vergil: Georgica, 4, 563 und 564; Ovid: Metamorphosen,

Buch V, 14, 101; Plinius: Naturalis historiae,
Buch 111, 62. Vgl. auch Apollonios Rhodios-. Argonau-

tica, Buch IV, 891fr Zum neapolitanischen Kult um

Parthenope in römischer Zeit siehe Alexandre Polovt-

soff: The call of the Siren, London 1939.
28 Antonio AItamura (Hrsg.): Cronaca di Partenope,

Neapel 1974. Vgl. dazu auch Bartolommeo Capasso-. Le

fonti della storia delle province napoletane, in-. Archi-

vio Storico Napoletano, I, 1875, S. 596ff.; Erasmo Pèr-

copo, in: Archivio Storico Napoletano, XI, 1886, S.

72ôff.; Gennaro Maria Monti: La 'Cronaca di Partenope',

in: Annali del Seminario Giuridico Economico

della R. Université di Bari, V, 1932, Fase. 2.

29 Altamura (wie Anm. 28), S. 6of.
î0 Dazu H. Wieruszowski: Vom Imperium zum nationalen

Königtum (Beiheft 30 der Historischen
Zeitschrift), München/Berlin 1933, S. 57; G. B. Siragusa:

L'ingegno, il sapore e gl'intendimenti di Roberto

d'Angiô, Palermo 1891, S. 70.
}l Vgl. dazu Driscoll, S. 89, wonach es Alfonso war
"who, in fact, brought the Renaissance to the arts as

well as to letters of Naples", und dazu den Kommentar

von Kruft/Malmanger, S. 254, Anm. 1. Siehe auch

Antonio Altamura-. La letteratura volgare, in: Storia di

Napoli, IV/2, Neapel 1974, S. 507-571; ders.: L'Umane-

simo nel mezzogiorno d'ltalia, Florenz 1941; Benedetto

Croce: La Spagna nella vita italiana durante la Rinas-

cenza, Bari 1917; Andrés Soria-. Los Humanistas de la

Corte de Alfonso el Magnänimo, Granada 1956;

Francesco Tateo: / centri culturali dell'umanesimo (Letteratura

italiana 10), Bari 1971, S. 28ff. und i3off.; ders.:

L'Umanesimo méridionale (Letteratura italiana 16),

Bari 1976. Zum Antikeninteresse Alfonsos neuerdings

Joanna Woods-Marsden: Art and Political Identity in

Fifteenth-Century Naples: Pisanello, Cristoforo di

Geremia, and King Alfonso's Imperial Fantasies, in:

Charles M. Rosenberg (Hrsg.): Art and Politics in Late

Medieval and Early Renaissance Italy, 1250-1500,

Notre Dame und London 1990, S. 11-37.
*2 Jacob Burckhardt-. Die Kultur der Renaissance in
Italien, hier zitiert nach: Bibliothek der Geschichte

und Politik, Bd. 8, Frankfurt am Main 1989, S. 221.

Jî Johanna II. (Anjou-Durazzo), die Neapel 1414-1435

regierte, hatte Alfonso 1421, aus Dankbarkeit für
dessen militärische Unterstützung, die Adoption
versprochen und damit zum Thronerben Neapels
bestimmt. Die Aragonesen beanspruchten das neapoli-

Übereinstimmung mit den geistigen Tendenzen des politisch erstarkten Athen sieht.24 Die

homerische Grundlage der antiken Herleitungsgeschichte weicht nun der Behauptung, die

drei Sirenen seien Töchter des Flußgottes Acheloos, entsprungen aus seiner Liebe zu einer

der drei Musen (Terpsikore, Melpomene oder Calliope) und somit milde und wohltätige

Wesen: Nymphen.25 "Col tramonto deU'antichissima leggenda ed il sorgere della nuova

fantasia popolare [...] l'ampliamento del mito fu una logica consequenza della loro

scomparsa."26 Gerade in römischer Zeit gewann Parthenope zunehmend an Bedeutung -

Ovid besingt sie, Vergil erklärt sie zu seiner Muse.27

In nachantiker Zeit scheint sich das Wissen um die Herkunft der legendären Stadtgründerin

zunehmend verloren zu haben, der Kult unterdrückt gewesen und nach einer neuen

Genealogie der "Stadtpatronin" gesucht worden zu sein. Daß die homerische, mythische

Herleitung Parthenopes - und nicht zuletzt auch ihr Griechentum - im Neapel der Anjou

nicht mehr gängig war, erhellen die "Croniche de la inclita Cittä de Napole", die als

"Cronaca di Partenope" berühmt gewordene Schilderung der Golfstadt und ihrer Geschichte
28 »

aus dem 14. Jahrhundert. Dort wird Parthenope als "giovanetta non maritata e vergene

bezeichnet, als "figliuola del Re di Sicilia, la quale, venendo con gran multitudine di navi a

Baia, casualmente in quel medesimo luogo infermö e morio."29 Diese "Umwidmung" der

mythischen Stadtgründerin steht gewiß auch im Zusammenhang mit der durch die Anjou

verfolgten Berufung des eigenen Hauses auf einen trojanischen Ursprung und folgerichtig

einer Abgrenzung gegen die griechische Tradition.30

Zu einer auch an antiquarischer Verläßlichkeit orientierten Wiederbelebung der parthe-

nopäischen Herleitung der Stadt und des Reiches kommt es erst unter den Aragonesen,

nach der Eroberung der Stadt am Beginn der vierziger Jahre des 15. Jahrhunderts. Der da

den Kult um Parthenope um die Mitte des 15. Jahrhunderts in seinem Königreich wieder

aufleben ließ, wird gemeinhin als Protagonist der "Humanisierung" Neapels gewürdigt.3'

"Von den weltlichen Fürsten des 15. Jahrhunderts zeigt den höchsten Enthusiasmus für das

Altertum Alfons der Große von Aragon, König von Neapel. Es scheint, daß er dabei völlig
naiv war, daß die antike Welt in Denkmälern und Schriften ihm seit seiner Ankunft in

Italien einen großen, überwältigenden Eindruck machte, welchem er nun nachleben mußte.

Wunderbar leicht gab er sein trotziges Aragön samt Nebenlanden an seinen Bruder auf, um

sich ganz dem neuen Besitz zu widmen."32

Daß Alfons V., als König von Neapel Alfons I., bei seinem antiquarischen Rekurs "völlig naiv"

war, wie noch Jacob Burckhardt annehmen zu müssen glaubte, hat die spätere Forschung

weitgehend ausschließen können. Tatsächlich verbargen sich hinter der Aufgabe der arago-

nesischen Erblande und der Etablierung eines neuen, eigenen Königreiches im südlichen

Italien Alfonsos dynastische Pläne. Um seinem einzigen, aber illegitimen Sohn, Ferrante, die

Thronfolge zu sichern, war er gezwungen, die spanischen Erblande seinem Bruder, dem

späteren Juan II., zu überlassen. In Neapel dagegen, das er aus eigener Kraft René d'Anjou

entrissen und erobert hatte, konnte er die Thronfolge ohne Rücksicht auf weitere familiäre

Ansprüche regeln.33 Nicht anders als etwa die Tyrannen Oberitaliens war Alfonso bei der

Durchsetzung und Sicherung dieses neuerlich behaupteten aragonesischen Herrschaftsanspruchs

gezwungen, diesen kontinuierlich zu legitimieren. Die Einsetzung künstlerischer

Mittel und die Hinwendung zur antiken Herleitung der Stadt und des Reiches bildeten dafür

Andreas Beyer



tanische Königreich nicht zuletzt aufgrund zweier
Hochzeiten zwischen den Häusern Aragon und

Hohenstaufen. 1209 heiratete Costanza, Tochter von
Pere I., den jungen Friedrich III.; 1262 wiederum
heiratete Pere II., Sohn von Jaume I., eine andere
Costanza, die Tochter und Erbin Manfreds. Die Ermordung

Manfreds 1266 machte die Hoffnungen der Ara-

gonesen auf das Königreich Neapel-Sizilien zunichte
und führte zur Errichtung der Herrschaft der Anjou.
Johannas Adoptionsangebot an Alfonso wurde von ihr
aber 1423 zurückgenommen, und sämtliche Erbrechte

gingen an Louis III. von Anjou. 1431 gelang es Alfonso

zwar, Johanna zur Erneuerung ihres Adoptionsangebots

zu bewegen; nach dem Tod Louis' III. und dem

der Königin selbst ging das Königreich aber an René I.

von Anjou. Seit 1435 eroberte Alfonso, der sich als

rechtmäßiger Nachfolger betrachtete, Süditalien Stück

für Stück und nahm Neapel am 6. Juni 1442 ein. Zur

dynastischen Begründung des neuen Reiches vgl.
Nicola Vivenzio: Dell'istoria del Regno di Napoli e suo

governo dalla decadenza dell'impero romano infino al

présente re Ferdinando IV, Neapel 1827, S. 147; Ernesto

Pontieri: Per la storia del regno di Ferrante I d'Ara -

gona re di Napoli, Neapel (2) 1969; Alan F. C. Ryder: La

politica italiana di Alfonso d'Aragona (1442-1458), in-,

Archivio storico per le province napoletane, N.S. 38,

'959. S. 50; Kruft/Malmanger, S. 224f.; J. N. Hillgarth:
The Spanish Kingdoms, 1250-1516, Bd. 1, Oxford 1976, S.

234-44 und 253T, sowie Alan F. C. Ryder: The Kingdom
of Naples under Alfonso the Magnanimous: The

Making of a Modern State, Oxford 1976, S. 20f.
34 Grundsätzlich war die Triumphzugsidee durch
Francesco Petrarcas "De viris illustribus" und dessen

bildliche Umsetzungen wieder populär geworden. Für

Alfonso freilich noch vorbildhafter müssen die
Triumphe Friedrichs II. von Hohenstaufen gewesen sein,
die dieser in Jerusalem 1229 und in Rom 1237 durchführen

ließ. Vgl. Ernst H. Kantorowicz: Kaiser
Friedrich II., Bd. I, Düsseldorf/München 1953, S. i82ff.,
40off., 4o8ff.,48of. Zum Triumphzug Alfonsos vgl.

Kruft/Malmanger, S. 214-219, sowie die sehr eingehende

Untersuchung von Anna Philine Helas-.

Lebende Bilder in 'Ingresso Trionfale' und anderen
politischen Zeremonien in Italien 1443-1536, Magisterarbeit,

Universität Hamburg 1992, S. 14-37, mit
ausführlicher Diskussion der zeitgenössischen Überlieferung

und der späteren Literatur.
35 Siehe dazu: Antonii Panormitae de dictis et factis
Alphonsis regis aragonum, Basel 1538, ALPHONSI
REGIS TRIUMPHVS, S. 229-239 (abgedruckt bei

Kruft/Malmanger, S. 294-297). Zur Vorbildrolle
Caesars für Alfonso vgl. auch Beccadellis Nachricht,
wonach der König die "Commentarii" des Kaisers stets
mit sich geführt und täglich in ihnen gelesen habe und

unter den von ihm gesammelten Münzen die Caesars

besonders begehrte; Hermann Hefele (Hrsg.): Alfonso
I-, Ferrante I. von Neapel. Schriften von Beccadelli,
Tristano Caracciolo, Camillo Porzio, Jena 1912, S. 45.
36

Vgl. dazu Kruft/Malmanger, Abb.43-45, 99.
37

Vgl. dazu Riccardo Filangieri: Castel Nuovo. Reggia

angioina ed aragonese di Napoli, Neapel 1934, S. 5iff.;
ders.: Rassegna critica delle fond per la storia di Castel

Nuovo, in-. Archivio storico per le province napoletane
^2- '937- S. 267fr
38

Zur Besonderheit des neapolitanischen Stadtgrundrisses

vgl. Mario Napoli: Napoli Greco-Romana,
Neapel 1959, S. 95; ders.: Topografia e archeologia, in:
Storia di Napoli, I, L'etä classica, Neapel 1967; Wolfram

Döpp: Die Altstadt Neapels. Entwicklung und
Struktur, Marburg 1968, S. 94T; Bartolomeo Capasso:

Napoli greco-romana, Neapel (1905) 1978; Napoli
antica, Ausst.-Kat. Neapel 1985, sowie Emanuele
Greco u.a.: L'Urbanistica, in: Neapolis (Atti del XXV

Convegno di Studi sulla Magna Grecia, Taranto 1985),

Taranto 1986, S. 187-302.

die auch andernorts erfolgreich erprobten Grundvoraussetzungen. Indem Alfonso den

Neapolitanern die eigene Geschichte neu erfand und restituierte, setzte er sich selbst in

eine Traditionslinie, in die er auch seinen Sohn in der Folge einzugliedern beabsichtigte.

In noch prominenterer Weise als anläßlich des Dichterwettstreits um die Inschrift für die

Liegefigur des Kardinals von Aquileia, und an sehr viel exponierterer Stelle, hat Alfonso

diesen Rekurs ins Bild setzen lassen. Im Fries des Triumphbogens am Castel Nuovo hat er

die Erinnerung an die mythische Sirene monumental festgehalten.

Zu den ersten öffentlichen programmatischen Bekundungen seiner Regentschaft zählt

bekanntlich der Triumphzug, mit dem Alfonso die Stadt wenige Monate nach ihrer

Eroberung und nach Einnahme auch der nördlichen Regionen am 26. Februar 1443

spektakulär in Besitz nahm. Er zählt zu den frühesten Äußerungen dieser Art im Zeitalter

der Renaissance und hat schon deshalb immer wieder die besondere Aufmerksamkeit der

Forschung gefunden.34 Wie es scheint, spielte der griechische Ursprung der Stadt im

Rahmen dieses ausgedehnten Tableau vivant' noch keine bestimmende Rolle. Beherrschend

waren allegorische Verweise und historische Bezüge, namentlich zur römischen Geschichte.

So wandte sich ein als Caesar gekleideter Redner an den König, adressierte ihn als neuen

Caesar und König des Friedens und mahnte ihn, die sieben Tugenden zu befolgen, die ihm

im Zug vorausgegangen waren.35

Obgleich kaum ein ephemeres Element des wirklichen Zuges - vom Triumphwagen

abgesehen36 - im Dekorationsprogramm Aufnahme gefunden hat, war es dieser Triumphzug,

der den Anlaß zur Errichtung des monumentalen Triumphtores am Castel Nuovo gab

(Abb. 2). Der unverzügliche Beginn der Wiederherstellungsarbeiten an dem durch die

Erbfolgekämpfe und schließlich bei der Einnahme der Stadt durch Alfonso erheblich

zerstörten Schloß37 belegt nachdrücklich die neapolitanische Besonderheit, daß den

Fremdherrschern der Zugriff auf das antike griechische Zentrum stets verwehrt blieb und sie ihre

Residenzen außerhalb der Mauern der Stadt zu errichten gezwungen waren. Das

hermetische Gefüge aus den drei "Decumani" und den rund zwanzig "Cardines" wird von

den Wehrbauten seiner über die Jahrhunderte sich ablösenden Eroberer geradezu scheu

umstanden. Im Westen erheben sich das Castel dell'Ovo aus der Normannenzeit und das

bereits von den Anjou gegründete Castel Nuovo (noch heute "il Maschio Angioino"

genannt); über der Stadt thront das Castel S. Elmo, der "Palatium sive Castrum" aus der Zeit

Roberts des Weisen; im Osten begrenzt das Castel Capuano, dessen Gründung auf den

Normannenherzog Wilhelm I. zurückgeht, den Stadtraum. Während Alfonso die Errichtung

eines dauernden Triumphbogens innerhalb der Mauern des sich bis heute auf dem Raster

des hippodamischen Modells sich erstreckenden Stadtzentrums38 geplant hatte - und diese

Pläne an einem selbstbewußten Bürger, der sich offenbar erfolgreich gegen den dazu

notwendigen Abriß seines Hauses zur Wehr gesetzt hatte, gescheitert zu sein scheinen39 -,

eröffnete erst der Wiederaufbau des erstürmten angiovinischen Herrschaftssitzes am Hafen

die Möglichkeit, den Gedanken an einen Triumphbogen wieder aufzunehmen.40 Wie seine

fremdherrschaftlichen Vorgänger auch, blieb Alfonso an den Rand der Stadt gedrängt -

gleichwohl sollte er aus dieser Not eine herrscherliche Tugend machen.

König Alfonso I. am Grabmal der Parthenope



Abb. 2: Triumphbogen des Castel Nuovo in Neapel
(1443-1475).

Foto: Bildarchiv Foto Marburg.

}9 Es handelt sich um den Soldaten Niccolö Maria

Buzuti. Vgl. dazu die zeitgenössischen Äußerungen

Antonio Beccadellis (II Panormita), in Hefele (wie
Anm. 35), S. 34f.
40 Siehe dazu Kruft/Malmanger, S. 219fr
41 So Thoenes, S. 335.
42 Vgl. etwa Driscoll; Kruft/Malmanger, S. 232-257:

Thoenes, S. 337-341; Hersey 1973.
4Î Thoenes, S. 337.
44 Auf die "Jagd" nach möglichen antiken Vorbildern,
sowohl was die Architektur als auch die bildhauerische

Dekoration betrifft, kann an dieser Stelle nicht

weiter eingegangen werden. Vgl. dazu Kruft/Malmanger,

S. 254, mit weiteren Verweisen.
45 Vgl. Kruft/Malmanger, S. 231.
46 Zu den Gräbern der Anjou vgl. Wilhelm Reinhold

Valentiner: Tino di Camaino, Paris 1935: Ottavio Mori-

sani: Tino di Camaino a Napoli, Neapel 1945; zu der

sogenannten Reihe der "double-decker-tombs" vgl.

Panofsky (wie Anm. 20), S. 65, 74f.; siehe auch Kurt

Bauch: Das mittelalterliche Grabbild. Figürliche Grab-

mäler des 11. bis 15. Jahrhunderts in Europa, Berlin/New

York 1976, S. 179-185: Julian Gardner: The Tomb and the

Tiara. Curia I Tomb Sculpture in Rome and Avignon in
the later Middle Ages, Oxford 1992, S. 126.

47 Thoenes, S. 157.
48 Vgl. dazu Antonio Filangieri di Candida (Hrsg.): La

Chiesa e il Monastero di San Giovanni a Carbonara.

Opera postuma a cura di Riccardo Filangieri di
Candida, Neapel 1924, S. 33-43.
49 Hersey 1973, S. 18-20.
50 Vgl. Kruft/Malmanger, S. 235-242.
51 Zum Grabmal des Königs Ladislaus vgl. Filangieri
(wie Anm. 48); Elena Romano: Saggio d'iconografia
dei reali angioini di Napoli, Neapel 1920; Valentiner
(wie Anm. 46); Thoenes, S. 157. Zum Gedanken der

legitimen Erbfolge Alfonsos vgl. Ernesto Pontieri: Per

la storia del regno di Ferrante I d'Aragona re di

Napoli, Neapel 19692, S. 70.

Ihr monumentaler Ausdruck ist der zwischen den mächtigen Tortürmen des Castel Nuovo

entstandene "Arco di Alfonso" (Abb. 2), der "seinem Umfang wie seiner Bedeutung nach

zu den wichtigsten Vorhaben der Profankunst des Quattrocento" gehört.4' Der Aufbau

dieses "doppelten" Triumphbogens ist hinlänglich beschrieben worden.42 Die auffällige
Nähe zu antiken Vorgaben, namentlich des Sergierbogens in Pola und des Trajansbogens

in Benevent, unterstützt die These Jacob Burckhardts, der Bogen sei "fast das einzige

Gebäude der Renaissance, welches die antiken Ordnungen im vollen Reichtum ihrer

Formen prangen läßt". Und Christof Thoenes differenzierte: "Tatsächlich gibt es im

Quattrocento kein zweites dekoratives Ensemble von vergleichbarer Antikennähe; und

wenn die Folgezeit das Gesetzmäßige der klassischen Baukunst tiefer und reiner
verstanden hat, dann nur um den Preis jener sinnlich-konkreten Fülle im Einzelnen

("varietä"), aus der das Neapler Denkmal sein Leben hat."43

Nicht der gewissermaßen selbstverständliche antik-römische Bezug44 soll aber hier im

folgenden erörtert werden, sondern vielmehr der lokale, der auf die unmittelbare
(kunstgeschichtliche) und die mittelbare (mythologische) Vergangenheit Bezug nimmt. Es ist

zurecht bemerkt worden, daß der alfonsinische Triumphbogen nicht allein an den

römischen Triumphbögen und anderen Vorgaben der Antike orientiert ist. Die Vorbildhaf-

tigkeit etwa der lokalen Grabmalkultur, wie sie sich in Neapel seit der Regierungszeit

Roberts des Weisen ausgebildet hatte, ist als bedeutendes Ferment der bis zu Alfonso

reichenden Kette von Memorialbauten erkannt worden.45 So läßt sich beispielsweise die

große Zentralnische von den Gräbern der Anjou herleiten, deren Typus letztlich auf Tino

di Camaino zurückgeht: Mit dem 1325/26 geschaffenen Grabmal der Maria von Ungarn (in

der linken Schiffswand von S. Maria di Donnaregina) und dem 1332/33 entstandenen Grab

des Karl von Kalabrien (in der rechten Chorwand von Santa Chiara) (Abb. 3) hatte er

einen Prototyp formuliert, der beim Grabmal der Marie von Valois (im rechten Querschiff

von Santa Chiara) ebenso wie in dem der Maria von Durazzo (an der linken Chorwand,

ebenda) variiert wurde. Die prächtigste Ausformung dieses Grabmaltyps ist freilich das

heute, nach seiner Zerstörung im Zweiten Weltkrieg, nur noch als Ruine erhaltene

Baldachingehäuse Roberts des Weisen von 1343/45.46 Wie "ein letzter, zu dinosaurierhafter

Größe ausgewachsener Sproß der [...) Familie der gotischen Flerrschergräber Neapels"47

erscheint am Ende dieser Reihe endlich das Grabmonument des Königs Ladislaus von

Anjou-Durazzo in San Giovanni a Carbonara von 1428 (Abb. 4).48

Mit George L. Hersey wird man das Grabmal des Königs Ladislaus als "angevin prototype" für

den Triumphbogen Alfonsos bezeichnen dürfen.49 Hanno-Walter Kruft und Magne Malmanger

haben vor allem in der das Monument bekrönenden, von Jacopo Sannazzaro besungenen

Reiterstatue des "Divus Ladislaus" eine verbindliche Vorstufe des von ihnen vermuteten

Projekts eines Reiterstandbildes für die obere Nische des Triumphbogens am Castel Nuovo

erkannt.50 Auch macht der Hinweis auf eine nicht nur formale, sondern gewissermaßen auch

politisch-dynastische Herleitung viel Sinn - verstand sich Alfonso doch als legitimer Erbe der

Anjou-Durazzo-Dynastie und konnte deren Hofstil, so wie er sich in diesem einer
"Endmoräne" gleichenden Grabmal des durch Adoption zu seinem Onkel gewordenen Ladislaus,

des Bruders Johannas IL, manifestierte, als verbindliches Idiom annehmen.5'

Das herkömmliche Baldachingrab ist hier in seinen Versatzstücken übernommen, aber zu

einem organischeren Ganzen verbunden worden. Auffällig ist im Vergleich mit dem

Andreas Beyer





Abb. 3: Tino di Camaino, Grab Karls von Kalabrien.

Neapel, Santa Chiara (1333).

52 Vgl. dazu Kruft/Malmanger, S. 223: "Der Triumphbogen

ist scheinbar ein Monument, das sich auf den

Triumph von 1443 bezieht. Dies wird nicht nur durch

die klassische Idee eines Triumphbogens als solche

nahegelegt, sondern wird durch den zentralen Teil

der skulpturalen Dekoration, den großen Triumphfries,

noch unterstrichen. Man kommt jedoch zu

keinem umfassenden Verständnis des dekorativen

Programms, wenn man sich auf die Bezüge zu dem
historischen Triumphzug und die unmittelbar mit ihm

verbundenden Assoziationen beschränkt. Man muß die

allgemeine historische und politische Situation in
Rechnung stellen, mit der Alfonso und die aragonesi-
sche Herrschaft in Süditalien konfrontiert war."

Triumphbogen Alfonsos die gleichermaßen deutliche Betonung zweier Bogengeschosse.

Werden diese im "Arco" durch eine breite Attikazone des unteren Bogens getrennt,
entsteht im Grab des Ladislaus ein ähnlicher raumteilender Effekt durch die Plazierung des

Sarkophags des Königs. Ganz in der Tradition der gotischen Herrschergräber ist in der

Nische des oberen Bogens die Totenkammer plaziert - die reliefgeschmückte Schauseite des

Sarkophags wird zur Sockelzone des in den Bogen eingestellten, Stein gewordenen 'castrum

doloris'. Dieses Grabmal ist deshalb nicht nur in rein architektonischer oder skulpturaler
Hinsicht zum 'exemplum' des "Arco" geworden, sondern, wie ich meine, auch in der inhaltlichen

Aufladung seiner Elemente. Im Triumphbogen verselbständigt sich die Totenkammer

des Königs zum Sepulkralmonument Neapels, d.i. Parthenopes.

Die Attikazone des "Arco" bildet der berühmte Triumphfries Alfonsos (Abb. 5), der in seinen

dekorativen Details nur sehr bedingt mit dem wirklichen Triumphzug des Jahres 1443 und

seinen Ausstattungsmomenten in Verbindung zu bringen ist.52 Zumal die römisch-antiken

Allusionen, die ja während des Triumphzugs selbst eine beherrschende Rolle gespielt hatten,

Andreas Beyer



Abb. 4: Andrea di Nofri (u.a.), Grab des Königs Ladislaus

von Anjou-Durazzo. Neapel, San Giovanni a Car-
bonara (1428).

Woods-Marsden (wie Anm. 31), S. 14, verweist auf
den merkwürdigen Umstand, daß etwa die Ansprache
Caesars an Alfonso, "one of the highlights of the
actual event in Naples", im Relief nicht dargesteilt ist.
Das scheint mir auch die grundsätzliche Bedeutung zu
relativieren, die in der Regel der Person Caesars für
Alfonso und seine Herrschaft zugesprochen wird; vgl.
etwa U, Fritelli: Giannantonio de'Pandoni detto il
Porcellio, Florenz i960, S. 84-92.

Siehe dazu den Vorschlag von Driscoll, S. 87, Anm. 2,
sie vom Caracalla-Bogen in Djemila (Algerien) herzuleiten.

Unstimmigkeiten in der Ausführung, die wie
unsaubere Baunähte wirken, erklären sich aus der
Verteilung der separat gearbeiteten Marmorblöcke. Vgl.
hierzu und zur problematischen Händescheidung der
verschiedenen Meister Kruft/Malmanger, S. 267-288
und Taf. XXXXVI1, Abb. 94.56

Hersey 1973, s. 49

sind aus dem Programm des Frieses fast gänzlich eliminiert.53 Die architektonische Anlage

der Szenerie selbst freilich scheint von römischen Beispielen maßgeblich beeinflußt zu sein.

Woher auch immer die Aediculae seitlich des breiten Mittelfeldes abgeleitet sein mögen54 -

sie sind Teil einer zusammenhängend gedachten Architektur, die sich entlang des gesamten

horizontalen Feldes versatzstückartig entwickelt. Die Aediculae begrenzen als Triumphtore
das Mittelfeld, das von einer durchlaufenden Wand mit korinthisierender Pilasterordnung

hinterfangen ist.55 Der kontinuierliche, mit dem Rahmen fest verbundene Architekturhintergrund

wird durch ein aufwendiges Gesims abgeschloßen, das mit seinen antikisierenden

Zierformen (Kymation, Zahnschnitt) auf die ionische Ordnung verweist. Zu den Seiten

hin bekrönen aus Voluten gebildete Giebelformen, die die aragonesischen Wappen tragen,

das zentrale Feld. Die Mitte bilden gemeinsam ein Giebelfeld und links davon der Baldachin

des Triumphwagens des Königs (hinter dem sich ein weiterer Giebel mit Engelskopf

verbirgt). Der Prospekt, vor dem der Zug einzieht, erscheint wie die Längswand eines

Tempels; dessen eigene Fassade bleibt verborgen und ist nur im Giebel angedeutet.

Wie in den Giebeln der Aedikulen erscheint auch in dem zentralen Giebelfeld ein

Frauenkopf (Abb. 6). Während die seitlichen Frauenbüsten togaartige Gewandansätze

zeigen, trägt die mittlere einen Schuppenpanzer. George L. Hersey vermutete in allen drei

Figuren die Darstellung der Parthenope.56 Wenn man auch ganz mit Herseys Postulat

"Against underinterpretation" sympathisiert, macht es dennoch freilich kaum Sinn, die

Stadtpatronin hier gleich dreimal in ganz unterschiedlichem Aussehen darzustellen. Näher

liegt wohl die Vermutung, daß es sich bei den drei Frauenbüsten um Darstellungen aller

drei Sirenen handelt, nämlich Parthenopes, Ligeas und Leucosias. Der ersteren kommt

aufgrund der Tatsache, daß sie am Fuße des Vesuvs bestattet und zur Gründungsfigur

König Alfonso I. am Grabmal der Parthenope



102

Neapels wurde, der zentrale Platz zu; den beiden anderen, als Ergänzung des mythologischen

Personals, blieben die seitlichen Giebelfelder vorbehalten. Münzbilder der

Parthenope waren auch im Quattrocento bekannt und verbreitet. Sie zeigen die

Nymphe/Sirene jedoch immer ganz unterschiedlich: einmal als Sitzfigur, einmal mit

medusenhaft aufgelöstem Haar oder aber mit Stadtkrone.57 Es findet sich unter diesen

Münzbildern zugegebenermaßen keines, das mit einer der Büsten der Giebel des Triumphfrieses

in Verbindung gebracht werden könnte. Bei der von Alfonso - etwa angesichts der

Liegefigur des Kardinals von Aquileia - manifestierten Betrachterfreiheit, dürfte es aber

durchaus wahrscheinlich sein, daß ein neuer Typ erfunden wurde. Auch der als "Capa di

Napoli" bekannte weibliche Kolossalkopf, der als angeblicher Überrest einer Statue der

Parthenope an der Ecke der Via S. Eligio/Via S. Giovanni a Mare über viele Jahrhunderte

hinweg abergläubisch verehrt wurde, hat ja keine wirkliche ikonographische Entsprechung

in antiken Bildnissen der Sirene.58 Die Dreizahl der Büsten in den Giebelfeldern des

Triumphfrieses sowie ihre hierarchische Anbringung lassen meines Erachtens keine andere

Identifikation der drei Frauenköpfe zu. Daß das Grab der Parthenope ein marmornes

Gebäude gewesen sein mußte, konnte Alfonso aus den "Sylvae" des Statius erfahren - ein

Werk, das sich in der Bibliothek Alfonsos befand.59

Als Vorgabe für die Anlage des Frieses ist wiederholt auf die Schrankenplatten von der

Rostra des Forum Romanum verwiesen worden,60 jene "Anaglypha Traiani/Hadriani", die in

vergleichbarer Art Figurengruppen vor einem architektonisch durchgliederten Prospekt
anordnen.6' Die additive Art und Weise, in der hier die Architektur "zitiert" wird, ließe

auch an die Marc Aurel-Reliefs des römischen Kapitols denken.62

Abb. 5: Triumphfries des Bogens am Castel Nuovo in

Neapel.

57 Vgl. Renata Cantilena: La monetazione, in: Napoli

Antica, Ausst.-Kat. Neapel 1985, S. 352-367; Gâbrici

(wie Anm. 24); Hersey 1969, S. 19.
58 Siehe dazu Ludovico De La Ville sur-Yllon: II Corpo

di Napoli e la "capa"di Napoli, in: Napoli Nobilissima,

III, 1894, S. 23-25. Der Kopf wird heute im Rathaus der

Stadt, dem Palazzo di S. Giacomo an der Piazza del

Municipio, verwahrt.
59 Vgl. Statius: Sylvae, II, iii, 83fr, und V, iii., i05ff.;
Tammaro de Marinis-. La biblioteca napoletana dei re

d'Aragona, Mailand 1947-52, Bd. 2, S. 194.
60 Thoenes, S. 338.
61

Vgl. U. Rüdiger: Die Anaglypha Hadriani, in: Antike

Plastik 12,1973, S. 161-174; G. Koeppel: Die historischen

Reliefs der römischen Kaiserzeit IV: Stadtrömische
Denkmäler unbekannter Bauzugehörigkeit aus
hadrianischer bis konstantinischer Zeit, in: Bonner
Jahrbücher des Rheinischen Landesmuseums in Bonn und

des Vereins von Altertumsfreunden im Rheinlande

186, 1986, S. 2-4 und 11-25; Diane E. E. Kleiner-. Roman

Sculpture, New Häven/London 1992, S. 248-250, Abb.

216 und 217.

Andreas Beyer



Abb. 6: Triumphfries des Bogens am Castel Nuovo in
Neapel. Giebel mit Bildnis der Parthenope

62
Vgl. hierzu Elizabeth Angelicoussis-. The Panel

reliefs of Marcus Aurelius, in: Mitteilungen des
Deutschen Archäologischen Instituts. Römische Abteilung,
91- 1984, S. 141-205, sowie Eugenio La Rocca: Rilievi
Storici Capitolini. II restauro dei pannelli di Adriano
e di Marco Aurelio, Ausst.-Kat. Rom 1987.

Nicht nachgegangen wird hier der Kontroverse,
nach der Hersey darin den Entwurf eines ephemeren
Triumphbogens für das Castel Capuano vermutet
(Hersey 1969, S. 16-24), während Kruft und Malmanger
Leo Planiscigs Vorschlag wieder aufgenommen haben
und das Blatt als Vorstufe bei der Planung des Bogens
am Castel Nuovo betrachten (Kruft/Malmanger, S.

265-267; Leo Planiscig: Ein Entwurf für den Triumphbogen

am Castelnuovo zu Neapel, in: Jahrbuch der
Preussischen Kunstsammlungen, LIV, 1933, S. 16-28).

Hersey 1969, S. i8f., vermutet, Alfonsos dem
Kardinal von Aquileia mitgeteilte "pensamiento e inven-
ciön könnten sich auf die Einfügung dieser Sitzfigur
beziehen - was freilich durch den Umstand entkräftet
w>rd, daß der König explizit von der Statue spricht,
für die er sich den Dichterwettstreit ausgedacht hatte.

Vgl. dazu Kruft/Malmanger, S. 220, und S. 247, Anm.
2. Zur rechtsgeschichtlichen Wirkung Friedrichs II.,
zumal bezüglich der Geltung des "Liber Augustalis" im
Königreich Neapel, vgl. De Vergottini: Lezioni di storia
del diritto italiano, Mailand 19573, S. 75, sowie Armin
Wolfs Ausführungen zur Gesetzgebung in H. Coing
(Hrsg.): Handbuch der Quellen und Literatur der
europäischen Privatrechtsgeschichte, Bd. 1, 1973, Seite L.

Für Hinweise danke ich Michael Stolleis, Frankfurt am
Main.

Vgl. Cornelius von Fabriczy: Zur Kunstgeschichte
der Hohenstaufenzeit, in-, Zeitschrift für Bildende
Kunst XIV, 1879, S. 180-189, S. 214-222, S. 236-243; S.

Creswell Shearer: The Renaissance ofarchitecture in
Southern Italy. A Study of Frederick II. ofHohenstaufen

and the Capua Triumphator archway and towers,
Cambridge 19372; Carl A. Willemsen: Kaiser Friedrichs
II- Triumphtor zu Capua, Wiesbaden 1953; Wilhelm
Paeseler/Walther Holtzmanrv. Fabio Vecchioni und
seine Beschreibung des Triumph tors in Capua, in-.

Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven
und Bibliotheken XXXVI, 1956, S. 205-247; Eugenio
Battisti-, Simbolo e classicismo, in: Archivio di Filo-
s°fia, Rom 1985, S. 215-233, bes. S. 22iff.; Hanno Hahn-.

Hohenstaufenburgen in Süditalien, München 1961, S.

32ff. Die Verbindung des Capuaner Brückentores zum
Castel Nuovo in Neapel untersuchen eingehend
Kruft/Malmanger, S. 220, sowie Antonio Pinelli: Feste
e tr'orifi. Continuité e metamorfosi di un tema, in:
Memoria dell'antico nell'arte italiana, Bd. II, Turin
J9Ö5, S. 281-350, bes. S. 326fr

Willemsen, S. 26-32.

6
Vgl. Willemsen, Abb. 43-49.
Vgl. Willemsen, Abb. 98: Zeichnung der Eingangsfassade

von circa 1500 (Wien, Österreichische
Nationalbibliothek, Cod. 3528, f. 51V.), sowie ebda., Abb. 99:
Zeichnung der Eingangsfassade von Francesco di
Qiorgio Martini (zwischen 1480 und 1490; Florenz,
Offizien, Gabinetto dei Disegni, Nr. 333 Ar.). Vgl. dazu
Qiustina Scaglia-, La 'porta delle torri' di Federico II a
Capua in un disegno di Francesco di Giorgio (I), in:
Napoli Nobilissima 20, 1981, S. 203-221, und (II), 21,

£82, S. 123-134.

Vgl. dazu ausführlich Willemsen, S. 44-48.

Was sich demnach im Triumphfries entfaltet, ist der Einzug des neuen Königs vor dem

legendären Grabmal der Parthenope, das in der für den gesamten "Arco" typischen

heterogenen Klassizität evoziert ist. In dem der Werkstatt Pisanellos zugeschriebenen Blatt

des Rotterdamer Museums Boymans-van Beuningen63 ist die Stadtgründerin ebenfalls im

Figurenpersonal des Bogens an prominenter Stelle aufgeführt. Im Zentrum des oberen

Nischenregisters erscheint sie als thronende Sitzfigur, flankiert von Genien und Tugenden

(Abb. 7).64 Die "Stadtpatronin", und als solche "belebt" Alfonso Parthenope in der

Renaissance neu (auch wenn oder gerade weil er sie "bestattet"), ist als zentrale Figur

innerhalb eines triumphalen Torbogens, zumal für die Gegend um Neapel, so neu nicht.

Die Vorbildhaftigkeit Friedrichs II. von Hohenstaufen für die Regentschaft Alfonsos ist oft

unterstrichen worden.65

Auch die Einpaßung eines Triumphtores zwischen eine Zweiturmgruppe, wie sie Friedrich

im Brückenkastell von Capua, angeblich sogar nach eigenem Entwurf, hatte durchführen

lassen, muß eine entscheidende Einwirkung auf Alfonso bei der Gestaltung des eigenen

"Triumphbogens" gehabt haben.66

Die Rekonstruktion des 1557 zerstörten Brückenkastells durch Carl A. Willemsen67 (Abb. 8)

mag in einigen Punkten strittig bleiben; unzweifelhaft aber befand sich über dem eigentlichen

Torbogen, in einem Tondo, jener kolossale weibliche Frauenkopf, der heute im Museo

Campano in Capua aufbewahrt wird. Er erscheint nicht nur auf den beiden einzigen

erhaltenen Zeichnungen in Wien und Florenz,69 sondern ist auch in einer schriftlichen

Quelle überliefert, die zudem seine zeitgenössische Interpretation unmittelbar vor der

Schleifung des Kastells durch die Spanier 1557 festhält.70 Die "Annalen" des Scipione

Sannelli bemerken zur Darstellung des Frauenkopfes: "Im unteren Teil der Fassade, über

dem Scheitelpunkt der Portalwölbung, befand sich eine Frau, die das getreue Capua

König Alfonso I. am Grabmal der Parthenope



Abb. 7: Pisanello (Werkstatt?), Entwurf für einen

Triumphbogen. Rotterdam, Museum Boymans-van Beu-

ningen.
À, ^ J» À r,

71 "Nella parte inferiore, sopra la volta délia porta
era una donna che rappresentava la fedeltà di Capua,

e stracciandosi il petto dimostrava un aquila dentro;

ove in su la testa era tale motto: Cesaris imperio
regni custodia fio." Scipione Sannelli: Annali délia
Città di Capua, Manuskript der Biblioteca Comunale

di Capua, Museo Vampano, f. 96V. Abgedruckt bei

Willemsen, S. 94, Anm. 152.
72 Andrei Ungari: Descriptio victoriae Karolo Provin-

ciae comité reportatae. Mon. Germ. Script., Tom.

XXVI, 559-580, 571.
73 Peter Cornelius Claussen-. Die Statue Friedrichs II.

vom Brücken tor in Capua (1234-1239). Der Befund, die

Quellen und eine Zeichnung aus dem Nachlaß von
Séroux d'Agincourt, in-, Christoph Andreas u.a. (Hrsg.):

Festschrift für Hartmut Biermann, Weinheim 1990,
S. 19-39, hier S. 20.
74 Eine "lustitia Caesaris" vermutet in dem Haupt
Ernst Kantorowicz: Die zwei Körper des Königs. Eine

Studie zur politischen Theologie des Mittelalters,
München 1990, S. i28f.; er verweist aber auch darauf,
daß "die ganze Komposition der Figuren des capuani-
schen Tors zu unsicher [ist], um endgültige Schlüsse zu

ziehen." (ebda.).

rp
darstellte, und, sich die Brust aufreißend, ließ sie darinnen einen Adler sehen. Über ihr

waren die Worte eingemeißelt: 'Auf Casars Geheiß bin ich des Königreichs Wächter'."7I

Diese Inschrift ist freilich allein auf die Thronfigur des Kaisers zu beziehen - wie bereits

der im Gefolge Karls von Anjou reisende Hofkaplan Andreas von Ungarn während des

Feldzugs 1266 notierte72 - und stellt nach Peter Cornelius Claussen ein für das Mittelalter

seltenes, wirklichkeitsnah überliefertes Zeugnis der "Sprachfähigkeit" einer Statue dar.73

Wenn aber auch die Inschrift nicht mit dem Frauenkopf in Verbindung gebracht werden

kann und dieser heute gelegentlich auch nicht mehr als städtisches Symbol, sondern als

Figuration der "lustitia imperialis" gedeutet wird,74 läßt sich hinter Sanneliis Identifikation
der Frauenbüste als Allegorie der Stadt doch mehr vermuten als nur "selbstbewußter

Heimatstolz".75 Adolf Reinle hält es letztlich für nicht entscheidbar, ob es sich hier um eine

Allegorie Capuas oder der lustitia handelt.76 Daß der Frauenkopf aber in der ersten Hälfte

Andreas Beyer



Abb. 8: Carl Arnold Willemsen, Rekonstruktion des

Triumphtores Kaiser Friedrichs II. in Capua.

So Willemsen, S. 48.
Adolf Reinle-. Das stellvertretende Bildnis. Plastiken

und Gemälde von der Antike bis ins 19. Jahrhundert,

München/Zürich 1984, S. 261F Vgl. auch Giacomo
De Nicola: Un disegno della Porta di Capua, in: L'Arte
X. 1908, S. 384F., der die "statua di Capua" nicht mit
esagtem Frauenkopf, sondern mit einer anderen
'Sur in Verbindung bringt, die "poteva bene essere

sul lato opposto alla città".
Zur Auftragskarriere Pisanellos vgl. Joanna

Woods-Marsden: The Gonzaga of Mantua and Pisa-
nello s Arthurian Frescoes, Princeton, N.J., 1988, Kap.
3- Alfonso war nicht zuletzt während der Verhand-
UnSen um die Heirat seiner Tochter Maria von

Aragon mit Leonello d'Esté 1443/44 auf den Künstler
aufmerksam geworden, der 1444 die Prunkmedaille

Ferraresischen Herzogs geschaffen hatte. Vgl.
oods-Marsden (wie Anm. 31) S. 15. Vgl. auch Warnke

(w'e Anm. 4) s. 51.

des 16. Jahrhunderts als "Capua fidelis" betrachtet wurde, scheint unzweifelhaft, und ich

möchte annehmen, daß auch das Quattrocento sich auf eine solche Lesart des Bildnisses

verstand. Alfonso hätte somit in der Betonung einer städtischen Ikonographie im

Ausstattungsprogramm seines Triumphtores - das Grab der Parthenope als Nukleus der "nea polis"

- auf jenen ebenso prominenten wie in vielerlei Hinsicht für ihn maßgeblichen Vorgängerbau

rekurriert.

Seinen Triumph zu feiern und in Umlauf zu bringen, sandte Alfonso schon bald, wohl

bereits 1443, nach dem dafür zuständigsten Künstler der Zeit, Pisanello, der aber erst fünf

Jahre später am Golf eintreffen sollte.77 Die Bronze-Medaille von 1449 zeigt den König im

Profil, umgeben von Helm und Krone sowie der Inschrift DIVVS ALPHONSVS REX

TRIVMPHATOR ET PACIFICVS (Abb. 9). Der Kriegsherr Alfonso, der die meiste Zeit seines

Lebens mit der Eroberung von Territorien zugebracht hatte, die er entweder, wie das

König Alfonso /. am Grabmal der Parthenope



Abb. 9: Pisanello, Medaille für Alfons I. (um 1449).

Madrid, Museo Arqueolögico Nacional.

78 Zur erstmaligen Verwendung des titulus "DIVVS"

durch einen Herrscher der Renaissance sowie zum

verso der Medaille, das den Herrscher mit LIBERA-

LITAS AVGVSTA assoziiert, vgl. Woods-Marsden (wie

Anm. 31), S. 17fr
79 Zitiert nach C. Foucard: Proposta fatta dalla Corte

Estense ad Alfonso I Re di Napoli (144s), in-. Archivio

storico per le provincie napoletane 4,1879, S. 738. Zur

propagandistischen Dimension dieses Motivs vgl.
auch Kruft/Malmanger, S. 26of.
80 Daß Ferrante 1466 ein herzförmiges vergoldetes
Gefäß mit dem Herzen seines Vaters am Triumphbogen

aufhängen ließ, erlaubt zwar nicht, die

ursprüngliche Bestimmung des Triumphbogens als

Grablege auch des Alfonso zu beschreiben, es zeigt
aber, auch nach Kruft/Malmanger, S. 238, "wie unmittelbar

der Bezug des Monumentes zur Sepulkralkunst

empfunden wurde".
81 Guido de Columnis: Historia destructionis Troiae,

hrsg. von N. E. Griffin (The Medieval Academy of
America, Nr. 26), Cambridge 1936; vgl. auch R. Chiän-

tera: Guido de Colonne, Neapel 1956.
82 Bis heute haben sich rund 150 Exemplare erhalten,

vgl. de Columnis (wie Anm. 81), S. xi, sowie Hugo
Buchthal: Hector's Tomb, in: Millard Meiss (Hrsg.): De

Artibus Opuscula XL. Essays in Honour of Erwin

Panofsky, New York 1961, Bd. 1, S. 29-36.
83 Vgl. Buchthal (wie Anm. 82), S. 34-36.
84

Vgl. Buchthal (wie Anm. 82), ebda., und Abb. 6 und 7.

Königreich Neapel, als legitimen Besitz betrachtete oder aber dem einmal eroberten

Königreich neu hinzugewinnen wollte, läßt sich hier als Friedensfürst feiern.78 Soeben von

einem (freilich erfolglosen) Feldzug gegen die Lombardei heimgekehrt, wird Alfonso seine

Friedensliebe denn auch weniger nach außen als vielmehr an das eigene Volk adressiert

haben. Borso d'Esté hatte ihn bereits 1445 daran erinnert, daß "der Frieden den Grund

dafür legt, von den Untertanen dieses Königreichs geliebt zu werden"79. Dem Königreich

Neapel hatte Alfonso, nach den verheerenden Erbfolgekämpfen, den Frieden gebracht: So

verkündeten es Lorenzo Valla und 11 Panormita für ihn im Distichon für die zur Parthenope

gewandelte antike Liegefigur aus der Kunstsendung des Kardinals von Aquileia. Und als

Befrieder Neapels ließ er sich auf Pisanellos Medaille rühmen. Parthenope, d.i. Neapel,

sollte nunmehr in Frieden ruhen - hier im Tempel des zentralen Frieses des "Arco" am

Castel Nuovo hat es Alfonso triumphal ins Bild setzen lassen. 80

Daß Alfonso für diese programmatische Erklärung seiner Herrschaft einen Grabmaltypus

wählte und dabei bewußt auf die Tradition der angiovinischen Gräber Neapels rekurrierte,

mag darüberhinaus eine Erklärung in der spezifischen Deutung des Grabmals Karls von

Kalabrien in Santa Chiara finden (Abb. 3). Hugo Buchthal hat beschrieben, wie die Grablege

des 1328 verstorbenen Sohns Roberts des Weisen gegen Ende des 14. Jahrhunderts, in der

"Historia destructionis Troiae" des Guido de Columnis, zum Prototyp von "Hektors Grab"

wurde.8' Die illuminierten Handschriften dieses immens populären und weitverbreiteten,82

auf Benoit de Ste. Maures "Roman de Troie" zurückgehenden Epos zeigen sämtlich ein

Grabmal des Trojaners, das in seinen Bestandteilen an Tino di Camainos Grablege für den

noch vor seinem Vater verstorbenen Karl von Anjou erinnert.83 Es sind die nahezu vollplastisch

gearbeiteten Tugendallegorien, die, Rücken an Rücken, die den Sarkophag tragenden

Säulen schmücken, die motivisch mit größter Wahrscheinlichkeit die unmittelbaren

Vorlagen für die Verbildlichung des Heldengrabs darstellen. Auch die Liegefigur des toten
Hektor erinnert an den in der Totenkammer aufgebahrten Leichnam Karls von Kalabrien.84

Die Zeitgenossen Roberts des Weisen mochten im vorzeitigen Tod des Thronerben, der

durch ein Fieber aus der Mitte des Lebens gerissen worden war, eine Parallele zum Tod

Hektors erkannt haben, des von Achill so heimtückisch erschlagenen Heerführers der

Trojaner. So wie der Tod des Erben des Priamos den Untergang Trojas präludierte,
zerfielen mit dem Tod von Roberts einzigem Sohn dessen sämtliche Hoffnungen auf das

Andreas Beyer



Überleben der eigenen Dynastie. "Die Krone fällt von meinem Haupt, wehe Euch - wehe

mir!" soll er ausgerufen haben.8'

Hugo Buchthal hat die Gleichsetzung von Hektor und Herzog Karl noch deutlicher
unterstreichen können, indem er darauf verwies, daß nicht nur ihr gemeinsames tragisches

Schicksal sie verband, sondern der Anjou zudem, als Nachfahre Karls des Großen, in die
oz

direkte Nachkommenschaft von König Priamos eingereiht wurde. Mit seinem Grab in

Santa Chiara und dessen Adaption in den Troja-Epopöen des Trecento verband sich somit

die angiovinische Herleitungsgeschichte. Alfonso konnte kaum wirkungsvoller auf dieses

dynastische Monument reagieren, als diesen Grabmalstyp zu monumentalisieren und ihn

zum Gehäuse der von ihm verfolgten griechischen Traditionslinie zu bestimmen.

Mehrfach zitierte Literatur

Bentley
Bentley, Jerry H., Politics and Culture in Renaissance Naples, Princeton 1987.

Driscoll
Driscoll, Eileen R., Alfonso of Aragon as a Patron of Art. Some Reflections on the Decoration
and Design of the Triumphal Arch of the Caste! Nuovo in Naples, in: Essays in Memory of Karl

Lehmann, Lucy Freeman Sandler (Hrsg.), New York 1964, S. 87-96.

Hersey 1969

Hersey, George L., The Arch ofAlfonso in Naples and its Pisanellesque 'Design', in: Master

Drawings VII, 1969, Nr. 1, S. 16-24.

Hersey 1973

Hersey, George L., The Aragonese Arch at Naples, 1443-1475, New Haven/London 1973.

Kruft/Malmanger
Kruft, Hanno-Walter/Malmanger, Magne, Der Triumphbogen Alfonsos in Neapel. Das Monument
und seine politische Bedeutung, in: Acta ad Archaeologiam et Artium Historia Pertinentia
(Institutum Romanum Norvegiae), vol. VI, Rom 1975, S. 213-305 (als eigenständige Schrift:

Tubingen 1977).

Thoenes
Thoenes, Christof, Neapel und Umgebung, Stuttgart 1971.

Willemsen
Willemsen, Carl A., Kaiser Friedrichs II. Triumphtor zu Capua, Wiesbaden 1953.

Wolff
Wolff, Max von, Lorenzo Valla. Sein Leben und seine Werke - Eine Studie zur Literaturgeschichte
Italiens im XV. Jahrhundert, Leipzig 1893.

Vgl. Thoenes, S. 77. Siehe auch St, Clair Baddeley:
Robert the Wise and His Heirs. London, 1897, S. 207;
Suchthal (wie Anm. 82), S, 35.

lu einem Herzog Karl gewidmeten "Teleutelogium"
w'rd die edie Herkunft der Anjous noch über die des
Hauses des Priamos gestellt: "I...I nobilis hunc Priamo
Praeponit sanguinis ortus Vgl. Buchthal (wie
Anm. 82), S. 36, sowie G, B. Siragusa: L'ingegno, il
sapore egl'intendimenti di Roberto d'Angiö, Palermo
'^91, Siehe auch Maria Klippel: Die Darstellung der
rankischen Trojanersage in Geschichtsschreibung

und Dichtung vom Mittelalter bis zur Renaissance in
Frankreich, Phil.-Diss., Marburg 1935.

Dank
Die hier vorgelegten Überlegungen zum Triumphbogen Alfonsos 1. am Castel Nuovo in Neapel
sind Teil einer umfassenderen Arbeit zur Wiederbelebung des griechischen Gründungsmythos im

Neapel der Aragonesen, die ich an der Bibliotheca Hertziana in Rom und am Center for Advanced

Study in the Visual Arts an der National Gallery of Art in Washington verfaßt habe. Beiden

Häusern schulde ich Dank für großzügig gewährte Stipendien und förderliche Arbeitsbedingungen.

Für Rat und kritische Unterstützung danke ich Loretto Buti, Peter Cornelius Claussen, Alice
A. Donohue, Kenneth D.S. Lapatin und Andreas Tönnesmann.

König Alfonso I. am Grabmai der Parthenope




	"... mi pensamiento e invención..." : König Alfonso I. von Neapel triumphiert als Friedensfürst am Grabmal der Parthenope

