
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rezensionsartikel

Rosa Maria Marafioti

Crisi o irruzione délia Verità? Note per un'interpretazione della
fenomenologia husserliana della storia1

"La storia accade quando un altro présente vivente risuona nel nostro e lo
altera [...]. L'awenire si trova in un passato immemorabile, e non esiste
senza la riattivazione di questo passato forse mai stato présente" (6). Con

queste parole Vincenzo Costa introduce la tematica del suo libro L'asso-
luto e la storia. L'Europa a venire, a partire da Husserl. Costa, dopo aver
giocato un ruolo decisivo nella ricezione della fenomenologia husserliana
in Italia - sue sono le traduzioni di moite opere fondamentali del filosofo,
dalle Idee alla Filosofia prima -, legge ora La crisi delle scienze europee e la

fenomenologia trascendentale (1936) per sviluppare con (e oltre) Husserl
una propria concezione della storia. L'obiettivo del libro di Costa si evince
già dalla lettura delle sue prime pagine: "riattivare" oggi, nel nostro
présente, il passato che l'opéra husserliana rappresenta. La scelta della Crisi è

motivata dal fatto che in essa Husserl applica il metodo fenomenologico
alla storia per riattivare nel suo présente, negli anni Trenta, il passato
dell'Occidente.

In gioco è l'identità dell'Europa, che nel 1936 Husserl considéra "in
crisi". Il fdosofo si confronta con lo sfumare dell'idea di Europa in quanto
luogo del progresso portato avanti dalla Ragione che, assoluta e universale,
si sarebbe incarnata negli abitanti di una determinata area geografica e di-
spiegherebbe il proprio nucleo atemporale nelle vicende dell'umanità
europea. La filosofia della storia sottesa a questa visione, ponendo corne
meta la compléta realizzazione della Ragione e con essa il pieno risplen-
dere della Verità, aveva incastonato l'esistenza dell'uomo occidentale in un
ordine che era sembrato promettere la liberazione dalla casualità e dalle
fatiche del lavoro. Il lato oscuro di questa visione aveva cominciato a mo-
strarsi con l'awento della rivoluzione scientifica, sebbene la razionalità
tecnica che si era affermata era sembrata capace di accelerare il raggiun-
gimento di ogni meta desiderabile. Ci si era cosl affidati a una "ragione
Strumentale" che, marciando unicamente in avanti, aveva dimenticato il
passato e smarrito lo sguardo sulla totalità. La nozione di "ordine" era stata

1 COSTA, Vincenzo: L'assoluto e la storia. L'Europa a venire, a partire da Husserl.
Brescia: Morcelliana 2023, 192 pp., ISBN 978-88-372-3756-1.



534 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

sostituita da quella di "regola" - il cosiddetto "valore", aleggiante corne un
"terzo regno" intermedio tra il mondo dei fatti e quello delle leggi univer-
sali -, e l'essere era stato sottomesso a un "dover-essere" irraggiungibile. La

ragione si era cosi separata dalla storia e dall'esistenza, implodendo in sé

stessa. Conseguenza della sua frammentazione in "strumentale", "strate-
gica" e "comunicativa" era stata la perdita dell'unità - dell'identità - dell'es-
sere umano (cfr. 29-30).

AI soggetto del passato - si sosteneva perciö all'epoca della stesura della
Crisi - bisogna sostituire un "uomo nuovo", capace di creare liberamente il
suo mondo e di dirigere la vita individuale e collettiva corne un "timoniere"
- un "ciberneta". Una volta fatta "epochè" dall'ordine cosmico non rimane
perô nessun "residuo" del senso, cioè nessuna direzione che la forza vitale
possa imboccare per darsi una forma articolata. L"'uomo nuovo", lungi
dall'essere un "oltre-uomo", è piuttosto l'"ultimo uomo", che riempie il
vuoto della sua ragione "calcolante" con la soddisfazione di bisogni indotti
dal potere economico (cfr. 33-35). Questo "uomo di fatto", legato a un
mero présente che ha rescisso il legame con la sua tradizione, non è consi-
derato da Husserl l'abitante di una "terra della sera", di uno "Abend-Lan-
des". A differenza di Spengler Husserl non scorge nella crisi il tramonto di
un'umanità, ma soltanto il venir meno di una determinata interpretazione
dell'uomo (cfr. 40-41). La crisi diventa una risorsa se si capisce che essa ri-
vela la nécessité di ricucire i legami spezzati tra le generazioni per risalire
all'origine, al punto sorgivo della storia, di cui ci si deve appropriare in
vista di una "ripetizione" dell'inizio.

"Ripetere" l'inizio non vuol dire "rammemorare" una verità che sarebbe
stata obliata perché l'essere, "vero" in quanto "s-velantesi", si sottrarrebbe
e si invierebbe destinalmente a un'umanità storica. Costa rileva che la con-
cezione husserliana della storia non puô essere accostata a quella heideg-
geriana, che mantiene ancora le idee di "unità" e di "dispiegamento" proprie

della visione teleologica hegeliana. Heidegger individua infatti nella
storia un processo di oblio crescente dell'unico essere che prende awio da

un "primo" inizio le cui possibilité, tenute in serbo, dovranno essere di-
spiegate in un "altro" inizio (cfr. 109-111). Per Husserl non c'è un inizio
della storia, un'origine che attenderebbe solo di manifestarsi e sarebbe con-
segnata all'esserci umano che la interpréta. L'origine si "rioriginerebbe"
piuttosto ogniqualvolta la ragione ritorna a essa e si slancia verso l'awenire.

Ritornare all'origine vuol dire ricostruire storicamente il cammino per-
corso con spirito "decostruttivo" (cfr. 82-83), ci°è interpretare la storia per
portare alla luce le sue nascoste direttrici di senso. Ciô è secondo Husserl
necessario per individuare la segreta teleologia della storia europea. 11 "té-
los", il "fine" che si fenomenizza nella storia reale è il soggetto della storia
"trascendentale". Costa, andando oltre Husserl, intende questo soggetto corne

la ragione che si dipana in quanto vita. La vita si espande in "mondi cir-
costanti" (Umwelten) il cui essere è definibile corne "significatività", connes-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 535

sione di rimandi significativi strutturati da atti soggettivi intenzionali, a loro
volta "motivati" (non "causati") dal loro contesto di attuazione (cfr. 76-80).

Costa ripensa il concetto di mondo prendendo spunto dalla concezione
husserliana del mondo circostante come "formazione spirituale [...] nella
nostra vita storica" (76) e dalla nozione di mondo corne "orizzonte di
rimandi tra utilizzabili" (80) che si trova in Essere e tempo di Heidegger (in
cui Lukâcs aveva già riconosciuto una descrizione délia "mondità" nell'e-
poca délia tecnica). Costa sviluppa in ambito non più gnoseologico le
riflessioni contenute in uno dei suoi primi lavori, La verità del mondo.
Giudizio e teoria del significato in Heidegger (Milano: Vita e Pensiero 2003,
308 pp.), e definisce il mondo come l'ambito storico in cui la verità assume
forme prowisorie e rimane sempre trascendente rispetto a esse. Il rappor-
to tra la verità e la storia è regolato da una dialettica che Costa descrive
servendosi del concetto hegeliano di "negazione determinata" e délia
concezione délia relazione tra il relativo e l'Assoluto elaborata da Troeltsch.
Egli scrive: in ogni "epoca si deve annidare una contraddizione" che "produce

un'esigenza emancipativa" (62), la quale è slancio verso l'Assoluto,
verso la totalità dello spirito che è realizzata in maniera unica dall'essere
storico individuale (cfr. 85), sempre relativo e dunque aperto al suo "altro".

L'apertura délia ragione alla verità si configura come una dialettica tra
il sapere e la verità in cui l'idea délia verità è da intendersi corne un ideale
in senso kantiano: la verità si configura corne "un polo disposto alfinfinito"
(116, cfr. 105), il perno di "una teleologia" che perö è "senza compimento".
La verità non è infatti definibile una volta per tutte nella rappresentazione
délia ragione: la coscienza husserliana fluisce ripiegandosi su sé stessa e ha

una storia "stratificata", in cui ogni livello rielabora quelli precedenti ride-
finendo i criteri del senso. A partire da quest'interpretazione délia "sintesi
passiva" descritta da Husserl, Costa definisce la storia come "una stratifica-
zione" in cui "ogni strato è un sistema di compossibilità" (112). Ogni
présente "reinventa l'origine" perché gli "strati superiori" (113) retroagiscono
su quelli inferiori in vista délia verità corne polo disposto all'infinito. Se il
movimento in avanti comporta una "disseminazione" dell'origine - afferma
Costa, prendendo spunto da Derrida -, il "passo indietro" verso l'origine
implica una sua "riscrittura" che la rimette in moto, "ri-originandola".
Servendosi implicitamente di una categoria di Koselleck ripresa da Ricoeur, e

menzionando poi Patoéka, Costa parla delforizzonte di attesa", indispensable

all'awio di quel corso storico che si genera grazie al rapporto con una
verità "che scuote la storia" (139).

Dopo aver discusso la critica di "eurocentrismo" mossa a Husserl da
Derrida Costa nota che, sebbene la "lettera" del testo husserliano supporti
la tesi di una superiorità délia cultura europea nei confronti delle altre, lo
"spirito" délia fenomenologia délia storia elaborata da Husserl si esprime a
favore di una definizione di "Europa" che "delocalizza" e connota relazio-
nalmente quest'ultima. Se la filosofia si identifica infatti con "la coscienza



536 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

di un dislivello tra il sapere e la verità" (319) che spinge a una critica
radicale di ogni owietà, e l'atteggiamento filosofico nasce dallo stupore come

esperienza di straniamento che apre all'alterità, la razionalità occidentale,

filosofica, è "originariamente dialogica" e "si nutre délia capacità di de-
centramento" (169). Lo "spirito occidentale", l'identità europea, è allora una
forma di vita che tutti sono chiamati ad assumere: "europeizzazione" non
vuol dire imperialismo economico o culturale, ma ascolto di una vocazione
che appartiene all'umanità in generale e si nutre dell'incontro con l'altro.

A conclusione di questa breve analisi del libro di Vincenzo Costa resta
da chiedere se la fenomenologia di Husserl possa costituire il metodo più
appropriato per ripensare la nozione di "identité" in termini dialogici e in
una prospettiva che abbia il suo fuoco non più nella vita délia coscienza,
ma nella storia di una natura vivente che "si guarda" attraverso un esserci-
nel-mondo anche corporeo. Concetti come quelli délia monade che è

"frammento dell'Assoluto" (91), del "présente fluente stante" (56) che è forma

délia coscienza del tempo, délia storia che si configura tramite una "co-
stituzione stratificata" (112) all'interno délia coscienza, rivelano infatti tutta
la problematicità di un approccio ancora "soggettocentrico" che rallenta
l'apertura délia ragione alla dimensione del tempo cosmico, da cui la verità
deve fare breccia nella storia degli uomini. Risuona perô in modo chiaro
lungo tutta l'opéra di Husserl il messaggio riportato da Costa nelle ultime
pagine del suo testo: il "compito" affidato all'uomo di oggi, nella crisi, è

quello di un "dialogo" che, superando ogni tentativo di raggiungere un'"in-
tesa", lavori a una "trasformazione reciproca" (178). Solo cosi ci potrà final-
mente essere "l'inizio délia storia universale", ossia di "un mondo multipolare"

(ibidem).



Bernhard Blankenhorn OP

The Rise and Decline of the Theological Scientia :

Some Remarks on Olivier Boulnois's Le désir de vérité : Vie et destin de la

théologie comme science d'Aristote à Galilée1

« Dans son premier surgissement, la théologie était le comble de la
rationalité » (9). Thus opens Olivier Boulnois's latest genealogy of ideas, one
that is perhaps somewhat less original than his masterful 1999 analysis of
late medieval and early modern metaphysics, Être et représentation (Paris:
PUF), yet like his other recent history of doctrine, Généalogie de la liberté
(Paris: Seuil 2021), clearly advances our historical grasp of a key western
idea's evolution, from the ancient Greeks, Augustine and Pseudo-Dionysius
to early medieval Muslim philosophers, medieval scholastic theologians
and, finally, the beginnings of modernity. How precisely did western thinkers

pass from theology as a rational discourse about God fully integrated
into metaphysics to a firm separation between philosophy and theology,
between the new science and theological discourse? In an age of hyper-
specialization among historians, philosophers and theologians, in a historical

period of superficial genealogies of ideas, Boulnois skillfully paints
onto a vast canvas a stimulating and precise history of the theological
science, one that shows the (expectedly) wide variety of doctrinal sources
for the key medieval figures he has picked out (Aquinas, Scotus, Gerson,
etc.), a genealogy that skillfully manifests the central (resolved and
unresolved) philosophical and theological problems that the medieval and early
modern thinkers have left us. To what extent can Aristotelian scientia
apply to sacred theology? Can or should mystical and scientific theology
remain separate?

The book is divided into three parts: It begins with ancient Greek,
Roman and Neoplatonic thinkers, then proceeds to a section dedicated to
biblical interpretation and theology from Augustine through Aquinas, and
finally to the shattering of theological discourse, from late-i3th century
debates to Jean Gerson, Denys the Carthusian, Francesco Suärez, Galileo
Galilei and Robert Bellarmin. Chapter one focuses on the Stagirite's
philosophical theology against the backdrop of Plato. Chapter two surveys the
Stoic philosophers, along with Varro. The third chapter centers on Proclus,
in the context of the work of Plutarch, Alexander of Aphrodisis and
Amonius. Dionysius the Areopagite (a student of Proclus?) fittingly closes
the first major section of the book. His four-fold division of theology into
symbolic, affirmative, negative, and mystical theology would enjoy lasting
influence in much of the Middle Ages and beyond.

1 BOULNOIS, Olivier : Le désir de vérité : Vie et destin de la théologie comme science d'Aristote à

Galilée Epiméthée). Paris : Presses Universitaires de France 2022, 450 pages. ISBN 978-2-13-
083801-2.



538 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

The second main part begins with a study of Augustine's Christian
philosophy (in chapter five), who is presented beautifully against the backdrop

of Origen and Rufinus, as well as Varron and Plotinus, and then
proceeds to an analysis of the bishop of Hippo's exegesis as foundational for
Latin medieval biblical interpretation (in chapter six). The seventh chapter
introduces the reader to medieval Muslim and Jewish philosophers on the
relation between metaphysics, politics and revelation, from Alfarabi,
Avicenna and Averroes to Maimonides. The eighth chapter brings us to
early medieval Latin thinkers, especially John Scotus Eriugena and Peter
Abelard. Chapter nine completes the book's second section with a focus on
Thomas Aquinas against the background of Albertus Magnus and
Bonaventure, as well as the critical reaction of the secular masters and
John Duns Scotus at the close of the 13th century. The third and final part
of the work traces the decline of the great syntheses on theology as a

scientia. It begins (at chapter ten) with the birth of Christian symbolic theology

in Dionysius, its gradual medieval evolution and 13th century decline
as a deficient form of theological discourse (compared to rational, non-
symbolic descriptions of God). Chapter eleven traces the emergence of
natural theology in late medieval thought, from Scotus to the Reformed
theologian Johann Heinrich Alsted, as the author seeks to show the eventual

emergence of Wolffian metaphysics and Kant's reaction against it.
Chapter twelve takes us on a tour of the tragic history of late medieval
controversies and theories of mystical theology, from the condemnation of
the Beguines to the synthesis of Gerson. Chapter thirteen outlines the
"collapse of the cathedral's roof in the works of Denis the Carthusian, Thomas
Vio Cajetan and Francesco Suàrez. A fascinating chapter on Galileo brings
the book to a fitting conclusion. The absence of a complete bibliography at
the end of the book is to be lamented, as is the missing subject index.

The work's aims and methods are clearly ambitious, and yet, few scholars

today can match Boulnois's ability to undertake such a task. One of
the book's major strengths is precisely the author's ability to relate early,
high and late medieval trends in the theological discipline to the ancient
Christian and non-Christian thinkers, as well as to manifest the links to
early modern developments. The study moves seamlessly from clashes
between early 14th century Franciscan, Dominican and secular masters to the
impact of Marguerite Porete's condemnation on Jean Gerson's approach to
mystical theology, to the theological consequences of Galileo's discoveries.

All along the way, Boulnois the historian narrates the flow of ideas,
while here and there, the voice shifts to that of a systematic thinker (qua
philosopher), and this constitutes one of the work's major strengths. One
could argue that only a real affinity with the object of study, the speaker's
ability to walk with the philosophers and theologians and to also engage in
their kinds of truth judgments, can give the narrator a penetrating
perspective on the past and grant him an ability to show what parts of history



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 539

contain the richest resources whereby we can respond to our questions.
The genealogy clearly draws some inspiration from Heidegger's history of
being, yet having dismantled the "Schwarzwald" philosopher's history of
onto-theology, Boulnois is also free of unhelpful 20th century projections
onto the history of metaphysics (so closely tied to the history of theologia).
His inclinations toward the wisdom of John Duns Scotus are well known,
yet Le désir de vérité does not offer a Scotist deconstruction of 13th century
Franciscan or Dominican notions of theology. The book is clearly marked
by major trends in late-20th and early-2ist century continental histories of
medieval philosophy, yet also refreshingly independent in its approach
(e.g., in the critique of Kurt Flasch on the meaning of "the mystical" [355]).

Perhaps no other historian of philosophy and theology can match
Boulnois's grasp of the genealogy of theologia. The reviewer too cannot
judge to what extent the author engages with the best of the specialized
studies on each of the major historical figures studied here. He deliberately

avoids excessively long footnotes, so that the conversation with
certain interlocutors remains in the background. Thus, the section on the
Pseudo-Dionysius mentions a handful of contemporary specialists, yet one
could not accuse the author of having missed a key lesson in the recent
literature: his presentation of the Areopagite's thought is not only precise
but clear and outstanding. Yet in the chapter on Thomas Aquinas, we find
an analysis that seems to remain within a certain geographic border: he

engages with Etienne Gilson, Marie-Dominique Chenu and Adriano Oliva,
yet other in-depth francophone studies of Aquinas on this theme (such as
the monographs of Henry Donneaud and Thomas Michelet, or the articles
by Albert Patfoort and Jean-Pierre Torrell) are passed over, as are all historians

of the English, German or Italian language. The ambitious historical
scope of Boulnois's project helps to account for its success, including
several of its most fruitful insights, yet the potential pitfalls for a study that
covers 2000 years of the history of theologia are clear. This holds not just
for the challenge posed by the vast amount of useful secondary literature
available for the key personalities in the genealogy, but also for the danger
of skipping over a crucial piece of the historical context for this or that
major figure. Thus, the chapter on Aquinas would likely have benefitted
from a somewhat more detailed consideration of Bonaventure's theology
(such as the sermons from his later period).

The same chapter nine offers some of the work's few perplexing
statements. What exactly is the idolatrous conception that philosophy
proposes, in contrast to the true, sacred theology (223)? Can we square this
statement with the aims of the Summa Contra Gentiles? Would such a

summary expression not fit better in the mouth of a Heideggerian theologian,

rather than on the lips of the Angelic Doctor? Does an Aristotelian
metaphysical epistemology ultimately impose itself on Aquinas' vision of
sacra doctrina (240)? One hears a possible echo of Jean-Luc Marion's re-



54° Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

cent books on revelation in Boulnois's critique of the sacred science as
conceived by Thomas (249), which I have critiqued elsewhere. And how do
we square this historical claim with Aquinas' synthesis between Aristotelian

scientia and classical Christian biblical exegesis? And yet, one can
hardly accuse the author of being unfamiliar with medieval exegesis. Also,
it is striking how closely linked the destiny of theological scientia is with
early 14th century trends in favor of the univocity of being (we find hints of
this at 258, among other places): if theology is a scientia, then it can only
be so in a way that is analogous to metaphysics (as the author recognizes,
at 433), and neither science can attain univocal knowledge of God, that is,
not without destroying itself. Finally, the discussion around the double
truth theory (260-271) could have been benefited from a more nuanced
treatment of the 1277 Parisian condemnations (especially their negative
impact on Aquinas and the first Thomists). Overall, chapter nine gives the
impression that Boulnois has somewhat arbitrarily limited the discussion
of Aquinas amidst the controversies surrounding the faculty of arts to a

contrast between him and the 13th century philosophers, and thus ignored
the tension between Thomas and anti-philosophical theologians, a conflict
that surely helped to shape the Dominican's account of the theological
scientia.

In a somewhat similar vein, the opening pages of chapter fourteen,
where the author surveys 12th and 13th century approaches to Dionysian
mystical theology as a setup for his exploration of 14th century developments,

sometimes paints a couple of the major voices under consideration
with too broad of a brush. Are Albertus Magnus and Thomas Aquinas
really purely intellecttual in their approach to union with God (353)? Or
are they not expressing themselves in such terms precisely when Dionysius
the Areopagite does (as in his Mystical Theology), while all three thinkers
in fact integrate the essential and unitive function of love elsewhere (in
chapter four of the Divine Names and Divine Names commentaries, in treatises

on charity, etc.)? Is it really the case that Thomas Gallus and Albertus
Magnus have not modified the very structure of Dionysian mystical theology

(Gallus by his notion of the apex mentis and the priority of love over
knowledge, Albert by reintroducing the act of negative naming into the dark
cloud) (355-356)? One is also left somewhat unsatisfied with the sections
on Cajetan and Suàrez in chapter thirteen, who seem to be read largely
with a de Lubacian lens.

Such complaints should be understood within a broader context:
Boulnois's marvelous genealogy of theology as scientia has no equal in the
literature, and promises to stimulate much positive reflection among
historians of philosophy and theology, but also among metaphysicians and
systematic theologians. The conclusion pleads for a theology undertaken
from an existential engagement, and not a religious discourse that needs

metaphysics to become possible. The author also proposes a rehabilitation



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 541

of metaphor, against the dominance of proper theological discourse.
Boulnois' methods are primarily historical and philosophical, but they also

integrate a solid comprehension of the potential of patristic and medieval
biblical exegesis. Le désir de vérité holds much promise as a catalyst for new
efforts to recover the riches of ancient, medieval and early modern
understandings of theological scientia, of the relation between faith and reason,
of mystical and speculative theological discourse.



Fabian Marx

Denkgeschichten durchdenken. Anmerkungen zum vierten Band der
Storia delle storie generali della fi\osofiax

Wer heute philosophiehistorisch forscht, der wird - das zeigt schon ein
kurzer Blick auf die einschlägigen Forschungsprofile - kaum beanspruchen,
in seiner Arbeit mehr als eine, allenfalls zwei Epochen der Philosophiegeschichte

in ihrer Breite vertreten zu können. Solcher Binnendifferenzierung

philosophiehistorischer Forschung auf Ebene der Einzelforscher:in-
nen entspricht eine beispiellose Ausweitung ihres allgemeinen Skopus.
Mehr denn je ist die Forschung als Ganze um eine Pluralisierung ihrer
Topographien bemüht, ist also bestrebt, möglichst viele Philosoph:innen aus
bisher vernachlässigten Kontexten zur Sprache kommen zu lassen und will
sich immer weitsichtiger zeigen in der Frage, wo überall in der Vergangenheit

das philosophische Denken blühte. Kurzum: Die
Philosophiegeschichtsschreibung ist im Begriff, zur Globalgeschichte zu werden. Einzulösen

sein soll ein solches, immer öfter auch explizit zum Forschungsprogramm

erklärtes2 Unternehmen nur kooperativ und nicht mono-, sondern
nur inter- und transdisziplinär. Es ist also die geisteswissenschaftliche
Forschungsgemeinschaft, nicht der Einzelforscher, die heute an der Geschichte

der Philosophie schreibt. Wo sich ein Einzelner den Blick auf das Ganze

zumutet, so geschieht das meist - etwa in Vorlesungen oder monographischen

Überblicken - nur noch zum Zwecke der Einführung oder aber in
Reduzierung des eigenen Geltungsanspruchs: Nicht die, sondern Auch eine
Geschichte der Philosophie hat Jürgen Habermas jüngst geschrieben (und
mit dieser solitären Leistung eine breite, auch in dieser Zeitschrift
dokumentierte3, Diskussion hervorgerufen). Die vermeintliche Ausnahme
bestätigt also auch hier nur die Regel.

Nun war der Anspruch in der Vergangenheit zuweilen bekanntlich ein
anderer. Ohne einen solchen Anspruch vorschnell für heute obsolet zu

1 Piaia, Gregorio/MlCHELl, Giuseppe/SANTINELLO, Giovanni (Hgg.): Models of the History
of Philosophy. Volume IV: The Hegelian Age. International Archives of the History of Ideas

(235). Cham: Springer 2022, xx + 634 Seiten. ISBN 978-3-030-84489-9.
2 Als paradigmatisch fur die jüngsten Entwicklungen kann das Reinhart Koselleck-For-

schungsprojekt „Geschichten der Philosophie in globaler Perspektive" an der Universität
Hildesheim gelten, das sich das ambitionierte Ziel einer globalgeschichtlichen Reform der
Philosophiegeschichtsschreibung gesetzt hat. Erste Forschungsergebnisse dieses Projektes
sind dokumentiert in: Granes, Anke/ELBERFELD, Rolf (Hgg.): Geschichten der Philosophie in

globaler Perspektive. Polylog. Zeitschrift für interkulturelles Philosophieren 46 (2021), 3-126.
Dort findet sich auch eine, freilich eher überblicksartig angelegte, Rezension zu dem
mehrbändigen Werk als Ganzem, von dem das hier rezensierte Buch ein Teilband ist. Die Rezension

mündet in einer Kritik des in dem Werk vertretenen Forschungsansatzes aus
globalgeschichtlicher Perspektive. Vgl. Greco, Francesca: Ein Blick ins Werk Storia delle storie
generali della filosofia aus globaler Perspektive. In: GRANES: Geschichten, 21-36.

3 Vgl. Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 69 (2022), Heft 2, 475-620.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 543

erklären, ohne aber auch im Gegenzug dem/der einzelnen Forscherin von
heute (im Gegensatz zur Forschungsgemeinschaft als Ganzer) eine
mangelnde Weitsicht zu attestieren, ist nach den, mitunter selbst historischen,
Gründen dieses Wandels zu fragen und muss also ein Impuls der
philosophiehistorischen Forschung auf eine Historisierung ihrer selbst gehen. Nur
so versetzt sie sich in die Lage, präzise angeben zu können, worin eigentlich

der Sinn einer Reform in Richtung globaler Philosophiegeschichte
bestehen kann, was genau also das Problematische an der bisher regional
gebliebenen, nun aber häufig als eurozentrisch verengt angesehenen
Philosophiegeschichtsschreibung ist, dem durch ihre Globalisierung abgeholfen
werden könnte. Und nur mittels einer solchen Geschichte der Philosophiegeschichte

läuft man nicht Gefahr, ein schon gekanntes systematisches
Niveau philosophiegeschichtlicher Forschung zu unterbieten. Es gilt, sich
bewusst zu halten: Die Behauptung, eine Reform der Philosophiegeschichtsschreibung

sei notwendig, ist eine sehr hochstufige, weil enorme Kenntnis
voraussetzende Behauptung.

Das hier zu besprechende Buch - der vierte, nun in überarbeiteter Form
ins Englische übertragene Band des mehrbändigen Werks Storia dell storie
generali della filosofia - darf als ein eminenter Beitrag zu jener Disziplin
der Geschichte der Philosophiegeschichte gelten. Genau besehen gehört es

zu den Gründungsdokumenten dieser Forschungsrichtung.4 Dass eine solche

Forschungsrichtung überhaupt besteht, mag zumindest den Fachfremden

verwundern. Denn fast nur in der Philosophie, in kaum einem anderen
Fach sonst, hat ein derartiges Um-Sich-Selbst-Kreisen, das eine Historisierung

der eigenen Historisierungen ja zweifelsohne bedeutet, seinen guten

4 Die Bände sind zunächst, zwischen 1979 und 2004, in italienischer Sprache unter dem
Titel Storia dell storie generali della filosofia erschienen und werden seitdem unter dem Titel
Models of the History ofPhilosophy sukzessive ins Englische übertragen und aktualisiert. Der
hier besprochene Band ist der vorletzte des 5-bändigen Werks. SANTINELLO, Giovanni (Hg.):
Storia delle storie generali della filosofia. 5 Bde. Brescia: La scuola 1979-2004. Als weitere
Gründungsdokumente dürfen Lucien Brauns Projekt einer Histoire de l'histoire de la
philosophie und Martial Gueroults Dianoématique gelten. Brauns Werk wurde von Franz Wimmer
ins Deutsche übersetzt und von Ulrich Johannes Schneider bearbeitet sowie mit einem
Nachwort versehen. Schneider selbst hat durch seine Studien Die Vergangenheit des Geistes:
eine Archäologie der Philosophiegeschichte sowie Philosophie und Universität. Historisierung
der Vernunft im ig. Jahrhundert der Disziplin auch in Deutschland eine Stimme verliehen.
Mittlerweile hat sie sich in Deutschland auch institutionell zu einer selbständigen Disziplin
entwickelt. So besteht neben dem Reinhart-Koselleck Forschungsprojekt in Hildesheim seit
2019 auch das Institut für Grundlagenforschung zur Philosophiegeschichte (IGP) an der
Universität Wuppertal. Das ERC-Projekt MEMOPHI (Medieval Philosophy in Modern History of
Philosophy, 2014-2019) an der Universität Freiburg widmete sich epochenspezifisch der
Geschichte der modernen Philosophiegeschichtsschreibung des Mittelalters. Die Bibliographie
der Disziplin Geschichte der Philosophiegeschichte ist mittlerweile zu stark angewachsen,
als dass sie hier in extenso aufgeführt werden könnte. Eine erste Orientierung bieten die
bibliographischen Angaben in den Artikeln der oben angeführten 46. Ausgabe der
Zeitschrift Polylog.



544 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Sinn und verspricht Einsicht in Wesentliches.5 Mag ein Buch, in dem
Namen wie Heinrich August Ritter (85-129), Thaddäus Anselm Rixner (162-
182), Joseph-Marie Degérando (291-340), Pasquale Galluppi (489-502) oder
auch George Henry Lewes (580-589) von hoher Relevanz sind - Namen,
die nur scheinbar „klein" sind, hinter denen sich vielmehr äußerst bedeutsame

philosophiehistorische Forschung verbirgt - zwar mit keinem
allgemeinen Interesse rechnen können, so sollte ihm und der Forschungsrichtung,

die es repräsentiert, in der fachinternen Diskussion sehr wohl
Aufmerksamkeit zuteilwerden. Denn die Beschäftigung mit jenen Namen
vermag Fragen in den Blick zu rücken, die sonst nicht gestellt würden, die
aber mitunter zentral sind für ein kritisches, historisch aufgeklärtes
Selbstverständnis der philosophischen Praxis. Wenn es richtig ist, dass schon
eine Geschichte der Philosophie zu schreiben ein Reflexivwerden der
Philosophie bedeutet - eine Erklärung, Problematisierung oder auch nur
Kontrastierung des aktuellen Bestandes an philosophischen Themen, Begriffen,
Problemen und Argumentationsfiguren durch den Rückblick auf vormalige
Bestände - dann bedeutet der Versuch einer Geschichte der Geschichte
der Philosophie offenkundig eine Reflexivität höherer Stufe. Denn jetzt
wird der Rückblick der Philosophie auf die eigene Tradition selbst nochmal
auf seine Bedingungen befragt: Was waren die Modi der „Vergeschicht-
lichung", in denen sich die Philosophie bewegte, was die Kriterien, anhand
derer einer Position philosophiegeschichtliche Relevanz zugesprochen wurde?

Worin fanden diese Modi und Kriterien ihrerseits ihre Begründung?
Vor allem aber: Welches Bild zeichnete „die" Philosophie im Lichte jener
„Vergeschichtlichungen" von sich und ihrem eigenen Tun? Geschichte der
Philosophiegeschichte muss insofern kein abstrakter Metadiskurs sein. Sie

wiederholt bloß den philosophischen Impuls zur Befragung von
Geltungsansprüchen und Präsuppositionen an einem Punkt philosophiehistorischer
Forschung, an dem sonst aufgehört würde zu fragen. Geschichte der
Philosophiegeschichte ist so gesehen nichts anderes als ein Weg zu einer reflexiv

angereicherten, das heißt, sich ihrer eigenen Voraussetzungen bewuss-
ten, Philosophiegeschichtsschreibung. Geschichte der Philosophiegeschichte

könnte also Propädeutik und ständige Begleiterin einer kritischen
Philosophiegeschichtsschreibung sein.

Die Geschichte der Philosophie des im Buch thematischen Zeitraums,
der sich ungefähr mit der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts deckt, muss

sogar eine Geschichte der Philosophiegeschichte sein, da wir es mit einer
Phase zu tun haben, in der die favorisierte Form philosophischer Rationalität

(über allem steht in dieser Hinsicht natürlich der Name Hegel) das

5 Eine Ausnahme stellen hier die Diskussionen innerhalb der Geschichtswissenschaften
dar, die eine solche Selbstreflexivität durch Historisierung der eigenen Disziplin schon seit
langem kennen. Vgl. etwa: KELLEY, Donald R.: Faces of History. Historical Inquiry from
Herodotus to Herder. New Haven: Yale University Press 1998. Ich danke Zornitsa Radeva für
diesen Hinweis.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 545

Denken im Medium der Philosophiegeschichte ist. Man bekommt also,
wenn man so will, mit dem hier besprochenen Band auch eine Geschichte
der Philosophie des frühen 19. Jahrhunderts, nämlich aus der Perspektive
ihrer eigenen Historisierungen, geboten - und so könnte der Band auch als

Ergänzung „gängiger" Philosophiegeschichten, etwa den jüngst erschienenen

Bänden zum 19. Jahrhundert in der Reihe Grundriss der Geschichte der

Philosophie, herangezogen werden.6 Im Grunde kann man mit allen Bänden

des Werks Models of the History ofPhilosophy (Storia delle storie generali

delta filosofia) so verfahren. Sie schaffen es, trotz oder womöglich gerade

wegen ihrer enzyklopädischen Detailfülle, die großen Linien der
Geschichte der Philosophiegeschichte, also die Fragen und Probleme, an
denen sie immer wieder laboriert, erkennen zu lassen. Was für das ganze
Werk gilt, gilt aber im Besonderen für den hier besprochenen Band: An
diesem Band lässt sich studieren, wie in einem recht kurzen Zeitraum und
in recht begrenzter geographischer Erstreckung (berücksichtig werden
deutsch-, italienisch, französisch- und englischsprachige Autoren) eine bis
dahin ungekannt komplexe philosophiehistorische Debattenkonstellation
entstanden ist, die zugleich jedoch gewisse konstant bleibende Grundzüge
aufweist. So bildet sich etwa der Umstand, dass diese Zeit noch stark unter
der (Nach-)Wirkung des kantianischen Gedankens einer a priori-Philoso-
phiegeschichte steht, sehr deutlich in ihrem konstanten Bemühen um
einen explizit philosophischen Begriff von Philosophiegeschichte ab, dem
ein ebenso konstantes Bemühen um einen explizit geschichtlichen Begriff
von Philosophie korrespondiert. Das Verhältnis von Philosophie und
Philosophiegeschichte wird immer offenkundiger ein zirkuläres (60), das von
historiographischer Empirie und philosophischer Spekulation immer
eindeutiger eines der wechselseitigen Bedingung (152), weil das Historisch-
Empirische, sichtbar etwa an der zunehmenden Spezialisierung und
Ausdifferenzierung der Philosophiegeschichtsschreibung, an Bedeutung
gewinnt. In dieser Spezialisierungs- und Ausdifferenzierungsbewegung ließe
sich dann auch eine weitere Konstante ausmachen.

Auszumachen sind diese Motive in allen Teilen des Buches. Das Buch

folgt grob einer geographischen Aufteilung. Der erste Teil befasst sich mit
der deutschsprachigen philosophiehistorischen Forschung der Zeit,
zunächst mit dem Verhältnis von (Schleiermacherscher) Hermeneutik und
Geschichte der Philosophie (3-130), dann mit der „Schelling-Schule" der
Philosophiegeschichtsschreibung (131-182) und zuletzt ausführlich mit Hegels
Auffassung der Philosophiegeschichte (183-270). Der zweite Teil des
Buches hat die wichtigsten französisch-, italienisch- und englischsprachigen
Autoren des Zeitraums zum Gegenstand, zunächst Joseph-Marie Degérando
(273-340), im Anschluss Victor Cousin und seinen „eklektischen" Ansatz

6 CESALLI, Laurent/HARTUNG, Gerald (Hgg.): Grundriss der Geschichte der Philosophie. Die
Philosophie des ig. Jahrhunderts. Deutschsprachiger Raum (1800-1870), 2 Bde. Basel: Schwabe

Verlag 2020/2023.



546 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

der Philosophiegeschichtsschreibung (341-434), daran anknüpfend den
italienischen philosophiehistorischen Eklektizismus (435-468; "italian
eclecticism" 444), um dann mit einem separaten Abschnitt zu Pasquale Galluppi
und Antonio Rosmini (469-518) sowie mit einem kurzen Kapitel zur
britischen Philosophiehistorie (519-610)7, zu schließen.

Dass die einzelnen Ansätze in Form von Modellen vorgestellt werden,
dass es also nicht das Ziel des Buches ist, sie nochmal selbst in eine
Verlaufsgeschichte zu integrieren, sollte seine Leser:innen nicht dazu verleiten,

es als eine Doxographie in sich geschlossener philosophiehistorischer
Ansätze zu lesen, sondern sollte ihnen eher Anlass sein, in komparatisti-
scher Absicht Gemeinsamkeiten und Differenzen oder Stärken und Schwächen

verschiedener Weisen philosophiehistorischer Praxis auszuloten. Unter

einer solchen Maßgabe wird man erkennen, dass in diesem Zeitraum
einerseits Motive hervorgetreten sind, von denen sich auch die kontemporäre

Philosophiegeschichtsschreibung noch leiten lässt. Man wird aber
andererseits auch diejenigen Motive entdecken, die heute, unter dem
Zeichen einer Globalisierung der Philosophiegeschichtsschreibung, zum
Problem werden. Die besonders hervorzuhebende Leistung der Herausgeber
und Autoren besteht darin, solche Zentralmotive in einem enzyklopädischen

Unternehmen wie diesem erkennen zu lassen und so Orientierung
für die eigenständige Auseinandersetzung mit den dort thematisierten
Autoren zu bieten. Das ist umso mehr hervorzuheben, als es sich um ein -
unter der Führung Gregorio Piaias, Giuseppe Michelis und Giovanni
Santinellos (f) stehendes - Kollaborationsprojekt handelt, bei dem sich die
einzelnen Autoren je für die Untersuchung eines Philosophiehistorikers
oder einer Richtung philosophiehistorischer Forschung verantwortlich
zeichnen.

So kann man etwa, um ein zwar wenig überraschendes, aber doch
prägnantes Beispiel für jene Motive zu nennen - und ich bleibe hier bei
Beispielen, denn in seiner Detailfülle wird der Band hier kaum angemessen zu
würdigen sein -, die Suche nach der Einheit der Philosophie in der Vielfalt
ihrer Positionen unschwer als ein, wenn nicht das Movens der
philosophiegeschichtlichen Forschung dieses Zeitraumes ausmachen. Dass dies
Motiv in Hegels Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie seinen
rezeptionsgeschichtlich wirksamsten Ausdruck gefunden hat, ist bekannt
und wird auch in dem hier besprochenen Band ausführlich gewürdigt (183-
270). Die Herausgeber sprechen insofern zurecht vom Hegelian Age des

philosophiegeschichtlichen Denkens. Hegels Wirksamkeit, so kann es
Giovanni Santinello lakonisch feststellen, meint nicht weniger als, dass

"the reception of the Lectures on the History of Philosophy [...] coincides

7 Das Kapitel zur britischen Philosophiegeschichtsschreibung deckt einen etwas weiteren

Untersuchungszeitraum (das gesamte 19. Jahrhundert) ab, da sich Entwicklungen der
Philosophiegeschichtsschreibungen, die in den anderen Regionen schon im vollen Gange waren,
dort erst verspätet eingestellt haben.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 547

with much of the philosophical historiography of the mid and late
nineteenth century not only in Germany but also throughout Europe" (256).
Doch einem starken Einheitsbegriff verschreibt man sich auch noch dort,
wo man es prima facie vielleicht weniger vermuten würde - etwa dort, wo
ein eklektischer Ansatz der Philosophiegeschichtsschreibung favorisiert
wird. Für einen Eklektizismus oder jedenfalls Elemente desselben stehen
im hiesigen Zeitraum Namen wie Joseph-Marie Degérando (291-340), Victor
Cousin (341-433) oder Baldassare Poli (455-467). Victor Cousin etwa
verschreibt sich einem "impartial eclecticism" in der Philosophiegeschichtsschreibung,

worin ihm Degérando freilich vorausgeht (396). Die Unvorein-
genommenheit eines solchen Eklektizismus hat nun allerdings gerade dann
ihre Grenzen, wenn versucht wird, der Philosophiegeschichte ihre Einheit
zu sichern. Bei Cousin geschieht das durch eine Analogie zum menschlichen

Geist. Der Philosophiegeschichte ist dann insofern Einheit
abzugewinnen, da sie eine Art Bild des menschlichen Geistes biete, es sei sogar
eine Art Inhärenz der philosophischen Systeme im menschlichen Geist
anzunehmen (399).

Man kann die verschiedenen philosophiehistorischen Ansätze dieser
Zeit auch an den Bildern und Analogien vergleichen, die sie verwenden,
um sich der Einheit ihres Gegenstandes zu versichern. Ein solcher Vergleich
birgt allerdings die Gefahr des Anachronismus. Denn für jene Ansätze
handelt es sich mitnichten immer um bloße Bilder oder Analogien. Wenn
in diesem Zeitraum etwa, wie im Buch immer wieder zu lesen ist, der
Geschichte im Allgemeinen und der Philosophiegeschichte im Besonderen
eine Art Organizität zugesprochen und der Pluralität der philosophischen
Ansätze somit ein ihre Entwicklung strukturierender, Einheit stiftender und
somit lebendiger Zusammenhang abgewonnen wird, so ist das nicht als
bloßes Bild, sondern als methodische Vorgabe verstanden: Der
Philosophiegeschichtsschreiber, so der Gedanke etwa Friedrich Asts, macht nichts
anderes, als das Leben der Philosophie(geschichte) zu offenbaren (152). Bei
Thaddäus Anselm Rixner findet man die Organizität der Philosophie sogar
explizit zum methodischen „Grundgesetz" ihrer Geschichtsschreibung
erhoben (176). Das bedeutet im Übrigen keineswegs, sich auf eine
Fortschrittsgeschichte - im „Bild" gesprochen also: eine Entwicklung in Richtung

eines immer ausgebildeteren und insofern vollkommeneren
philosophischen Organismus - zu verpflichten. In der „Schelling-Schule" der
Philosophiegeschichtsschreibung dominiert etwa, ganz im Gegenteil, das Motiv

der Verfallsgeschichte (136). Der höchste Grad an Organizität findet
sich dann am Anfang der Philosophie, der als ihr „goldenes" Ursprungszeitalter

behandelt wird (170).
Nach der Einheit der Philosophiegeschichte zu fragen, bedeutet in dieser

Zeit aber auch: nach der Einheit der Philosophiegeschichte als Diszi-



548 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

plin zu fragen.8 Dass Letztere problematisch bleiben muss, wird besonders
im ersten Kapitel dieses Bandes ("Hermeneutics and the History of
Philosophy"; 3-130) deutlich. Weil eine Art a priori Geschichte der Philosophie
Gefahr liefe, überhaupt keine Geschichte im eigentlichen Sinne mehr zu
sein, gibt Friedrich Schleiermacher der Geschichte einen, zumindest
methodischen, Vorrang gegenüber der Philosophie (5). Darin wird ihm August
Heinrich Ritter in seiner monumentalen 12-bändigen Geschichte der
Philosophie folgen. Nun muss der Philosophiehistoriker, der sich eine solche
"primacy of history over philosophy" (92) zur Maxime setzt, allerdings
seinerseits dafür Sorge tragen, in seiner historiographischen Handhabung die
Einheit seines Gegenstandes, die Einheit der Philosophie, nicht aufs Spiel
zu setzen. Und so sieht etwa der von Schleiermacher beeinflusste Christian
August Brandis - ein Beispiel, an dem sich jenes Bemühen studieren lässt -
einerseits das Erfordernis, die Festlegung auf einen bestimmten
Philosophiebegriff zu vermeiden, hält es aber andererseits für ebenso erforderlich,
einen einheitlichen Begriff von Philosophie in der Philosophiegeschichtsschreibung

zumindest in Form einer regulativen Idee anzunehmen (37).
All das sind Probleme und Fragen, die auch heute noch im Zentrum

philosophiehistorischer Selbstverständigung stehen. Selbst des Politischen
an der Philosophiegeschichtsschreibung - und dieses Politische ist es ja,
das in den rezenten Kanondebatten immer stärker in den Blick gerät und
etwa zum Anlass genommen wird, eine „Dekolonisierung" der Philosophie
zu fordern9, die eben nur durch eine Globalgeschichte der Philosophie
einzulösen sei - ist man sich im hier behandelten Zeitraum durchaus schon
bewusst.10 Natürlich steht diese Politizität der Philosophiegeschichtsschreibung

heute unter ganz anderen Vorzeichen, als sie es etwa, wie wir in den
Abschnitten zur italienischen Philosophiegeschichtsschreibung lesen können,

im Risorgimento tat. Und doch macht sich auch hier schon ein Be-
wusstsein von dem Umstand bemerkbar, dass die Philosophiegeschichtsschreibung

einer der Orte ist, an dem die philosophische die politische Praxis

streift.11 Ähnliches gilt in der Frage nach dem Kanon der Philosophie.

8 Und nach dieser Einheit ist nicht nur vor dem Hintergrund der Differenz von
Philosophie und Geschichte gefragt. Auch der Skopus der Philosophiegeschichtsschreibung
beginnt, sich auszudifferenzieren. Die Entwicklung von allgemeinen, epochenübergreifenden
Werken der Philosophiegeschichtsschreibung hin zu immer mehr epochenspezifischer
Philosophiegeschichtsschreibung nimmt in dem hier behandelten Zeitraum ihren Ausgang (vi).

9 Vgl. dazu etwa: ELBERFELD, Rolf: Dekoloniales Philosophieren. Versuch über philosophische

Verantwortung und Kritik im Horizont der europäischen Expansion. Hildesheim: Georg
Olms 2021. Vgl. zu diesem Themenkomplex auch: KöNIG-Pralong, Catherine: La colonie
philosophique. Écrire l'histoire de la philosophie aux XVIIIe et XIXe siècles. Paris: éditions EHESS

2019.
10 So taucht beispielsweise bei Baldassare Poli, wie Luciano Malusa in seinem Beitrag

deutlich macht, der Gedanke eines "speculative development of the Italian nation" auf (457).
11 Dieser Problemkomplex findet sich eingehender untersucht auch in MELIADÔ, Mario/

Negri, Silvia (Hgg.): Praxis des Philosophierens, Praktiken der Historiographie. Perspektiven



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 549

Der Kanon der Schelling-Schule etwa ist ein anderer, stärker mythologisch
und „orientialistisch" ausgeprägter als der der Philosophiehistoriker im
Gefolge Hegels. Es ist also nicht so, als würde sich die
Philosophiegeschichtsschreibung erst seit kurzem von einem bis dahin vermeintlich
statischen Kanon lösen. Viel mehr spricht dafür, dass die Philosophie immer
dann, wenn sie historisch verfährt, damals wie heute, ihren eigenen Kanon
mitzuverhandeln hat(te).

So scheint also die ganze Mehrdimensionalität, die das Phänomen
Philosophiegeschichtsschreibung heute auszeichnet, das heißt erstens die
philosophischen und begrifflichen Probleme, die in diesem Unternehmen
verborgen liegen, zweitens die Frage nach Selbstverständnis und Stellung der
Philosophiegeschichtsschreibung als akademischer Disziplin, ihre Methodiken

und Gegenstände, ihr Verhältnis zu den „Hauptdisziplinen" Philosophie

und Geschichte, sowie drittens ihre politisch-soziale Rolle schon in
den 50 Jahren des hier behandelten Zeitraumes ausgebildet gewesen zu
sein. Ob wir es bei diesen Dimensionen mit historisch invarianten
Konstanten der philosophiehistorischen Praxis zu tun haben, Konstanten, die
also auch für eine systematische Theorie der Philosophiegeschichte
unentbehrlich wären, ist eine Frage, die hier dahinstehen kann, weil das rezensierte

Buch sie nicht zu beantworten beansprucht. Man kann diesen Band
aber dennoch gut zum Ausgang nehmen, sich, in rein historischer oder
auch in systematischer Absicht, eigenständig in jener Mehrdimensionalität
zurecht zu finden. Auf solche Eigenständigkeit, zu der auch die überaus
reiche Bibliografie des Buches beiträgt, wird es ankommen. Dass man in
den eigenen Studien dann zu anderen Interpretationseinschätzungen in
Bezug auf diesen oder jenen Autor kommen wird, liegt in der Natur der
Sache. Im Vorwort - das man beim Lesen des Buches übrigens immer wieder
heranziehen sollte, da es auch als eine Art Leseanleitung und
Orientierungshilfe nutzbar ist - sprechen die Herausgeber vom "endlessly open
work" der philosophiehistorischen Forschung (vi). Die kritische Weiterentwicklung

dieser Forschung, ob als regionale oder globale
Philosophiegeschichtsschreibung, wird also in ihrem Sinne sein.

von der Spätantike bis zur Moderne. Freiburg: Verlag Karl Alber 2018 (besonders im
Abschnitt III. Historiographie und politische Praxis, 197-302).



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Führer, Dörthe/MANGOLD, Mikkel: Katalog der mittelalterlichen Handschriften
des Franziskanerklosters Freiburg. Basel: Schwabe Verlag 2023, 499 Seiten.

Introduction au catalogue des manuscrits médiévaux du Couvent des Cordeliers
Fribourg. Gesondert publizierte Übersetzung der Einleitung von Magdalena
Herzog. Basel: Schwabe Verlag 2023, 53 Seiten. ISBN 978-3-7965-4852-9.

Kataloge mittelalterlicher Handschriften sind aufschlussreiche Zeugen des
intellektuellen Lebens der Vergangenheit, denn sie informieren nicht bloss
darüber, was gelesen und studiert wurde, sondern sie geben ebenfalls Auf-
schluss über bislang ungedruckte Zeugnisse des geistigen Lebens nicht bloss
der Besitzer der enthaltenen Dokumente, sondern sie vermitteln ebenfalls
darüber hinaus Einblick in den geistigen Austausch sowie die intellektuellen
Vernetzungen. Der an dieser Stelle zu besprechende Band beschreibt die 144
in der Bibliothek des in der Mitte des 13. Jahrhunderts entstandenen Freiburger

Franziskanerklosters aufbewahrten Handschriften. Die ausführlichen
Beschreibungen der Handschriften (55-399) werden ergänzt durch eine
aufschlussreiche Einleitung (9-50) sowie einen Anhang, in dem die Register der
Namen, der Initien (namentlich der Predigten) sowie der überlieferten Hymnen

aufgelistet sind (401-499). In der ausführlichen Beschreibung der Codices

werden selbstverständlich zusätzlich zu den kodikologischen und
bibliotheksgeschichtlichen Informationen die überlieferten Texte genau beschrieben

und die unverzichtbaren bibliographischen Angaben zum Inhalt, der
Bedeutung und Geschichte der einzelnen Teile der Handschrift vermittelt. Dieser

fachspezifische Aspekt des wichtigen Katalogs wird zweifellos von den
Vertreterinnen der Paläographie und der Geschichte gebührlich in den
diesbezüglichen Zeitschriften beurteilt und gewürdigt werden, an dieser Stelle
soll indessen auf die Bedeutung dieser wichtigen Publikation für die Theologie-

und Philosophiegeschichte des späten Mittelalters hingewiesen werden.
Die Freiburger Büchersammlung enthält namentlich Handschriften aus dem
Besitz zweier Franziskaner, deren Codices in dieser Hinsicht besondere
Beachtung verdienen: Friedrich von Amberg (+ 1432, 18 Handschriften) und
Jean Joly (zweite Hälfte des 15. Jhs.; 30 Handschriften). Der grösste Teil der
aufbewahrten Handschriften stammt aus dem 14. sowie dem 15. Jahrhundert.
Einige Codices verdienen eine besondere Beachtung, da sie Einblick verschaffen

in die intellektuelle Kultur, von dem die Dokumente Zeugnis ablegen.
Unter den Handschriften Friedrichs verdient der Codex 60 zweifellos Erwähnung

(199-204). Der darin enthaltene Tractatus de compositione inter impe-
ratorem et papam, den H. Foerster publiziert hat (1937), zeugt vom Streit
zwischen Ludwig dem Bayern und Papst Johannes XXII. und er verdeutlicht
die Rolle der Minoriten in den politischen Debatten in der ersten Hälfte des

14. Jahrhunderts (vgl. dazu Pfaff, C.: Die Münchner Minoriten - Ratgeber
Ludwigs des Bayern, in: Zur geistigen Welt der Franziskaner im 14. und 15.

Jahrhundert. Die Bibliothek des Franziskanerklosters in Freiburg/Schweiz, hgg.
von R. Imbach und E. Tremp. Freiburg: Univ.-Verlag 1995, 44-57). Dieselbe



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 551

Handschrift überliefert ebenfalls ein anderes Dokument, das sich auf die
Debatte bezieht, die derselbe Papst ausgelöst hatte, als er behauptete, die
Seelen der Verstorbenen würden erst nach dem Jüngsten Gericht der visio
beatifica teilhaftig werden (fol. I27v-i53r: Questio de gaudio beatorum, Katalog,

202-203). D'e Franziskaner haben bekanntlich die Thesen dieses Papstes
heftig bekämpft. Die berühmte Philosophiehistorikerin Anneliese Meier war
sogar der Auffassung, dieser Text könnte sogar von Wilhelm von Ockham
stammen. Vom Interesse Ambergs an der neueren franziskanischen Philosophie

im Geiste Ockhams zeugt ebenfalls der Codex 51 (Katalog, 170-173), in
dem wichtige Teile des Tractatus de prineipiis theologiae enthalten sind, der
(wohl illegitimerweise) Ockham zugeschrieben worden ist. Wie auch immer,
er wurde in der kritischen Ausgabe der Werke Ockhams publiziert (Band
VII, 1988), aber die Freiburger Handschrift wird in dieser Ausgabe
erstaunlicherweise nicht berücksichtig (vgl. dazu IMBACH, R./LADNER, P.: Die
Handschrift 51 der Freiburger Franziskanerbibliothek und das darin enthaltene Fragment

des Ockham zugeschriebenen Traktats 'Deprineipiis theologiae', in: Filo-
sofia et teologia nel trecento. Louvain-la-Neuve: FIDEM 1994, 105-127). Diese
Handschrift ist indessen aus einem anderen Grund von Interesse, sie enthält
nämlich eine Quaestionensammlung aus der Feder eines unbekannten
Autors (37 Fragen, fol. ir-6ov). Eine der Fragen der Sammlung, welche das göttliche

Vorwissen untersucht, diskutiert und widerlegt die vom englischen
Augustineremiten Thomas Bradwardine (1298-1349) in den vierziger Jahren
des vierzehnten Jahrhunderts zu diesem Thema vertretenen Thesen (vgl. dazu

Genest, J.-F./Imbach, R./Putallaz, F.-X.: Les futurs continents entre Oxford
et Cologne [Fribourg: Cordeliers, codex 51], in: 379-438, mit einer Edition der
betreffenden Frage). Bereits diese Hinweise bezeugen, dass die in der
Freiburger Bibliothek aufbewahrten Dokumente und Texte auf eine eindrucksvolle

internationale Diskussionsvernetzung hinweisen, was durch die wohl
berühmteste Handschrift 26 eindrücklich bestätigt wird. Auf diese Handschrift
hat 1965 Damasius Trapp hingewiesen (Modems et Modernistes in MS Fribourg
Cordeliers 26, in: Augustinianum 5 [1865], 241-270). Er wollte die Herkunft
der von ihm analysierten Texte dieser Handschrift, dem sog. „Oxforder
Modernismus" zuschreiben. W.J. Courtenay dagegen (Friedrich von Regensburg
and Fribourg Cordeliers 26, in: PLUTA, O. [Hg.]: Die Philosophie im 14. und 15.

Jahrhundert. Amsterdam: Grüner 1988, 603-613) hat zu zeigen versucht, dass
die Handschrift vielmehr vom englischen Einfluss der englischen Logiktradition

in Italien während der zweiten Hälfte des 14. Jahrhundert Zeugnis ablegt.
In jedem Fall zeugt die in diesem Katalog beschriebene Freiburger Bibliothek

von einer bemerkenswerten internationalen Ideenvernetzung und
Diskussion, die durch wichtige andere Dokumente noch bestätigt werden kann.
Es ist nicht verwunderlich, dass in erster Linie Werke franziskanischer Denker

anzutreffen sind. Nicht nur Johannes Duns Scotus ist vertreten (Ms 39,
136-137), sondern vor allem seine Schüler Franciscus de Maironis (1285-1328),
von dem in sieben Manuskripten Schriften aufbewahrt werden, und ebenfalls
Petrus de Candia (1340-1410), der spätere Papst Alexander V., dessen
Sentenzenkommentar vorhanden ist (Ms. 20, 102-103). Dass die Freiburger Bibliothek



552 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

für die Geschichte der Philosophie erwähnenswerte Dokumente enthält,
darauf hat bereits Charles Lohr in seinem wichtigen Katalog der Aristoteles-
Schriften in der Schweiz hingewiesen (Aristotelica helvetica. Freiburg: Univ.-
verlag 1994, 203-220). Nicht übersehen werden darf schliesslich die Präsenz
des für die Geschichte des politischen Denkens grundlegenden Defensor pacis
von Marsilius von Padua, einem Eckstein des laikalen Denkens, in der Bibliothek

(Ms. 28, 124-126). Der vorliegende Katalog ist zweifellos in erster Linie
eine wichtige Unterstützung zur fachgerechten Aufbewahrung und Huldigung
der Schweizerischen Kulturgüter, aber es handelt sich überdies um einen
beachtenswerten Beitrag zur Intellectual History: die bewundernswerte und
tadellose in diesem Bande versammelte Dokumentation und Information zeigt,
wie sich in den Handschriften der relativ kleinen Bibliothek eines
Franziskanerklosters in einer Provinzstadt die internationale Ideenvernetzung im 14.

und 15. Jahrhundert spiegelt.

Ruedi Imbach

Tricoire, Damien: Die Aufklärung. Köln: Böhlau Verlag 2023, 372 Seiten. ISBN

978-3-8252-6036-1.

Das grundsätzliche Anliegen von Tricoires Studie ist eine kulturhistorische
Differenzierung angesichts der vielen „erinnerungspolitischen Kontroversen"
(9) um die Aufklärung, so die Frage, ob sie den Liberalismus oder den Totali-
tarismus begründet habe, ob sie der Grund der Säkularisierung, oder ob sie für
den modernen Rassismus verantwortlich sei. Als Einleitung für Studierende
handelt das Buch klassische Personen, Ereignisse und ideenhistorische Themen

der Aufklärungsepoche ab. Tricoire bemüht sich, die Gegenstände aus
vielen Blickwinkeln zu betrachten und die unterschiedlichen bis hin zu
gegensätzlichen Deutungen aus der Forschungsgeschichte auf ihre Berechtigung
sowie aber auch Einseitigkeit zu prüfen. Ziel ist eine möglichst authentische
Wiedergabe der Erlebniswelt der die Aufklärung vertretenden Menschen. Dass
eine neutrale Position zu diesen Personen und Themen konsequent gesehen
nicht möglich ist, steht der Wissenschaftlichkeit nicht im Wege, insofern eine
solche Bedingtheit gerade das Bewusstsein für die Distanz von unserem eigenen

Denken zu jenem der damaligen Menschen ausbildet. Das 18. Jh. ist
abgeschlossen und jede direkte Verbindung zur Moderne oder gar zur Gegenwart
läuft Gefahr des Anachronismus, auch weil die Aufklärung ein entsprechend
dem Menschsein an sich vielfaltiger, ambivalenter Ideenfundus ist. Angesichts
der Frage, ob es denn überhaupt die Aufklärung gegeben habe, folgt Tricoire
einem gemeinsamen Nenner:

„Aufklärung war der Anspruch, durch Philosophie am sozialen und politischen
Fortschritt mitzuwirken, sowie damit verknüpfte Ideen, Symbole und soziale
Praktiken. Eine solche Definition hat den Vorteil, dass sie das verbindende
Element zwischen den Aufklärern hervorhebt und somit das Forschungsobjekt .Auf¬
klärung' nicht auseinanderfallen lässt, ohne auf die Vielfalt der aufklärerischen
Ideen zu verzichten." (38)



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 553

Auf dieser definitorischen Grundlage erarbeitet das Buch die Grundthemen
seiner historischen Darstellung. Zum Großteil konzentriert sich Tricoire auf
den frankofonen Raum, weil hier quantitativ die meisten philosophes lebten
und von hier aus die breite Rezeption in die übrigen Erdteile erfolgte (9-12,
18-22, 27, 31E, 36-38).

Die Gegenwart der damaligen Erlebniswelt wird einerseits durch ihre
Vergangenheit sowie aber auch durch ihre Zukunft erschlossen, indem sich
Tricoire bemüht, den ideenhistorischen Werdegang der aufklärerischen
Gedanken herzuleiten, als auch die Ängste, Wünsche, Hoffnungen und damit
Ziele der Menschen zu verstehen, welche diese Gedanken im 18. Jh. zu neuen
Konzepten weiterentwickelten. Die Aufklärung gründet auf der Meinung, dass

wesentliche moralische Fortschritte für das Individuum, meist aber auch für
die Gesellschaft durch die Philosophie erwirkt werden können. Diese Meinung
ist aber nicht nur fortschrittsgläubig, sondern von Ängsten vor dem sittlich-
staatlichen Verfall getrieben. Weiter bildet sich diese Philosophie nicht lediglich

aus rationalistischen Sätzen, sondern erstreckt sich auf ein weites Feld
ästhetisch-emotionaler Vorstellungen, die sich um die natürliche Stimme des

Herzens, um das sentiment drehen. Die Weltdeutung und Naturforschung der
Aufklärung ist damit nicht säkular im modernen Sinne, sondern lebt vom
Glauben, die vom Menschen erkennbare Natur ermögliche die Erkenntniss
von Gottes Prädestination, die den Menschen zu einem sittlichen Wesen
erziehe. Damit sind auch die staatsphilosophischen Programme der Aufklärung
ein religiöses Anliegen. Was den ideenhistorischen Werdegang betrifft, betont
Tricoire die Nähe der Aufklärung zum aristotelisch-scholastischen, namentlich
thomistischen und humanistischen Denken. Die Aufklärung greift damit mehr
als das 17. Jh. auf eine ältere Ideentraditionen zurück. So ist sie auch nicht
primär eine Reaktion auf die Religionskonflikte der vorderen Jahrhunderte,
sondern eine Antwort auf moralphilosophische Diskussionen innerhalb der christlichen

Konfessionen. Zentral ist dabei die Frage, auf welcher Grundlage eine
Gesellschaft als Gemeinschaft leben, und wie deren Moral im Staat gesichert
werden kann. Wiewohl die Aufklärung von vielen emanzipativen Konzepten
und Ereignissen begleitet ist, stehen die philosophes innerhalb der hierarchischen

Ständegesellschaft einerseits soziopolitisch, insofern sie ihre Schriften
nur durch feudale Matronats-/Patronatsverhältnisse publizieren können,
andererseits auch konzeptuell, insofern sie nicht wie die liberale Demokratie des

20. und 21. Jahrhunderts in einem individualistischen, sondern kollektivistischen

Gesellschaftsbild denken. Auch dieses kann nicht durch eine Retrospektive

von modernen Idealismen verstanden werden, sondern erst im Rahmen
des mittelalterlich-religiösen Weltbildes. Zentral für das politische Denken der
Aufklärung ist die antik-römische Geschichte um die res publica. Tricoire
beschreibt die diversen ambivalenten Positionen, welche die philosophes
soziopolitisch zu Demokratie, religiöser Toleranz, Sklaverei, Rassismus, Kolonialismus

und Feminismus einnehmen. Wie die ausgehende mittelalterliche Welt
schließt die Aufklärung den Widerstand gegen Herrschaftsinstanzen nicht
aus, wenn diese das allgemeine Gut des vernünftigen Herzens kompromittieren.

Hier bilden sich auch die Positionen, die sich nicht nur für die humane



554 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Behandlung eines jeden Menschen aussprechen, sondern auch für dessen
unbedingte Emanzipation. Doch verstanden sich viele der philosophes keineswegs

inter pares, sondern als kulturpolitische Hegemonie. Auch zeigt die
zweite Phase der Französischen Revolution erschreckend, dass eine massive

Aggression gegen Menschen auftreten kann, die als von Natur aus politisch
verdorben gestempelt werden. Sowohl die reaktionären wie auch die emanzi-
pativen Bestrebungen sind damit innerhalb ein und derselben Aufklärung zu
suchen (10-12, 36-38, 41-44, 47-51, 53, 55, 57-61, 63h, 70-77, 86-101, 105-107,
111-114, "8, 120-129, 136-142, 147-159, 162-164, 168-170, 175-180, 184, i86f., 189,

192h, 195-198, 201-206, 208-210, 217-225, 229-231, 236L, 239, 241-243, 254-256,
259-261, 279-283, 294-298, 301, 304-307, 310-316).

Das Ende der Aufklärung im 19. Jh. markiert Tricoire in den Strömungen
der Romantik, des Liberalismus, des Marxismus, des Darwinismus, des
Nationalismus und des Sozialdarwinismus. Eine Folge dieser neuen Differenzierung
liegt darin, dass Einzelkonzepte wie ,Klasse', .Nation' und .Rasse' nun in iden-
titärer Feindschaft gedacht werden, unter anderem weil der Natur jetzt nicht
mehr als einer von Gott wohlgeordneten Harmonie und Prädestination
vertraut wird. Der Ausblick des Buches nennt sich daher „Der Verlust der Ganzheit".

Das bedenklich Neue der Moderne liegt darin, dass sie nicht mehr
bestrebt ist, die sich immer mehr ausdifferenzierenden Teilaspekte menschlichen

Daseins zu einem humanistisch-gesellschaftlichen Menschheits- und
Weltbild zu synthetisieren, sowie sie sich nicht mehr, wie die Aufklärung
aristotelisch-scholastischer Prägung, an einem gemeinsamen natürlich-göttlichen
Nenner ausrichtet (44, 320-323).

Nebst ihrer eingehenden, höchst informativen Differenzierungsarbeit
zeichnet sich Tricoires Studie zur Aufklärung auch dadurch aus, dass sie de-
zidiert auf die soziopolitischen Themen eingeht, die in den letzten Jahrzehnten

deutlich ins gesellschaftspolitische Bewusstsein getreten sind: Individualismus,

Feminismus, Gender, Rassismus und Kolonialismus. Durch ihre
kulturhistorische Darstellung zeigt vorliegende Studie, dass die Aufklärung zu
diesen Themen komplexe Positionen einnahm, und daher weder im positiven
noch im negativen Sinne abgestempelt werden kann. Weder hat die Aufklärung

unmittelbar zum modernen und postmodernen Liberalismus geführt,
noch ist sie unmittelbar für die modernen und postmodernen politischen wie
ökologischen Katastrophen verantwortlich. Es lassen sich weiterführend zwei
Schlüsse aus Tricoires Studie ziehen: Erstens hilft das Studium der Geschichte
zur Einsicht, dass eine Epoche, gerade in moralischer Hinsicht, so ambivalent
ist wie jeder einzelne Mensch selbst. Beide werden verkannt, wenn sie entweder

nur ganz schlecht oder nur ganz gut sein dürfen. Zweitens zeigt das
Studium der Geschichte, dass eine Gegenwart angesichts ihrer eigenen Zukunft
nicht ihre eigene Verantwortung auf eine vergangene Epoche abwälzen sollte.
Beide Punkte sind nötig, um der Sache in Gerechtigkeit begegnen zu können.

Andreas Burri


	Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

