Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)
Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - BESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

REZENSIONSARTIKEL

ROSA MARIA MARAFIOTI

Crisi o irruzione della Verita? Note per un’interpretazione della
fenomenologia husserliana della storia'!

“La storia accade quando un altro presente vivente risuona nel nostro e lo
altera [..]. L’avvenire si trova in un passato immemorabile, e non esiste
senza la riattivazione di questo passato forse mai stato presente” (6). Con
queste parole Vincenzo Costa introduce la tematica del suo libro L’asso-
luto e la storia. L’Europa a venire, a partire da Husserl. Costa, dopo aver
giocato un ruolo decisivo nella ricezione della fenomenologia husserliana
in Italia - sue sono le traduzioni di molte opere fondamentali del filosofo,
dalle Idee alla Filosofia prima -, legge ora La crisi delle scienze europee e la
fenomenologia trascendentale (1936) per sviluppare con (e oltre) Husserl
una propria concezione della storia. L'obiettivo del libro di Costa si evince
gia dalla lettura delle sue prime pagine: “riattivare” oggi, nel nostro pre-
sente, il passato che 'opera husserliana rappresenta. La scelta della Crisi &
motivata dal fatto che in essa Husserl applica il metodo fenomenologico
alla storia per riattivare nel suo presente, negli anni Trenta, il passato
dell'Occidente.

In gioco & l'identita dell’Europa, che nel 1936 Husserl considera “in
crisi”. Il filosofo si confronta con lo sfumare dell'idea di Europa in quanto
luogo del progresso portato avanti dalla Ragione che, assoluta e universale,
si sarebbe incarnata negli abitanti di una determinata area geografica e di-
spiegherebbe il proprio nucleo atemporale nelle vicende dell’'umanita
europea. La filosofia della storia sottesa a questa visione, ponendo come
meta la completa realizzazione della Ragione e con essa il pieno risplen-
dere della Verita, aveva incastonato I'esistenza dell'uomo occidentale in un
ordine che era sembrato promettere la liberazione dalla casualita e dalle
fatiche del lavoro. Il lato oscuro di questa visione aveva cominciato a mo-
strarsi con l'avvento della rivoluzione scientifica, sebbene la razionalita
tecnica che si era affermata era sembrata capace di accelerare il raggiun-
gimento di ogni meta desiderabile. Ci si era cosi affidati a una “ragione
strumentale” che, marciando unicamente in avanti, aveva dimenticato il
passato e smarrito lo sguardo sulla totalita. La nozione di “ordine” era stata

L CosTA, Vincenzo: L'assoluto e la storia. L'Europa a venire, a partire da Husserl.
Brescia: Morcelliana 2023, 192 pp., ISBN 978-88-372-3756-1.



534 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

sostituita da quella di “regola” - il cosiddetto “valore”, aleggiante come un
“terzo regno” intermedio tra il mondo dei fatti e quello delle leggi univer-
sali -, e I'essere era stato sottomesso a un “dover-essere” irraggiungibile. La
ragione si era cosi separata dalla storia e dall'esistenza, implodendo in sé
stessa. Conseguenza della sua frammentazione in “strumentale”, “strate-
gica” e “comunicativa” era stata la perdita dell'unita - dell'identita - dell’es-
sere umano (cfr. 29-30).

Al soggetto del passato - si sosteneva percio all’epoca della stesura della
Crisi - bisogna sostituire un “uomo nuovo”, capace di creare liberamente il
suo mondo e di dirigere la vita individuale e collettiva come un “timoniere”
- un “ciberneta”. Una volta fatta “epoché” dall'ordine cosmico non rimane
perd nessun “residuo” del senso, cioé nessuna direzione che la forza vitale
possa imboccare per darsi una forma articolata. L'“uomo nuovo”, lungi
dall’essere un “oltre-uomo”, & piuttosto I'“ultimo uomo”, che riempie il
vuoto della sua ragione “calcolante” con la soddisfazione di bisogni indotti
dal potere economico (cfr. 33-35). Questo “uomo di fatto”, legato a un
mero presente che ha rescisso il legame con la sua tradizione, non & consi-
derato da Husserl I'abitante di una “terra della sera”, di uno “Abend-Lan-
des”. A differenza di Spengler Husserl non scorge nella crisi il tramonto di
un’'umanita, ma soltanto il venir meno di una determinata interpretazione
dell'uomo (cfr. 40-41). La crisi diventa una risorsa se si capisce che essa ri-
vela la necessita di ricucire i legami spezzati tra le generazioni per risalire
all'origine, al punto sorgivo della storia, di cui ci si deve appropriare in
vista di una “ripetizione” dell'inizio.

“Ripetere” I'inizio non vuol dire “rammemorare” una verita che sarebbe
stata obliata perché l'essere, “vero” in quanto “s-velantesi”, si sottrarrebbe
e si invierebbe destinalmente a un’'umanita storica. Costa rileva che la con-
cezione husserliana della storia non pud essere accostata a quella heideg-
geriana, che mantiene ancora le idee di “unita” e di “dispiegamento” pro-
prie della visione teleologica hegeliana. Heidegger individua infatti nella
storia un processo di oblio crescente dell'unico essere che prende avvio da
un “primo” inizio le cui possibilita, tenute in serbo, dovranno essere di-
spiegate in un “altro” inizio (cfr. 109-11). Per Husserl non c’¢ un inizio
della storia, un’origine che attenderebbe solo di manifestarsi e sarebbe con-
segnata all'esserci umano che la interpreta. L'origine si “rioriginerebbe”
piuttosto ogniqualvolta la ragione ritorna a essa e si slancia verso I'avvenire.

Ritornare all'origine vuol dire ricostruire storicamente il cammino per-
corso con spirito “decostruttivo” (cfr. 82-83), cioé interpretare la storia per
portare alla luce le sue nascoste direttrici di senso. Cio ¢ secondo Husserl
necessario per individuare la segreta teleologia della storia europea. Il “té-
los”, il “fine” che si fenomenizza nella storia reale ¢ il soggetto della storia
“trascendentale”. Costa, andando oltre Husserl, intende questo soggetto co-
me la ragione che si dipana in quanto vita. La vita si espande in “mondi cir-
costanti” (Umwelten) il cui essere é definibile come “significativita”, connes-



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 535

sione di rimandi significativi strutturati da atti soggettivi intenzionali, a loro
volta “motivati” (non “causati”) dal loro contesto di attuazione (cfr. 76-80).

Costa ripensa il concetto di mondo prendendo spunto dalla concezione
husserliana del mondo circostante come “formazione spirituale [...] nella
nostra vita storica” (76) e dalla nozione di mondo come “orizzonte di ri-
mandi tra utilizzabili” (80) che si trova in Essere e tempo di Heidegger (in
cui Lukacs aveva gia riconosciuto una descrizione della “mondita” nell’e-
poca della tecnica). Costa sviluppa in ambito non pili gnoseologico le
riflessioni contenute in uno dei suoi primi lavori, La verita del mondo.
Giudizio e teoria del significato in Heidegger (Milano: Vita e Pensiero 2003,
308 pp.), e definisce il mondo come 'ambito storico in cui la verita assume
forme provvisorie e rimane sempre trascendente rispetto a esse. Il rappor-
to tra la verita e la storia & regolato da una dialettica che Costa descrive
servendosi del concetto hegeliano di “negazione determinata” e della con-
cezione della relazione tra il relativo e I’Assoluto elaborata da Troeltsch.
Egli scrive: in ogni “epoca si deve annidare una contraddizione” che “pro-
duce un’esigenza emancipativa” (62), la quale & slancio verso I’Assoluto,
verso la totalita dello spirito che é realizzata in maniera unica dall’essere
storico individuale (cfr. 85), sempre relativo e dunque aperto al suo “altro”.

L’apertura della ragione alla verita si configura come una dialettica tra
il sapere e la verita in cui l'idea della verita ¢ da intendersi come un ideale
in senso kantiano: la verita si configura come “un polo disposto all'infinito”
(116, cfr. 105), il perno di “una teleologia” che perd & “senza compimento”.
La verita non e infatti definibile una volta per tutte nella rappresentazione
della ragione: la coscienza husserliana fluisce ripiegandosi su sé stessa e ha
una storia “stratificata”, in cui ogni livello rielabora quelli precedenti ride-
finendo i criteri del senso. A partire da quest’interpretazione della “sintesi
passiva” descritta da Husserl, Costa definisce la storia come “una stratifica-
zione” in cui “ogni strato é un sistema di compossibilita” (112). Ogni pre-
sente “reinventa l'origine” perché gli “strati superiori” (13) retroagiscono
su quelli inferiori in vista della verita come polo disposto all'infinito. Se il
movimento in avanti comporta una “disseminazione” dell’origine - afferma
Costa, prendendo spunto da Derrida -, il “passo indietro” verso l'origine
implica una sua “riscrittura” che la rimette in moto, “ri-originandola”. Ser-
vendosi implicitamente di una categoria di Koselleck ripresa da Ricoeur, e
menzionando poi Pato¢ka, Costa parla dell“orizzonte di attesa”, indispen-
sabile all’avvio di quel corso storico che si genera grazie al rapporto con una
verita “che scuote la storia” (139).

Dopo aver discusso la critica di “eurocentrismo” mossa a Husserl da
Derrida Costa nota che, sebbene la “lettera” del testo husserliano supporti
la tesi di una superiorita della cultura europea nei confronti delle altre, lo
“spirito” della fenomenologia della storia elaborata da Husserl si esprime a
favore di una definizione di “Europa” che “delocalizza” e connota relazio-
nalmente quest’ultima. Se la filosofia si identifica infatti con “la coscienza



536 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

di un dislivello tra il sapere e la verita” (319) che spinge a una critica ra-
dicale di ogni ovvieta, e 'atteggiamento filosofico nasce dallo stupore co-
me esperienza di straniamento che apre all’alterita, la razionalita occiden-
tale, filosofica, & “originariamente dialogica” e “si nutre della capacita di de-
centramento” (169). Lo “spirito occidentale”, I'identita europea, ¢ allora una
forma di vita che tutti sono chiamati ad assumere: “europeizzazione” non
vuol dire imperialismo economico o culturale, ma ascolto di una vocazione
che appartiene all'umanita in generale e si nutre dell'incontro con l'altro.

A conclusione di questa breve analisi del libro di Vincenzo Costa resta
da chiedere se la fenomenologia di Husserl possa costituire il metodo piul
appropriato per ripensare la nozione di “identita” in termini dialogici e in
una prospettiva che abbia il suo fuoco non piu nella vita della coscienza,
ma nella storia di una natura vivente che “si guarda” attraverso un esserci-
nel-mondo anche corporeo. Concetti come quelli della monade che é
“frammento dell’Assoluto” (91), del “presente fluente stante” (56) che & for-
ma della coscienza del tempo, della storia che si configura tramite una “co-
stituzione stratificata” (112) all'interno della coscienza, rivelano infatti tutta
la problematicita di un approccio ancora “soggettocentrico” che rallenta
I'apertura della ragione alla dimensione del tempo cosmico, da cui la verita
deve fare breccia nella storia degli uomini. Risuona pero in modo chiaro
lungo tutta I'opera di Husserl il messaggio riportato da Costa nelle ultime
pagine del suo testo: il “compito” affidato all'uomo di oggi, nella crisi, &
quello di un “dialogo” che, superando ogni tentativo di raggiungere un’'“in-
tesa”, lavori a una “trasformazione reciproca” (178). Solo cosi ci potra final-
mente essere “l'inizio della storia universale”, ossia di “un mondo multipo-
lare” (ibidem).



BERNHARD BLANKENHORN OP

The Rise and Decline of the Theological Scientia:
Some Remarks on Olivier Boulnois’s Le désir de vérité : Vie et destin de la
théologie comme science d’Aristote a Galilée!

« Dans son premier surgissement, la théologie était le comble de la ratio-
nalité » (9). Thus opens Olivier Boulnois’s latest genealogy of ideas, one
that is perhaps somewhat less original than his masterful 1999 analysis of
late medieval and early modern metaphysics, Etre et représentation (Paris:
PUF), yet like his other recent history of doctrine, Généalogie de la liberté
(Paris: Seuil 2021), clearly advances our historical grasp of a key western
idea’s evolution, from the ancient Greeks, Augustine and Pseudo-Dionysius
to early medieval Muslim philosophers, medieval scholastic theologians
and, finally, the beginnings of modernity. How precisely did western thin-
kers pass from theology as a rational discourse about God fully integrated
into metaphysics to a firm separation between philosophy and theology,
between the new science and theological discourse? In an age of hyper-
specialization among historians, philosophers and theologians, in a histo-
rical period of superficial genealogies of ideas, Boulnois skillfully paints
onto a vast canvas a stimulating and precise history of the theological
science, one that shows the (expectedly) wide variety of doctrinal sources
for the key medieval figures he has picked out (Aquinas, Scotus, Gerson,
etc.), a genealogy that skillfully manifests the central (resolved and unre-
solved) philosophical and theological problems that the medieval and early
modern thinkers have left us. To what extent can Aristotelian scientia
apply to sacred theology? Can or should mystical and scientific theology
remain separate?

The book is divided into three parts: It begins with ancient Greek,
Roman and Neoplatonic thinkers, then proceeds to a section dedicated to
biblical interpretation and theology from Augustine through Aquinas, and
finally to the shattering of theological discourse, from late-13'" century de-
bates to Jean Gerson, Denys the Carthusian, Francesco Sudrez, Galileo
Galilei and Robert Bellarmin. Chapter one focuses on the Stagirite’s philo-
sophical theology against the backdrop of Plato. Chapter two surveys the
Stoic philosophers, along with Varro. The third chapter centers on Proclus,
in the context of the work of Plutarch, Alexander of Aphrodisis and
Amonius. Dionysius the Areopagite (a student of Proclus?) fittingly closes
the first major section of the book. His four-fold division of theology into
symbolic, affirmative, negative, and mystical theology would enjoy lasting
influence in much of the Middle Ages and beyond.

1 BOULNOIS, Olivier : Le désir de vérité : Vie et destin de la théologie comme science d’Aristote a
Galilée (= Epiméthée). Paris : Presses Universitaires de France 2022, 450 pages. ISBN 978-2-13-
083801-2.



538 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

The second main part begins with a study of Augustine’s Christian phi-
losophy (in chapter five), who is presented beautifully against the back-
drop of Origen and Rufinus, as well as Varron and Plotinus, and then pro-
ceeds to an analysis of the bishop of Hippo’s exegesis as foundational for
Latin medieval biblical interpretation (in chapter six). The seventh chapter
introduces the reader to medieval Muslim and Jewish philosophers on the
relation between metaphysics, politics and revelation, from Alfarabi,
Avicenna and Averroes to Maimonides. The eighth chapter brings us to
early medieval Latin thinkers, especially John Scotus Eriugena and Peter
Abelard. Chapter nine completes the book’s second section with a focus on
Thomas Aquinas against the background of Albertus Magnus and
Bonaventure, as well as the critical reaction of the secular masters and
John Duns Scotus at the close of the 13t" century. The third and final part
of the work traces the decline of the great syntheses on theology as a
scientia. It begins (at chapter ten) with the birth of Christian symbolic theo-
logy in Dionysius, its gradual medieval evolution and 13" century decline
as a deficient form of theological discourse (compared to rational, non-
symbolic descriptions of God). Chapter eleven traces the emergence of na-
tural theology in late medieval thought, from Scotus to the Reformed
theologian Johann Heinrich Alsted, as the author seeks to show the even-
tual emergence of Wolffian metaphysics and Kant’s reaction against it.
Chapter twelve takes us on a tour of the tragic history of late medieval
controversies and theories of mystical theology, from the condemnation of
the Beguines to the synthesis of Gerson. Chapter thirteen outlines the “col-
lapse of the cathedral’s roof” in the works of Denis the Carthusian, Thomas
Vio Cajetan and Francesco Sudrez. A fascinating chapter on Galileo brings
the book to a fitting conclusion. The absence of a complete bibliography at
the end of the book is to be lamented, as is the missing subject index.

The work’s aims and methods are clearly ambitious, and yet, few scho-
lars today can match Boulnois’s ability to undertake such a task. One of
the book’s major strengths is precisely the author’s ability to relate early,
high and late medieval trends in the theological discipline to the ancient
Christian and non-Christian thinkers, as well as to manifest the links to
early modern developments. The study moves seamlessly from clashes be-
tween early 14" century Franciscan, Dominican and secular masters to the
impact of Marguerite Porete’s condemnation on Jean Gerson’s approach to
mystical theology, to the theological consequences of Galileo’s discoveries.

All along the way, Boulnois the historian narrates the flow of ideas,
while here and there, the voice shifts to that of a systematic thinker (qua
philosopher), and this constitutes one of the work’s major strengths. One
could argue that only a real affinity with the object of study, the speaker’s
ability to walk with the philosophers and theologians and to also engage in
their kinds of truth judgments, can give the narrator a penetrating per-
spective on the past and grant him an ability to show what parts of history



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 539

contain the richest resources whereby we can respond to our questions.
The genealogy clearly draws some inspiration from Heidegger’s history of
being, yet having dismantled the “Schwarzwald” philosopher’s history of
onto-theology, Boulnois is also free of unhelpful 20" century projections
onto the history of metaphysics (so closely tied to the history of theologia).
His inclinations toward the wisdom of John Duns Scotus are well known,
yet Le désir de vérité does not offer a Scotist deconstruction of 13" century
Franciscan or Dominican notions of theology. The book is clearly marked
by major trends in late-20t" and early-21* century continental histories of
medieval philosophy, yet also refreshingly independent in its approach
(e.g., in the critique of Kurt Flasch on the meaning of “the mystical” [355]).

Perhaps no other historian of philosophy and theology can match
Boulnois’s grasp of the genealogy of theologia. The reviewer too cannot
judge to what extent the author engages with the best of the specialized
studies on each of the major historical figures studied here. He delibera-
tely avoids excessively long footnotes, so that the conversation with cer-
tain interlocutors remains in the background. Thus, the section on the
Pseudo-Dionysius mentions a handful of contemporary specialists, yet one
could not accuse the author of having missed a key lesson in the recent
literature: his presentation of the Areopagite’s thought is not only precise
but clear and outstanding. Yet in the chapter on Thomas Aquinas, we find
an analysis that seems to remain within a certain geographic border: he
engages with Etienne Gilson, Marie-Dominique Chenu and Adriano Oliva,
yet other in-depth francophone studies of Aquinas on this theme (such as
the monographs of Henry Donneaud and Thomas Michelet, or the articles
by Albert Patfoort and Jean-Pierre Torrell) are passed over, as are all histo-
rians of the English, German or Italian language. The ambitious historical
scope of Boulnois’s project helps to account for its success, including se-
veral of its most fruitful insights, yet the potential pitfalls for a study that
covers 2000 years of the history of theologia are clear. This holds not just
for the challenge posed by the vast amount of useful secondary literature
available for the key personalities in the genealogy, but also for the danger
of skipping over a crucial piece of the historical context for this or that
major figure. Thus, the chapter on Aquinas would likely have benefitted
from a somewhat more detailed consideration of Bonaventure’s theology
(such as the sermons from his later period).

The same chapter nine offers some of the work’s few perplexing state-
ments. What exactly is the idolatrous conception that philosophy pro-
poses, in contrast to the true, sacred theology (223)? Can we square this
statement with the aims of the Summa Contra Gentiles? Would such a
summary expression not fit better in the mouth of a Heideggerian theolo-
gian, rather than on the lips of the Angelic Doctor? Does an Aristotelian
metaphysical epistemology ultimately impose itself on Aquinas’ vision of
sacra doctrina (240)? One hears a possible echo of Jean-Luc Marion’s re-



540 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

cent books on revelation in Boulnois’s critique of the sacred science as
conceived by Thomas (249), which I have critiqued elsewhere. And how do
we square this historical claim with Aquinas’ synthesis between Aristo-
telian scientia and classical Christian biblical exegesis? And yet, one can
hardly accuse the author of being unfamiliar with medieval exegesis. Also,
it is striking how closely linked the destiny of theological scientia is with
early 14™" century trends in favor of the univocity of being (we find hints of
this at 258, among other places): if theology is a scientia, then it can only
be so in a way that is analogous to metaphysics (as the author recognizes,
at 433), and neither science can attain univocal knowledge of God, that is,
not without destroying itself. Finally, the discussion around the double
truth theory (260-271) could have been benefited from a more nuanced
treatment of the 1277 Parisian condemnations (especially their negative
impact on Aquinas and the first Thomists). Overall, chapter nine gives the
impression that Boulnois has somewhat arbitrarily limited the discussion
of Aquinas amidst the controversies surrounding the faculty of arts to a
contrast between him and the 13*" century philosophers, and thus ignored
the tension between Thomas and anti-philosophical theologians, a conflict
that surely helped to shape the Dominican’s account of the theological
scientia.

In a somewhat similar vein, the opening pages of chapter fourteen,
where the author surveys 12" and 13*" century approaches to Dionysian
mystical theology as a setup for his exploration of 14" century develop-
ments, sometimes paints a couple of the major voices under consideration
with too broad of a brush. Are Albertus Magnus and Thomas Aquinas
really purely intellecttual in their approach to union with God (353)? Or
are they not expressing themselves in such terms precisely when Dionysius
the Areopagite does (as in his Mystical Theology), while all three thinkers
in fact integrate the essential and unitive function of love elsewhere (in
chapter four of the Divine Names and Divine Names commentaries, in trea-
tises on charity, etc.)? Is it really the case that Thomas Gallus and Albertus
Magnus have not modified the very structure of Dionysian mystical theo-
logy (Gallus by his notion of the apex mentis and the priority of love over
knowledge, Albert by reintroducing the act of negative naming into the dark
cloud) (355-356)? One is also left somewhat unsatisfied with the sections
on Cajetan and Sudrez in chapter thirteen, who seem to be read largely
with a de Lubacian lens.

Such complaints should be understood within a broader context:
Boulnois’s marvelous genealogy of theology as scientia has no equal in the
literature, and promises to stimulate much positive reflection among his-
torians of philosophy and theology, but also among metaphysicians and
systematic theologians. The conclusion pleads for a theology undertaken
from an existential engagement, and not a religious discourse that needs
metaphysics to become possible. The author also proposes a rehabilitation



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 541

of metaphor, against the dominance of proper theological discourse.
Boulnois’ methods are primarily historical and philosophical, but they also
integrate a solid comprehension of the potential of patristic and medieval
biblical exegesis. Le désir de vérité holds much promise as a catalyst for new
efforts to recover the riches of ancient, medieval and early modern under-
standings of theological scientia, of the relation between faith and reason,
of mystical and speculative theological discourse.



FABIAN MARX

Denkgeschichten durchdenken. Anmerkungen zum vierten Band der
Storia delle storie generali della filosofial

Wer heute philosophiehistorisch forscht, der wird - das zeigt schon ein
kurzer Blick auf die einschldgigen Forschungsprofile - kaum beanspruchen,
in seiner Arbeit mehr als eine, allenfalls zwei Epochen der Philosophiege-
schichte in ihrer Breite vertreten zu konnen. Solcher Binnendifferenzie-
rung philosophiehistorischer Forschung auf Ebene der Einzelforscher:in-
nen entspricht eine beispiellose Ausweitung ihres allgemeinen Skopus.
Mehr denn je ist die Forschung als Ganze um eine Pluralisierung ihrer To-
pographien bemiiht, ist also bestrebt, moglichst viele Philosoph:innen aus
bisher vernachlassigten Kontexten zur Sprache kommen zu lassen und will
sich immer weitsichtiger zeigen in der Frage, wo iiberall in der Vergan-
genheit das philosophische Denken blithte. Kurzum: Die Philosophiege-
schichtsschreibung ist im Begriff, zur Globalgeschichte zu werden. Einzu-
16sen sein soll ein solches, immer 6fter auch explizit zum Forschungsprog-
ramm erkldrtes2 Unternehmen nur kooperativ und nicht mono-, sondern
nur inter- und transdisziplindr. Es ist also die geisteswissenschaftliche For-
schungsgemeinschaft, nicht der Einzelforscher, die heute an der Geschich-
te der Philosophie schreibt. Wo sich ein Einzelner den Blick auf das Ganze
zumutet, so geschieht das meist - etwa in Vorlesungen oder monographi-
schen Uberblicken - nur noch zum Zwecke der Einfithrung oder aber in
Reduzierung des eigenen Geltungsanspruchs: Nicht die, sondern Auch eine
Geschichte der Philosophie hat Jiirgen Habermas jiingst geschrieben (und
mit dieser solitiren Leistung eine breite, auch in dieser Zeitschrift doku-
mentierte3, Diskussion hervorgerufen). Die vermeintliche Ausnahme be-
statigt also auch hier nur die Regel.

Nun war der Anspruch in der Vergangenheit zuweilen bekanntlich ein
anderer. Ohne einen solchen Anspruch vorschnell fiir heute obsolet zu

1 P1AIA, Gregorio/MICHELI, Giuseppe/SANTINELLO, Giovanni (Hgg.): Models of the History
of Philosophy. Volume IV: The Hegelian Age. International Archives of the History of Ideas
(235). Cham: Springer 2022, xx + 634 Seiten. ISBN 978-3-030-84489-9.

2 Als paradigmatisch fiir die jiingsten Entwicklungen kann das Reinhart Koselleck-For-
schungsprojekt ,Geschichten der Philosophie in globaler Perspektive” an der Universitit
Hildesheim gelten, das sich das ambitionierte Ziel einer globalgeschichtlichen Reform der
Philosophiegeschichtsschreibung gesetzt hat. Erste Forschungsergebnisse dieses Projektes
sind dokumentiert in: GRANER, Anke/ELBERFELD, Rolf (Hgg.): Geschichten der Philosophie in
globaler Perspektive. Polylog. Zeitschrift fiir interkulturelles Philosophieren 46 (2021), 3-126.
Dort findet sich auch eine, freilich eher iiberblicksartig angelegte, Rezension zu dem mehr-
bandigen Werk als Ganzem, von dem das hier rezensierte Buch ein Teilband ist. Die Rezen-
sion miindet in einer Kritik des in dem Werk vertretenen Forschungsansatzes aus globalge-
schichtlicher Perspektive. Vgl. GRECO, Francesca: Ein Blick ins Werk Storia delle storie ge-
nerali della filosofia aus globaler Perspektive. In: GRANER: Geschichten, 21-36.

3 Vgl. Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 69 (2022), Heft 2, 475-620.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 543

erklaren, ohne aber auch im Gegenzug dem/der einzelnen Forscher:in von
heute (im Gegensatz zur Forschungsgemeinschaft als Ganzer) eine man-
gelnde Weitsicht zu attestieren, ist nach den, mitunter selbst historischen,
Griinden dieses Wandels zu fragen und muss also ein Impuls der philoso-
phiehistorischen Forschung auf eine Historisierung ihrer selbst gehen. Nur
so versetzt sie sich in die Lage, prazise angeben zu kdnnen, worin eigent-
lich der Sinn einer Reform in Richtung globaler Philosophiegeschichte be-
stehen kann, was genau also das Problematische an der bisher regional ge-
bliebenen, nun aber hdufig als eurozentrisch verengt angesehenen Philoso-
phiegeschichtsschreibung ist, dem durch ihre Globalisierung abgeholfen
werden konnte. Und nur mittels einer solchen Geschichte der Philosophie-
geschichte lauft man nicht Gefahr, ein schon gekanntes systematisches
Niveau philosophiegeschichtlicher Forschung zu unterbieten. Es gilt, sich
bewusst zu halten: Die Behauptung, eine Reform der Philosophiegeschichts-
schreibung sei notwendig, ist eine sehr hochstufige, weil enorme Kenntnis
voraussetzende Behauptung.

Das hier zu besprechende Buch - der vierte, nun in tiberarbeiteter Form
ins Englische tibertragene Band des mehrbandigen Werks Storia dell storie
generali della filosofia - darf als ein eminenter Beitrag zu jener Disziplin
der Geschichte der Philosophiegeschichte gelten. Genau besehen gehort es
zu den Griindungsdokumenten dieser Forschungsrichtung.4 Dass eine sol-
che Forschungsrichtung tiberhaupt besteht, mag zumindest den Fachfrem-
den verwundern. Denn fast nur in der Philosophie, in kaum einem anderen
Fach sonst, hat ein derartiges Um-Sich-Selbst-Kreisen, das eine Historisie-
rung der eigenen Historisierungen ja zweifelsohne bedeutet, seinen guten

4 Die Bande sind zunichst, zwischen 1979 und 2004, in italienischer Sprache unter dem
Titel Storia dell storie generali della filosofia erschienen und werden seitdem unter dem Titel
Models of the History of Philosophy sukzessive ins Englische iibertragen und aktualisiert. Der
hier besprochene Band ist der vorletzte des 5-bindigen Werks. SANTINELLO, Giovanni (Hg.):
Storia delle storie generali della filosofia. 5 Bde. Brescia: La scuola 1979-2004. Als weitere
Grindungsdokumente diirfen Lucien Brauns Projekt einer Histoire de l'histoire de la philo-
sophie und Martial Gueroults Dianoématique gelten. Brauns Werk wurde von Franz Wimmer
ins Deutsche iibersetzt und von Ulrich Johannes Schneider bearbeitet sowie mit einem
Nachwort versehen. Schneider selbst hat durch seine Studien Die Vergangenheit des Geistes:
eine Archdologie der Philosophiegeschichte sowie Philosophie und Universitdt. Historisierung
der Vernunft im 19. Jahrhundert der Disziplin auch in Deutschland eine Stimme verliehen.
Mittlerweile hat sie sich in Deutschland auch institutionell zu einer selbstindigen Disziplin
entwickelt. So besteht neben dem Reinhart-Koselleck Forschungsprojekt in Hildesheim seit
2019 auch das Institut fiir Grundlagenforschung zur Philosophiegeschichte (IGP) an der Uni-
versitit Wuppertal. Das ERC-Projekt MEMOPHI (Medieval Philosophy in Modern History of
Philosophy, 2014-2019) an der Universitit Freiburg widmete sich epochenspezifisch der Ge-
schichte der modernen Philosophiegeschichtsschreibung des Mittelalters. Die Bibliographie
der Disziplin Geschichte der Philosophiegeschichte ist mittlerweile zu stark angewachsen,
als dass sie hier in extenso aufgefithrt werden konnte. Eine erste Orientierung bieten die

bibliographischen Angaben in den Artikeln der oben angefiihrten 46. Ausgabe der Zeit-
schrift Polylog.



544 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Sinn und verspricht Einsicht in Wesentliches.5 Mag ein Buch, in dem Na-
men wie Heinrich August Ritter (85-129), Thadddus Anselm Rixner (162-
182), Joseph-Marie Degérando (291-340), Pasquale Galluppi (489-502) oder
auch George Henry Lewes (580-589) von hoher Relevanz sind - Namen,
die nur scheinbar ,klein“ sind, hinter denen sich vielmehr duferst bedeut-
same philosophiehistorische Forschung verbirgt - zwar mit keinem allge-
meinen Interesse rechnen kénnen, so sollte ihm und der Forschungsrich-
tung, die es reprdsentiert, in der fachinternen Diskussion sehr wohl Auf-
merksamkeit zuteilwerden. Denn die Beschaftigung mit jenen Namen ver-
mag Fragen in den Blick zu riicken, die sonst nicht gestellt wiirden, die
aber mitunter zentral sind fiir ein kritisches, historisch aufgeklartes Selbst-
verstindnis der philosophischen Praxis. Wenn es richtig ist, dass schon
eine Geschichte der Philosophie zu schreiben ein Reflexivwerden der Phi-
losophie bedeutet - eine Erkldarung, Problematisierung oder auch nur Kon-
trastierung des aktuellen Bestandes an philosophischen Themen, Begriffen,
Problemen und Argumentationsfiguren durch den Riickblick auf vormalige
Bestinde - dann bedeutet der Versuch einer Geschichte der Geschichte
der Philosophie offenkundig eine Reflexivitit hoherer Stufe. Denn jetzt
wird der Riickblick der Philosophie auf die eigene Tradition selbst nochmal
auf seine Bedingungen befragt: Was waren die Modi der ,Vergeschicht-
lichung®, in denen sich die Philosophie bewegte, was die Kriterien, anhand
derer einer Position philosophiegeschichtliche Relevanz zugesprochen wur-
de? Worin fanden diese Modi und Kriterien ihrerseits ihre Begriindung?
Vor allem aber: Welches Bild zeichnete ,die“ Philosophie im Lichte jener
»Vergeschichtlichungen® von sich und ihrem eigenen Tun? Geschichte der
Philosophiegeschichte muss insofern kein abstrakter Metadiskurs sein. Sie
wiederholt blof den philosophischen Impuls zur Befragung von Geltungs-
anspriichen und Prasuppositionen an einem Punkt philosophiehistorischer
Forschung, an dem sonst aufgehort wiirde zu fragen. Geschichte der Philo-
sophiegeschichte ist so gesehen nichts anderes als ein Weg zu einer refle-
xiv angereicherten, das heifdt, sich ihrer eigenen Voraussetzungen bewuss-
ten, Philosophiegeschichtsschreibung. Geschichte der Philosophiegeschich-
te konnte also Propddeutik und standige Begleiterin einer kritischen Philo-
sophiegeschichtsschreibung sein.

Die Geschichte der Philosophie des im Buch thematischen Zeitraums,
der sich ungefdhr mit der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts deckt, muss
sogar eine Geschichte der Philosophiegeschichte sein, da wir es mit einer
Phase zu tun haben, in der die favorisierte Form philosophischer Rationa-
litat (tiber allem steht in dieser Hinsicht natiirlich der Name Hegel) das

5 Eine Ausnahme stellen hier die Diskussionen innerhalb der Geschichtswissenschaften
dar, die eine solche Selbstreflexivitit durch Historisierung der eigenen Disziplin schon seit
langem kennen. Vgl. etwa: KELLEY, Donald R.: Faces of History. Historical Inquiry from
Herodotus to Herder. New Haven: Yale University Press 1998. Ich danke Zornitsa Radeva fiir
diesen Hinweis.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 545

Denken im Medium der Philosophiegeschichte ist. Man bekommt also,
wenn man so will, mit dem hier besprochenen Band auch eine Geschichte
der Philosophie des frithen 19. Jahrhunderts, ndmlich aus der Perspektive
ihrer eigenen Historisierungen, geboten - und so konnte der Band auch als
Erganzung ,gdngiger Philosophiegeschichten, etwa den jiingst erschiene-
nen Bianden zum 19. Jahrhundert in der Reihe Grundriss der Geschichte der
Philosophie, herangezogen werden.6 Im Grunde kann man mit allen Ban-
den des Werks Models of the History of Philosophy (Storia delle storie gene-
rali della filosofia) so verfahren. Sie schaffen es, trotz oder womoglich gera-
de wegen ihrer enzyklopadischen Detailfiille, die groflen Linien der Ge-
schichte der Philosophiegeschichte, also die Fragen und Probleme, an de-
nen sie immer wieder laboriert, erkennen zu lassen. Was fiir das ganze
Werk gilt, gilt aber im Besonderen fiir den hier besprochenen Band: An
diesem Band lasst sich studieren, wie in einem recht kurzen Zeitraum und
in recht begrenzter geographischer Erstreckung (beriicksichtig werden
deutsch-, italienisch, franzésisch- und englischsprachige Autoren) eine bis
dahin ungekannt komplexe philosophiehistorische Debattenkonstellation
entstanden ist, die zugleich jedoch gewisse konstant bleibende Grundziige
aufweist. So bildet sich etwa der Umstand, dass diese Zeit noch stark unter
der (Nach-)Wirkung des kantianischen Gedankens einer a priori-Philoso-
phiegeschichte steht, sehr deutlich in ihrem konstanten Bemiihen um
einen explizit philosophischen Begriff von Philosophiegeschichte ab, dem
ein ebenso konstantes Bemithen um einen explizit geschichtlichen Begriff
von Philosophie korrespondiert. Das Verhaltnis von Philosophie und Phi-
losophiegeschichte wird immer offenkundiger ein zirkulares (60), das von
historiographischer Empirie und philosophischer Spekulation immer ein-
deutiger eines der wechselseitigen Bedingung (152), weil das Historisch-
Empirische, sichtbar etwa an der zunehmenden Spezialisierung und Aus-
differenzierung der Philosophiegeschichtsschreibung, an Bedeutung ge-
winnt. In dieser Spezialisierungs- und Ausdifferenzierungsbewegung lief3e
sich dann auch eine weitere Konstante ausmachen.

Auszumachen sind diese Motive in allen Teilen des Buches. Das Buch
folgt grob einer geographischen Aufteilung. Der erste Teil befasst sich mit
der deutschsprachigen philosophiehistorischen Forschung der Zeit, zu-
ndachst mit dem Verhdltnis von (Schleiermacherscher) Hermeneutik und
Geschichte der Philosophie (3-130), dann mit der ,Schelling-Schule® der Phi-
losophiegeschichtsschreibung (131-182) und zuletzt ausfiihrlich mit Hegels
Auffassung der Philosophiegeschichte (183-270). Der zweite Teil des Bu-
ches hat die wichtigsten franzosisch-, italienisch- und englischsprachigen
Autoren des Zeitraums zum Gegenstand, zunachst Joseph-Marie Degérando
(273-340), im Anschluss Victor Cousin und seinen ,eklektischen“ Ansatz

6 CESALLI, Laurent/HARTUNG, Gerald (Hgg.): Grundriss der Geschichte der Philosophie. Die
Philosophie des 19. Jahrhunderts. Deutschsprachiger Raum (1800-1870), 2 Bde. Basel: Schwabe
Verlag 2020/2023.



546 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

der Philosophiegeschichtsschreibung (341-434), daran ankniipfend den ita-
lienischen philosophiehistorischen Eklektizismus (435-468; “italian eclec-
ticism” 444), um dann mit einem separaten Abschnitt zu Pasquale Galluppi
und Antonio Rosmini (469-518) sowie mit einem kurzen Kapitel zur briti-
schen Philosophiehistorie (519-610)7, zu schliefRen.

Dass die einzelnen Ansdtze in Form von Modellen vorgestellt werden,
dass es also nicht das Ziel des Buches ist, sie nochmal selbst in eine Ver-
laufsgeschichte zu integrieren, sollte seine Leser:innen nicht dazu verlei-
ten, es als eine Doxographie in sich geschlossener philosophiehistorischer
Ansdtze zu lesen, sondern sollte ihnen eher Anlass sein, in komparatisti-
scher Absicht Gemeinsamkeiten und Differenzen oder Starken und Schwa-
chen verschiedener Weisen philosophiehistorischer Praxis auszuloten. Un-
ter einer solchen Maflgabe wird man erkennen, dass in diesem Zeitraum
einerseits Motive hervorgetreten sind, von denen sich auch die kontempo-
rare Philosophiegeschichtsschreibung noch leiten lasst. Man wird aber an-
dererseits auch diejenigen Motive entdecken, die heute, unter dem Zei-
chen einer Globalisierung der Philosophiegeschichtsschreibung, zum Pro-
blem werden. Die besonders hervorzuhebende Leistung der Herausgeber
und Autoren besteht darin, solche Zentralmotive in einem enzyklopadi-
schen Unternehmen wie diesem erkennen zu lassen und so Orientierung
fiir die eigenstandige Auseinandersetzung mit den dort thematisierten Au-
toren zu bieten. Das ist umso mehr hervorzuheben, als es sich um ein -
unter der Fiihrung Gregorio Piaias, Giuseppe Michelis und Giovanni
Santinellos (1) stehendes - Kollaborationsprojekt handelt, bei dem sich die
einzelnen Autoren je fiir die Untersuchung eines Philosophiehistorikers
oder einer Richtung philosophiehistorischer Forschung verantwortlich
zeichnen.

So kann man etwa, um ein zwar wenig iliberraschendes, aber doch prag-
nantes Beispiel fiir jene Motive zu nennen - und ich bleibe hier bei Bei-
spielen, denn in seiner Detailfiille wird der Band hier kaum angemessen zu
wiirdigen sein -, die Suche nach der Einheit der Philosophie in der Vielfalt
ihrer Positionen unschwer als ein, wenn nicht das Movens der philoso-
phiegeschichtlichen Forschung dieses Zeitraumes ausmachen. Dass dies
Motiv in Hegels Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie seinen
rezeptionsgeschichtlich wirksamsten Ausdruck gefunden hat, ist bekannt
und wird auch in dem hier besprochenen Band ausfiihrlich gewiirdigt (183-
270). Die Herausgeber sprechen insofern zurecht vom Hegelian Age des
philosophiegeschichtlichen Denkens. Hegels Wirksamkeit, so kann es
Giovanni Santinello lakonisch feststellen, meint nicht weniger als, dass
“the reception of the Lectures on the History of Philosophy [...] coincides

7 Das Kapitel zur britischen Philosophiegeschichtsschreibung deckt einen etwas weite-
ren Untersuchungszeitraum (das gesamte 19. Jahrhundert) ab, da sich Entwicklungen der Phi-
losophiegeschichtsschreibungen, die in den anderen Regionen schon im vollen Gange waren,
dort erst verspitet eingestellt haben.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 547

with much of the philosophical historiography of the mid and late nine-
teenth century not only in Germany but also throughout Europe” (256).
Doch einem starken Einheitsbegriff verschreibt man sich auch noch dort,
wo man es prima facie vielleicht weniger vermuten wiirde - etwa dort, wo
ein eklektischer Ansatz der Philosophiegeschichtsschreibung favorisiert
wird. Fiir einen Eklektizismus oder jedenfalls Elemente desselben stehen
im hiesigen Zeitraum Namen wie Joseph-Marie Degérando (291-340), Victor
Cousin (341-433) oder Baldassare Poli (455-467). Victor Cousin etwa ver-
schreibt sich einem “impartial eclecticism” in der Philosophiegeschichts-
schreibung, worin ihm Degérando freilich vorausgeht (396). Die Unvorein-
genommenbheit eines solchen Eklektizismus hat nun allerdings gerade dann
ihre Grenzen, wenn versucht wird, der Philosophiegeschichte ihre Einheit
zu sichern. Bei Cousin geschieht das durch eine Analogie zum menschli-
chen Geist. Der Philosophiegeschichte ist dann insofern Einheit abzuge-
winnen, da sie eine Art Bild des menschlichen Geistes biete, es sei sogar
eine Art Inhdrenz der philosophischen Systeme im menschlichen Geist an-
zunehmen (399).

Man kann die verschiedenen philosophiehistorischen Ansitze dieser
Zeit auch an den Bildern und Analogien vergleichen, die sie verwenden,
um sich der Einheit ihres Gegenstandes zu versichern. Ein solcher Vergleich
birgt allerdings die Gefahr des Anachronismus. Denn fiir jene Ansdtze
handelt es sich mitnichten immer um blofle Bilder oder Analogien. Wenn
in diesem Zeitraum etwa, wie im Buch immer wieder zu lesen ist, der Ge-
schichte im Allgemeinen und der Philosophiegeschichte im Besonderen
eine Art Organizitdt zugesprochen und der Pluralitdt der philosophischen
Ansdtze somit ein ihre Entwicklung strukturierender, Einheit stiftender und
somit lebendiger Zusammenhang abgewonnen wird, so ist das nicht als
blof3es Bild, sondern als methodische Vorgabe verstanden: Der Philoso-
phiegeschichtsschreiber, so der Gedanke etwa Friedrich Asts, macht nichts
anderes, als das Leben der Philosophie(geschichte) zu offenbaren (152). Bei
Thadddus Anselm Rixner findet man die Organizitit der Philosophie sogar
explizit zum methodischen ,Grundgesetz“ ihrer Geschichtsschreibung er-
hoben (176). Das bedeutet im Ubrigen keineswegs, sich auf eine Fort-
schrittsgeschichte - im ,Bild“ gesprochen also: eine Entwicklung in Rich-
tung eines immer ausgebildeteren und insofern vollkommeneren philoso-
phischen Organismus - zu verpflichten. In der ,Schelling-Schule der Phi-
losophiegeschichtsschreibung dominiert etwa, ganz im Gegenteil, das Mo-
tiv der Verfallsgeschichte (136). Der hochste Grad an Organizitdt findet
sich dann am Anfang der Philosophie, der als ihr ,goldenes“ Ursprungs-
zeitalter behandelt wird (170).

Nach der Einheit der Philosophiegeschichte zu fragen, bedeutet in die-
ser Zeit aber auch: nach der Einheit der Philosophiegeschichte als Diszi-



548 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

plin zu fragen.8 Dass Letztere problematisch bleiben muss, wird besonders
im ersten Kapitel dieses Bandes (“Hermeneutics and the History of Philo-
sophy”; 3-130) deutlich. Weil eine Art a priori Geschichte der Philosophie
Gefahr liefe, liberhaupt keine Geschichte im eigentlichen Sinne mehr zu
sein, gibt Friedrich Schleiermacher der Geschichte einen, zumindest me-
thodischen, Vorrang gegeniiber der Philosophie (5). Darin wird ihm August
Heinrich Ritter in seiner monumentalen 12-bandigen Geschichte der Phi-
losophie folgen. Nun muss der Philosophiehistoriker, der sich eine solche
“primacy of history over philosophy” (92) zur Maxime setzt, allerdings sei-
nerseits dafiir Sorge tragen, in seiner historiographischen Handhabung die
Einheit seines Gegenstandes, die Einheit der Philosophie, nicht aufs Spiel
zu setzen. Und so sieht etwa der von Schleiermacher beeinflusste Christian
August Brandis - ein Beispiel, an dem sich jenes Bemiihen studieren lasst -
einerseits das Erfordernis, die Festlegung auf einen bestimmten Philoso-
phiebegriff zu vermeiden, halt es aber andererseits fiir ebenso erforderlich,
einen einheitlichen Begriff von Philosophie in der Philosophiegeschichts-
schreibung zumindest in Form einer regulativen Idee anzunehmen (37).
All das sind Probleme und Fragen, die auch heute noch im Zentrum
philosophiehistorischer Selbstverstindigung stehen. Selbst des Politischen
an der Philosophiegeschichtsschreibung - und dieses Politische ist es ja,
das in den rezenten Kanondebatten immer starker in den Blick gerat und
etwa zum Anlass genommen wird, eine ,Dekolonisierung“ der Philosophie
zu fordern?, die eben nur durch eine Globalgeschichte der Philosophie ein-
zulosen sei - ist man sich im hier behandelten Zeitraum durchaus schon
bewusst.10 Natiirlich steht diese Politizitit der Philosophiegeschichtsschrei-
bung heute unter ganz anderen Vorzeichen, als sie es etwa, wie wir in den
Abschnitten zur italienischen Philosophiegeschichtsschreibung lesen kon-
nen, im Risorgimento tat. Und doch macht sich auch hier schon ein Be-
wusstsein von dem Umstand bemerkbar, dass die Philosophiegeschichts-
schreibung einer der Orte ist, an dem die philosophische die politische Pra-
xis streift.1! Ahnliches gilt in der Frage nach dem Kanon der Philosophie.

8 Und nach dieser Einheit ist nicht nur vor dem Hintergrund der Differenz von Phi-
losophie und Geschichte gefragt. Auch der Skopus der Philosophiegeschichtsschreibung be-
ginnt, sich auszudifferenzieren. Die Entwicklung von allgemeinen, epocheniibergreifenden
Werken der Philosophiegeschichtsschreibung hin zu immer mehr epochenspezifischer Phi-
losophiegeschichtsschreibung nimmt in dem hier behandelten Zeitraum ihren Ausgang (vi).

9 Vgl. dazu etwa: ELBERFELD, Rolf: Dekoloniales Philosophieren. Versuch iiber philosophi-
sche Verantwortung und Kritik im Horizont der europdischen Expansion. Hildesheim: Georg
Olms 2021. Vgl. zu diesem Themenkomplex auch: KONIG-PRALONG, Catherine: La colonie phi-
losophique. Ecrire l'histoire de la philosophie aux XVIII¢ et XIX* siécles. Paris: éditions EHESS
2019.

10 So taucht beispielsweise bei Baldassare Poli, wie Luciano Malusa in seinem Beitrag
deutlich macht, der Gedanke eines “speculative development of the Italian nation” auf (457).

11 Dieser Problemkomplex findet sich eingehender untersucht auch in MELIADO, Mario/
NEGRI, Silvia (Hgg.): Praxis des Philosophierens, Praktiken der Historiographie. Perspektiven



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 549

Der Kanon der Schelling-Schule etwa ist ein anderer, starker mythologisch
und ,orientialistisch ausgeprdgter als der der Philosophiehistoriker im
Gefolge Hegels. Es ist also nicht so, als wiirde sich die Philosophiege-
schichtsschreibung erst seit kurzem von einem bis dahin vermeintlich stati-
schen Kanon losen. Viel mehr spricht dafiir, dass die Philosophie immer
dann, wenn sie historisch verfiahrt, damals wie heute, ihren eigenen Kanon
mitzuverhandeln hat(te).

So scheint also die ganze Mehrdimensionalitat, die das Phanomen Phi-
losophiegeschichtsschreibung heute auszeichnet, das heifdt erstens die phi-
losophischen und begrifflichen Probleme, die in diesem Unternehmen ver-
borgen liegen, zweitens die Frage nach Selbstverstindnis und Stellung der
Philosophiegeschichtsschreibung als akademischer Disziplin, ihre Metho-
diken und Gegenstédnde, ihr Verhaltnis zu den ,Hauptdisziplinen“ Philoso-
phie und Geschichte, sowie drittens ihre politisch-soziale Rolle schon in
den 50 Jahren des hier behandelten Zeitraumes ausgebildet gewesen zu
sein. Ob wir es bei diesen Dimensionen mit historisch invarianten Kon-
stanten der philosophiehistorischen Praxis zu tun haben, Konstanten, die
also auch fiir eine systematische Theorie der Philosophiegeschichte unent-
behrlich waren, ist eine Frage, die hier dahinstehen kann, weil das rezen-
sierte Buch sie nicht zu beantworten beansprucht. Man kann diesen Band
aber dennoch gut zum Ausgang nehmen, sich, in rein historischer oder
auch in systematischer Absicht, eigenstdandig in jener Mehrdimensionalitat
zurecht zu finden. Auf solche Eigenstindigkeit, zu der auch die iiberaus
reiche Bibliografie des Buches beitragt, wird es ankommen. Dass man in
den eigenen Studien dann zu anderen Interpretationseinschitzungen in
Bezug auf diesen oder jenen Autor kommen wird, liegt in der Natur der Sa-
che. Im Vorwort - das man beim Lesen des Buches iibrigens immer wieder
heranziehen sollte, da es auch als eine Art Leseanleitung und Orientie-
rungshilfe nutzbar ist - sprechen die Herausgeber vom “endlessly open
work” der philosophiehistorischen Forschung (vi). Die kritische Weiterent-
wicklung dieser Forschung, ob als regionale oder globale Philosophiege-
schichtsschreibung, wird also in ihrem Sinne sein.

von der Spdtantike bis zur Moderne. Freiburg: Verlag Karl Alber 2018 (besonders im Ab-
schnitt I1I. Historiographie und politische Praxis, 197-302).



REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

FUHRER, D6rthe/MANGOLD, Mikkel: Katalog der mittelalterlichen Handschrif-
ten des Franziskanerklosters Freiburg. Basel: Schwabe Verlag 2023, 499 Seiten.
Introduction au catalogue des manuscrits médiévaux du Couvent des Cordeliers
Fribourg. Gesondert publizierte Ubersetzung der Einleitung von Magdalena
Herzog. Basel: Schwabe Verlag 2023, 53 Seiten. ISBN 978-3-7965-4852-9.

Kataloge mittelalterlicher Handschriften sind aufschlussreiche Zeugen des
intellektuellen Lebens der Vergangenheit, denn sie informieren nicht bloss
dariiber, was gelesen und studiert wurde, sondern sie geben ebenfalls Auf-
schluss iiber bislang ungedruckte Zeugnisse des geistigen Lebens nicht bloss
der Besitzer der enthaltenen Dokumente, sondern sie vermitteln ebenfalls
dariiber hinaus Einblick in den geistigen Austausch sowie die intellektuellen
Vernetzungen. Der an dieser Stelle zu besprechende Band beschreibt die 144
in der Bibliothek des in der Mitte des 13. Jahrhunderts entstandenen Freibur-
ger Franziskanerklosters aufbewahrten Handschriften. Die ausfiihrlichen Be-
schreibungen der Handschriften (55-399) werden ergdanzt durch eine auf-
schlussreiche Einleitung (9-50) sowie einen Anhang, in dem die Register der
Namen, der Initien (namentlich der Predigten) sowie der iiberlieferten Hym-
nen aufgelistet sind (401-499). In der ausfiihrlichen Beschreibung der Codi-
ces werden selbstverstindlich zusatzlich zu den kodikologischen und biblio-
theksgeschichtlichen Informationen die liberlieferten Texte genau beschrie-
ben und die unverzichtbaren bibliographischen Angaben zum Inhalt, der Be-
deutung und Geschichte der einzelnen Teile der Handschrift vermittelt. Die-
ser fachspezifische Aspekt des wichtigen Katalogs wird zweifellos von den
VertreterInnen der Paldographie und der Geschichte gebiihrlich in den dies-
beziiglichen Zeitschriften beurteilt und gewiirdigt werden, an dieser Stelle
soll indessen auf die Bedeutung dieser wichtigen Publikation fiir die Theolo-
gie- und Philosophiegeschichte des spaten Mittelalters hingewiesen werden.
Die Freiburger Biichersammlung enthilt namentlich Handschriften aus dem
Besitz zweier Franziskaner, deren Codices in dieser Hinsicht besondere Be-
achtung verdienen: Friedrich von Amberg (+ 1432, 18 Handschriften) und
Jean Joly (zweite Halfte des 15. Jhs.; 30 Handschriften). Der grosste Teil der
aufbewahrten Handschriften stammt aus dem 14. sowie dem 15. Jahrhundert.
Einige Codices verdienen eine besondere Beachtung, da sie Einblick verschaf-
fen in die intellektuelle Kultur, von dem die Dokumente Zeugnis ablegen.
Unter den Handschriften Friedrichs verdient der Codex 60 zweifellos Erwdh-
nung (199-204). Der darin enthaltene Tractatus de compositione inter impe-
ratorem et papam, den H. Foerster publiziert hat (1937), zeugt vom Streit
zwischen Ludwig dem Bayern und Papst Johannes XXII. und er verdeutlicht
die Rolle der Minoriten in den politischen Debatten in der ersten Halfte des
14. Jahrhunderts (vgl. dazu PFAFF, C.: Die Miinchner Minoriten - Ratgeber
Ludwigs des Bayern, in: Zur geistigen Welt der Franziskaner im 14. und 15.
Jahrhundert. Die Bibliothek des Franziskanerklosters in Freiburg/Schweiz, hgg.
von R. Imbach und E. Tremp. Freiburg: Univ.-Verlag 1995, 44-57). Dieselbe



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 551

Handschrift {iberliefert ebenfalls ein anderes Dokument, das sich auf die
Debatte bezieht, die derselbe Papst ausgelost hatte, als er behauptete, die
Seelen der Verstorbenen wiirden erst nach dem Jiingsten Gericht der visio
beatifica teilhaftig werden (fol. 127v-153r: Questio de gaudio beatorum, Kata-
log, 202-203). Die Franziskaner haben bekanntlich die Thesen dieses Papstes
heftig bekdampft. Die beriithmte Philosophiehistorikerin Anneliese Meier war
sogar der Auffassung, dieser Text konnte sogar von Wilhelm von Ockham
stammen. Vom Interesse Ambergs an der neueren franziskanischen Philoso-
phie im Geiste Ockhams zeugt ebenfalls der Codex 51 (Katalog, 170-173), in
dem wichtige Teile des Tractatus de principiis theologiae enthalten sind, der
(wohl illegitimerweise) Ockham zugeschrieben worden ist. Wie auch immer,
er wurde in der kritischen Ausgabe der Werke Ockhams publiziert (Band
VII, 1988), aber die Freiburger Handschrift wird in dieser Ausgabe erstaunli-
cherweise nicht beriicksichtig (vgl. dazu IMBACH, R./LADNER, P.: Die Hand-
schrift s1 der Freiburger Franziskanerbibliothek und das darin enthaltene Frag-
ment des Ockham zugeschriebenen Traktats ‘De principiis theologiae’, in: Filo-
sofia et teologia nel trecento. Louvain-la-Neuve: FIDEM 1994, 105-127). Diese
Handschrift ist indessen aus einem anderen Grund von Interesse, sie enthalt
niamlich eine Quaestionensammlung aus der Feder eines unbekannten Au-
tors (37 Fragen, fol. ir-60v). Eine der Fragen der Sammlung, welche das gott-
liche Vorwissen untersucht, diskutiert und widerlegt die vom englischen
Augustineremiten Thomas Bradwardine (1298-1349) in den vierziger Jahren
des vierzehnten Jahrhunderts zu diesem Thema vertretenen Thesen (vgl. da-
zu GENEST, J.-F./IMBACH, R./PUTALLAZ, F.-X.: Les futurs continents entre Oxford
et Cologne [Fribourg: Cordeliers, codex 51], in: 379-438, mit einer Edition der
betreffenden Frage). Bereits diese Hinweise bezeugen, dass die in der Frei-
burger Bibliothek aufbewahrten Dokumente und Texte auf eine eindrucks-
volle internationale Diskussionsvernetzung hinweisen, was durch die wohl be-
rithmteste Handschrift 26 eindriicklich bestatigt wird. Auf diese Handschrift
hat 1965 Damasius Trapp hingewiesen (Moderns et Modernistes in MS Fribourg
Cordeliers 26, in: Augustinianum 5 [1865], 241-270). Er wollte die Herkunft
der von ihm analysierten Texte dieser Handschrift, dem sog. ,Oxforder Mo-
dernismus® zuschreiben. W.]. Courtenay dagegen (Friedrich von Regensburg
and Fribourg Cordeliers 26, in: PLUTA, O. [Hg.]: Die Philosophie im 14. und 15.
Jahrhundert. Amsterdam: Griiner 1988, 603-613) hat zu zeigen versucht, dass
die Handschrift vielmehr vom englischen Einfluss der englischen Logiktradi-
tion in Italien wahrend der zweiten Halfte des 14. Jahrhundert Zeugnis ablegt.
In jedem Fall zeugt die in diesem Katalog beschriebene Freiburger Biblio-
thek von einer bemerkenswerten internationalen Ideenvernetzung und Dis-
kussion, die durch wichtige andere Dokumente noch bestitigt werden kann.
Es ist nicht verwunderlich, dass in erster Linie Werke franziskanischer Den-
ker anzutreffen sind. Nicht nur Johannes Duns Scotus ist vertreten (Ms 39,
136-137), sondern vor allem seine Schiiler Franciscus de Maironis (1285-1328),
von dem in sieben Manuskripten Schriften aufbewahrt werden, und ebenfalls
Petrus de Candia (1340-1410), der spitere Papst Alexander V., dessen Senten-
zenkommentar vorhanden ist (Ms. 20, 102-103). Dass die Freiburger Bibliothek



552 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

fur die Geschichte der Philosophie erwdhnenswerte Dokumente enthilt, da-
rauf hat bereits Charles Lohr in seinem wichtigen Katalog der Aristoteles-
Schriften in der Schweiz hingewiesen (Aristotelica helvetica. Freiburg: Univ.-
verlag 1994, 203-220). Nicht iibersehen werden darf schliesslich die Prasenz
des fiir die Geschichte des politischen Denkens grundlegenden Defensor pacis
von Marsilius von Padua, einem Eckstein des laikalen Denkens, in der Biblio-
thek (Ms. 28, 124-126). Der vorliegende Katalog ist zweifellos in erster Linie
eine wichtige Unterstiitzung zur fachgerechten Aufbewahrung und Huldigung
der Schweizerischen Kulturgiiter, aber es handelt sich iiberdies um einen be-
achtenswerten Beitrag zur Intellectual History: die bewundernswerte und ta-
dellose in diesem Bande versammelte Dokumentation und Information zeigt,
wie sich in den Handschriften der relativ kleinen Bibliothek eines Franziska-
nerklosters in einer Provinzstadt die internationale Ideenvernetzung im 14.
und 15. Jahrhundert spiegelt.

RUEDI IMBACH

TRICOIRE, Damien: Die Aufkldrung. Kéln: Bohlau Verlag 2023, 372 Seiten. ISBN
978-3-8252-6036-1.

Das grundsadtzliche Anliegen von Tricoires Studie ist eine kulturhistorische
Differenzierung angesichts der vielen ,erinnerungspolitischen Kontroversen®
(9) um die Aufklarung, so die Frage, ob sie den Liberalismus oder den Totali-
tarismus begriindet habe, ob sie der Grund der Sdkularisierung, oder ob sie fiir
den modernen Rassismus verantwortlich sei. Als Einleitung fiir Studierende
handelt das Buch klassische Personen, Ereignisse und ideenhistorische The-
men der Aufklirungsepoche ab. Tricoire bemiiht sich, die Gegenstinde aus
vielen Blickwinkeln zu betrachten und die unterschiedlichen bis hin zu gegen-
satzlichen Deutungen aus der Forschungsgeschichte auf ihre Berechtigung
sowie aber auch Einseitigkeit zu priifen. Ziel ist eine moglichst authentische
Wiedergabe der Erlebniswelt der die Aufklarung vertretenden Menschen. Dass
eine neutrale Position zu diesen Personen und Themen konsequent gesehen
nicht moglich ist, steht der Wissenschaftlichkeit nicht im Wege, insofern eine
solche Bedingtheit gerade das Bewusstsein fiir die Distanz von unserem eige-
nen Denken zu jenem der damaligen Menschen ausbildet. Das 18. Jh. ist abge-
schlossen und jede direkte Verbindung zur Moderne oder gar zur Gegenwart
liauft Gefahr des Anachronismus, auch weil die Aufklarung ein entsprechend
dem Menschsein an sich vielfdltiger, ambivalenter Ideenfundus ist. Angesichts
der Frage, ob es denn tberhaupt die Aufklirung gegeben habe, folgt Tricoire
einem gemeinsamen Nenner:

+Aufkldrung war der Anspruch, durch Philosophie am sozialen und politischen
Fortschritt mitzuwirken, sowie damit verkntipfte Ideen, Symbole und soziale
Praktiken. Eine solche Definition hat den Vorteil, dass sie das verbindende Ele-
ment zwischen den Aufklarern hervorhebt und somit das Forschungsobjekt ,Auf-
klarung’ nicht auseinanderfallen lasst, ohne auf die Vielfalt der aufklarerischen
Ideen zu verzichten.“ (38)



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 553

Auf dieser definitorischen Grundlage erarbeitet das Buch die Grundthemen
seiner historischen Darstellung. Zum Grofiteil konzentriert sich Tricoire auf
den frankofonen Raum, weil hier quantitativ die meisten philosophes lebten
und von hier aus die breite Rezeption in die iibrigen Erdteile erfolgte (9-12,
18-22, 27, 31f., 36-38).

Die Gegenwart der damaligen Erlebniswelt wird einerseits durch ihre Ver-
gangenheit sowie aber auch durch ihre Zukunft erschlossen, indem sich
Tricoire bemiiht, den ideenhistorischen Werdegang der aufkldrerischen Ge-
danken herzuleiten, als auch die Angste, Wiinsche, Hoffnungen und damit
Ziele der Menschen zu verstehen, welche diese Gedanken im 18. Jh. zu neuen
Konzepten weiterentwickelten. Die Aufklirung griindet auf der Meinung, dass
wesentliche moralische Fortschritte fiir das Individuum, meist aber auch fiir
die Gesellschaft durch die Philosophie erwirkt werden konnen. Diese Meinung
ist aber nicht nur fortschrittsgliubig, sondern von Angsten vor dem sittlich-
staatlichen Verfall getrieben. Weiter bildet sich diese Philosophie nicht ledig-
lich aus rationalistischen Sitzen, sondern erstreckt sich auf ein weites Feld
dsthetisch-emotionaler Vorstellungen, die sich um die natiirliche Stimme des
Herzens, um das sentiment drehen. Die Weltdeutung und Naturforschung der
Aufklirung ist damit nicht sakular im modernen Sinne, sondern lebt vom
Glauben, die vom Menschen erkennbare Natur ermégliche die Erkenntniss
von Gottes Prddestination, die den Menschen zu einem sittlichen Wesen er-
ziehe. Damit sind auch die staatsphilosophischen Programme der Aufklarung
ein religioses Anliegen. Was den ideenhistorischen Werdegang betrifft, betont
Tricoire die Ndhe der Aufklirung zum aristotelisch-scholastischen, namentlich
thomistischen und humanistischen Denken. Die Aufklarung greift damit mehr
als das 17. Jh. auf eine dltere Ideentraditionen zuriick. So ist sie auch nicht pri-
mar eine Reaktion auf die Religionskonflikte der vorderen Jahrhunderte, son-
dern eine Antwort auf moralphilosophische Diskussionen innerhalb der christ-
lichen Konfessionen. Zentral ist dabei die Frage, auf welcher Grundlage eine
Gesellschaft als Gemeinschaft leben, und wie deren Moral im Staat gesichert
werden kann. Wiewohl die Aufklarung von vielen emanzipativen Konzepten
und Ereignissen begleitet ist, stehen die philosophes innerhalb der hierarchi-
schen Stindegesellschaft einerseits soziopolitisch, insofern sie ihre Schriften
nur durch feudale Matronats-/Patronatsverhdltnisse publizieren konnen, an-
dererseits auch konzeptuell, insofern sie nicht wie die liberale Demokratie des
20. und 21. Jahrhunderts in einem individualistischen, sondern kollektivisti-
schen Gesellschaftsbild denken. Auch dieses kann nicht durch eine Retrospek-
tive von modernen Idealismen verstanden werden, sondern erst im Rahmen
des mittelalterlich-religiosen Weltbildes. Zentral fiir das politische Denken der
Aufklarung ist die antik-romische Geschichte um die res publica. Tricoire be-
schreibt die diversen ambivalenten Positionen, welche die philosophes sozio-
politisch zu Demokratie, religiser Toleranz, Sklaverei, Rassismus, Kolonialis-
mus und Feminismus einnehmen. Wie die ausgehende mittelalterliche Welt
schlieft die Aufklirung den Widerstand gegen Herrschaftsinstanzen nicht
aus, wenn diese das allgemeine Gut des verniinftigen Herzens kompromittie-
ren. Hier bilden sich auch die Positionen, die sich nicht nur fiir die humane



554 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Behandlung eines jeden Menschen aussprechen, sondern auch fiir dessen un-
bedingte Emanzipation. Doch verstanden sich viele der philosophes keines-
wegs inter pares, sondern als kulturpolitische Hegemonie. Auch zeigt die
zweite Phase der Franzdsischen Revolution erschreckend, dass eine massive
Aggression gegen Menschen auftreten kann, die als von Natur aus politisch
verdorben gestempelt werden. Sowohl die reaktiondren wie auch die emanzi-
pativen Bestrebungen sind damit innerhalb ein und derselben Aufkldarung zu
suchen (10-12, 36-38, 41-44, 47-51, 53, 55, 57-61, 63f., 70-77, 86-101, 105-107,
11-114, 18, 120-129, 136-142, 147-159, 162-164, 168-170, 175-180, 184, 186f., 189,
192f., 195-198, 201-206, 208-210, 217-225, 229-231, 236f., 239, 241-243, 254-256,
259-261, 279-283, 294-298, 301, 304-307, 310-316).

Das Ende der Aufklirung im 19. Jh. markiert Tricoire in den Strémungen
der Romantik, des Liberalismus, des Marxismus, des Darwinismus, des Natio-
nalismus und des Sozialdarwinismus. Eine Folge dieser neuen Differenzierung
liegt darin, dass Einzelkonzepte wie ,Klasse’, ,Nation‘ und ,Rasse‘ nun in iden-
titarer Feindschaft gedacht werden, unter anderem weil der Natur jetzt nicht
mehr als einer von Gott wohlgeordneten Harmonie und Pradestination ver-
traut wird. Der Ausblick des Buches nennt sich daher ,Der Verlust der Ganz-
heit“. Das bedenklich Neue der Moderne liegt darin, dass sie nicht mehr
bestrebt ist, die sich immer mehr ausdifferenzierenden Teilaspekte menschli-
chen Daseins zu einem humanistisch-gesellschaftlichen Menschheits- und
Weltbild zu synthetisieren, sowie sie sich nicht mehr, wie die Aufklarung ari-
stotelisch-scholastischer Pragung, an einem gemeinsamen natiirlich-géttlichen
Nenner ausrichtet (44, 320-323).

Nebst ihrer eingehenden, hochst informativen Differenzierungsarbeit
zeichnet sich Tricoires Studie zur Aufklirung auch dadurch aus, dass sie de-
zidiert auf die soziopolitischen Themen eingeht, die in den letzten Jahrzehn-
ten deutlich ins gesellschaftspolitische Bewusstsein getreten sind: Individua-
lismus, Feminismus, Gender, Rassismus und Kolonialismus. Durch ihre kul-
turhistorische Darstellung zeigt vorliegende Studie, dass die Aufklarung zu
diesen Themen komplexe Positionen einnahm, und daher weder im positiven
noch im negativen Sinne abgestempelt werden kann. Weder hat die Aufkla-
rung unmittelbar zum modernen und postmodernen Liberalismus gefiihrt,
noch ist sie unmittelbar fiir die modernen und postmodernen politischen wie
okologischen Katastrophen verantwortlich. Es lassen sich weiterfithrend zwei
Schliisse aus Tricoires Studie ziehen: Erstens hilft das Studium der Geschichte
zur Einsicht, dass eine Epoche, gerade in moralischer Hinsicht, so ambivalent
ist wie jeder einzelne Mensch selbst. Beide werden verkannt, wenn sie entwe-
der nur ganz schlecht oder nur ganz gut sein diirfen. Zweitens zeigt das Stu-
dium der Geschichte, dass eine Gegenwart angesichts ihrer eigenen Zukunft
nicht ihre eigene Verantwortung auf eine vergangene Epoche abwalzen sollte.
Beide Punkte sind notig, um der Sache in Gerechtigkeit begegnen zu kénnen.

ANDREAS BURRI



	Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

