
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 2

Artikel: Vorsehung : eine kleine Orientierungshilfe

Autor: Amor, Christoph J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055260

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph J. Amor

Vorsehung - eine kleine Orientierungshilfe

1. Hinführung zur Problemstellung

„Lobe den Herren, der alles so herrlich regieret"1, bekennen Christinnen
und Christen in einem bekannten Kirchenlied. Manche(r) Christgläubige
tut sich heute jedoch schwer mit dem Loblied auf einen Gott, „der dich auf
Adelers Fittichen sicher geführet, der dich erhält, wie es dir selber gefällt."
Die rhetorische Frage des Liedes, „Hast du nicht dieses verspüret?",
beantworten nicht wenige Christ*innen in unseren Breitengraden ausweichend
bis abschlägig. Wenn der Eindruck nicht trügt, können auch praktizierende

Kirchgänger*innen das alte Lehrstück von Gottes Vorsehung und
Weltregierung nur mehr bedingt mit ihrer Lebenswirklichkeit in Verbindung,
und noch seltener, in Einklang bringen. Im konkreten Alltag vieler
Christ*innen spielt die traditionelle Lehre, wonach Gott alles, was er
geschaffen hat, durch seine Vorsehung schützt und lenkt,2 kaum noch eine
Rolle. Auch die Theologie tut sich zunehmend schwer mit dem überkommenen

Lehrstück.3 Was sind die Gründe dafür? Und wie steht es heute um
Bedeutung und Stellenwert der Vorsehung(slehre) in der akademischen
Theologie? Die folgenden Ausführungen, die sich als kleine Orientierungshilfe

verstehen, gehen in gebotener Kürze beiden Fragen nach. Der Fokus

liegt auf der deutschsprachigen Theologie.

2. Die klassische Gestalt der Vorsehungslehre

Der Glaube an Gottes Vorsehung hat im Christentum lange Zeit über die
Konfessionsgrenzen hinweg eine zentrale Rolle gespielt. Im Heidelberger

1 „Lobe den Herren, den mächtigen König der Ehren", in: Gotteslob. Katholisches Gebet-
und Gesangbuch. Ausgabe für die Diözese Bozen-Brixen. Herausgegen von den (Erz-)Bischö-
fen Deutschlands und Österreichs und dem Bischof von Bozen-Brixen. Stuttgart: Katholisches

Bibelwerk 2013, 460 [Nr. 392, Strophe 2].
2 Vgl. Erstes Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution „Dei Filius" über den

katholischen Glauben (1870), in: DENZlNGER, Heinrich: Kompendium der Glaubensbekenntnisse
und kirchlichen Lehrentscheidungen. Verb., erweit., ins Deutsche übertr. u. unter Mitarbeit
von Helmut Hoping hg. v. Peter Hünermann. Freiburg i.Br.: Herder 4'zoog, 944-955, hier
945: „Alles aber, was er geschaffen hat, schützt und lenkt Gott durch seine Vorsehung, ,sich
kraftvoll von einem Ende bis zum anderen erstreckend und alles milde ordnend' [Weish 8,1].
,Alles nämlich ist nackt und bloß vor seinen Augen' [Hebr 4,13], auch das, was durch die
freie Tat der Geschöpfe geschehen wird." (DH 3003)

3 Für einen Überblick über die offenen Baustellen der Vorsehungslehre siehe: KOCHER,
Richard: Herausgeforderter Vorsehungsglaube. Die Lehre von der Vorsehung im Horizont der
gegenwärtigen Theologie. St. Ottilien: EOS Verlag Ü999.



5i6 Christoph ]. Amor

Katechismus (1563) etwa ist der Vorsehungsglaube integraler Bestandteil
des Gottesglaubens: An Gott Vater, den Allmächtigen zu glauben, schließe
die Glaubensüberzeugung mit ein, dass Gott „Himmel und Erde samt allem,
was darinnen ist, [...] durch seinen ewigen Rat und Vorsehung erhält und
regiert"4. Wer an Gott glaube und auf ihn vertraue, dürfe nicht zweifeln, dass

Gott ihn „mit allem versorgen [werde], was für Leib und Seele nötig ist"5.
Ebenso wenig zweifeln dürfe ein Christgläubiger, dass Gott „auch alles Übel,
das er mir in diesem Jammertal zuschickt, mir zu gut wenden [werde], weil
er's tun kann als ein allmächtiger Gott und auch tun will als ein getreuer
Vater."6

Dass Gott auf Erden „alles so einrichtet, dass nichts ohne seinen Willen
geschieht"7, davon war auch Johannes Calvin überzeugt. Nach Ansicht des
Genfer Reformators „trägt, nährt und umsorgt [Gott] in besonderer Vorsehung

jedes einzelne, das er geschaffen hat, bis zum geringsten Sperling."8
Laut Calvin überlässt der Schöpfer die Schöpfung nicht gleichgültig ihrem
Schicksal. Gott betrachte nicht müßig im Himmel, was auf Erden vor sich
gehe. Im Gegenteil: Wie ein Steuermann halte Gott das Ruder und lenke
alle Ereignisse.9 Dass „die eine Mutter [...] ihr Kindlein reichlich nähren
[kann], die andere weniger", habe nichts mit Schicksal oder Pech zu tun,
wohl aber mit Gottes ausdrücklichem Willen, „das eine Kindlein kräftig,
das andere bescheidener mit Nahrung [zu] versehen".10 Was zunächst hart
und zynisch klingt, hat bei Calvin eine pastorale Zielsetzung. Calvin
entwirft seine Vorsehungslehre als Trostlehre: „Was zufälliges Schicksal zu sein
scheint, das ist alles Zeichen himmlischer Vorsehung, insbesondere aber
väterlicher Güte."11 Sobald „das Licht der göttlichen Vorsehung einem frommen

Menschen aufgeht", werde ihm die tröstliche Einsicht zuteil, dass er
Gottes „Schutz übergeben, der Fürsorge der Engel anvertraut" sei. ,,[K]ein
Schaden von Wasser, Feuer oder Schwert kann ihn antasten, als nur soweit
es Gott, der im Regimente sitzt, gefallen hat, ihnen Raum zu geben."12

4 Heidelberger Katechismus von J563, Frage 26. Zit. nach: Evangelischer Erwachsenenkatechismus:

suchen - glauben - leben. 9., neu bearb. u. erg. Auflage 2013. Im Auftrag der
Kirchenleitung der VELKD hg. v. Andreas Brummer, Manfred Kießig, Martin Rothgangel.
Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 2013, XXIX.

5 Evangelischer Erwachsenenkatechismus: suchen - glauben - leben, XXIX.
6 Evangelischer Erwachsenenkatechismus: suchen - glauben - leben, XXIX.
7 CALVIN, Johannes: Unterricht in der christlichen Religion Institutio Christianae Religio-

nis. Nach der letzten Ausgabe von 1559 übers, u. bearb. v. Otto Weber. Im Auftrag des
Reformierten Bundes bearb. u. neu hg. v. Matthias Freudenberg. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener
Verlagsgesellschaft '2012, 105 [1,16,3].

8 Calvin: Institutio, 103 [I,i6,i|.
9 Vgl. Calvin: Institutio, 105 [1,16,4].
10 Calvin: Institutio, 105 [1,16,3].
11 Calvin: Institutio, 33 [1,5,8].
12 Calvin: Institutio, 117 [1,17,11].



Vorsehung - eine kleine Orientierungshilfe 517

Ambitionierte Vorsehungslehren finden sich nicht nur in der reformierten

Tradition.13 Das Lehrstück de Providentia war über Jahrhunderte auch
fester Bestandteil der römisch-katholischen Dogmatik. Einflussreich und
prägend für das katholische Verständnis war die Gestalt, die Thomas von
Aquin im Hochmittelalter der Vorsehungslehre gab. In seiner theologischen
Summe befasst sich Thomas mit der Vorsehung unter zweifacher Perspektive:

„als Wesenseigenschaft Gottes in der Gotteslehre und als konkrete
Weltlenkung in der Schöpfungslehre."14 Unter „Vorsehung" versteht Thomas
den im göttlichen Geist vorausexistierenden Plan der Hinordnung der Dinge

auf ihr Ziel (vgl. S. th. I, q.22, a.i, c). Diesen Plan der Ordnung (ratio
ordinis) unterscheidet Thomas von der Aus- bzw. Durchführung der
Ordnung (executio ordinis) (vgl. S. th. I, q.22, a.i, ad 2). Wie Jahrhunderte später

Calvin, lehrt auch Thomas, dass alles Seiende der göttlichen Vorsehung
unterliegt (vgl. S. th. I, q.22, a.2, c). Stärker als Calvin betont Thomas, dass

Gott bei der Ausführung der Lenkung (gubernatio) der Welt, einiges durch
Vermittlung anderer lenkt (vgl. S. th. I, q.103, a.6, c.). Nicht alles Geschehen

unter der Sonne lässt sich somit direkt bzw. unmittelbar auf Gott und
Gottes Wirken zurückführen. Gleichwohl hält auch Thomas - wie bereits
gesehen - daran fest, dass nichts außerhalb der Ordnung der göttlichen
Vorsehung geschehen kann (vgl. S. th. I, q.103, a-7> c)- Auch nicht die Übel.
Den naheliegenden Einwand, dass es keine Übel geben dürfte, wenn die
Vorsehung wirklich universal sei, kontert Thomas zweifach. Zum einen
verweist er darauf, dass es das radikal Böse bzw. das reine Übel gar nicht gibt
(vgl. S. th. I, q.49, a.3, c). Da es sich laut Thomas beim Übel um einen Mangel

an Gutem (privatio boni) handelt, wurzelt das Übel für ihn letztlich in
etwas Gutem und kann ohne das Gute nicht existieren (vgl. S. th. I, q.48).15
Das Auftreten innerweltlicher Übel widerspreche zum anderen auch
deshalb nicht dem Vorsehungsglauben, da Gott aus dem Bösen und dem Übel
Gutes schaffe (vgl. S. th. I, q.22, a. 2, ad 2; S. th. I, q.2, a.3, ad 1).

Bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts wird die Vorsehung in der katholischen

Dogmatik mit großer Selbstverständlichkeit gelehrt. Die Vorsehungslehre

hielt man durch Schrift, Tradition und kirchliche Lehre gut begrün-

13 Zur klassischen Gestalt der Vorsehungslehre in der reformatorischen Theologie vgl.
BERNHARDT, Reinhold: Was heißt „Handeln Gottes"? Eine Rekonstruktion der Lehre von der
Vorsehung. Gütersloh: Chr. Kaiser/Gütersloher Verlagshaus 1999, 59-149. Zur lutherischen
Tradition vgl. HÄGGLUND, Bengt: De Providentia Zur Gotteslehre im frühen Luthertum, in:
ZThK 83 (1986), 356-369.

14 KRAUS, Georg: Welt und Mensch. Lehrbuch zur Schöpfungslehre Grundrisse zur
Dogmatik 2). Frankfurt a.M.: Knecht 1997, 229.

13 Zur neueren Debatte über die Übel als Mangelphänomen vgl. SCHULZE, Markus: Gott,
die Seinsgüte und der Seinsmangel. Zu Armin Kreiners Kritik an der privationstheoretischen
Konzeption der Übel und des Bösen, in: AUGUSTIN, George/SCHALLER, Christian/$LEDZIEWSKI,
Slawomir (Hgg.): Der dreifaltige Gott. Christlicher Glaube im säkularen Zeitalter. FS Gerhard
Kardinal Müller. Freiburg i.Br.: Herder 2017, 265-303.



5i8 Christoph J. Amor

det.16 Die Wirksamkeit der göttlichen Vorsehung erschloss man unter
anderem aus der innerweltlichen Ordnung und Zweckmäßigkeit. Man folgerte

sie des Weiteren aus den göttlichen Attributen, allen voran „der unend-
liche[n] Weisheit, Güte und Macht der ersten Ursache"17. Auch mit einem
indirekten Beweis in Gestalt einer deductio ad absurdum wurde gearbeitet.
,,[D]ie Verwerfung des Glaubens an die göttliche Fürsorge" untergrabe, so

Joseph Schröder um 1900, „alle Religion und darum auch das Fundament
der menschlichen Gesellschaft".18

Keine 100 Jahre später äußert sich die akademische Theologie deutlich
zurückhaltender. Dass der Glaube an die Vorsehung „eine selbstverständliche

Konsequenz des Theismus" und „die praktische Grundlage des ganzen
religiösen Lebens" sei,19 hört man in dieser Deutlichkeit in der neueren
Theologie, vor allem in der deutschsprachigen, kaum noch. Auch dass Gottes

Vorsehungsplan „durch die göttliche Weltregierung mit unfehlbarer
Sicherheit durchgeführt [wird], so dass nichts gegen die Vorsehung oder
unabhängig von ihr geschieht"20, ist schon lange nicht mehr theologischer
common sense. Hinter die apodiktische Behauptung von Karl Rahner etwa,
wonach „was Gott frei von Ewigkeit ein für allemal gewollt hat mit einem
absoluten Willen, [...] von ihm auch erreicht [wird]"21, würden viele Theo-
log*innen heute ein großes Fragezeichen setzen.

3. Vorsehungslehre in der Krise - Anfragen und Umbrüche

Dass der theologische Gewissheitsgrad22 der Vorsehungslehre heute geringer

veranschlagt wird als früher, hat unterschiedliche Gründe.23 Einer der
Hauptgründe dürfte der wachsende Plausibilitätsverlust des Vorsehungs-
konzepts sein. Den zentralen Gegenstand der klassischen Vorsehungslehre

16 Zur Vorsehungslehre in der katholischen Schultheologie vgl. DlEKAMP, Franz: Katholische

Dogmatik nach den Grundsätzen des heiligen Thomas, Bd. I. Münster: Aschendorff
"1949, 229-233. LERCHER, Ludwig: Institutiones Theologiae Dogmaticae. Vol. II: De Deo Uno
et Trino. De Deo Créante et Elevante. Innsbruck: Rauch 51951, 270-278.

17 SCHRÖDER, Joseph: Art. Vorsehung, göttliche, in: Kirchenlexikon oder Encyklopädie der
katholischen Theologie und ihrer Hülfswissenschaften, Bd. 12, Freiburg i.Br: Herder *1901,

1097-1113, hier 1101.

18 Schröder: Art. Vorsehung, 1102.
19 KREBS, Engelbert: Art. Vorsehung, in: LThK Bd. 10 (1938), 695-697, hier 696.
20 OTT, Ludwig: Grundriss der katholischen Dogmatik. 11. Auflage mit Literaturnachträgen.

Bonn: nova 81 vetera 2005 ['1952], 146.
21 RAHNER, Karl: Art. Vorsehung. II. Dogmatisch, in: LThK2 Bd. 10 (1965), 887-889, hier

888.
22 Zu den theologischen Gewissheitsgraden vgl. POHLE, Joseph: Lehrbuch der Dogmatik.

Bd. I. Neubearb. v. Josef Gummersbach. Paderborn: Schöningh 10i952, 91-100.
23 Für einen schnellen ersten Überblick vgl. Weimer, Ludwig: Wodurch kam das Sprechen

von der Vorsehung und Handeln Gottes in die Krise? Analyse und Deutung des Problemstandes

seit der Aufklärung, in: SCHNEIDER, Theodor/ÜLLRICH, Lothar (Hgg.): Vorsehung und
Handeln Gottes QD 115). Freiburg i.Br.: Herder 1988,17-71.



Vorsehung - eine kleine Orientierungshilfe 519

bildete das innerweltliche Handeln Gottes. Dieses wurde in der Providenz-
lehre hauptsächlich in drei Kontexten thematisiert. Den ersten Bezugsrahmen

bildete die Natur. Vorsehung besagte in diesem Zusammenhang, dass

Gott die einzelnen Dinge und die Welt im Ganzen im Dasein erhält (crea-
tio continua) und mit der Tätigkeit der Geschöpfe mitwirkt (concursus di-
vinus).24 Die Beziehung Gottes zur Geschichte markierte den zweiten
thematischen Schwerpunkt der Vorsehungslehre. Vorsehung wurde als Welt-
regierung (gubernatio mundi) expliziert. Die vorsehende Weltregierung
überwacht und beherrscht die Tätigkeiten und Leiden der Weltwesen, „um
alles so zu fügen oder geschehen zu lassen, wie es den Absichten Gottes
entspricht"25. Die personale Existenzdeutung konstituiert nach Reinhold
Bernhardt den dritten klassischen Bezugsrahmen der Vorsehungslehre.
Vorsehung lässt sich hier explizieren als Glaube an eine persönliche Führung
durch Gott.26

3.1 Gottes erhaltendes Wirken

Die überkommene Vorstellung, dass Gott mittels Vorsehung die Welt
erhält und lenkt, sieht sich heute mit einer Reihe von Anfragen konfrontiert.
Um nur einige zu nennen: Wie plausibel ist die Annahme, dass Gott provi-
dentiell auf bereits Existierendes einwirken muss, um es im Dasein zu
erhalten? Ist man auch heute noch angesichts der Erfahrung der Vergänglichkeit

berechtigt, davon auszugehen, „alles Seiende habe eine gewisse
Tendenz, sich wieder in nichts aufzulösen"27? Außerdem: „Worauf soll sich
ein erhaltendes Wirken Gottes beziehen, wenn alle kreatürliche Wirklichkeit

vergänglich ist?"28

3.2 Naturwissenschaftliches Weltbild

In die Defensive geriet der Vorsehungsdiskurs außerdem durch das
naturwissenschaftliche Weltbild der Neuzeit. Das Prinzip der kausalen Geschlossenheit

der Natur führte dazu, dass immer mehr Menschen „göttliche
Interventionen in den Naturprozeß weder für nötig noch für möglich [...]

24 Zur Lehre von der Erhaltung der Welt durch Gott und der Mitwirkung Gottes vgl.
SCHEEBEN, Matthias Joseph: Handbuch der katholischen Dogmatik. Drittes u. viertes Buch:
Schöpfungslehre Sündenlehre. Dritte Auflage hg. v. Wilhelm Breuning u. Franz Lakner
Gesammelte Schriften 5). Freiburg i.Br.: Herder 1961, 13-35.

25 SCHEEBEN: Handbuch der katholischen Dogmatik, 44. Zur Lehre von der Leitung bzw.
Regierung Gottes durch seine Vorsehung siehe ebd.: 43-47.

26 Zu den drei Bezugsrahmen der Vorsehungslehre vgl. BERNHARDT, Reinhold: Art.
Vorsehung. A. Systematische Perspektiven, in: ElCHER, Peter (Hg.): Neues Handbuch theologischer

Grundbegriffe. Bd. 4. Neuausgabe. München: Kösel 2005, 430-435, hier 433-434.
27 KREINER, Armin: Das wahre Antlitz Gottes - oder was wir meinen, wenn wir Gott sagen.

Freiburg i.Br.: Herder 2006, 266.
28 KREINER: Das wahre Antlitz Gottes, 266.



520 Christoph J. Amor

erachten."29 In Westeuropa ist ein naturalistisch-szientistisches Weltbild
auf dem Vormarsch. Die gesamte Realität bestehe nur aus natürlichen Dingen.

„ [ I] n der Realität gibt es weder Götter noch Geister noch Seelen noch
andere übernatürliche Mächte und Kräfte."30 Für jedes Ereignis lasse sich
eine wissenschaftlich beschreibbare Ursache angeben. Ein solches
Wirklichkeitsverständnis bleibt für den religiösen Bereich nicht folgenlos.31
Wie religionssoziologische Untersuchungen belegen, liebäugeln mehr und
mehr Gläubige mit deistischen Tendenzen. „Als der Deus otiosus überlässt
der Schöpfergott die Welt ihren eigenen natürlichen Gesetzen, Funktionen
und Mechanismen, mit der Konsequenz, dass es kein innerweltliches Wirken

Gottes mehr geben kann, sondern nur noch den Lauf der Dinge."32 Von
Gott erwartet man sich im Diesseits kaum noch etwas. Die großen
Problemloser heißen Naturwissenschaft und Technik.

3.3 Missbrauch des Begriffs der Vorsehung

In Misskredit geraten ist das Vorsehungskonzept überdies durch eine
fragwürdige und missbräuchliche Inanspruchnahme. Wie die Geschichte zeigt,
hat die Berufung auf die Vorsehung allzu oft der Absicherung politischer
Herrschaft gedient.33 Nach dem Massenmord des II. Weltkriegs und
angesichts des unermesslichen Leids, das Adolf Hitlers Vorsehungsglaube34 im
20. Jahrhundert verursacht hat, haben sich jüdische und christliche Theo-
log*innen von der klassischen Vorsehungslehre distanziert. „Ein allmächtiger

Gott, wenn es ihn gäbe, hätte Auschwitz nicht zugelassen."35 Es ist vor
allem die herausfordernde Frage nach dem Verhältnis Gottes zum Negativen,

die der Vorsehungslehre stark zusetzt. ,,[W]ie kann von Lenkung Gottes

gesprochen werden, wenn in Natur und Geschichte sichtlich so viel
Negatives geschieht?"36 Eine robuste Vorsehungslehre, wie jene von Karl

29 BERNHARDT: Was heißt „Handeln Gottes"?, 19.
30 BECKERMANN, Ansgar: Naturwissenschaften und manifestes Weltbild. Über den Naturalismus,

in: DZPh 60 (2012), 5-26, hier 6.
31 Vgl. Stosch, Klaus von: Gottes Handeln denken. Zur Verantwortung der Rede von

einem besonderen Handeln Gottes im Gespräch mit den Naturwissenschaften, in: Gasser,
Georg/QuiTTERER, Josef (Hgg.): Die Aktualität des Seelenbegriffs. Interdisziplinäre Zugänge.
Paderborn: Schöningh 2010, 55-80.

32 Bötticheimer, Christoph: Die Frage nach dem Handeln Gottes in der Welt als elementares

Glaubensproblem, in: Scientia et fides 4 (2016), 101-113, h>er 103.
33 Zur Instrumentalisierung der Providenz in Politik und Theologie vgl. KOCHER:

Herausgeforderter Vorsehungsglaube, 47-68.
34 Vgl. Rissmann, Michael: Hitlers Vorsehungsglaube und seine Wirkung, in: IKaZ 31

(2002), 358-367.
35 BAUM, Gregory: Art. Vorsehung. B. Perspektiven nach Auschwitz, in: ElCHER, Peter

(Hg.): Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe. Neuausgabe, Bd. 4. München: Kösel

2005, 435-440, hier 435.
36 Ott, Heinrich: Die Antwort des Glaubens. Systematische Theologie in 50 Artikeln, unv.

Nachdr. der 3., Überarb. u. erw. Aufl. hg. v. Klaus Otte. Stuttgart: Kohlhammer 1999, 148.



Vorsehung - eine kleine Orientierungshilfe 521

Barth, die damit rechnet, dass Gott „souverän im Regimente sitzt, dass da

so oder so kein anderer Wille geschehen kann als der seinige"37, mutet vielen

heute wirklichkeitsfremd und zynisch an. Da wir sensibler geworden
sind für das Leiden im Vergleich zu vergangenen Epochen38 hat sich eine
Kluft aufgetan zwischen Providenzlehre und Realitätserfahrung. Blickt man
in psychologischer Perspektive auf die Vorsehung, drängt sich zudem die
Frage bzw. der Verdacht auf: „Muss man den Glauben an eine persönliche
Führung durch Gott nicht letztlich als religiösen Utilitarismus, ja Narzißmus

abweisen"?39

3.4 Biblische Orientierung

Dass der Glaube an Gottes Weltherrschaft und providentielle Fürsorge
einen erheblichen Plausibilitätsverlust erlitten hat, hat auch theologische
Gründe. Einige innertheologische Entwicklungen und Akzentverschiebungen

seien kurz in Erinnerung gerufen. Ein maßgeblicher Anstoß zur
Neuformatierung des Lehrstücks ging von der Suche nach der Wurzel des

christlichen Vorsehungsglaubens bzw. der Vorsehungslehre aus.40 Vor
allem die Erkenntnis, dass das biblische Fundament der Vorsehungslehre
schmal41 und der historische Einfluss des ordo-Denkens der griechischen
Philosophie beträchtlich ist, führte zu neuen Weichenstellungen. Im Zuge
der stärker biblischen Orientierung wurde das Reich Gottes zum herme-
neutischen Schlüsselbegriff und löste das bisherige Leitkonzept einer har-
monistischen Weltordnung ab. Ein neues Gesicht hat die Vorsehungslehre
nicht zuletzt durch die Forderung erhalten, das christliche Proprium der
Vorsehung deutlich(er) herauszustellen. Was hat Gottes providentielle
Herrschaft mit Jesus Christus und dem Glauben an das Evangelium von Jesus
Christus zu tun?42 Diese Frage wurde zum zentralen Prüfstein christlicher
Vorsehungslehre.

37 BARTH, Karl: Die kirchliche Dogmatik. 3. Band: Die Lehre von der Schöpfung. Dritter
Teil. Zürich: Theologischer Verlag Zürich (TVZ) '1979 ['1950], 20.

38 Zu den Gründen für die größere Sensibilität gegenüber dem Übel in der Gegenwart
vgl. ILLIES, Christian F.R.: Theodizee der Theodizeelosigkeit. Erwiderung auf einen vermeintlichen

Einwand gegen jede Verteidigung des Welturhebers angesichts des Bösen in der Welt, in:
PhJ 107 (2000), 410-428, bes. 411-412.

39 BERNHARDT: Was heißt „Handeln Gottes!'", 21-22.
40 Zur Kontextualisierung der Vorsehung in der orientalischen und klassischen Antike

vgl. KRATZ, Reinhard G./SPIECKERMANN, Hermann (Hgg.): Vorsehung, Schicksal und göttliche
Macht. Antike Stimmen zu einem aktuellen Thema. Tübingen: Mohr Siebeck 2008.

41 Zum Disput über die biblische Basis der Vorsehungslehre vgl. KLEIN, Günter: „Über das
Weltregiment Gottes": Zum exegetischen Anhalt eines dogmatischen Lehrstücks, in: ZThK 90
(i993). 251-283.

42 Zum Desiderat einer einsichtigen Verbindung der Vorsehungslehre mit dem neutesta-
mentlichen Christuszeugnis vgl. BARTH: KD III/3, 34-38.



522 Christoph J. Amor

3.5 Geschichte und Unheilsgeschichte

Ein Wandel vollzog sich zudem durch geschichtstheologische Impulse. Ein
nüchterner Blick auf den Weltlauf zeige, so wurde nun wiederholt zu
bedenken gegeben, „dass in der Geschichte ständig Dinge passieren, vor
denen Gott gewarnt und die er verboten hat."43 Da sich die Geschichte
weitgehend gegen Gottes Willen und gegen sein Gebot vollziehe, könne man
redlicherweise und mit guten theologischen Gründen nicht mehr davon
ausgehen, „Gott lenke oder verursache die Geschichte"44. Zudem: Nach
christlichem Verständnis leben wir keineswegs in einer perfekt geordneten,
sondern in einer erlösungsbedürftigen Welt.45

3.6 Grenzen der Einsicht

Die Vorsehungslehre muss nicht nur mit der Unvollkommenheit und
Erlösungsbedürftigkeit der Welt vermittelt werden. Auch die Möglichkeiten
und Grenzen menschlicher Erkenntnis gilt es stets im Blick zu behalten.
Ein epistemologischer Vorbehalt ist charakteristisch für Vorsehungsentwürfe

neueren Datums. Mit Mutmaßungen über den Sinn der Weltgeschichte46
und Spekulationen über Gottes Plan halten sich Theologinnen und Theologen

heute mehrheitlich zurück.47

3.7 Pastorale Eignung

Auch unter praktischer Rücksicht gerieten im 20. Jahrhundert die
Vorsehungslehren traditionellen Zuschnitts in die Defensive. Ihnen wurde
angelastet, pastoral wenig hilfreich zu sein.48

43 RlTSCHL, Dietrich: Sinn und Grenzen der theologischen Kategorie der Vorsehung, in:
ZDT 10 (1994), 117-133, hier 122.

44 LINK, Christian: Die Krise des Vorsehungsglaubens. Providenz jenseits von Fatalismus,
in: EvTh 65 (2005), 413-428, hier 424.

45 Vgl. FERGUSSON, David: The Theology ofProvidence, in: ThTo 67 (2010), 261-278, bes. 267.
46 Vgl. GLOEGE, Gerhard: Vom Sinn der Weltgeschichte. Überlegungen zum Thema

„Heilsgeschehen und Weltgeschichte", in: ders.: Theologische Traktate. Bd. 1: Heilsgeschehen und
Welt. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1965, 27-52.

47 Vgl. PESCH, Otto Hermann: Theologische Überlegungen zur „Vorsehung Gottes" im
Blick auf gegenwärtige natur- und humanwissenschaftliche Erkenntnisse, in: BÖCKLE, Franz/
KAUFMANN, Franz-Xaver/RAHNER, Karl/WELTE, Bernhard (Hgg.): Christlicher Glaube in
moderner Gesellschaft. Teilband 4. Freiburg i.Br.: Herder 1982, 74-119, hier 88: Laut Pesch kann
„nicht mehr von einem „Plan" des Weltgeschehens gesprochen werden [...], jedenfalls nicht
von einem solchen, der auch nur im mindesten Gegenstand unseres Verstehens mit jenen Folgen

religiösen Selbstverständnisses und gottverbundenen Lebensvollzugs sein könnte, die in
der Tradition dem christlichen Vorsehungsglauben entsprangen."

48 Vgl. RlTSCHL: Sinn und Grenzen der theologischen Kategorie der Vorsehung, 122: „Die
einschlägigen Kapitel in den gängigen Dogmatiken sind jedoch samt und sonders
enttäuschend, wenn man von theologischen Lehrern eine in der Seelsorge und Predigt auch nur
irgendwie wirklich verwendbare und tröstliche Providenzlehre erhofft hat."



Vorsehung - eine kleine Orientierungshilfe 523

4. VORSEHUNG IN DER NEUEREN THEOLOGIE - EIN WEITES FELD

Theologie existiert nur im Plural unterschiedlicher Theologien. Auch die
christliche Vorsehungslehre begegnet heute in vielfaltiger Gestalt. Das breite

Spektrum umfasst Positionen, die an einer starken Vorsehung festhalten
ebenso wie Entwürfe, die auf die eine oder andere Weise Abstriche am
traditionellen Vorsehungskonzept vornehmen. Die Unterschiede betreffen die
Frage, wie Gottes Vorsehung wirkt und worauf sie sich erstreckt (Wirkbereich).

Unterschiedlich wird ferner der Fragenkomplex beantwortet, wie es

um Möglichkeit und Wahrscheinlichkeit eines interventionistischen
Handelns Gottes steht sowie wie Gottes Vorherwissen zukünftiger kontingenter

Tatsachen einzuschätzen ist.49 Im englischsprachen Raum werden seit

geraumer Zeit verschiedene Vorsehungsmodelle und -typen unterschieden.50

Für den deutschsprachigen Raum hat Reinhold Bernhardt eine viel
beachtete Klassifikation vorgelegt.51

Im Folgenden werde ich weder die bestehenden Typisierungen einer
kritischen Würdigung unterziehen noch eine neue Taxonomie zur Diskussion

stellen. Mein Ziel ist bescheidener. Ich möchte anhand ausgewählter
Beispiele die Vielfalt und Heterogenität heutiger Vorsehungstheologien
aufzeigen. Die gewählten Beispiele sollen paradigmatisch die große Bandbreite

der neueren Entwürfe im deutschsprachigen Raum verdeutlichen.
Vorgestellt werden drei Gruppen. Kennzeichen der ersten Gruppe ist das

Bemühen, an die überkommene Vorsehungslehre anzuknüpfen und sie

weitgehend unverändert fortzuführen. Die zweite Gruppe vollzieht einen Bruch
mit der Lehrtradition. Gemeinsamer Nenner der dritten Gruppe ist eine
Logik der Transformation. Verbunden damit sind Umbauarbeiten und eine
Revision des traditionellen Vorsehungskonzepts. In den drei Gruppen wird
jeweils eine unterschiedliche Hermeneutik verwendet: in der ersten eine
Hermeneutik der Kontinuität, in der zweiten eine der Diskontinuität und
in der dritten eine der Transformation.

49 Vgl. Rhoda, Alan R.: Gratuitous Evil and Divine Providence, in: RelSt 46 (2010), 281-

302, bes. 282-284.
50 Die angloamerikanische Vorsehungsdebatte dreht sich vor allem um folgende Modelle:

theologischer Determinismus, Molinismus, Prozesstheologie sowie Offener Theismus. Vgl.
HASKER, William: Providence and Evil: Three Theories, in: RelSt 28 (1992), 91-105. RHODA:
Gratuitous evil and divine providence. Flint, Thomas P.: Divine Providence. The Molinist Account

Cornell Studies in the Philosophy of Religion). Ithaca, New York: Cornell University Press
2006 ['1998], 75-108.

51 Vgl. BERNHARDT: Was heißt „Handeln Gottes"?, 314-435. Bernhardt unterscheidet drei
Modelle: das aktuale, das sapiential-ordinative sowie das Repräsentationsmodell (Modell der
operativen Präsenz).



524 Christoph J. Amor

4.1 Gott sitzt souverän im Regimente - Hermeneutik der Kontinuität

Die klassische christliche Vorsehungslehre ging bekanntlich von der
Grundannahme aus, dass „alles, was vorhanden ist, und alles, was geschieht, von
Gottes ständigem Wirken und Mitwirken abhängig"52 ist. Ausbuchstabiert
wurde diese Überzeugung in den theologischen Lehrstücken von der
göttlichen Erhaltung, Mitwirkung und Lenkung bzw. Regierung. An diesem
alten Schema der orthodoxen Dogmatik wurde und wird aus unterschiedlichen

Gründen festgehalten. Karl Barth etwa behält das Schema (vgl. KD

III/3, VI) aus offenbarungstheologischen Gründen bei. Was dem Geschöpf
„geschieht, was es tut und was ihm widerfährt", spielt sich laut Barth auf
der Basis von Gottes „unmittelbar wirksamen Erhaltungswillens" (KD III/3,
12), sowie „unter seiner unmittelbaren überlegenen Mitwirkung und
entsprechend seiner unmittelbaren Direktion" ab (KD III/3, 13). „Was [...]
immer in der Geschichte des Geschöpfes sich ereigne", so der reformatorische
Theologe, „es kann und wird dabei der Herrschaft seines Schöpfers weder
entrinnen noch verloren gehen" (KD III/12).

Den naheliegenden Einwand, dass der Gang der Geschichte und die
Lebenswirklichkeit vieler Menschen berechtigte Zweifel an diesem Verständnis

der Providenz aufkommen lassen, schmettert Barth mit eine theologischen

MetaÜberlegung, genauer: mit einem erkenntnistheoretischen
Hinweis, ab. Barth verweist auf die entscheidende Erkenntnisquelle des christlichen

Vorsehungsglaubens. „Der christliche Vorsehungsglaube" sei „Glaube

im strengen Sinn des Wortes". Für Barth heißt das: Christlicher
Vorsehungsglaube „ist ein Hören, Vernehmen und Annehmen des Wortes Gottes."

(KD III/3, 15) Dass Gott „souverän im Regimente sitzt" (KD III/3, 20)
und über alles Geschehen unter der Sonne herrscht, kann laut Barth weder
an der Wirklichkeit abgelesen noch aus philosophisch-theologischen
Spekulationen abgeleitet werden. Barth stellt lapidar fest: „Hier gibt es so wenig

zu erfinden, zu ergreifen und zu behaupten, so wenig zu ersinnen und
zu postulieren [...]." Wir befinden uns hier „im Bereich des Bekenntnisses"
(KD III/3, 15). Dass der Glaube an Gottes Vorsehung dem Augenschein,
besser: dem menschlichen Erleben und Denken zu widersprechen scheint,
macht gemäß Barth den Goldstandard des christlichen Glaubens aus. „Wäre

der christliche Glaube an diese Herrschaft eine Weltansicht, die schließlich

doch nur das so und so fühlende, denkende, wählende und urteilende
menschliche Subjekt hinter sich hat, dann würde er und würde sein
Bekenntnis immer schwankend bleiben" (KD III/3, 17). Christlicher Glaube

fange dort an, wo Menschen mit ihren Erfahrungen und Überzeugungen
an eine Grenze stoßen, „wo wir allen Halt an uns selbst los lassen müssen",
„wo wir uns nur an das Wort Gottes halten können" (KD III/3, 16).

52 HäGGLUND: De Providentia, 356.



Vorsehung - eine kleine Orientierungshilfe 525

Zu Barths Vorsehungslehre wäre viel zu sagen.53 Ich beschränke mich
auf eine kritische Würdigung der skizzierten Grundlagen. Kritisch
anzufragen ist erstens, ob der biblische Befund wirklich so eindeutig ist, dass

eine streng offenbarungstheologisch begründete Vorsehungslehre
überhaupt durchführbar ist. Zweitens verschärft Barth durch sein Loblied auf
den unerschütterlichen Glauben das Problem des Auseinanderklaffens von
Providenz-Lehre und Wirklichkeitserfahrung. Bei Barth wird der
Vorsehungsglaube zu einem Dennoch-Glauben, einer kontrafaktischen Hoffnung.
Angesichts der aktuellen Glaubensnot dürfte Barths Aufforderung, einfach
fest „an Gottes Herrschaft zu glauben" (KD III/3, 17), für viele Christinnen
und Christen zu voraussetzungsreich sein und daher ins Leere laufen.
Nicht zuletzt auch deshalb, weil das moderne Glaubensbewusstsein einem
sacrificium inteüectus äußerst kritisch gegenübersteht.

Intellektuell redlicher erscheint im Vergleich dazu Richard Kochers
Festhalten am traditionellen Vorsehungskonzept.54 Kocher möchte zeigen, dass

der christliche Vorsehungsglaube heute zwar stark herausgefordert, aber
nicht Schachmatt gesetzt bzw. widerlegt ist. Auch wer nicht mit allen
Ansichten Kochers einverstanden ist, und sich etwa an seinem Plädoyer für
einen dynamischen Creationismus [sie!] stößt (vgl. 99-105), wird dennoch
seine große Problemsensibilität anerkennen. Ob der politische und theologische

Missbrauch des Begriffs der Vorsehung (vgl. 47-68), die dornige
Frage nach dem Verhältnis von göttlicher Vorsehung und menschlicher
Freiheit (vgl. 87-97), die Wunderthematik im Speziellen (vgl. 159-201) und
das Handeln Gottes in der Welt im Allgemeinen (vgl. 203-261), Bittgebet
(vgl. 263-284) und Theodizee (299-341) etc., Kocher stellt sich akribisch
den Anfragen und bemüht sich um einen konstruktiven Dialog.

Letztlich sind es zwei Gründe, die Kocher veranlassen, den Kernbestand

der klassischen Vorsehungslehre zu verteidigen. Erstens, wie bereits
erwähnt, ein theoretischer Grund: Laut Kocher lassen sich die Einwände

gegen die Vorsehungslehre zum größten Teil argumentativ entschärfen.
Ein Restbestand „an Aporien und Dunkelheiten" verbleibt - wie Kocher
eingesteht - aufgrund des ,,Geheimnischarakter[s] der Vorsehung".55 Der
zweite Grund ist praktischer Natur: Der Vorsehungsglaube ist Kocher
zufolge von existentieller Bedeutung für das Glaubensleben der Christgläubigen.

Er dürfe daher nicht leichtfertig aufgegeben werden.56

53 Zu einer kritischen Würdigung von Barths Vorsehungslehre vgl. ADRIAANSE, Hendrik
Johan: Providern und Theodizee. Wie lässt sich das Reden von Gott im Horizont geschichtlicher

Erfahrung verantworten?, in: ZDT 10 (1994), 159-170. RiTSCHL: Sinn und Grenze der
theologischen Kategorie der Vorsehung, 122-125.

54 Vgl. Kocher: Herausgeforderter Vorsehungsglaube.
55 KOCHER: Herausgeforderter Vorsehungsglaube, 346.
56 Vgl. KOCHER: Herausgeforderter Vorsehungsglaube, 25-45.



526 Christoph J. Amor

Dass man im 21. Jahrhundert intellektuell redlich die Grundthesen der
traditionellen Vorsehungslehre vertreten kann, davon ist auch Simon Maria
Kopf überzeugt.57 Kopf steht für eine junge Theologengeneration, die
sowohl mit der scholastisch-thomistischen Tradition als auch der angloame-
rikanischen Religionsphilosophie gut vertraut ist. Aus der englischsprachigen

Debatte über das Handeln Gottes übernimmt Kopf die Überzeugung,
dass Gott innerweltlich handelt. Bezüglich der Frage, wie Gottes (Vorse-
hungs-)Handeln zu denken ist, lässt sich Kopf von Thomas von Aquin
inspirieren. Sein Ansatz, der hier nicht im Detail nachgezeichnet werden kann,
stellt damit einen bewussten Kontrapunkt zu etlichen deutschsprachigen
Entwürfen der letzten Jahre dar. Kopfs Annahme, dass „Gott über die Schöpfung

hinaus in der Welt handelt, auch heute noch", dass er „als Erschaffer,
Erhalter und Mitwirkender"58 zu denken ist, der „in und durch seine
Geschöpfe [handelt] und sie so zu ihrem Ziel [führt], das letztlich in Gott
selbst besteht"59, ist aus Sicht der deutschen Theologie alles andere als
selbstverständlich. Systematische Theologinnen und Theologen tun sich mit
dem innerweltlichen Handeln Gottes vielfach schwer. Befürchtet wird u.a.,
dass die Verteidigung eines robusten göttlichen Handlungsbegriffs die
Autonomie des Menschen gefährdet und die Theodizeeproblematik verschärft.
Ob diese Sorgen berechtigt sind, wäre zu diskutieren.60

4.2 Vorsehung als Chiffre - Hermeneutik der Diskontinuität

Den skizzierten Positionen diametral entgegen stehen die Überlegungen
von Peter Henrici, Günter Klein und Otto Hermann Pesch.61 Ihr gemeinsamer

Nenner ist, dass sie eine Abwendung von der klassischen Vorsehungslehre

vollziehen. Im Folgenden beschränke ich mich auf Pesch. Laut Pesch
verbietet sich aus bibeltheologischen, historischen und systematischen Gründen

jede Fortführung der klassischen Vorsehungslehre. Eine radikale
theologische Entschlackungskur und eine Neuformulierung tue Not. Von
einem Plan des Weltgeschehens könne heutzutage nicht mehr gesprochen
werden.62 Wer nach wie vor „vom irgendwie gearteten .Eingreifen' der Vor-

57 Vgl. KOPF, Simon Maria: Vorsehung bei Gott und Mensch. Ein Vorschlag zur aktuellen
Debatte über Gottes Vorsehung und Handeln, in: ZTP 143 (2021), 184-211.

58 KOPF, Simon Maria: Vorsehung bei Gott und Mensch, 210.
59 KOPF, Simon Maria: Vorsehung bei Gott und Mensch, 210-211.
60 Vielleicht bringt - bei allen Gefahren, die ein Schubladendenken mit sich bringt - das

angelaufene Gespräch zwischen sog. kontinentalen und analytischen Ansätzen auch etwas
mehr Klarheit in die Kernfrage der Theologie und christlichen Philosophie, ob und wie Gottes

Handeln bzw. Wirken zu denken ist. Vgl. HÖHN, Hans-Joachim/WENDEL, Saskia/ REIMANN,

Gregor/TAPPEN, Julian (Hgg.): Analytische und kontinentale Theologie im Dialog QD 314).

Freiburg i.Br.: Herder 2021.
61 Vgl. HENRICI, Peter: Gottes Vorsehung in unserem Leben, in: IKaZ 31 (2002), 324-331.

KLEIN: „Über das Weltregiment Gottes".
62 Vgl. PESCH: Theologische Überlegungen zur „Vorsehung Gottes", 88.



Vorsehung - eine kleine Orientierungshilfe 527

sehung Gottes" rede, trage die Beweislast und müsse zeigen, „worauf sich
das im Kontext naturwissenschaftlicher Welterkenntnis bezieht und wie es
sich auswirkt."63 Der Begriff der Vorsehung sei letztlich nichts anderes als

„ein anderer Name für Gott."64 Vorsehungsglaube ist für Pesch identisch
mit dem Glauben an Gott. ,„Vorsehungsglaube' heißt, dass der Mensch das
Geschick der Welt und sein Leben der Liebe Gottes anvertrauen und beide
darin nicht-wissend geborgen sein lassen und auf ihren guten Ausgang
hoffen darf. An Gott glauben meint dasselbe."65 Dreh- und Angelpunkt von
Peschs entschlackter Vorsehungskonzeption bildet der Mensch, genauer der
„verantwortlich gebrauchende und anerkennende Umgang [des Menschen]
mit der nicht-menschlichen Welt"66. Darin besteht für Pesch „die Gestalt des

Vorsehungsglaubens heute"67. Der Vorsehungsglaube ist bei Pesch somit
eine Chiffre für einen gemäßigten bzw. verantwortungsethischen Anthro-
pozentrismus.68 Der Mensch sei zwar die Krone der Schöpfung, nicht aber
ihre Mitte, und habe daher den Eigenwert aller Geschöpfe zu respektieren.69

Angesichts des stark ausgedünnten Vorsehungsverständnisses stellt sich
die Frage, - sofern man Peschs Bedenken teilt - ob man nicht besser ganz
auf den Vorsehungsbegriff verzichten sollte. Wird der Begriff weiterverwendet,

dürfte es einige Mühe kosten, immer wieder aufs Neue zu
präzisieren, was man alles nicht mehr darunter verstanden wissen möchte.
Scheut man diesen Aufwand, dürften Missverständnisse vorprogrammiert
sein. Unabhängig von diesen semantischen Schwierigkeiten weist Peschs

Vorschlag auch einige systematische Überhangprobleme auf. Pesch möchte

zwar mit der klassischen Vorsehungslehre brechen. Schaut man sich
aber seine Schlussbemerkungen zu den klassischen topoi der Providenz-
lehre wie Bittgebet, Wunder, Vollendung aller Dinge etc. an, kann man sich
des Eindrucks nicht erwehren, dass Pesch dem überkommenen Lehrstück
insgeheim doch noch einiges abgewinnen kann.70

63 Vgl. PESCH: Theologische Überlegungen zur „Vorsehung Gottes", 86.
64 PESCH: Theologische Überlegungen zur „Vorsehung Gottes", 87. [Kursiv im Original]
65 PESCH: Theologische Überlegungen zur „Vorsehung Gottes", go. [Kursiv im Original]
66 PESCH: Theologische Überlegungen zur „Vorsehung Gottes", 98. [Kursiv im Original]
67 PESCH: Theologische Überlegungen zur „Vorsehung Gottes", 98. [Kursiv im Original]
68 Zum Konzept des verantwortungsethischen Anthropozentrismus siehe LlNTNER, Martin

M.: Der Mensch und das liebe Vieh. Ethische Fragen im Umgang mit Tieren. Innsbruck: Tyro-
lia 2017, 44-49. Der verantwortungsethische Anthropozentrismus betont einerseits die
besondere Stellung des Menschen in der Schöpfung. Andererseits wird der Mensch durch seine
Moralfahigkeit in die Pflicht genommen gegenüber allen anderen Geschöpfen.

69 Vgl. PESCH: Theologische Überlegungen zur „Vorsehung Gottes", 98. Zur dreifachen
Beziehung des Menschen zur Welt der vormenschlichen Geschöpfe siehe: Ebd., 97-98.

70 Vgl. PESCH: Theologische Überlegungen zur „Vorsehung Gottes", 102-104: Laut Pesch
kann auch heute noch sinnvoll gedacht werden, dass Gott die Herzen der Menschen lenkt,
dass er der Welt gegenübersteht als ihr Herr. Ebenso dürfe man eine Lenkung Gottes in den
Naturphänomenen annehmen.



528 Christoph J. Amor

4.3 Modifikationen der traditionellen Vorsehungslehre - Hermeneutik der

Transformation

Die überwiegende Mehrheit deutschsprachiger Arbeiten zur Vorsehungslehre
lässt sich der dritten Gruppe zuordnen. Die hier versammelten

Autorinnen und Autoren schätzen das Konzept der Vorsehung, sind aber der
Ansicht, dass manche alten Zöpfe der überlieferten Vorsehungslehre
abgeschnitten werden müssen. Die Ansätze und Strategien, um zu einer
zeitgemäßen Vorsehungslehre zu gelangen, sind dabei äußerst vielfältig. Im
Folgenden können nur einige Tendenzen kurz skizziert werden, die sich
abzeichnen.

4.3.1 Existentielle Fokussierung der Vorsehungslehre

Arbeiten jüngeren Datums begreifen Vorsehung zumeist nicht mehr als ein
Erkenntnisprinzip, um Welt und Geschichte zu verstehen. Kern und Stern
heutiger Vorsehungslehren ist die existentielle Funktion des Vorsehungsglaubens.

Mit anderen Worten: Im Rahmen der Welterklärung hat das Konzept

der Vorsehung ausgedient. Aktuell und relevant bleibt es in Bezug auf
die gläubige Lebensbewältigung. Georg Kraus schreibt etwa: „Wesentlich
für den Vorsehungsglauben ist die paradoxe Gewissheit des Herzens: Trotz
aller Negativität in der Welt wirkt Gott positiv als tiefster Grund in allem
Geschehen."71 Für Paul Tillich steht im Zentrum des christlichen
Vorsehungsglaubens die tröstliche Gewissheit, dass das Negative und Dämonische

in der Geschichte nicht verhindern, „dass die Geschichte ihr Ziel
erreicht, die Wiedervereinigung mit dem göttlichen Grund des Seins und
Sinns."72 Und auch Michael Beintker betont, dass der Vorsehungsglaube
die Christgläubigen hoffnungsvoll darauf vertrauen lässt, dass das Böse sie

nicht überwältigen wird. Selbst dann noch, „wenn das Böse sich anschickt,
uns die Hölle auf Erden zu bereiten", sei der Kummer umschlossen von „der
Gewissheit des Gehaltenseins".73

4.3.2 Eschatologisierung des Vorsehungskonzepts

Typisch für einige neuere Entwürfe ist, dass sie Vorsehung nicht mehr als

eine feststehende Größe begreifen, die seit Ewigkeiten unverändert in Gott
existiert und nur noch Schritt für Schritt in Raum und Zeit umgesetzt werden

muss. An die Stelle eines statischen tritt ein dynamisches Verständnis
der Vorsehung. Was damit gemeint ist, verdeutlicht Olivier Boulnois:
Vorsehung stellt für ihn „nicht einen Indikativ, sondern einen Optativ dar,

71 Kraus: Welt und Mensch, 240.
72 TILLICH, Paul: Systematische Theologie III, hg. u. eing. v. Christian Danz. Berlin: de

Gruyter *2017 ['1963], 851.
73 BEINTKER, Michael: Die Frage nach Gottes Wirken im geschichtlichen Leben, in: ZThK

90 (1993), 442-461, hier 461.



Vorsehung - eine kleine Orientierungshilfe 529

[sie] ist nicht Aussage eines Faktums, sondern ein Wunsch. Sie ist sogar
Gegenstand des Gebetes, des Vaterunsers: ,Dein Wille geschehe, unser
tägliches Brot gib uns heute usw.'."74 So wie das Reich Gottes auf Erden seiner
Vollendung entgegen wachse, vollende sich Gottes Vorsehungshandeln erst
am Ende der Zeit. Wichtige Impulse für die Dynamisierung der Vorsehungslehre

gingen von Wolfhart Pannenberg aus.75 Laut Pannenberg wird das

Gegenwärtige durch das Zukünftige bestimmt. Unter Besinnung auf Jesu
Botschaft vom Gottesreich versteht Pannenberg die Herrschaft Gottes als

eine Sache der Zukunft.76 Für eine konsequent eschatologische Perspek-
tivierung der Vorsehungslehre hat jüngst Lisanne Teuchert plädiert.77

Dazu nur eine kleine Anmerkung: Wird von der Vorsehung stark im
Modus des Kommens, des Advents gesprochen, fällt es mitunter schwer(er),
die Relevanz der Providentia für das Hier und Heute zu veranschaulichen.
Zudem: Wer Gottes Regierungskunst in erster Linie von der eschatologi-
schen Verwandlung und Vollendung der Welt her denkt, verschärft prima
facie die Theodizeeproblematik. Denn wenn Gott in der Zukunft in der
Lage ist, die Welt zum Reich Gottes umzuwandeln, stellt sich die Frage,
warum er diese heilsame Transformation nicht schon viel früher auf den Weg
bringt.

4.3.3 Verinnerlichung der Vorsehung

Die meisten neueren Theologien der Vorsehung haben eine anthropologische
Wende vollzogen. In ihrem Fokus steht der Mensch.78 Technischer

formuliert: Ihr Gegenstandsbereich bildet die Providentia specialis, die sich
auf die freien Personen bezieht. Die Providentia generalis, die nach
traditioneller Lehre alle Geschöpfe umfasst,79 fallt heute weitgehend aus bzw.

74 Boulnois, Olivier: Unser Gottesbild und die Vorsehung, in: IkaZ 31 (2002), 303-323,
hier 322.

75 Vgl. PANNENBERG, Wolfhart: Systematische Theologie. Gesamtausgabe. Bd. 2. Göttingen:

Vandenhoeck & Ruprecht 2015 ['1990], 72: „Wenn Gottes Herrschaft und Reich in seiner
Schöpfung erst in Zukunft, nämlich in der eschatologischen Zukunft Gottes und mit ihrem
Kommen vollendet sein wird, obwohl sie schon anbricht, wo immer diese Zukunft Gottes in
der Welt wirksam ist, dann scheint doch alles der eschatologischen Vollendung vorhergehende

Regierungshandeln Gottes an der Welt auf diese Zukunft bezogen zu sein."
76 Vgl. Pannenberg, Wolfhart: Eschatologie, Gott und Schöpfung, in: DERS.: Theologie

und Reich Gottes. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 1971, 9-29.
77 Vgl. Teuchert, Lisanne: Gottes transformatives Handeln. Eschatologische Perspekti-

vierung der Vorsehungslehre bei Romano Guardini, Christian Link und dem „Open theism"
Forschungen zur systematischen und ökumenischen Theologie 161). Göttingen: Vandenhoeck

& Ruprecht 2018.
78 Für eine anthropologisch modifizierte Vorsehungslehre siehe: RÖMELT, Josef: Von der

Vorsehung zur Verantwortung Gottes für die selbstverantwortete Freiheit des Menschen. Freiheit

und Verantwortung in den Traditionen christlicher Theologie, in: FREITAG, Josef/MÄRZ,
Claus-Peter (Hgg.): Christi Spuren im Umbruch der Zeiten. FS Joachim Wanke Erfurter
Theologische Studien 88). Leipzig: St. Benno Verlag 2006, 145-159.

79 Zu dieser Unterscheidung siehe: RAHNER: Art. Vorsehung, 887-889, bes. 888.



53° Christoph ]. Amor

ist stark unterbelichtet. Rezente Entwürfe schränken den Wirkbereich der
Vorsehung gegenüber der Tradition damit merklich ein. Die Vorsehung
vollzieht sich in der menschlichen Freiheit, so der bereits genannte Olivier
Boulnois. Unter „Vorsehung" versteht er „eine handelnde Gegenwart in
unserem tiefsten Innern, die in unseren Taten wie in unseren Leiden unserer
Freiheit angeboten wird."80 Die Vorsehung wirke nicht auf das Weltsystem,

sondern auf die Freiheit des Menschen und befähige ihn, das Gute zu
tun.81 Ähnlich argumentiert auch Julia Knop: „Aus der Beteiligtenperspektive

des Beters geschieht göttliche Vorsehung, werden Gottes Verheißungen

wahr, wo er sich dazu bestimmt, Gottes Willen für sein Leben
wahrnehmen und wahr werden lassen zu wollen."82 Bereits Romano Guardini
hatte Vorsehung dialogisch gedacht.83 Die Ordnung der Vorsehung ist laut
Guardini an eine Bedingung geknüpft. Der Mensch müsse sich Gott gegenüber

öffnen, nach dem Reich Gottes und dessen Gerechtigkeit streben (vgl.
Mt 6,25-33). Erst dann entfalte sich die Vorsehung in ihrem vollen Sinne.84

4.3.4 Risiko der Vorsehung

Dass die Vorsehung dort wirksam wird, wo Menschen sich von Gottes
gutem Willen inspirieren lassen, ist eine weitere Gemeinsamkeit neuerer
Entwürfe zur Vorsehung. Eine zentrale Rolle spielt dabei die Kategorie der Freiheit.

Georg Essen etwa begreift „die Geschichte insgesamt als durch das

Kommerzium von Freiheiten konstituiert"85. Gott sei bereit, „das Risiko
einer offenen Geschichte mit den Menschen einzugehen"86. Angesichts der
unerschöpflichen Innovationsmacht Gottes ist Essen dennoch zuversichtlich,

dass Gott trotz der Eigenständigkeit und Eigenwilligkeit seiner
Geschöpfe eine verheißungsvolle Zukunft heraufführen wird.87 Dass Gottes
Vorsehungshandeln ein riskantes Unterfangen darstellt, wird vor allem im
Offenen Theismus betont.88 Für einen freiheits- und kontingenzfähigen
Gott macht sich auch Oliver Wintzek stark. Aufgrund der Selbstursprüng-

80 BOULNOIS: Unser Gottesbild und die Vorsehung, 321.
81 Vgl. BOULNOIS: Unser Gottesbild und die Vorsehung, 318. 321.
82 Knop, Julia: Freiheit - Sorge - Vorsehung. Gottes Wille zwischen Himmel und Erde, in:

IKaZ 45 (2016), 49-59, hier 58.
83 Vgl. GUARDINI, Romano: Was Jesus unter Vorsehung versteht Christliche Besinnung

1). Würzburg: Werkbund Verlag - Abteilung Die Burg 1940.
84 Vgl., GUARDINI: Was Jesus unter Vorsehung versteht, 9.
85 Essen, Georg: Gottes Treue zu uns. Geschichtstheologische Überlegungen zum Glauben

an die göttliche Vorsehung. In: IKaZ 36 (2007) 382-398, hier 391.
86 ESSEN: Gottes Treue zu uns, 396.
87 Vgl. ESSEN: Gottes Treue zu uns, 397.
88 Vgl. GRÖSSL, Johannes: Gebet und Vorsehung im Offenen Theismus, in: GuL 89 (2016),

187-196.



Vorsehung - eine kleine Orientierungshilfe 531

lichkeit der Freiheit des Menschen müsse Vorsehung als offenes Risiko
gedacht werden.89

5. Vorhang zu und alle Fragen offen? Ein vorläufiges Fazit

Wie deutlich geworden sein sollte, hat sich die Vorsehungslehre in
deutschen Landen in den letzten Jahrzehnten stark diversifiziert und in
unterschiedliche Richtungen weiterentwickelt. Dies ist zunächst ein gutes
Zeichen. Denn Pluralität besagt, dass das alte Lehrstück von der Vorsehung
immer noch Theologinnen und Theologen über Schulzugehörigkeit und
Denominationen hinweg fasziniert und herausfordert. Es bleibt zu hoffen,
dass die wissenschaftliche Theologie sich auch in Zukunft an diesem
zentralen Thema abarbeitet. Zu begrüßen wäre ferner, wenn es gelänge,
möglichst viele Akzente der einzelnen Ansätze in einer Gesamtschau zu bündeln

und in einer konsistenten Synthese zusammenzuführen. Unter
systematischer Rücksicht sollte man dabei m.E. vor allem folgende Baustellen
in Angriff nehmen. Erstens eine Präzisierung des Ziels des göttlichen
Vorsehungshandelns. Worauf zielt die Providentia und was will Gott letztlich
mit seiner Vorsehung bezwecken? Ein möglichst schönes und angenehmes
Leben? Wohl kaum, wie alte und neue Entwürfe weitgehend unisono betonen.

Schon eher die Vollendung des Reiches Gottes. Was aber ist genau
damit gemeint? Stellt man sich darunter eine irdische oder eine überirdische
Wirklichkeit, eine Realität auf Erden oder im himmlischen Jenseits vor?
Und wie lässt sich verhindern, dass (irdisches) Glück und (providentiell
heraufgeführtes) Heil auseinandergerissen bzw. gegeneinander ausgespielt
werden, wie es etwa bei Boulnois geschieht?90 Lohnend erscheint mir zweitens

ein vertieftes Nachdenken darüber, wie Gottes Vorsehung wirkt. Gottes

Allmacht als Liebe zu denken, erachte ich in diesem Zusammenhang
für aufschluss- und hilfreich.91 Drittens wäre eine stärkere Rezeption und
Integration der international geführten Debatte sehr zu begrüßen. In der
deutschen Diskussion sind vor allem englischsprachige Entwürfe im Blick.
Was sich in puncto Vorsehung in der italienischen oder französischen Theologie

tut, um nur einige zu nennen, wird deutlich weniger zur Kenntnis
genommen. Dies ist m.E. schade. Bei einer so komplexen Problemstellung

89 Vgl. WlNTZEK, Oliver: Gott in seiner allwissenden Vorsehung auf dem Prüfstand der
Kontingenz. Eine motivarchäologische Kritik des theologischen KompatibUismus ratio fidei.
Beiträge zur philosophischen Rechenschaft der Theologie 62). Regensburg: Pustet 2017.

90 Vgl. BOULNOIS: Unser Gottesbild und die Vorsehung, 322: „Die Vorsehung ist also nicht
zum Freihalten von jedem Übel da, schon gar nicht von physischem Übel, denn sie betrifft
das Heil der Seele und nicht des Körpers".

91 Vgl. STOSCH, Klaus von: Allmacht als Liebe denken. Zur Verteidigung einer theologischen

Grunderkenntnis neuerer Theologie, in: MARSCHLER, Thomas/SCHÄRTL, Thomas (Hgg.):
Eigenschaften Gottes. Ein Gespräch zwischen systematischer Theologie und analytischer
Religionsphilosophie Studien zur systematischen Theologie, Ethik und Philosophie 6).
Münster: Aschendorff 2016, 251-266.



532 Christoph J. Amor

wie der Vorsehung ist man gut beraten, aus möglichst vielen Quellen zu
schöpfen.

Zusammenfassung
Die Vorsehungslehre ist seit geraumer Zeit in der Krise. Der Aufsatz skizziert

zunächst die Grundzüge der klassischen Providenzlehre. In einem zweiten

Schritt werden die Gründe für die Krise der Vorsehung rekapituliert. Im
Anschluss daran wird ein Überblick über neuere Entwürfe der Vorsehungslehre

im deutschsprachigen Raum geboten.

Abstract
The doctrine ofprovidence has been in crisis for some time. This paper first
outlines the main features of the classical doctrine ofprovidence. Secondly,
the reasons for the crisis of providence are recapitulated. Finally, an overview

is presented of more recent concepts of the doctrine of providence in
the German-speaking world.


	Vorsehung : eine kleine Orientierungshilfe

