Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 2

Artikel: Retorsion : Beobachtungen zu einem argumentativen Muster in
theologischer Absicht

Autor: Hoff, Jonas Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055259

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1055259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JONAS MARIA HOFF

Retorsion
Beobachtungen zu einem argumentativen Muster in
theologischer Absicht

1. EINLEITUNG

Der Begriff ,Retorsion” spielt derzeit weder philosophisch noch theolo-
gisch eine nennenswerte Rolle. Das konnte unter anderem daran liegen,
dass er zumeist nur zur Erwiderung skeptischer Argumente eingesetzt wird.
Dabei geht es in der Regel um die Unhintergehbarkeit der Wahrheit, die
sich performativ noch dort zeige, wo sie eigentlich bestritten wird. Die Re-
torsion erweist sich hier als hilfreich, weil sie die Positionierung des Ge-
geniibers umdreht und darin letztlich erlaubt, sie zu iibergehen. Wenn der
Skeptiker also sagt, es gebe keine Wahrheit, beansprucht diese Aussage
selbst nicht einen Wahrheitswert? In der philosophisch-theologischen De-
batte hat die Retorsion ihren primaren Ort deswegen in der Diskussion um
Letztbegriindung und Transzendentalpragmatik. Hier geht es um Voraus-
setzungen von Aussagen, die so grundsatzlich zu sein scheinen, dass sie je-
de/jeden betreffen; unabhdngig davon, ob sie/er das nun zugibt oder be-
streitet. Der Blick fallt damit unweigerlich auf den theoretischen Hinter-
grund, vor dem solche Aussagen gelesen werden. Ob eine Retorsion attes-
tiert wird, hangt zunachst von den vorausgesetzten Annahmen ab. Die Aus-
sage ,ich bin unfrei“ muss beispielsweise. nicht grundsatzlich als performa-
tiver Widerspruch verstanden werden. Sobald aber eine Theorie vorausge-
setzt wird, die dem Menschen vollumfassende Freiheit zuschreibt, lage eben
doch ein performativer Widerspruch vor, der im Zuge einer Retorsion gegen
die Aussagerichtung gewendet werden konnte. Ein Mensch, der seine Un-
freiheit beteuert, erwiese sich dann gerade in der Bestreitung seiner Freiheit
als frei.

Das Ziel dieses Aufsatzes besteht darin, die Relevanz von Retorsionsar-
gumenten in der Theologie herauszuarbeiten. Dazu bedarf es zunachst ei-
niger einfithrender Bemerkungen zum Begriff und seiner philosophischen
Rezeption. Anschliefend wird die Theologie Karl Rahners als exemplari-
sches Modell auf Retorsionen untersucht. In einem néchsten Schritt wird
der Befund systematisch-theologisch ausgedeutet und auf die Frage zuge-
spitzt, ob theologischen Begriffen nicht grundsatzlich eine so weite Exten-
sion eignet, dass sie Retorsionen geradezu provozieren. Abschliefend wird
die Frage diskutiert, ob (theologische) Retorsionen ein diskursives Problem
darstellen.



494 Jonas Maria Hoff

2. ZUM BEGRIFF ,RETORSION“ UND SEINER PHILOSOPHISCHEN REZEPTION

Eingangs wurde bereits darauf hingewiesen, dass der Begriff derzeit weder
in philosophischen noch in theologischen Debatten besonders beachtet
wird. In der Bearbeitung des Themas riicken deshalb weniger aktuelle als
vielmehr altere Forschungsbeitrage in den Blick. Konkret werde ich mich
vorwiegend auf Arbeiten aus den 1960-1980er Jahren beziehen.!

Im Gegensatz zu vielen anderen philosophischen Lexika? weist das
Metzler Lexikon Philosophie zumindest einen kurzen Eintrag zur Retorsion
auf. Peter Prechtl definiert den Begriff dort als ,argumentatives Verfahren,
in dem eine Argumentation dadurch umgedreht wird, dass aus den Vor-
aussetzungen der These des Argumentationsgegners die Verneinung seiner
These erschlossen wird.“? Traditionell wird dieses Verfahren - wie schon
erwahnt - besonders in der Beobachtung skeptischer Argumente einge-
setzt.4 Skeptiker:innen wird dann vorgeworfen, ihre Kritik der Wahrheit
setze performativ selbst einen Wahrheitsanspruch voraus. Durch die Re-
torsion wird so ein performativer Widerspruch herausgearbeitet. Wenn
Sokrates sagt, ,ich weif}, dass ich nichts weif}“, dann weif$ er eben doch
etwas. Er nimmt performativ in Anspruch, was er ablehnt, und bestatigt
damit, was er bestreitet. Diese Wendung der Aussage gegen ihre argumen-
tative Stoffrichtung wird mit dem Begriff ,Retorsion“ umschrieben. Eine
Aussage wird - gemafd der etymologischen Herkunft des Begriffs (von lat.
retorquere) - zuriickgedreht. Dies setzt aber voraus, dass die Aussage nicht

1 Fiir eine friihere Beschiftigung vgl. ISAYE, Gaston: La justification critique par retorsion,
in: Revue philosophique de Louvain 52 (1954), 204-233.

2 Um hier nur einige Werke zu nennen, die den Begriff nicht behandeln: Vgl. GRUNDER,
Karlfried/RITTER, Joachim: Historisches Warterbuch der Philosophie. Basel: Schwabe 1992;
REHFUS, Wulff D.: Handwdérterbuch Philosophie. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2003;
SANDKUHLER, Hans Jorg: Enzyklopddie Philosophie. Hamburg: Felix Meiner 2010; KOLMER,
Peter/WILDFEUER, Armin G.: Neues Handbuch philosophischer Grundbegriffe. Freiburg i.Br.:
Karl Alber 2011; MEYER, Uwe/REGENBOGEN, Arnim: Worterbuch der philosophischen Begriffe.
Hamburg: Felix Meiner 2013. Die Liste liee sich um viele weitere Negativbefunde erginzen.

3 PRECHTL, Peter: Retorsion, in: PRECHTL, Peter/BURKARD, Franz-Peter (Hgg.): Metzler Le-
xikon Philosophie. Begriffe und Definitionen. Stuttgart: J.B. Metzler 32008, 530. Vgl. dhnlich
WENDEL, Saskia: Retorsion, in: Lexikon philosophischer Grundbegriffe der Theologie. Freiburg
i.Br.: Herder 2003, 352. Fiir starker auf eine zu beweisende Fahigkeit ausgerichtete Definition
vgl. Muck, Otto: Thomas - Kant - Maréchal. Karl Rahners transzendentale Methode, in:
SCHONDORF, Harald (Hg.): Die Philosophischen Quellen der Theologie Karl Rahners (= Quaes-
tiones Disputatae 213). Freiburg i.Br.: Herder 2005, 31-56, hier 41.

4 Das ergibt sich nicht zuletzt aus der Einsetzung dieser Denkfigur bei Joseph Maréchal.
Vgl. dazu VERWEYEN, Hansjiirgen: Ontologische Voraussetzungen des Glaubensaktes. Zur trans-
zendentalen Frage nach der Maglichkeit von Offenbarung. Diisseldorf: Patmos-Verlag 1969,
no-us. Vgl. dazu auch die Verwendung bei Weissmahr oder Muck (s.u.). Auch dort, wo die
Kategorie in der jiingeren Philosophie noch vorkommt, steht sie im Kontext der Skepsis-
Bearbeitung, vgl. bspw. GABRIEL, Markus: An den Grenzen der Erkenntnistheorie. Die
notwendige Endlichkeit des objektiven Wissens als Lektion des Skeptizismus. Freiburg i.Br.:
Karl Alber 2008, 177f.



Retorsion 495

einfach auf ihren propositionalen Gehalt beschrankt, sondern zumindest
die sprachliche Performanz mitbedacht wird.5 Im Fall der Skepsis zielt das
gesamte Verfahren nun vor allem auf die Wahrheit.6 Philosophisch lasst
sich das etwa bei Béla Weissmahr beobachten:

,Die Wahrheit der Aussage hangt von einer stillschweigend gemachten Annah-
me ab, die dem, was in der Aussage ausdriicklich behauptet wird, widerspricht.
Da diese Annahme die unerlaflliche Bedingung fiir die Wahrheit der Aussage
ist, kann man auch nicht behaupten, sie komme in keiner Weise zum Aus-
druck; nur wird sie nicht direkt, sondern blof indirekt, namlich durch den Voll-
zug der Aussage, also dadurch, da} die Aussage im Ernst gemacht und damit
als wahr behauptet wird, zum Ausdruck gebracht.“”

Weissmahr liefert damit ein mustergiiltiges Beispiel einer wahrheitsbezo-
genen Retorsion. In seine philosophisch-theologischen Uberlegungen inte-
griert er die Denkfigur vor allem, um Letztbegriindungen rechtfertigen zu
konnen. Aus der Retorsion leitet er in diesem Sinn ,den Aufweis nicht nur
faktisch wahrer, sondern notwendig wahrer Sitze“S ab. Es geht ihm letzt-
lich um ,die unbestreitbare Wahrheit gewisser Aussagen“?, die er noch dort
nachweisen will, wo sie langst bestritten wird. Weissmahr akzeptiert in die-
sem Zusammenhang zwar Hans Alberts beriihmtes Miinchhausen-Trilem-
ma, schrankt es mithilfe der Retorsion aber ein. Zumindest fiir grundle-
gende Wahrheiten beansprucht Weissmahr folglich, dass sie keinen der
drei Wege des Trilemmas gehen, also weder in einem Zirkelschluss noch in
einem infiniten Regress oder einem Gesprachsabbruch enden.10 Attila
Szombath versteht die Retorsion bei Weissmahr deshalb als ,Methode zur
Grundlegung der allerersten Prinzipien der Wirklichkeit.“11 Eine tragende
Funktion hat die Retorsion bei Weissmahr somit aber nur dort, wo sie auf

5 Vgl. WEISSMAHR, Béla: Ein Vorschlag zur Theorie der retorsiven oder transzendentalen
Argumentation, in: MUCK, Otto (Hg.): Sinngestalten. Metaphysik in der Vielfalt menschlichen
Fragens. FS Emerich Coreth. Innsbruck: Tyrolia 1989, 66-77, v.a. 67-70.

6 In der Erwiderung der Skepsis kann es allerdings (wie bei Maréchal) auch um die
,allgemeine Notwendigkeit der Seinsbejahung” gehen. MUCK, Otto: Die transzendentale Me-
thode in der scholastischen Philosophie der Gegenwart. Innsbruck: Rauch 1964, 77. Dies wie-
derum kann in eine Metaphysikbegriindung tiberfithrt werden. Vgl. bspw. CORETH, Emerich:
Grundriss der Metaphysik. Innsbruck: Tyrolia 1994. Die verschiedenen Maglichkeiten sind
freilich eng miteinander verbunden und lassen sich u.a. durch eine korrespondenztheoreti-
sche Aufladung des Wahrheitsbegriffs, der die Seinsbejahung voraussetzt, vermitteln.

7 WEISSMAHR, Béla: Ontologie (= Grundkurs Philosophie 3). Stuttgart: W. Kohlhammer
1985, 32.

8 WEISSMAHR, Béla: Letztbegriindung. Metaphysische Schriften aus dem Nachlass, hg. v.
Joseph Weissmahr. Stuttgart: W. Kohlhammer 2015, 210.

? Vgl. WEISSMAHR: Letztbegriindung, 210.

10 vgl. WEISSMAHR, Béla: Die Wirklichkeit des Geistes. Eine philosophische Hinfiihrung.
Stuttgart: W. Kohlhammer 2016, 47.

11 SzZOMBATH, Attila: Vorwort, in: WEISSMAHR, Béla: Letztbegriindung. Metaphysische
Schriften aus dem Nachlass. Stuttgart: W, Kohlhammer 2015, 9-12, hier 10.



496 Jonas Maria Hoff

die Wahrheit als unhintergehbare Voraussetzung abhebt. Er steht damit
exemplarisch fiir eine auf Skepsis-Widerlegung fokussierte Inanspruchnah-
me der Retorsion.!2

Dabei ist Weissmahr durchaus sensibel dafiir, dass die Retorsion als ar-
gumentatives Muster deutlich {iber diese eine mogliche Voraussetzung
(Wahrheit) hinausgeht. Als weiteren Kandidaten bringt er im Rekurs auf
Albert Keller die Freiheit ins Spiel:

»Wenn jemand fiir den totalen Determinismus und gegen die Willensfreiheit Ar-
gumente vorlegt, dann bringt er damit seine Uberzeugung zum Ausdruck, dal
sein Gegner durch rationale Argumentation von der Wahrheit des Determinis-
mus iiberzeugt werden kann, d.h. sein Urteil aufgrund der eingesehenen Griin-
de selbst zu bilden vermag. Das wadre aber unmaéglich, wenn seine Behauptung
zutrife, denn dann wire jede Uberzeugung, jeder angenommene Stand punkt,
aber auch jede Argumentation blof} Folge notwendig ablaufender Prozesse, auf
die man durch rationale Argumente nicht den geringsten Einfluf} ausiiben kénn-
te “13

Das beschriebene Szenario zielt also nicht auf die Wahrheit, sondern auf
die Freiheit als Voraussetzung einer Aussage. Retorsiv geht es aber auch
hier um den Erweis der unhintergehbaren Inanspruchnahme einer Grofie,
die eigentlich bestritten werden soll, von einer externen Beobachtungspo-
sition aus aber als Moglichkeitsbedingung eingefiihrt wird. Die Retorsion
basiert damit nicht auf einem einfachen (formalen) Widerspruch proposi-
tionaler Anspriiche, sondern auf einem performativen Widerspruch, der
daraus entsteht, dass die in der Aussage bestrittene Gréfle im Vollzug in
Anspruch genommen wird. Retorsiv argumentiert dabei die Person oder
Instanz, die diesen performativen Widerspruch zuschreibt und die Argu-
mentation des Gegeniibers gegen ihre urspriingliche Richtung wendet. Aus
Sicht der retorsiv argumentierenden Person kann der Widerspruch dann
als indirekte Bestatigung der Geltung der vom Gegeniiber explizit bestrit-
tenen Moglichkeitsbedingung gelesen werden. In Richtung solcher Versu-
che hat Otto Muck gezeigt, dass der Retorsion im strengen Sinne keine Be-
weiskraft zukommt:

»Mag sein, dass mit der Unmdéglichkeit der Behauptung des universalen Skep-
tizismus noch nicht das Kontradiktorium bewiesen ist, dass es mindestens eine
wahre und gewisse Aussage gibt. Wohl aber ist es die praktische Funktion der
generellen Verneinung der Wahrheit, dass die Frage nach der Wahrheit sinnlos
wird, damit aber auch eine kritische Uberpriifung der Behauptungen. Damit ist

12 Seine Begriindung allgemeiner und grundlegender Prinzipien steht explizit vor die-
sem Hintergrund. Vgl. exemplarisch WEISSMAHR: Ontologie, 32. Noch einmal sei darauf hin-
gewiesen, dass auch retorsionsbasierte Metaphysikbegriindungen und Seinsbejahung auf
Skepsis antworten. Vgl. Fn 6 dieser Abhandlung.

13 WEISSMAHR: Ontologie, 32. Aus methodischen Griinden soll diese These hier nicht in-
haltlich abgewogen werden. Es geht zunachst nur um die Einsicht in die Vielgestalt poten-
tieller Voraussetzungen zur Konstitution retorsiver Argumente.



Retorsion 497

noch keine bestimmte Aussage bewiesen, vielmehr wird nur verteidigt, dass es

nicht von vornherein unsinnig sei, Aussagen auf ihre Wahrheit zu iberprii-
fen.“14

Auch wenn mit ihr also kein Beweis verbunden ist, setzt die Retorsion
doch zumindest die Behauptung der Geltung einer Voraussetzung voraus.
Im Beispiel der Wahrheit also etwa die Annahme, dass es nicht méglich
ist, den Raum der Wahrheit diskursiv zu verlassen.

Zusammengefasst ist Retorsion demnach dasjenige Verfahren, innerhalb
dessen der performative Widerspruch (1) markiert und (2) als Argument
gegen die sich widersprechende Instanz eingesetzt wird. !5 Weissmahrs Re-
kurs auf die Freiheit als weiteres Beispiel macht dabei deutlich, dass die
Retorsion als Muster nicht auf die Wahrheit als Voraussetzung beschrankt
werden muss.

Die mogliche Vielgestalt retorsionsbegiinstigender Voraussetzungen
fithrt zu einer methodischen Verbindungslinie. Weissmahr selbst hat in sei-
nen Uberlegungen wiederholt Bezug auf Karl-Otto Apel und die Transzen-
dentalpragmatik genommen. Nach Weissmahr dhneln sich Retorsion und
transzendentale Analyse. Uber Letztere schreibt er:

,<Jhr Wesen besteht [...] im Aufdecken jener allgemeingiiltigen Momente, die
durch jede vollzogene Behauptung als faktisch realisierte kundgetan werden.
Die transzendentale Analyse ist ihrer eigentlichen Absicht nach Letztbegriin-
dungsbeweis, d.h. ein Aufweis der apriorischen Momente unserer Erkenntnis,
die Realitatsgeltung haben.“16

Die Verbindung entsteht damit durch die Orientierung an Méglichkeitsbe-
dingungen und den Versuch der Letztbegriindung. Diese methodische Ver-
bindungslinie wird von Apel selbst noch einmal klar expliziert: , Pragma-
tisch inkonsistente Satze“, die letztlich performativen Widerspriichen ent-
sprechen,

»sind zugleich Hinweise auf unbestreitbar gewisse Satze. Insofern bezeugen sie,
daf} es nicht nur notwendige Bedingungen der Mdglichkeit des Argumentierens
gibt, sondern dafl wir - durch philosophische Reflexion auf die pragmatischen
Prdsuppositionen des Argumentierens - auch einiges tiber diese Bedingungen a
priori wissen kénnen.“17

14 Muck, Otto: Operative Analyse und Retorsion, in: KAMP, Georg/THIELE, Felix (Hgg.):
Erkennen und Handeln. FS Carl Friedrich Gethmann. Miinchen: Wilhelm Fink 2009, 19-39,
hier 25f.

15 Fiir ein anderes Verstindnis vgl. prominent SCHOPENHAUER, Arthur: Die Kunst, recht
zu behalten. In achtunddreifSig Kunstgriffen dargestellt. Koln: Insel 2012, 62.

16 WEISSMAHR: Wirklichkeit des Geistes, 160.

17 APEL, Karl-Otto: Problem einer philosophischen Theorie der Rationalitdtstypen, in:

SCHNADELBACH, Herbert (Hg.): Rationalitdt. Philosophische Beitrdge. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp GmbH & Co. KG 1984, 15-31, hier 24 (Herv. des Originals).



498 Jonas Maria Hoff

Die transzendentale Fragestellung bereitet Retorsionen gewissermafen vor,
weil sie nach Méglichkeitsbedingungen sucht, die a priori gelten. Wo sol-
che Voraussetzungen identifiziert, von anderen Akteur:innen aber bestrit-
ten werden und dies auch thematisiert wird, liegen Retorsionsargumente
im engeren Sinne vor. ,Retorsionsvorbereitend“ bzw. ,retorsionsbegiinsti-
gend“ nenne ich hingegen Argumentationen, die diese letzte Konsequenz,
diesen letzten Satz nicht aussprechen, ihn aber systematisch nahelegen.
Fiir transzendentale Fragestellungen gilt dies. Allerdings fithren nicht nur
transzendentale Denkfiguren zu retorsiven oder retorsionsvorbereitenden
Argumenten. Ahnlich retorsionsaffin wirken Verfahren, die lediglich die
Freilegung aposteriorischer Voraussetzungen beanspruchen. Das betrifft
etwa die Psychoanalyse als ,Wissenschaft vom Unbewussten“18. Auch diese
bereitet potentiell Retorsionen vor, wenn bestimmte Verhaltens- oder
Denkweisen auf frithere Erfahrungen zuriickgefiihrt werden, diese Herlei-
tung von der sie betreffenden Person aber bestritten wird.!® Wird dieser
Widerspruch dann wiederum in die Diagnose integriert und die Bestrei-
tung als Bestdtigung gelesen, liegt ein nicht transzendental hervorgebrach-
tes Retorsionsargument vor.20 Die transzendentale Methode ist folglich
nicht der einzige Weg zur Retorsion. Eine beizeiten beobachtbare Gleich-
setzung beider erweist sich als voreilig.2! Das bedeutet auch, dass Retor-
sionen nicht nur in diesem Fall, sondern auch in anderen Diskursen auf-
treten konnen. Das mochte ich im Folgenden zeigen.

Die Vielgestalt an Voraussetzungen, die im Riicken der Retorsion liegen
konnen, lidsst sich in diesem Sinne methodisch erkliren. Uber mégliche
Begriffe, die als Voraussetzung in Betracht kommen, ist damit nichts ge-
sagt. Begriffskandidaten sind in erster Linie unter denjenigen Abstrakta zu
suchen, die liber eine sehr weite Extension verfiigen und so als Vorausset-
zung ihrer eigenen Aushandlung in Frage kommen.22 Das betrifft beispiels-
weise. die folgenden Begriffe: ,Kommunikation braucht Kommunikation,
um sich bestimmen zu lassen; Bewusstsein benotigt Bewusstsein, um The-
ma zu werden; Erkennen setzt Erkennen voraus, um sich beobachten zu

18 LisT, Eveline: Psychoanalyse. Geschichte, Theorien, Anwendungen. Wien: utb 2009, 14.

19 Die Voraussetzungen kénnen hier also eben ausschliellich Einzelpersonen betreffen
und miissen nicht in allgemein-anthropologischer Hinsicht gelten.

20 vgl. dazu auch die literarischen Beispiele in Abschnitt 5 dieses Textes.

21 Vgl. WEISSMAHR: Wirklichkeit des Geistes, 45. Bei Muck differenziert zwar zwischen
transzdendentaler Methode und Retorsion (vgl. Muck: Die transzendentale Methode, 78-80),
beschrinkt die Retorsion aber dennoch auf ein apriorisches Verfahren. Vgl. MucCk: Die trans-
zendentale Methode, 172.

22 Darin besteht die Selbstreferentialitit, die fiir das Zustandekommen der Retorsion zen-
tral ist. Vgl. WEISSMAHR: Vorschlag zur Theorie, 74f. Vgl. dazu auch WEISSMAHR: Wirklichkeit
des Geistes, 47.



Retorsion 499

lassen usw.“23 Die Liste liefe sich fortsetzen und auch um die bereits an-
gesprochenen Begriffe ,Wahrheit“ und ,Freiheit“ erganzen: Freiheit ldsst
sich nur in Freiheit, Wahrheit nur in Beanspruchung von Wahrheit ver-
handeln. Alle genannten Begriffe scheinen geeignet, um auf ihrer Grundla-
ge Retorsionsargumente aufzubauen. Dabei wire jeweils bei der Bestrei-
tung der Voraussetzung anzusetzen:

Ich verwende keine Begriffe.

Ich kommuniziere nicht.

Ich verfiige tliber kein Bewusstsein. /| Mein Bewusstsein ist derzeit
nicht aktiv.

Ich erkenne gerade nicht.

All diese Aussagen lassen sich aufgrund der Extension der vorausgesetzten
Begriffe (Begriff, Kommunikation, Bewusstsein, Erkennen) retorsiv gegen
die Aussagerichtung drehen. Deutlich wird damit auflerdem noch einmal,
dass die Retorsion nicht einfach auf die Skepsis-Widerlegung im Interesse
einer Letztbegriindung reduziert werden darf, sondern als argumentatives
Muster weit dariiber hinausgeht. Ein solches Verstandnis eroffnet die Mog-
lichkeit, dieses Muster als Beobachtungsfolie auf unterschiedliche Kontex-
te anzulegen. Dazu gehort auch, dass die Retorsion nicht als rhetorische
Figur isoliert, sondern im Zusammenhang mit ihren Voraussetzungen ge-
sehen wird. Deswegen beziehe ich mich nicht nur auf Retorsionen im stren-
gen Sinne, sondern auch auf Denkfiguren, die aufgrund der Extension ih-
rer Voraussetzung(en) retorsionsvorbereitend oder -begiinstigend wirken.
Nach solchen Denkfiguren frage ich im Folgenden in der Theologie. In ei-
nem ersten Schritt wird dazu ein exemplarisches theologisches Modell dis-
kutiert, um von dort aus allgemeine Uberlegungen zum Zusammenhang von
Retorsion und Theologie anstellen zu konnen.

3. RAHNER UND DIE RETORSION

Konkret soll es nun um die Theologie und Religionsphilosophie Karl
Rahners gehen. Dafiir spricht zum einen seine bis heute anhaltende enor-
me Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte und zum anderen der Umstand,
dass die Retorsion als Beobachtungskategorie schon friith an sein Werk her-
angetragen wurde. Prominent hat Hansjiirgen Verweyen darauf hingewie-
sen, Rahner argumentiere in der ersten Auflage des Horer des Wortes (for-
tan: HdW) retorsiv. Dies zeige sich in der Unendlichkeit des Fragens, das
als ,ein wirklich letzter, nicht mehr hintergehbarer Boden erstphiloso-

23 PORKSEN, Bernhard: Schliisselwerke des Konstruktivismus. Eine Einfithrung, in: PORKSEN,
Bernhard (Hg.): Schliisselwerke des Konstruktivismus. Wiesbaden: Springer VS 20m, 13-31,
hier 25,



500 Jonas Maria Hoff

phisch-transzendentaler Gewif3heit“24 eingesetzt werde. In der Tradition
Joseph Maréchals gehe es Rahner um eine ,retorsive Absicherung der un-
bestreitbaren Affirmation eines Unbedingten“25. Wichtig ist, dass Verweyen
in seiner Kritik Rahners nicht die retorsive Struktur, sondern die konkrete
Voraussetzung angreift. Verweyen bestdtigt das erstphilosophische Anlie-
gen, halt die Frage als Kategorie aber fiir zu schwach.26 Die gleiche Retor-
sion attestiert neben Verweyen auch Willibald Sandler: Bei Rahner ,wird
der Nachweis gefiihrt, dass die Bestreitung der abgeleiteten Aussage im
Vollzug das Bestrittene voraussetzt.“2” Das zeige sich konkret in Geist in
Welt: ,Die kritische Infragestellung der absoluten Reichweite menschli-
cher Erkenntnis (als Urteil oder als Frage) vollzieht selbst nochmals den
Vorgriff auf diesen grenzenlosen Horizont.“28 Sowohl Verweyen als auch
Sandler markieren damit einen entscheiden Punkt. Die Mdglichkeiten, die
mit der Retorsion als Beschreibungskategorie bezogen auf Rahner und die
Theologie insgesamt verbunden sind, schopfen sie m.E. aber noch nicht
ganz aus. Zundchst stelle ich deshalb noch einmal ausfiihrlicher zwei re-
torsive Denkfiguren Rahners vor.

A) Horer des Wortes

Verweyen und Sandler konzentrieren sich auf Rahners transzendental-
theologische (bzw. transzendentalphilosophische) Grundlegung, wie er sie

24 VERWEYEN Hansjiirgen: Gottes letztes Wort. Grundrif8 der Fundamentaltheologie, 3.,
vollstindig tiberarbeitete Auflage. Regensburg: Friedrich Pustet 2000, n17. Auf diesen Aspekt
haben freilich weitere Autor:innen hingewiesen. Vgl. exemplarisch Muck, Otto: Apriori, Evi-
denz und Erfahrung, in: METZ, Johann Baptist (Hg.): Gott in Welt. FS Karl Rahner. Freiburg
i.Br.: Herder 1964, 85-96, hier g5.

25 VERWEYEN: Gottes letztes Wort, n6f. Fiir eine Kontextualisierung der Rezeption und
Durchfiithrung retorsiver Argumente Rahners vgl. KREUTZER, Karsten: Transzendentales ver-
sus hermeneutisches Denken. Zur Genese des religionsphilosophischen Ansatzes bei Karl
Rahner und seiner Rezeption durch Johann Baptist Metz (= ratio fidei 10). Regensburg: Fried-
rich Pustet 2002, 24-26; 77-81.

26 Vgl. VERWEYEN: Gottes letztes Wort, n17-122.

27 SANDLER, Willibald: Die Kunst des Fragens. Versuch einer systematischen Rekonstruk-
tion von Karl Rahners transzendental-phdnomenologischer Methode, in: SIEBENROCK, Roman
A. (Hg.): Karl Rahner in der Diskussion. Erstes und zweites Innsbrucker Karl-Rahner-Sympo-
sion: Themen - Referate - Ergebnisse (= Innsbrucker Theologische Studien 56). Innsbruck:
Tyrolia 2001, 247-267, hier 252.

28 SANDLER: Kunst des Fragens 252. Es lieRen sich freilich weitere Belege fiir eine ex-
plizite Anwendung der Retorsion auf die Theologie Rahners anfiihren, exemplarisch etwa:
Muck, Otto: Thomas - Kant - Maréchal. Karl Rahners transzendentale Methode, in:
SCHONDORF, Harald (Hg.): Die Philosophischen Quellen der Theologie Karl Rahners (= QD
213). Freiburg i.Br.: Herder 2005, 31-56, hier besonders 52; MUCK, Otto: Phdnomenologie -
Metaphysik - Transzendentale Reflexion, in: Zeitschrift fiir katholische Theologie 96 (1974) 1,
62-75, hier 72.



Retorsion 501

vor allem im HdW entwickelt hat.2? In der Tat lasst sich die retorsive Ar-
gumentationsstruktur hier besonders profiliert beobachten. Rahner versucht
in seinen Ausfiihrungen zu zeigen, dass jeder Mensch unweigerlich iiber
einen Gottes- bzw. Offenbarungsbezug verfiigt - ob man sich dessen nun
bewusst ist oder nicht. Er geht dabei von der Unhintergehbarkeit der
Seinsfrage aus: Der Mensch frage

,nach den letzten Hintergriinden, nach dem einen Grund aller Dinge, und in-
sofern er alles einzelne als seiend erkennt, nach dem Sein alles Seienden; er
treibt Metaphysik. Und selbst wenn er es unterldfft oder sogar ausdriicklich
ablehnt, so zu fragen, gibt er auf diese Frage doch eine Antwort: Er erkldrt die
Frage als gleichgtiltig oder als sinnlos und hat damit schon eine Antwort gege-
ben: Das Seiende ist jenes Etwas, das uns gleichgiiltig, dunkel und sinnleer aus
jedem Seienden heraus anblickt.“30

Die Seinsfrage gehort insofern ,zum Dasein des Menschen stindig und
notwendig“3! dazu. Sie formiert sich als ein notwendiger ,Vorgriff‘32 auf
das Sein, der sich ignorieren, nicht aber aussetzen ldsst.33 Rahners theolo-
gische Spitze besteht nun darin, dass er in diesem allgemeinen Vorgriff auf
das Sein einen Vorgriff auf das absolute Sein bzw. auf den Grund des Seins
erkennt:

»2Aber in diesem Vorgriff als notwendiger und immer schon vollzogener Bedin-
gung jeder menschlichen Erkenntnis und jedes menschlichen Handelns ist doch
auch schon die Existenz eines absoluten Seins, also Gottes mitbejaht, wenn
auch nicht vorgestellt.“34

Kurzum: ,Der Vorgriff geht auf Gott.“35 In der Notwendigkeit dieses Vor-
griffs liegt das retorsionsbegiinstigende Moment in Rahners Argumenta-

29 Vgl. RAHNER, Karl: Hérer des Wortes. Schriften zur Religionsphilosophie und zur Grund-
legung der Theologie (= Karl Rahner Simtliche Werke 4), bearb. v. Albert Raffelt, hg. v. d.
Karl-Rahner-Stiftung. Freiburg i.Br.: Herder 1997.

30 RAHNER: Hérer des Wortes, 52-54. Rahner verbindet mit der Metaphysik insgesamt
das Anliegen, Unbewusstes bewusst zu machen: ,Metaphysik redet eigentlich immer iiber
Dinge, die man ,immer schon weis und gewuf3t hat."“ RAHNER: Hérer des Wortes, 48. Es gin-
ge um ,das Erkenntnis dessen, was man immer schon kannte.“ RAHNER: Hérer des Wortes,
48. Folglich geht es auch ihm darum, explizit zu machen, ,was mit dem Sein selbst schon
mitgesagt wurde.“ RAHNER: Horer des Wortes, 64.

31 RAHNER: Hérer des Wortes, 56.

32 Mit Vorgriff bezeichneten wir das apriorisch mit dem Wesen des Geistes gegebene
Vermaogen, die einzelnen durch die sinnlich-hinnehmende Erkenntnis gegebenen Washeiten
sich vorzustellen in einem dynamischen apriorischen Ausgerichtetsein des Geistes auf die ab-
solute Weite seiner moglichen Gegenstinde.“ RAHNER: Horer des Wortes, 216.

33 Insofern diese Frage (wie Urteilen und freies Handeln iiberhaupt) zum Dasein des
Menschen notwendig gehort, gehort der Vorgriff auf Sein schlechthin in seiner ihm an ihm
selber zukommenden Unendlichkeit zur Grundverfassung des menschlichen Daseins.”
RAHNER: Horer des Wortes, 98.

34 RAHNER: Hérer des Wortes, 98.

35 RAHNER: Hérer des Wortes, 100.



502 Jonas Maria Hoff

tion. Es ergibt sich aus der transzendental-anthropologischen Fragestellung,
also aus der konzentrierten Beobachtung des Menschen hinsichtlich seiner
Moglichkeitsbedingungen in Bezug auf die Erkennbarkeit von Offenba-
rung. Rahner sucht in diesem Sinne explizit ,die apriorische Vorausset-
zung fiir die Moglichkeit, ein solches Wort [Gottes] zu horen.“3¢ Schon in
dieser Suche nach und der sich anschlieffenden Formulierung von allge-
meinen Voraussetzungen werden Retorsionen angebahnt. Rahner geht aber
auch den nachsten Schritt, insofern er diese Voraussetzungen (konkret:
Vorgriff) von der Positionierung sie betreffender Personen abkoppelt. In
seinen oben zitierten Ausfithrungen zur Metaphysik wird das greifbar: ,Und
selbst wenn er es unterlafdt oder sogar ausdriicklich ablehnt, so zu fragen,
gibt er auf diese Frage doch eine Antwort“37. Weil die Seinsfrage von
Rahner als anthropologische Konstante vorausgesetzt wird, kann der Mensch
in diesem Modell an ihr auch dort nicht vorbei, wo er es ausdriicklich
mochte. Er bestdtigt sie unweigerlich performativ.

Immer wieder kennzeichnet Rahner im HdW Vorgdnge als ,implizite“.
Der Ausdruck wird formlich zum Signalwort fiir Rahners retorsive Argu-
mentation:

,Die Bejahung der realen Endlichkeit eines Seienden fordert als Bedingung ih-
rer Moglichkeit die Bejahung der Existenz eines esse absolutum, die implizite
schon geschieht in dem Vorgriff auf das Sein Giberhaupt, durch den sie Begren-
zung des endlichen Seienden allererst als solche erkannt wird.“38

,Nun geschieht aber ein Wissen um Sein tiberhaupt in jedem Urteil und in je-
dem Handeln des Menschen; immer also wird implizite die Frage mitgestellt,
was das Sein sei, um das der Mensch vorgreifend immer schon weif}, wenn er
denkend und handelnd mit den einzelnen Seienden umgeht.“3?

»Der Mensch bejaht sich als etwas, weil seine Bejahung, wenn auch implizite,
so doch wissend geschieht. Diese Selbstbehauptung kann also in ihrer Tatsach-
lichkeit notwendig sein, ohne daf} dies auch ohne weiteres von der konkreten
Weise dieses Selbstverstehens gesagt werden miifite.“40 (Herv. des Originals)

»S0 wird z.B. die Moglichkeit des Selbstmordes und des Gotteshasses begreif-
lich, trotzdem der Mensch sich und den absoluten Wert implizite als die Be-
dingung der Moglichkeit einer solchen abweisenden Haltung seinem eigenen
Dasein und dem absoluten Wert gegeniiber wieder bejaht.“41

In allen vier Textstellen wird Rahners grundlegende transzendentale Denk-
figur mit dem ,implizite“ gegen die Moglichkeit einer Bestreitung abgesi-

36 RAHNER: Horer des Wortes, 82.
37 RAHNER: Hérer des Wortes, 52-54.
38 RAHNER: Horer des Wortes, 100,
39 RAHNER: Horer des Wortes, 126.
40 RAHNER: Hérer des Wortes, 154.
41 RAHNER: Hérer des Wortes, 156.



Retorsion 503

chert. Spater hat Rahner dafiir auch den Ausdruck ,unthematisch® ge-
braucht. Im Grundkurs des Glaubens spricht er etwa davon, ,dass mit die-
ser transzendentalen Erfahrung ein gleichsam anonymes und unthemati-
sches Wissen von Gott gegeben ist.“42 Dieses Wissen kann nach Rahner
zwar bestritten werden, trotzdem muss es aber in Anspruch genommen
werden.

Rahner argumentiert aber nicht nur beziiglich der transzendentalen Er-
fahrung bzw. des fragenden Vorgriffs retorsionsvorbereitend. Aus seiner
transzendental-anthropologischen Fragestellung resultieren schon im HdW
weitere retorsionsbegiinstigende Denkfiguren. Das betrifft besonders seine
Betrachtungen zur Geschichtlichkeit des Menschen:

»,Die Hinwendung zur Geschichte ist somit nicht ein Verhalten, das im freien
Belieben des Menschen steht, sondern sie ist aus seiner spezifisch menschli-
chen Geistigkeit heraus dem Menschen immer schon grundsatzlich aufgetra-
gen. Eine bewufdte Loslosung von seiner Geschichte ware also im Menschen ein
innerer Widerspruch zu seinem eigenen Wesen, nicht etwa nur insofern dieses
eine biologische Seite hat, sondern gerade nach seiner geistigen Seite. Denn in
jeder Hinwendung zur Erscheinung, die jedem menschlichen Erkennen wesent-
lich ist, betatigt der Mensch immer auch eine Hinwendung zu etwas, was im-
mer schon geschichtlich ist, weil die Erscheinung immer, wenigstens als eine
Tatsdchlichkeit am Menschen selbst, ein einmaliges Faktisches ist.“43

Rahner beschreibt die Hinwendung zur Geschichte als unhintergehbare
menschliche Konstante und sichert sie explizit gegen die Bestreitung ab. In
diesem Fall namlich entstiinde dieser ,innere [...] Widerspruch zu seinem
eigenen Wesen®, der dem performativen Widerspruch entspricht. Die Be-
streitung liefde sich vor diesem Hintergrund nun retorsiv gegen die eigene
Aussagerichtung drehen, indem die Bestreitung selbst als Aktualisierung
der Geschichtlichkeit behauptet wird. Kurzum: Auch die Bestreitung der
Geschichtlichkeit wird geschichtlich vollzogen. Diesen letzten Schritt geht
Rahner nicht explizit, er formuliert damit freilich keine Retorsion im stren-

gen Sinn, argumentiert aber sehr wohl retorsionsvorbereitend bzw. -be-
giinstigend.

B) Anonymes Christentum

Aus diesen Grundkoordinaten der Theologie Rahners wird ersichtlich, dass
und wie sein Ansatz Retorsionen vorbereitet. Sie gehen vor allem auf die
transzendentale Methode zuriick, wie schon Verweyen bezogen auf den
unendlichen Fragehorizont gezeigt hat. Die Konsequenzen, die sich aus die-

42 RAHNER, Karl: Grundkurs des Glaubens. Einfiihrung in den Begriff des Christentums, in:
RAHNER, Karl: Grundkurs des Glaubens. Studien zum Begriff des Christentums, bearb. v. N.
Schwerdtfeger, A. Raffelt, hg. v. d. Karl-Rahner-Stiftung (= Karl Rahner Simtliche Werke
26). Freiburg i.Br.: Herder 1999, 32.

43 RAHNER: Horer des Wortes, 248.



504 Jonas Maria Hoff

sem Ansatz ergeben, werden besonders an einer Denkfigur Rahners deut-
lich, die allerdings noch nicht im HdW enthalten ist: dem ,anonymen Chris-
tentum®. Nach Rahner meint dieser Begriff (ebenso wie die von ihm abge-
wandelte Rede vom ,anonymen Christen®):

,gar nichts anderes [...], als daf} ein Mensch nach der Lehre der Kirche selbst
die heiligmachende Gnade schon besitzen kann, also gerechtfertigt und gehei-
ligt sein, Kind Gottes, Erbe des Himmels, gnadenhaft auf sein tibernatiirliches
ewiges Heil positiv hingeordnet sein kann, bevor er ein explizit christliches
Glaubensbekenntnis angenommen hat und getauft worden ist.“44

Komprimiert meine der Begriff demnach ,innere vergéttlichende und ver-
gebende Gnade vor der Taufe.“45 Diese Denkfigur steht in einem soteriolo-
gischen Kontext und zielt auf ein inklusives Offenbarungs- und Heilsver-
standnis. Rahner fahrt sie auf, um nicht mehr davon ausgehen zu miissen,
»dafd ein Grofdteil der Menschheit verlorengeht, und zwar nicht durch das
Nein zu einer angebotenen Glaubensgnade, also nicht im eigentlichen
Nein zu Jesus Christus, sondern aus anderen Griinden“4¢. Hiermit sind ge-
genwartige wie verstorbene Menschen gemeint, die aufgrund ihrer dufde-
ren Lebensumstinde nie mit dem Evangelium in Kontakt gekommen sind.
Das Konzept des ,anonymen Christentums*“ antwortet auf dieses Problem.
Es geht in diesem Sinne nicht um eine Herabsetzung oder Bevormundung
anderer Religionen, auch wenn Rahner dies immer wieder vorgeworfen wur-
de (s.u.). Rahner hat auf diesen Punkt selbst hingewiesen:

,Es mag dem Nichtchristen anmaflend erscheinen, dass der Christ das Heile
und geheiligt Geheilte in jedem Menschen als Frucht der Gnade seines Christus
und als anonymes Christentum wertet und den Nichtchristen als einen noch
nicht reflexen zu sich gekommenen Christ betrachtet. Aber auf diese ,Anma-
Bung’ kann der Christ nicht verzichten. Und sie ist eigentlich die Weise seiner
grofiten Demut fiir sich und die Kirche. Denn sie ldsst Gott nochmals grofler
sein als den Menschen und die Kirche.“47

Den gangigen Vorwurf, das anonyme Christentum bevormunde Nicht- und
Andersgldubige48, hat Rahner in dieser Weise antizipiert. Auch wenn in
der Kritik zumeist Begriffe wie ,Anmaffung“ oder ,Bevormundung® ge-
braucht werden, geht es letztlich doch um die retorsive (bzw. retorsions-
begiinstigende) Struktur, die den Rahnerschen Ansatz insgesamt auszeich-

44 RAHNER, Karl: Anonymes Christentum und Missionsauftrag der Kirche, in: RAHNER,
Karl: SzTh, Bd. IX. Einsiedeln: Benziger 1970, 498-515, hier 502.

45 RAHNER: Anonymes Christentum, 502.

46 RAHNER: Anonymes Christentum, 513.

47 RAHNER, Karl: Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen, in: RAHNER, Karl:
SzTh, Bd. V. Einsiedeln: Benziger 1962, 136-158, hier 158.

48 In seiner Rahner-Einfithrung summiert Weger diesen Aspekt als geldufigen Vorwurf
,einer Vereinnahmung oder gar Beleidigung der Nichtchristen“. WEGER, Karl-Heinz: Karl
Rahner. Eine Einfiihrung in sein theologisches Denken. Freiburg i.Br.: Herder 1978, 102.



Retorsion 505

net. Am Konzept des ,anonymen Christentums“ wird dies besonders spiir-
bar, weil hier direkt auf die Stellung von Personen fokussiert wird, die als
Nicht-Christen andere Positionen vertreten, zugleich aber in eine binnen-
christliche Deutung integriert werden. Diese Personen werden unter Ge-
sichtspunkten verhandelt, die sie nicht teilen bzw. deren Pramissen sie ab-
lehnen. Die zuvor ausgemachten universal geltenden Voraussetzungen wer-
den auf ein Gegeniiber angewandt, dessen eigene Positionierung quasi kei-
ne Rolle mehr spielt. Eine Retorsion entsteht im strengen Sinne zwar erst,
wenn die Positionierung gegen ihre explizite Aussagerichtung gewendet
wird, schon zuvor ldsst sich m.E. aber von einer retorsiven Argumenta-
tionsstruktur sprechen. Auch wenn in der Kritik andere Bezeichnungen ein-
gesetzt werden, so geht das Unbehagen im Umgang mit diesem Konzept
doch aus dieser retorsiven Struktur hervor. Es resultiert aus der Setzung
einer umfassenden Voraussetzung, die Personen direkt integriert, ohne sich
von deren eigener Positionierung abhangig zu machen. Vielmehr ldsst sich
noch der explizite Widerspruch als Bestdtigung der Voraussetzung einset-
zen. Das Unbehagen entziindet sich gerade an den normativen Konse-
quenzen, die mit der Identifikation so umfassender Voraussetzungen ver-
bunden sind. Fiir den Vorgriff hat Rahner dies im HdW expliziert: ,Nur
wer so hort, und soweit er so hort, ist das, was er eigentlich zu sein hat:
Mensch.“4? In seiner Meditation iiber das Wort Gott hat er diese Konse-
quenz noch einmal zugespitzt: Ohne das Wort ,Gott“ namlich wiirde der
Mensch ,aufhoéren, ein Mensch zu sein. Er hatte sich zuriickgekreuzt zum
findigen Tier.“50 Rahner will damit freilich nicht einfach Atheist:innen dis-
kreditieren, sondern pointiert auf die Konsequenzen hinweisen, die der Ab-
schied von der eigenen Geistbegabung, der sich fiir Rahner in der Bezug-
nahme auf das Wort ,Gott“ ausdriickt, mit sich bringt.

Diese Beobachtungen motivieren zwei Anschlussfragen: (1) Besteht iiber
Rahner hinaus ein systematischer Zusammenhang von theologischen und
retorsiven Argumenten? (2) Sind retorsive Argumente (der Theologie) ein
diskursives Problem?

4. ARGUMENTIERT THEOLOGIE INSGESAMT RETORSIV?

Rahners Ansatz hat vielfaltige Kritik erfahren.5! Auf die Einwande gegen-
tiber dem anonymen Christentum wurde bereits hingewiesen. Prominent
finden diese sich etwa bei Hans Kiing, der die entsprechende Vorstellung
ablehnt, da sie bevormundend und anmafiend sei. Ohne Rahner explizit zu
nennen, schreibt Kiing: ,Der Wille derer, die drauflen sind, ist nicht nach

49 RAHNER: Hérer des Wortes, 248.
50 RAHNER: Grundkurs, 52.

51 Fiir eine grobe Systematisierung vgl. VORGRIMLER, Herbert: Karl Rahner verstehen.
Eine Einfiihrung (= Topos-plus-Taschenbiicher 416). Kevelaer: topos 2002, 147-150.



506 Jonas Maria Hoff

eigenen Interessen zu ,interpretieren’, sondern schlicht zu respektieren.
Und rund um die Welt wird man keinen ernsthaften Juden, Moslem oder
Atheisten finden, der die Behauptung, er sei ein ,anonymer Christ’, nicht
als Anmaflung empfande.“52 Das Problem besteht, wie bereits angemerkt,
letztlich in der retorsiven Gesamtanlage von Rahners Theologie. Das be-
trifft, auch wenn es sich vor allem am ,anonymen Christentum* festmacht,
gerade auch die Grundlagen im HdW. Wenn Kiing anmerkt, man dirfe die
Selbstbekundung Anders- oder Nichtglaubiger nicht in dieser Weise iiber-
gehen, kritisiert er damit Rahners Behauptung unhintergehbarer, bei den
Menschen teilweise lediglich implizit, unthematisch oder unbewusst blei-
bender Voraussetzungen bzw. Mdglichkeitsbedingungen. Kiings Kritik trifft
die aus retorsiven bzw. retorsionsvorbereitenden Argumenten resultieren-
de ,Festsetzung“ des Gegeniibers. Es wird so weitreichend mit den Katego-
rien des eigenen Denksystems iiberzogen, dass noch die explizite Absage
nichts daran dndern kann. Ein solches Verfahren ist irritationsresistent. So
hilfreich diese Sensibilisierung ist, sie muss zugleich mit der Frage nach
den Alternativen konfrontiert werden. Das beinhaltet vor allem die kriti-
sche Riickfrage (u.a. an Kiing), ob es der Theologie iiberhaupt méglich ist,
auf retorsive bzw. retorsionsvorbereitende Denkfiguren zu verzichten. Ist es
nicht vielmehr so, dass Rahner mit dem ,anonymen Christentum*“ eine Kon-
sequenz anschaulich gemacht hat, die sich grundsatzlich einstellt, wo mit
einem Gott argumentiert wird, dessen Grofde alles tibersteigt. Kurzum: Ar-
gumentiert Theologie insgesamt retorsiv? Besteht der Unterschied zu Kiing
nicht einfach darin, dass Kiing diese letzte Konsequenz weniger deutlich
herausstellt ?

Einen Anhaltspunkt in diese Richtung bietet Rahner in seiner oben zi-
tierten Bemerkung zum anmaf3enden Charakter des christlichen Glaubens.
Der Christ bzw. die Christin konne nicht auf diese Anmafung verzichten,
,[d]enn sie ldsst Gott nochmals grofler sein als den Menschen und die
Kirche.“ Rahner nennt damit nicht nur den Grund fiir die Anmafdung, die
in der Vorstellung eines anonymen Christentums blofd besonders sinnfallig
wird, sondern darin auch den Grund seiner retorsionsbegiinstigenden
Denkweise. Die Einbeziehung anderer Personen, auch explizit Nicht- und
Andersglaubiger ergibt sich fiir Rahner namlich aus der inneren Struktur
des Gottesgedankens. Der umfassende Anspruch des Christentums resul-
tiert in dieser Linie aus der Vorstellung eines allesiibersteigenden Gottes.53
Rahner kniipft damit an eine theologische Tradition an, die Gott mit
Anselm von Canterbury als ,id, quo nihil maius cogitari potest” definiert.
Anselm hat damit eine Formatierungsregel fiir Theologie insgesamt formu-

52 KUNG, Hans: Christ sein. Miinchen: Piper 1974, go.

53 Vor diesem Hintergrund wiren auch Rahners Uberlegungen zum Exklusivititsan-
spruch der katholischen Kirche am Ende des HdW zu lesen. Vgl. RAHNER: Horer des Wortes,
276-278.



Retorsion 507

liert. Gottes zentrale Eigenschaft besteht demnach darin, alles zu iiberstei-
gen. Sowohl Soren Kierkegaard als auch Ludwig Feuerbach haben den
Gottesgedanken in dieser Linie als Superlativ bezeichnet, weil nur diese
letzte Stufe der Steigerung geniigt, um die Gréfle Gottes zumindest andeu-
ten zu koénnen.’4 Anselms Regel treibt die Theologie in eine nie endende
Steigerungs- und Relativierungsarbeit.55 Jeder Begriff, jede Eigenschaft
Gottes muss an der alles iibersteigenden Grofle Gottes geeicht werden. Das
fithrt zu einer paradoxalen Operation, insofern mit endlichen Mitteln tiber
Unendliches gesprochen werden soll. Zugleich fiihrt es zur Ausbildung
umfassender Kategorien: Aus Giite wird Allgiite, aus Macht Allmacht etc.
Darin liegt der fiir die Retorsion entscheidende Punkt. Wenn Gott namlich
in dieser Weise gedacht wird, betrifft er in direkter Konsequenz jeden Men-
schen. Wird Gott also etwa als Schopfer der Welt inklusive der Menschheit
vorgestellt, dann betrifft das nicht nur diejenigen, die an diesen Gott glau-
ben. Ein allumfassender Gott wirkt sich zwangsldufig auf alles aus. Der
erste Schritt zur Retorsion ist damit aber bereits getan, insofern es ja ge-
rade um die Identifikation umfassender Voraussetzungen geht. Wichtig ist
an dieser Stelle noch einmal der methodische Hinweis, dass es hier erst
einmal nur um die Beobachtung der Setzung entsprechender Vorausset-
zungen geht und eben nicht schon um die Frage nach der Angemessenheit
oder Berechtigung der Setzung.

Dies ldsst sich am Beispiel der Geschopflichkeit des Menschen durch-
spielen: Geht man von der Voraussetzung aus, dass Gott alles und jeden
geschaffen hat und die Schopfung deshalb die Mdoglichkeitsbedingung fiir
samtliche Handlungen samtlicher Personen darstellt, kann auch die expli-
zite Bestreitung der Schopfung argumentativ umgedreht werden. Auch die-
jenige Person, die fir sich reklamiert, kein Teil einer Schépfung zu sein,
weil sie an keine Schépfung glaubt, offenbarte sich gegen ihre Intention als
Teil der Schopfung, insofern jede ihrer Handlungen (also auch die Bestrei-
tung) auf der Schopfung als Moglichkeitsbedingung beruhte. Auch sie bleibt
von der gesetzten anthropologischen Konstante betroffen. Mit einem so
umfassenden Konzept wie Schopfung gibt es aus der Perspektive derer, die
die dieses Konzept vertreten, letztlich nur noch ,eine ,relational bedingte’

54 Vgl. KIERKEGAARD, Soren: Journal NB 35:23-24 (1854), in: KIMMSE, Bruce H. et al.
(eds.): Kierkegaard’s Journals and Notebooks. Journals NB 31-36, Bd. 10. Princeton: Princeton
University Press 2018, 367-416, hier 397; FEUERBACH, Ludwig: Theogonie. Nach den Quellen
des klassischen, hebrdischen und christlichen Altertums (= Ludwig Feuerbach. Gesammelte
Werke 7). Berlin: Akademie-Verlag 31985, 281.

35 Vgl. dazu ausfiihrlich KIRSCHNER, Martin: Gott - gréger als gedacht. Die Transforma-

tion der Vernunft aus der Begegnung mit Gott bei Anselm von Canterbury. Freiburg: Herder
2013.



508 Jonas Maria Hoff

Eigenstdandigkeit. Als solche kann sich die Schépfung [...] nicht selbst auf-
heben®sé.

Vor dem spezifischen Hintergrund des Gottesgedankens wird so das
klassische Muster der Retorsion aktualisiert: Die ablehnende Positionie-
rung des Gegeniibers wird so in die eigene Argumentation eingeflochten,
dass die urspriingliche Aussage gegen ihre Intention gewendet wird. Aus
Sicht der Person, deren Aussage in dieser Weise umgedreht wird, ware da-
mit aber freilich nicht bewiesen, dass die an sie herangetragene Vorausset-
zung gilt.57 In der retorsiven Widerlegung zeigt sich deshalb nicht einfach
die objektive Geltung einer Voraussetzung, sondern zundchst nur, dass die
Person, die eine Retorsion attestiert bzw. diese nahelegt, von der Geltung
der Voraussetzung ausgeht. Retorsive oder retorsionsvorbereitende Argu-
mente umweht der Verdacht von Bevormundung. Das betrifft auch die
Theologie, wie sich an der Kritik des ,anonymen Christentums”“ exempla-
risch zeigen lasst. Die argumentativen Strukturen, die solche Retorsionen
begiinstigen und vorbereiten, sind in der Theologie durch den Gottesge-
danken aber dennoch iiberaus prasent. Auch wenn sich das Unbehagen zu-
meist - wie im Beispiel des ,anonymen Christentums“ - erst dann duflert,
wenn ein expliziter Ubergriff auf dritte geschieht, liegt der Grund fiir die-
ses Unbehagen doch in der retorsiven Argumentationsstruktur, die sich
aus dem Gottesgedanken ergibt. Die Kritiker:innen Rahners waren also mit
der Frage zu konfrontieren, inwiefern sie selbst nicht von einem Gottesbild
ausgehen, das die Positionierung eines Gegentibers in gleicher Weise tiber-
gehen muss - ohne diese Konsequenz vielleicht aber eigens auszuweisen.

Meine These lautet also, (1) dass die Theologie zu Retorsionen bzw. re-
torsiven Denkfiguren neigt und (2) diese Neigung nicht einfach aus einer
theologischen Fortsetzung der Transzendentalphilosophie resultiert, son-
dern aus dem Gottesbild, das der christlichen Theologie zugrunde liegt. -
Diese zweifache These stellt ein systematisches Beobachtungsangebot fiir
die Theologie dar, das in seiner wiederum umfassenden Anlage selbst vor
die Frage gestellt werden konnte, inwiefern hier eigentlich eine Retorsion
angebahnt wird. Im Sinne einer Beobachtung zweiter Ordnung kénnte also
gefragt werden, ob die Retorsion als Beobachtungsfolie nicht selbst so um-
fassend eingesetzt wird, dass der Beobachtungsprozess auf Retorsionen zu-
steuert. Dies wiederum fiihrt zu einer letzten Frage, die im Rahmen dieses
Beitrags erortert werden soll - der Frage namlich, ob (theologische) Retor-
sionen ein diskursives Problem darstellen.

56 ANSORGE, Dirk/KEHL, Medard: Und Gott sah, dass es gut war. Eine Theologie der Schop-
fung, 3. aktualisierte und erweiterte Auflage. Freiburg i.Br.: Herder 2018, 4s.

57 Wie bereits erwiahnt, hat Muck angemerkt, dass aus der Retorsion kein Beweis folgt.
Vgl. erneut: MUCK: Operative Analyse und Retorsion, 25f.



Retorsion 509

5. SIND THEOLOGISCHE RETORSIONEN EIN DISKURSIVES PROBLEM?

Der zentrale Einwand gegen Retorsionsargumente ist in den kritischen An-
fragen an das ,anonyme Christentum® letztlich schon benannt. Er lasst sich
als Bevormundung oder Anmafung umschreiben. Das Problem wird darin
erkannt, dass Auerungen eines Gegeniibers scheinbar nicht ernst genom-
men werden konnen, weil die vorausgesetzte Theorie vereinnahmend wirkt.
Retorsionsargumente implizieren den Vorwurf, das Gegeniiber wisse es
nicht besser oder argumentiere sogar absichtlich unredlich. In der Retor-
sion wird diese Unzuldnglichkeit korrigiert. Wer Retorsionen einsetzt, be-
ansprucht damit letztlich, mehr zu sehen als das Gegeniiber.58 Das legt ei-
nen Uberlegenheitsgestus nahe, der Unbehagen erzeugen kann.s? Das gilt
freilich liber den theologischen Kontext hinaus und nicht nur fiir transzen-
dentale Argumente. Die bisherigen Uberlegungen blieben allerdings dar-
auf beschrankt. Im Folgenden mochte ich deshalb den Fokus weiten und
das Unbehagen mithilfe zweier literarischer Beispiele veranschaulichen.

(1) Edgar Allen Poe erzahlt in der Kurzgeschichte The System of Doctor
Tarr and Professor Fether (1844) von einem pikanten Rollenwechsel.60 Als
Gast in einer psychiatrischen Klinik kommt der Ich-Erzdhler mit Men-
schen in Kontakt, die sich als medizinisches Personal ausgeben. Sie berich-
ten dem Gast von Heilverfahren und auch davon, eines Tages hdtten die
Kranken die Warter tiberwaltigt und ihre Rollen ibernommen. Das Perso-
nal sei eingeschlossen worden. Gegen Ende der Erzahlung kehren sich die
Verhiltnisse dann um. Warter treten auf, die die Anwesenden der Mahlge-
meinsaft genau als die Patienten entlarven, von denen zuvor erzdhlt wor-
den war. Der Bericht bezog sich also weniger auf vergangene als vielmehr
gegenwartige Geschehnisse. Mit der Wiederherstellung der Ordnung ge-
winnt auch der Ich-Erzahler eine klare Sicht. Er kann nunmehr zwischen
Tauschung und Wahrheit unterscheiden und sieht, dass er es zuvor mit
Kranken zu tun hatte.

(2) Ein dhnliches Szenario baut der Schriftsteller Dennis Lehane in sei-
nem 2003 erschienenen Roman Shutter Island auf. Auch hier geht es um
eine Psychiatrie und die prekidre Zuordnung von Kranken und Gesunden.

58 Mustergiiltig zeigt sich das etwa an der folgenden Formulierung Mucks: ,Die Retor-
sion stellt darum die im Vollzug eingeschlossenen, ihn erméglichenden, aber nicht beachte-
ten Einsichten heraus und weist die Notwendigkeit ihrer Anerkennung nach.“ Muck: Die
transzendentale Methode, 18.

39 Auf dieses Moment der Retorsion hat auch Verweyen hingewiesen: ,Man nimmt hier
namlich den anderen mit seinen Fragen und Zweifeln im Grunde nicht ernst, sondern zieht
sicher nur apologetisch in seine eigene Burg zuriick.“ VERWEYEN, Hansjiirgen: Nach Gott
fragen. Anselms Gottesbegriff als Anleitung (= Christliche Strukturen in der modernen Welt
23). Essen: Ludgerus-Verlag 1978, 34.

60 vgl. POE, Edgar Allen: The System of Doctor Tarr and Professor Fether, Volltext unter:
https://en.wikisource.org/wiki/The_System_of_Doctor_Tarr_and_Professor_Fether
(30.11.2022).



510 Jonas Maria Hoff

Im Verlauf der Geschichte kommt es zu einem bezeichnenden Gesprach
zwischen Teddy, dem Protagonisten, und einer anderen Figur:

“She smiled darkly and shook her head. ‘I'm not crazy. I'm not. Of course what
else would a crazy person claim? That'’s the Kafkaesque genius of it all. If you're
not crazy but people have told the world you are, then all your protests to the
contrary just underscore their point. Do you see what I'm saying?’

‘Sort of,” Teddy said.

‘Look at it as a syllogism. Let’s say the syllogism begins with this principle: «In-
sane men deny that they are insane.» You follow?’

‘Sure,” Teddy said.

‘Okay, part two: «Bob denies he is insane.» Part three, the «ergo» part. «Ergo -
Bob is insane.»’ She placed the scalpel on the ground by her knee and stoked
the fire with a stick. ‘If you are deemed insane, then all actions that would
otherwise prove you are not do, in actuality, fall into the framework of an in-
sane person's actions. Your sound protests constitute denial. Your valid fears
are deemed paranoia. Your survival instincts are labeled defense mechanisms.
It’s a no-win situation. It's a death penalty really. Once you're here, you're not
getting out.””61

Der Dialog radikalisiert letztlich das Setting, von dem auch Poe erzdhlt.
Beide Beispiele lassen sich leicht auf Retorsionen zuspitzen. Die Voraus-
setzung der Geisteskrankheit wird so umfassend eingesetzt, dass jedes Ver-
halten der sie betreffenden Person nichts anderes als eine Bestatigung die-
ser Voraussetzung sein kann: Der Kranke beteuert seine Gesundheit, weil
er krank ist. [hm steht keine Handlung zur Verfiigung, die aus dieser Deu-
tung herausfiihrte. Die von Poe und Lehane erzdhlten Rollenwechsel spit-
zen dieses Problem zu, weil sie auf die Moglichkeit von Fehlzuordnungen
hinweisen. Die eigene Positionierung ist in diesem Fallen nicht mehr das
entscheidende Kriterium. Sie bleibt eingehegt in eine tibergeordnete von
aufden aufgesetzte Deutung und miindet in eine ,unhaltbare Situation“62.
In ihrer Zuspitzung machen die Beispiele ersichtlich, wie retorsive Ar-
gumentationen Unbehagen hervorrufen. Es sind Gruselgeschichten. Mit
Blick auf den theologischen Kontext und das Beispiel Rahners lief3e sich er-
ganzen, dass dieses Unbehagen nicht nur auf der Seite derjenigen entsteht,
die zum Gegenstand einer retorsiven Argumentation werden, sondern
auch bei denen auftritt, deren argumentatives Repertoire retorsive Denkfi-
guren beinhaltet. Die binnentheologische Kritik an Rahners ,anonymem
Christentum® zeigt das an, insofern die Kritik (etwa Kiings) selbst an die
umfassende Struktur theologischen Denkens gebunden bleibt. Auch wenn
diese Konsequenz nicht ausgesprochen wird, bereiten auch diese Konzepte
Retorsionen vor - zumindest sofern sie sich auf Gott in der Linie Anselms

61 LEHANE, Dennis: Shutter Island. London: Bantam Books 42009, 303f.

62 WATZLAWICK, Paul/BEAVIN, Janet H./JACKSON, Don D.: Menschliche Kommunikation.
Formen, Stérungen, Paradoxien. Bern: Verlag Hans Huber 2007, 179. Urspriinglich bezeich-
net dieser Ausdruck die Folgen pragmatischer bzw. kommunikativer Paradoxien.



Retorsion 511

beziehen, dann ndmlich zielt der Anspruch auf schlichtweg alles. Dieser
Umstand leitet nun zur Problematisierung iiber, weil darin die Frage nach
den Alternativen anklingt. Wenn die Theologie tatsachlich in dieser Weise
zur Retorsion neigt, disqualifiziert sie das nicht fiir einen Diskurs auf
Augenhéhe?

Fir die Beantwortung der Frage muss noch einmal auf die Ausfithrun-
gen in Abschnitt 2 dieses Beitrags verwiesen werden. Als mogliche Kandi-
daten fiir Retorsionen wurde dort vor allem auf die Konzepte ,Wahrheit"
und ,Freiheit“, aber auch auf abstrakte Begriffe wie - selbstreferentiell,
weil performativ beanspruchend - ,Begriff, ,Kommunikation®, ,Bewusst-
sein“ oder ,Erkenntnis“ verwiesen. Diese Begriffe entstammen nun aber
keineswegs der Theologie. Auch der Hinweis auf die Psychoanalyse (s.0.)
und die beiden literarischen Beispiele zeigen das an. Die Reihung liefRe
sich um viele weitere Konzepte aus explizit nicht-theologischen Kontexten
erganzen. Ein Beispiel mdchte ich an dieser Stelle als Modell diskutieren.

Konkret geht es hierbei nicht um einen einzelnen Begriff, der als Vor-
aussetzung behauptet wird, sondern - analog zur Theologie - um ein spe-
zifisches Diskurssetting, wie es in der Erkenntnistheorie vorliegt. Aus der
grundlegenden Fragestellung dieses philosophischen Themenbereichs re-
sultiert ndmlich eine retorsive Konstellation. Unterschiedliche Erkenntnis-
theorien sprechen so umfassend iiber Erkenntnis und Wissen, dass sie auch
explizit widersprechende Uberzeugungen in ihre Konzepte integrieren
kénnen. Innerhalb des Diskurses fithrt das zu einer Inkompatibilitdt und
bereitet eine Immunisierung der Theorien vor. Josef Mitterer hat dies fiir
zwei zentrale erkenntnistheoretische Opponenten beschrieben: ,Konstruk-
tivismus und Realismus setzen in der gegenseitigen Kritik einander die je-
weils eigene Position voraus.“63 Und weiter: ,Damit besteht das Scheitern
der jeweils kritisierten Theorie einfach darin, daf} sie von der Theorie ab-
weicht, von der aus der Vorwurf des Scheiterns erhoben wird.“64 Die Re-
torsion ist in dieser Konstellation nur noch einen Schritt entfernt. Beide
Theorien geben so grundlegende Antworten auf die erkenntnistheoreti-
schen Ausgangsfragen, dass sie Voraussetzungen formulieren, die das Ge-
geniiber noch dann betreffen, wenn es sich aus einer theoretisch komple-
xen Reflexion heraus gegen die Voraussetzungen ausspricht. Die Immuni-
sierung, die daraus potentiell erwdchst, lasst sich theoretisch nicht einfach
auflésen - darin aber kiindigt sich erneut das Unbehagen an, das mit der
Retorsion einhergeht.

Das Beispiel soll verdeutlichen, dass nicht nur die Theologie zu Retor-
sionen neigt und das Muster liber Fachergrenzen hinaus wirkt. Damit be-
trifft auch die Problematisierung nicht nur sie. Zugleich ist darin aber kei-

63 MITTERER, Josef: Realismus oder Konstruktivismus? Wahrheit oder Beliebigkeit? in: ZfE
2 (1999) 4, 485-498, hier 487.
64 MITTERER: Realismus oder Konstruktivismus, 496.



512 Jonas Maria Hoff

ne Auflésung der Problematisierung erreicht, sondern eher eine Auswei-
tung. Ohnehin wiirde ein Auflésungsversuch diesen Beitrag iiberfordern.
Zu suchen wire sie nimlich weniger in einer Reflexion des argumentativen
Musters, als vielmehr auf der Ebene der konkreten Voraussetzungen, von
denen die jeweilige Retorsion ihren Ausgang nimmt. Hier bediirfte es also
separater Abwagungen fiir jede einzelne Voraussetzung. Das heif3t konkret
also einer Priifung, ob Begriffe wie Freiheit, Wahrheit, Kommunikation, Er-
kenntnis etc. tatsdchlich als so umfassende Voraussetzungen verstanden
werden sollten, dass sie in letzter Konsequenz auch Retorsionsargumente
berechtigen. Gleiches gilt fiir die Diagnose psychischer Erkrankungen. Die
Musterhaftigkeit der Retorsion sollte dabei zwar eine Rolle spielen (das
heifdt vor allem, Retorsion nicht mehr nur auf die Skepsis-Widerlegung zu
begrenzen), die Frage, ob die jeweilige Voraussetzung tatsichlich eine re-
torsive Argumentation berechtigt, lasst sich aber nur in der Diskussion
dieser Voraussetzung und ihrer Kriterien selbst kldren. Die Legitimation
einer theologischen Retorsion ware deshalb aus einer theologischen Plau-
sibilitdt abzuleiten, also etwa in der konkreten Beschdftigung mit Denkfi-
guren wie der transzendentalen Erfahrung oder dem anonymen Christen-
tum herauszuarbeiten. Gleiches gilt auch fiir andere Konzepte und andere
wissenschaftliche Disziplinen.

In diese internen Diskussionen kann dieser Beitrag nicht eintreten. In
theologischer Absicht soll er lediglich Beobachtungen zur Retorsion als
einem argumentativen und darin weder auf die Theologie noch auf die
Skepsis-Widerlegung zu reduzierendem Muster anbieten. Dies geschieht
in Ankniipfung an eine Debatte, die in den letzten Jahren und Jahrzehnten
beinahe keine Aufmerksamkeit erfahren hat, sich fiir aktuelle Fragen aber
als hochgradig bedeutsam erweisen konnte. Das gilt etwa fiir die Untersu-
chung universalistischer und hegemonialer Denkfiguren oder auch fiir in-
nertheologische Methodenkonflikte, die aus dem Aufeinandertreffen voll-
stindiger Beschreibungsanspriiche resultieren.



Retorsion 513

Zusammenfassung

Der Aufsatz versucht, die Retorsion als argumentatives Muster zu beleuch-
ten und ihre allgemeine, vor allem aber theologische Relevanz aufzuzeigen.
Dazu greift der Text auf eine seit einigen Jahren weitgehend verstummte De-
batte zuriick, in der die Retorsion v.a. zur Skepsiswiderlegung eingesetzt
wurde. Diese Verwendung erweist sich als zu eng. Sie schopft weder die all-
gemein-theoretischen noch spezifisch-theologischen Beschreibungsméglich-
keiten des Begriffs aus, wie der Aufsatz in exemplarischer Diskussion der
Theologie Karl Rahners zeigt. Die Uberlegungen laufen auf die These zu, dass
die Theologie insgesamt zu Retorsionen neigt.

Abstract

This paper highlights retorsion as an arqumentative pattern and its general,
but especially theological relevance. For this purpose, the text refers to a de-
bate that has received little attention in recent years. In this context retor-
sion was used primarily to refute skepticism. This use proves to be too re-
strictive; it exploits neither the general-theoretical nor the specific-theolo-
gical descriptive potential of the term, as the essay shows in an exemplary
discussion of Karl Rahner’s theology. The reflections converge on the thesis
that theology is dependent on retorsions.






	Retorsion : Beobachtungen zu einem argumentativen Muster in theologischer Absicht

