
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 2

Artikel: Retorsion : Beobachtungen zu einem argumentativen Muster in
theologischer Absicht

Autor: Hoff, Jonas Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055259

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jonas Maria Hoff

Retorsion
Beobachtungen zu einem argumentativen Muster in

theologischer Absicht

l. Einleitung

Der Begriff „Retorsion" spielt derzeit weder philosophisch noch theologisch

eine nennenswerte Rolle. Das könnte unter anderem daran liegen,
dass er zumeist nur zur Erwiderung skeptischer Argumente eingesetzt wird.
Dabei geht es in der Regel um die Unhintergehbarkeit der Wahrheit, die
sich performativ noch dort zeige, wo sie eigentlich bestritten wird. Die
Retorsion erweist sich hier als hilfreich, weil sie die Positionierung des

Gegenübers umdreht und darin letztlich erlaubt, sie zu übergehen. Wenn der
Skeptiker also sagt, es gebe keine Wahrheit, beansprucht diese Aussage
selbst nicht einen Wahrheitswert? In der philosophisch-theologischen
Debatte hat die Retorsion ihren primären Ort deswegen in der Diskussion um
Letztbegründung und Transzendentalpragmatik. Hier geht es um
Voraussetzungen von Aussagen, die so grundsätzlich zu sein scheinen, dass sie

jede/jeden betreffen; unabhängig davon, ob sie/er das nun zugibt oder
bestreitet. Der Blick fällt damit unweigerlich auf den theoretischen Hintergrund,

vor dem solche Aussagen gelesen werden. Ob eine Retorsion attestiert

wird, hängt zunächst von den vorausgesetzten Annahmen ab. Die Aussage

„ich bin unfrei" muss beispielsweise, nicht grundsätzlich als performa-
tiver Widerspruch verstanden werden. Sobald aber eine Theorie vorausgesetzt

wird, die dem Menschen vollumfassende Freiheit zuschreibt, läge eben
doch ein performativer Widerspruch vor, der im Zuge einer Retorsion gegen
die Aussagerichtung gewendet werden könnte. Ein Mensch, der seine
Unfreiheit beteuert, erwiese sich dann gerade in der Bestreitung seiner Freiheit
als frei.

Das Ziel dieses Aufsatzes besteht darin, die Relevanz von Retorsions ar-
gumenten in der Theologie herauszuarbeiten. Dazu bedarf es zunächst
einiger einführender Bemerkungen zum Begriff und seiner philosophischen
Rezeption. Anschließend wird die Theologie Karl Rahners als exemplarisches

Modell auf Retorsionen untersucht. In einem nächsten Schritt wird
der Befund systematisch-theologisch ausgedeutet und auf die Frage
zugespitzt, ob theologischen Begriffen nicht grundsätzlich eine so weite Extension

eignet, dass sie Retorsionen geradezu provozieren. Abschließend wird
die Frage diskutiert, ob (theologische) Retorsionen ein diskursives Problem
darstellen.



494 Jonas Maria Hoff

2. Zum Begriff „Retorsion" und seiner philosophischen Rezeption

Eingangs wurde bereits darauf hingewiesen, dass der Begriff derzeit weder
in philosophischen noch in theologischen Debatten besonders beachtet
wird. In der Bearbeitung des Themas rücken deshalb weniger aktuelle als

vielmehr ältere Forschungsbeiträge in den Blick. Konkret werde ich mich
vorwiegend auf Arbeiten aus den i96o-i98oer Jahren beziehen.1

Im Gegensatz zu vielen anderen philosophischen Lexika2 weist das

Metzler Lexikon Philosophie zumindest einen kurzen Eintrag zur Retorsion
auf. Peter Prechtl definiert den Begriff dort als „argumentatives Verfahren,
in dem eine Argumentation dadurch umgedreht wird, dass aus den
Voraussetzungen der These des Argumentationsgegners die Verneinung seiner
These erschlossen wird."3 Traditionell wird dieses Verfahren - wie schon
erwähnt - besonders in der Beobachtung skeptischer Argumente eingesetzt.4

Skeptiker:innen wird dann vorgeworfen, ihre Kritik der Wahrheit
setze performativ selbst einen Wahrheitsanspruch voraus. Durch die
Retorsion wird so ein performativer Widerspruch herausgearbeitet. Wenn
Sokrates sagt, „ich weiß, dass ich nichts weiß", dann weiß er eben doch
etwas. Er nimmt performativ in Anspruch, was er ablehnt, und bestätigt
damit, was er bestreitet. Diese Wendung der Aussage gegen ihre argumentative

Stoßrichtung wird mit dem Begriff „Retorsion" umschrieben. Eine
Aussage wird - gemäß der etymologischen Herkunft des Begriffs (von lat.
retorquere) - zurückgedreht. Dies setzt aber voraus, dass die Aussage nicht

1 Für eine frühere Beschäftigung vgl. ISAYE, Gaston: La justification critique par retorsion,
in: Revue philosophique de Louvain 52 (1954), 204-233.

2 Um hier nur einige Werke zu nennen, die den Begriff nicht behandeln: Vgl. GRÜNDER,

Karlfried/RlTTER, Joachim: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Basel: Schwabe 1992;
REHFUS, Wulff D.: Handwörterbuch Philosophie. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2003;
SANDKÜHLER, Hans Jörg: Enzyklopädie Philosophie. Hamburg: Felix Meiner 2010; KOLMER,

Peter/WiLDFEUER, Armin G.: Neues Handbuch philosophischer Grundbegriffe. Freiburg i.Br.:
Karl Alber 2011; Meyer, Uwe/REGENBOGEN, Arnim: Wörterbuch der philosophischen Begriffe.
Hamburg: Felix Meiner 2013. Die Liste ließe sich um viele weitere Negativbefunde ergänzen.

3 PRECHTL, Peter: Retorsion, in: PRECHTL, Peter/BURKARD, Franz-Peter (Hgg.): Metzler
Lexikon Philosophie. Begriffe und Definitionen. Stuttgart: J.B. Metzler 32oo8, 530. Vgl. ähnlich
WENDEL, Saskia: Retorsion, in: Lexikon philosophischer Grundbegriffe der Theologie. Freiburg
i.Br.: Herder 2003, 352. Für stärker auf eine zu beweisende Fähigkeit ausgerichtete Definition
vgl. MUCK, Otto: Thomas - Kant - Maréchal. Karl Rahners transzendentale Methode, in:
Schöndorf, Harald (Hg.): Die Philosophischen Quellen der Theologie Karl Rahners Quaes-
tiones Disputatae 213). Freiburg i.Br.: Herder 2005, 31-56, hier 41.

4 Das ergibt sich nicht zuletzt aus der Einsetzung dieser Denkfigur bei Joseph Maréchal.
Vgl. dazu VERWEYEN, Hansjürgen: Ontologische Voraussetzungen des Glaubensaktes. Zur
transzendentalen Frage nach der Möglichkeit von Offenbarung. Düsseldorf: Patmos-Verlag 1969,

110-115. Vgl. dazu auch die Verwendung bei Weissmahr oder Muck (s.u.). Auch dort, wo die
Kategorie in der jüngeren Philosophie noch vorkommt, steht sie im Kontext der Skepsis-
Bearbeitung, vgl. bspw. Gabriel, Markus: An den Grenzen der Erkenntnistheorie. Die
notwendige Endlichkeit des objektiven Wissens als Lektion des Skeptizismus. Freiburg i.Br.:
Karl Alber 2008, 177ft



Retorsion 495

einfach auf ihren propositionalen Gehalt beschränkt, sondern zumindest
die sprachliche Performanz mitbedacht wird.5 Im Fall der Skepsis zielt das

gesamte Verfahren nun vor allem auf die Wahrheit.6 Philosophisch lässt
sich das etwa bei Béla Weissmahr beobachten:

„Die Wahrheit der Aussage hängt von einer stillschweigend gemachten Annahme

ab, die dem, was in der Aussage ausdrücklich behauptet wird, widerspricht.
Da diese Annahme die unerläßliche Bedingung für die Wahrheit der Aussage
ist, kann man auch nicht behaupten, sie komme in keiner Weise zum
Ausdruck; nur wird sie nicht direkt, sondern bloß indirekt, nämlich durch den Vollzug

der Aussage, also dadurch, daß die Aussage im Ernst gemacht und damit
als wahr behauptet wird, zum Ausdruck gebracht."7

Weissmahr liefert damit ein mustergültiges Beispiel einer wahrheitsbezo-
genen Retorsion. In seine philosophisch-theologischen Überlegungen
integriert er die Denkfigur vor allem, um Letztbegründungen rechtfertigen zu
können. Aus der Retorsion leitet er in diesem Sinn „den Aufweis nicht nur
faktisch wahrer, sondern notwendig wahrer Sätze"8 ab. Es geht ihm letztlich

um „die unbestreitbare Wahrheit gewisser Aussagen"9, die er noch dort
nachweisen will, wo sie längst bestritten wird. Weissmahr akzeptiert in
diesem Zusammenhang zwar Hans Alberts berühmtes Münchhausen-Trilem-
ma, schränkt es mithilfe der Retorsion aber ein. Zumindest für grundlegende

Wahrheiten beansprucht Weissmahr folglich, dass sie keinen der
drei Wege des Trilemmas gehen, also weder in einem Zirkelschluss noch in
einem infiniten Regress oder einem Gesprächsabbruch enden.10 Attila
Szombath versteht die Retorsion bei Weissmahr deshalb als „Methode zur
Grundlegung der allerersten Prinzipien der Wirklichkeit."11 Eine tragende
Funktion hat die Retorsion bei Weissmahr somit aber nur dort, wo sie auf

5 Vgl. WEISSMAHR, Béla: Ein Vorschlag zur Theorie der retorsiven oder transzendentalen
Argumentation, in: MUCK, Otto (Hg.): Sinngestalten. Metaphysik in der Vielfalt menschlichen
Fragens. FS Enterich Coreth. Innsbruck: Tyrolia 1989, 66-77, v a- 67-70.

6 In der Erwiderung der Skepsis kann es allerdings (wie bei Maréchal) auch um die
„allgemeine Notwendigkeit der Seinsbejahung" gehen. MUCK, Otto: Die transzendentale
Methode in der scholastischen Philosophie der Gegenwart. Innsbruck: Rauch 1964, 77. Dies
wiederum kann in eine Metaphysikbegründung überführt werden. Vgl. bspw. CORETH, Emerich:
Grundriss der Metaphysik. Innsbruck: Tyrolia 1994. Die verschiedenen Möglichkeiten sind
freilich eng miteinander verbunden und lassen sich u.a. durch eine korrespondenztheoretische

Aufladung des Wahrheitsbegriffs, der die Seinsbejahung voraussetzt, vermitteln.
7 WEISSMAHR, Béla: Ontologie Grundkurs Philosophie 3). Stuttgart: W. Kohlhammer

1985, 32.
8 WEISSMAHR, Béla: Letztbegründung. Metaphysische Schriften aus dem Nachlass, hg. v.

Joseph Weissmahr. Stuttgart: W. Kohlhammer 2015, 210.
9 Vgl. WEISSMAHR: Letztbegründung, 210.
10 Vgl. Weissmahr, Béla: Die Wirklichkeit des Geistes. Eine philosophische Hinführung.

Stuttgart: W. Kohlhammer 2016, 47.
11 SZOMBATH, Attila: Vorwort, in: WEISSMAHR, Béla: Letztbegründung. Metaphysische

Schriften aus dem Nachlass. Stuttgart: W. Kohlhammer 2015, 9-12, hier 10.



496 Jonas Maria Hoff

die Wahrheit als unhintergehbare Voraussetzung abhebt. Er steht damit
exemplarisch für eine auf Skepsis-Widerlegung fokussierte Inanspruchnahme

der Retorsion.12
Dabei ist Weissmahr durchaus sensibel dafür, dass die Retorsion als

argumentatives Muster deutlich über diese eine mögliche Voraussetzung
(Wahrheit) hinausgeht. Als weiteren Kandidaten bringt er im Rekurs auf
Albert Keller die Freiheit ins Spiel:

„Wenn jemand für den totalen Determinismus und gegen die Willensfreiheit
Argumente vorlegt, dann bringt er damit seine Überzeugung zum Ausdruck, daß
sein Gegner durch rationale Argumentation von der Wahrheit des Determinismus

überzeugt werden kann, d.h. sein Urteil aufgrund der eingesehenen Gründe

selbst zu bilden vermag. Das wäre aber unmöglich, wenn seine Behauptung
zuträfe, denn dann wäre jede Überzeugung, jeder angenommene Standpunkt,
aber auch jede Argumentation bloß Folge notwendig ablaufender Prozesse, auf
die man durch rationale Argumente nicht den geringsten Einfluß ausüben könnte."12

Das beschriebene Szenario zielt also nicht auf die Wahrheit, sondern auf
die Freiheit als Voraussetzung einer Aussage. Retorsiv geht es aber auch
hier um den Erweis der unhintergehbaren Inanspruchnahme einer Größe,
die eigentlich bestritten werden soll, von einer externen Beobachtungsposition

aus aber als Möglichkeitsbedingung eingeführt wird. Die Retorsion
basiert damit nicht auf einem einfachen (formalen) Widerspruch proposi-
tionaler Ansprüche, sondern auf einem performativen Widerspruch, der
daraus entsteht, dass die in der Aussage bestrittene Größe im Vollzug in
Anspruch genommen wird. Retorsiv argumentiert dabei die Person oder
Instanz, die diesen performativen Widerspruch zuschreibt und die
Argumentation des Gegenübers gegen ihre ursprüngliche Richtung wendet. Aus
Sicht der retorsiv argumentierenden Person kann der Widerspruch dann
als indirekte Bestätigung der Geltung der vom Gegenüber explizit bestrittenen

Möglichkeitsbedingung gelesen werden. In Richtung solcher Versuche

hat Otto Muck gezeigt, dass der Retorsion im strengen Sinne keine
Beweiskraft zukommt:

„Mag sein, dass mit der Unmöglichkeit der Behauptung des universalen
Skeptizismus noch nicht das Kontradiktorium bewiesen ist, dass es mindestens eine
wahre und gewisse Aussage gibt. Wohl aber ist es die praktische Funktion der
generellen Verneinung der Wahrheit, dass die Frage nach der Wahrheit sinnlos
wird, damit aber auch eine kritische Überprüfung der Behauptungen. Damit ist

12 Seine Begründung allgemeiner und grundlegender Prinzipien steht explizit vor
diesem Hintergrund. Vgl. exemplarisch WEISSMAHR: Ontologie, 32. Noch einmal sei daraufhingewiesen,

dass auch retorsionsbasierte Metaphysikbegründungen und Seinsbejahung auf
Skepsis antworten. Vgl. Fn 6 dieser Abhandlung.

12 Weissmahr: Ontologie, 32. Aus methodischen Gründen soll diese These hier nicht
inhaltlich abgewogen werden. Es geht zunächst nur um die Einsicht in die Vielgestalt potentieller

Voraussetzungen zur Konstitution retorsiver Argumente.



Retorsion 497

noch keine bestimmte Aussage bewiesen, vielmehr wird nur verteidigt, dass es
nicht von vornherein unsinnig sei, Aussagen auf ihre Wahrheit zu überprüfen."

H

Auch wenn mit ihr also kein Beweis verbunden ist, setzt die Retorsion
doch zumindest die Behauptung der Geltung einer Voraussetzung voraus.
Im Beispiel der Wahrheit also etwa die Annahme, dass es nicht möglich
ist, den Raum der Wahrheit diskursiv zu verlassen.

Zusammengefasst ist Retorsion demnach dasjenige Verfahren, innerhalb
dessen der performative Widerspruch (1) markiert und (2) als Argument
gegen die sich widersprechende Instanz eingesetzt wird.15 Weissmahrs
Rekurs auf die Freiheit als weiteres Beispiel macht dabei deutlich, dass die
Retorsion als Muster nicht auf die Wahrheit als Voraussetzung beschränkt
werden muss.

Die mögliche Vielgestalt retorsionsbegünstigender Voraussetzungen
führt zu einer methodischen Verbindungslinie. Weissmahr selbst hat in
seinen Überlegungen wiederholt Bezug auf Karl-Otto Apel und die
Transzendentalpragmatik genommen. Nach Weissmahr ähneln sich Retorsion und
transzendentale Analyse. Über Letztere schreibt er:

„Ihr Wesen besteht [...] im Aufdecken jener allgemeingültigen Momente, die
durch jede vollzogene Behauptung als faktisch realisierte kundgetan werden.
Die transzendentale Analyse ist ihrer eigentlichen Absicht nach
Letztbegründungsbeweis, d.h. ein Aufweis der apriorischen Momente unserer Erkenntnis,
die Realitätsgeltung haben."16

Die Verbindung entsteht damit durch die Orientierung an Möglichkeitsbedingungen

und den Versuch der Letztbegründung. Diese methodische
Verbindungslinie wird von Apel selbst noch einmal klar expliziert: „Pragmatisch

inkonsistente Sätze", die letztlich performativen Widersprüchen
entsprechen,

„sind zugleich Hinweise auf unbestreitbar gewisse Sätze. Insofern bezeugen sie,
daß es nicht nur notwendige Bedingungen der Möglichkeit des Argumentierens
gibt, sondern daß wir - durch philosophische Reflexion auf die pragmatischen
Präsuppositionen des Argumentierens - auch einiges über diese Bedingungen a

priori wissen können."17

14 MUCK, Otto: Operative Analyse und Retorsion, in: KAMP, Georg/THIELE, Felix (Hgg.):
Erkennen und Handeln. FS Carl Friedrich Gethmann. München: Wilhelm Fink 2009, 19-39,
hier 25t.

15 Für ein anderes Verständnis vgl. prominent SCHOPENHAUER, Arthur: Die Kunst, recht
zu behalten. In achtunddreißig Kunstgriffen dargestellt. Köln: Insel 2012, 62.

16 WEISSMAHR: Wirklichkeit des Geistes, 160.
17 Apel, Karl-Otto: Problem einer philosophischen Theorie der Rationalitätstypen, in:

SCHNÄDELBACH, Herbert (Hg.): Rationalität. Philosophische Beiträge. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp GmbH & Co. KG 1984,15-31, hier 24 (Herv. des Originals).



498 Jonas Maria Hoff

Die transzendentale Fragestellung bereitet Retorsionen gewissermaßen vor,
weil sie nach Möglichkeitsbedingungen sucht, die a priori gelten. Wo solche

Voraussetzungen identifiziert, von anderen Akteur:innen aber bestritten

werden und dies auch thematisiert wird, liegen Retorsions argumente
im engeren Sinne vor. „Retorsionsvorbereitend" bzw. „retorsionsbegünsti-
gend" nenne ich hingegen Argumentationen, die diese letzte Konsequenz,
diesen letzten Satz nicht aussprechen, ihn aber systematisch nahelegen.
Für transzendentale Fragestellungen gilt dies. Allerdings führen nicht nur
transzendentale Denkfiguren zu retorsiven oder retorsionsvorbereitend en
Argumenten. Ähnlich retorsionsaffin wirken Verfahren, die lediglich die
Freilegung aposteriorischer Voraussetzungen beanspruchen. Das betrifft
etwa die Psychoanalyse als „Wissenschaft vom Unbewussten"18. Auch diese
bereitet potentiell Retorsionen vor, wenn bestimmte Verhaltens- oder
Denkweisen auf frühere Erfahrungen zurückgeführt werden, diese Herleitung

von der sie betreffenden Person aber bestritten wird.19 Wird dieser
Widerspruch dann wiederum in die Diagnose integriert und die Bestreitung

als Bestätigung gelesen, liegt ein nicht transzendental hervorgebrachtes

Retorsionsargument vor.20 Die transzendentale Methode ist folglich
nicht der einzige Weg zur Retorsion. Eine beizeiten beobachtbare
Gleichsetzung beider erweist sich als voreilig.21 Das bedeutet auch, dass
Retorsionen nicht nur in diesem Fall, sondern auch in anderen Diskursen
auftreten können. Das möchte ich im Folgenden zeigen.

Die Vielgestalt an Voraussetzungen, die im Rücken der Retorsion liegen
können, lässt sich in diesem Sinne methodisch erklären. Über mögliche
Begriffe, die als Voraussetzung in Betracht kommen, ist damit nichts
gesagt. Begriffskandidaten sind in erster Linie unter denjenigen Abstrakta zu
suchen, die über eine sehr weite Extension verfügen und so als Voraussetzung

ihrer eigenen Aushandlung in Frage kommen.22 Das betrifft beispielsweise.

die folgenden Begriffe: „Kommunikation braucht Kommunikation,
um sich bestimmen zu lassen; Bewusstsein benötigt Bewusstsein, um Thema

zu werden; Erkennen setzt Erkennen voraus, um sich beobachten zu

18 List, Eveline: Psychoanalyse. Geschichte, Theorien, Anwendungen. Wien: utb 2009,14.
19 Die Voraussetzungen können hier also eben ausschließlich Einzelpersonen betreffen

und müssen nicht in allgemein-anthropologischer Hinsicht gelten.
20 Vgl. dazu auch die literarischen Beispiele in Abschnitt 5 dieses Textes.
21 Vgl. WEISSMAHR: Wirklichkeit des Geistes, 45. Bei Muck differenziert zwar zwischen

transzdendentaler Methode und Retorsion (vgl. MUCK: Die transzendentale Methode, 78-80),
beschränkt die Retorsion aber dennoch auf ein apriorisches Verfahren. Vgl. MUCK: Die
transzendentale Methode, 172.

22 Darin besteht die Selbstreferentialität, die für das Zustandekommen der Retorsion zentral

ist. Vgl. Weissmahr: Vorschlag zur Theorie, 74t. Vgl. dazu auch Weissmahr: Wirklichkeit
des Geistes, 47.



Retorsion 499

lassen usw."23 Die Liste ließe sich fortsetzen und auch um die bereits
angesprochenen Begriffe „Wahrheit" und „Freiheit" ergänzen: Freiheit lässt
sich nur in Freiheit, Wahrheit nur in Beanspruchung von Wahrheit
verhandeln. Alle genannten Begriffe scheinen geeignet, um auf ihrer Grundlage

Retorsionsargumente aufzubauen. Dabei wäre jeweils bei der Bestreitung

der Voraussetzung anzusetzen:

Ich verwende keine Begriffe.
Ich kommuniziere nicht.
Ich verfüge über kein Bewusstsein. / Mein Bewusstsein ist derzeit
nicht aktiv.
Ich erkenne gerade nicht.

All diese Aussagen lassen sich aufgrund der Extension der vorausgesetzten
Begriffe (Begriff, Kommunikation, Bewusstsein, Erkennen) retorsiv gegen
die Aussagerichtung drehen. Deutlich wird damit außerdem noch einmal,
dass die Retorsion nicht einfach auf die Skepsis-Widerlegung im Interesse
einer Letztbegründung reduziert werden darf, sondern als argumentatives
Muster weit darüber hinausgeht. Ein solches Verständnis eröffnet die
Möglichkeit, dieses Muster als Beobachtungsfolie auf unterschiedliche Kontexte

anzulegen. Dazu gehört auch, dass die Retorsion nicht als rhetorische
Figur isoliert, sondern im Zusammenhang mit ihren Voraussetzungen
gesehen wird. Deswegen beziehe ich mich nicht nur auf Retorsionen im strengen

Sinne, sondern auch auf Denkfiguren, die aufgrund der Extension
ihrer Voraussetzung(en) retorsionsvorbereitend oder -begünstigend wirken.
Nach solchen Denkfiguren frage ich im Folgenden in der Theologie. In
einem ersten Schritt wird dazu ein exemplarisches theologisches Modell
diskutiert, um von dort aus allgemeine Überlegungen zum Zusammenhang von
Retorsion und Theologie anstellen zu können.

3. Rahner und die Retorsion

Konkret soll es nun um die Theologie und Religionsphilosophie Karl
Rahners gehen. Dafür spricht zum einen seine bis heute anhaltende enorme

Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte und zum anderen der Umstand,
dass die Retorsion als Beobachtungskategorie schon früh an sein Werk
herangetragen wurde. Prominent hat Hansjürgen Verweyen daraufhingewiesen,

Rahner argumentiere in der ersten Auflage des Hörer des Wortes (fortan:

HdW) retorsiv. Dies zeige sich in der Unendlichkeit des Fragens, das
als „ein wirklich letzter, nicht mehr hintergehbarer Boden erstphiloso-

23 Pörksen, Bernhard: Schlüsselwerke des Konstruktivismus. Eine Einführung, in: PöRKSEN,
Bernhard (Hg.): Schlüsselwerke des Konstruktivismus. Wiesbaden: Springer VS 2011, 13-31,
hier 25.



500 Jonas Maria Hoff

phisch-transzendentaler Gewißheit"24 eingesetzt werde. In der Tradition
Joseph Maréchals gehe es Rahner um eine „retorsive Absicherung der
unbestreitbaren Affirmation eines Unbedingten"25. Wichtig ist, dass Verweyen
in seiner Kritik Rahners nicht die retorsive Struktur, sondern die konkrete
Voraussetzung angreift. Verweyen bestätigt das erstphilosophische Anliegen,

hält die Frage als Kategorie aber für zu schwach.26 Die gleiche Retorsion

attestiert neben Verweyen auch Willibald Sandler: Bei Rahner „wird
der Nachweis geführt, dass die Bestreitung der abgeleiteten Aussage im
Vollzug das Bestrittene voraussetzt."27 Das zeige sich konkret in Geist in
Weh: „Die kritische Infragestellung der absoluten Reichweite menschlicher

Erkenntnis (als Urteil oder als Frage) vollzieht selbst nochmals den
Vorgriff auf diesen grenzenlosen Horizont."28 Sowohl Verweyen als auch
Sandler markieren damit einen entscheiden Punkt. Die Möglichkeiten, die
mit der Retorsion als Beschreibungskategorie bezogen auf Rahner und die
Theologie insgesamt verbunden sind, schöpfen sie m.E. aber noch nicht
ganz aus. Zunächst stelle ich deshalb noch einmal ausführlicher zwei
retorsive Denkfiguren Rahners vor.

A) Hörer des Wortes

Verweyen und Sandler konzentrieren sich auf Rahners transzendental-
theologische (bzw. transzendentalphilosophische) Grundlegung, wie er sie

24 VERWEYEN Hansjürgen: Gottes letztes Wort. Grundriß der Fundamentaltheologie, 3.,
vollständig überarbeitete Auflage. Regensburg: Friedrich Pustet 2000, 117. Auf diesen Aspekt
haben freilich weitere Autorinnen hingewiesen. Vgl. exemplarisch MUCK, Otto: Apriori,
Evidenz und Erfahrung, in: METZ, Johann Baptist (Hg.): Gott in Welt. FS Karl Rahner. Freiburg
i.Br.: Herder 1964, 85-96, hier 95.

25 VERWEYEN: Gottes letztes Wort, n6f. Für eine Kontextualisierung der Rezeption und
Durchführung retorsiver Argumente Rahners vgl. KREUTZER, Karsten: Transzendentales versus

hermeneutisches Denken. Zur Genese des religionsphilosophischen Ansatzes bei Karl
Rahner und seiner Rezeption durch Johann Baptist Metz ratio fidei 10). Regensburg: Friedrich

Pustet 2002, 24-26; 77-81.
26 Vgl. VERWEYEN: Gottes letztes Wort, 117-122.
27 Sandler, Willibald: Die Kunst des Fragens. Versuch einer systematischen Rekonstruktion

von Karl Rahners transzendental-phänomenologischer Methode, in: SIEBENROCK, Roman
A. (Hg.): Karl Rahner in der Diskussion. Erstes und zweites Innsbrucker Karl-Rahner-Symposion:

Themen - Referate - Ergebnisse Innsbrucker Theologische Studien 56). Innsbruck:
Tyrolia 2001, 247-267, hier 252.

28 SANDLER: Kunst des Fragens 252. Es ließen sich freilich weitere Belege für eine
explizite Anwendung der Retorsion auf die Theologie Rahners anführen, exemplarisch etwa:
Muck, Otto: Thomas - Kant - Maréchal. Karl Rahners transzendentale Methode, in:
SCHÖNDORF, Harald (Hg.): Die Philosophischen Quellen der Theologie Karl Rahners QD
213). Freiburg i.Br.: Herder 2005, 31-56, hier besonders 52; MUCK, Otto: Phänomenologie -
Metaphysik - Transzendentale Reflexion, in: Zeitschrift für katholische Theologie 96 (1974) 1,

62-75, h'er 72.



Retorsion 501

vor allem im HdW entwickelt hat.29 In der Tat lässt sich die retorsive
Argumentationsstruktur hier besonders profiliert beobachten. Rahner versucht
in seinen Ausführungen zu zeigen, dass jeder Mensch unweigerlich über
einen Gottes- bzw. Offenbarungsbezug verfügt - ob man sich dessen nun
bewusst ist oder nicht. Er geht dabei von der Unhintergehbarkeit der
Seinsfrage aus: Der Mensch frage

„nach den letzten Hintergründen, nach dem einen Grund aller Dinge, und
insofern er alles einzelne als seiend erkennt, nach dem Sein alles Seienden; er
treibt Metaphysik. Und selbst wenn er es unterläßt oder sogar ausdrücklich
ablehnt, so zu fragen, gibt er auf diese Frage doch eine Antwort: Er erklärt die
Frage als gleichgültig oder als sinnlos und hat damit schon eine Antwort gegeben:

Das Seiende ist jenes Etwas, das uns gleichgültig, dunkel und sinnleer aus
jedem Seienden heraus anblickt."30

Die Seinsfrage gehört insofern „zum Dasein des Menschen ständig und
notwendig"31 dazu. Sie formiert sich als ein notwendiger „Vorgriff32 auf
das Sein, der sich ignorieren, nicht aber aussetzen lässt.33 Rahners theologische

Spitze besteht nun darin, dass er in diesem allgemeinen Vorgriff auf
das Sein einen Vorgriff auf das absolute Sein bzw. auf den Grund des Seins
erkennt:

„Aber in diesem Vorgriff als notwendiger und immer schon vollzogener Bedingung

jeder menschlichen Erkenntnis und jedes menschlichen Handelns ist doch
auch schon die Existenz eines absoluten Seins, also Gottes mitbejaht, wenn
auch nicht vorgestellt."34

Kurzum: „Der Vorgriff geht auf Gott."35 In der Notwendigkeit dieses
Vorgriffs liegt das retorsionsbegünstigende Moment in Rahners Argumenta-

29 Vgl. Rahner, Karl: Hörer des Wortes. Schriften zur Religionsphilosophie und zur Grundlegung

der Theologie Karl Rahner Sämtliche Werke 4), bearb. v. Albert Raffelt, hg. v. d.

Karl-Rahner-Stiftung. Freiburg i.Br.: Herder 1997.
30 RAHNER: Hörer des Wortes, 52-54. Rahner verbindet mit der Metaphysik insgesamt

das Anliegen, Unbewusstes bewusst zu machen: „Metaphysik redet eigentlich immer über
Dinge, die man .immer schon weiß und gewußt hat.'" RAHNER: Hörer des Wortes, 48. Es ginge

um „das Erkenntnis dessen, was man immer schon kannte." RAHNER: Hörer des Wortes,
48. Folglich geht es auch ihm darum, explizit zu machen, „was mit dem Sein selbst schon
mitgesagt wurde." RAHNER: Hörer des Wortes, 64.

31 RAHNER: Hörer des Wortes, 56.
32 „Mit Vorgriff bezeichneten wir das apriorisch mit dem Wesen des Geistes gegebene

Vermögen, die einzelnen durch die sinnlich-hinnehmende Erkenntnis gegebenen Washeiten
sich vorzustellen in einem dynamischen apriorischen Ausgerichtetsein des Geistes auf die
absolute Weite seiner möglichen Gegenstände." Rahner: Hörer des Wortes, 216.

33 „Insofern diese Frage (wie Urteilen und freies Handeln überhaupt) zum Dasein des
Menschen notwendig gehört, gehört der Vorgriff auf Sein schlechthin in seiner ihm an ihm
selber zukommenden Unendlichkeit zur Grundverfassung des menschlichen Daseins."
RAHNER: Hörer des Wortes, 98.

34 RAHNER: Hörer des Wortes, 98.
35 RAHNER: Hörer des Wortes, 100.



502 Jonas Maria Hoff

tion. Es ergibt sich aus der transzendental-anthropologischen Fragestellung,
also aus der konzentrierten Beobachtung des Menschen hinsichtlich seiner
Möglichkeitsbedingungen in Bezug auf die Erkennbarkeit von Offenbarung.

Rahner sucht in diesem Sinne explizit „die apriorische Voraussetzung

für die Möglichkeit, ein solches Wort [Gottes] zu hören."36 Schon in
dieser Suche nach und der sich anschließenden Formulierung von
allgemeinen Voraussetzungen werden Retorsionen angebahnt. Rahner geht aber
auch den nächsten Schritt, insofern er diese Voraussetzungen (konkret:
Vorgriff) von der Positionierung sie betreffender Personen abkoppelt. In
seinen oben zitierten Ausführungen zur Metaphysik wird das greifbar: „Und
selbst wenn er es unterläßt oder sogar ausdrücklich ablehnt, so zu fragen,
gibt er auf diese Frage doch eine Antwort"37. Weil die Seinsfrage von
Rahner als anthropologische Konstante vorausgesetzt wird, kann der Mensch
in diesem Modell an ihr auch dort nicht vorbei, wo er es ausdrücklich
möchte. Er bestätigt sie unweigerlich performativ.

Immer wieder kennzeichnet Rahner im HdW Vorgänge als „implizite".
Der Ausdruck wird förmlich zum Signalwort für Rahners retorsive
Argumentation:

„Die Bejahung der realen Endlichkeit eines Seienden fordert als Bedingung
ihrer Möglichkeit die Bejahung der Existenz eines esse absolutum, die implizite
schon geschieht in dem Vorgriff auf das Sein überhaupt, durch den sie Begrenzung

des endlichen Seienden allererst als solche erkannt wird."38

„Nun geschieht aber ein Wissen um Sein überhaupt in jedem Urteil und in
jedem Handeln des Menschen; immer also wird implizite die Frage mitgestellt,
was das Sein sei, um das der Mensch vorgreifend immer schon weiß, wenn er
denkend und handelnd mit den einzelnen Seienden umgeht."39

„Der Mensch bejaht sich als etwas, weil seine Bejahung, wenn auch implizite,
so doch wissend geschieht. Diese Selbstbehauptung kann also in ihrer Tatsächlichkeit

notwendig sein, ohne daß dies auch ohne weiteres von der konkreten
Weise dieses Selbstverstehens gesagt werden müßte."40 (Herv. des Originals)

„So wird z.B. die Möglichkeit des Selbstmordes und des Gotteshasses begreiflich,

trotzdem der Mensch sich und den absoluten Wert implizite als die
Bedingung der Möglichkeit einer solchen abweisenden Haltung seinem eigenen
Dasein und dem absoluten Wert gegenüber wieder bejaht."41

In allen vier Textstellen wird Rahners grundlegende transzendentale Denkfigur

mit dem „implizite" gegen die Möglichkeit einer Bestreitung abgesi-

36 Rahner: Hörer des Wortes, 82.
37 RAHNER: Hörer des Wortes, 52-54.
38 RAHNER: Hörer des Wortes, 100.
39 RAHNER: Hörer des Wortes, 126.
40 RAHNER: Hörer des Wortes, 154.
41 RAHNER: Hörer des Wortes, 156.



Retorsion 503

chert. Später hat Rahner dafür auch den Ausdruck „unthematisch"
gebraucht. Im Grundkurs des Glaubens spricht er etwa davon, „dass mit dieser

transzendentalen Erfahrung ein gleichsam anonymes und unthematisches

Wissen von Gott gegeben ist."42 Dieses Wissen kann nach Rahner
zwar bestritten werden, trotzdem muss es aber in Anspruch genommen
werden.

Rahner argumentiert aber nicht nur bezüglich der transzendentalen
Erfahrung bzw. des fragenden Vorgriffs retorsionsvorbereitend. Aus seiner
transzendental-anthropologischen Fragestellung resultieren schon im HdW
weitere retorsionsbegünstigende Denkfiguren. Das betrifft besonders seine

Betrachtungen zur Geschichtlichkeit des Menschen:

„Die Hinwendung zur Geschichte ist somit nicht ein Verhalten, das im freien
Belieben des Menschen steht, sondern sie ist aus seiner spezifisch menschlichen

Geistigkeit heraus dem Menschen immer schon grundsätzlich aufgetragen.

Eine bewußte Loslösung von seiner Geschichte wäre also im Menschen ein
innerer Widerspruch zu seinem eigenen Wesen, nicht etwa nur insofern dieses
eine biologische Seite hat, sondern gerade nach seiner geistigen Seite. Denn in
jeder Hinwendung zur Erscheinung, die jedem menschlichen Erkennen wesentlich

ist, betätigt der Mensch immer auch eine Hinwendung zu etwas, was
immer schon geschichtlich ist, weil die Erscheinung immer, wenigstens als eine
Tatsächlichkeit am Menschen selbst, ein einmaliges Faktisches ist."43

Rahner beschreibt die Hinwendung zur Geschichte als unhintergehbare
menschliche Konstante und sichert sie explizit gegen die Bestreitung ab. In
diesem Fall nämlich entstünde dieser „innere [...] Widerspruch zu seinem
eigenen Wesen", der dem performativen Widerspruch entspricht. Die
Bestreitung ließe sich vor diesem Hintergrund nun retorsiv gegen die eigene
Aussagerichtung drehen, indem die Bestreitung selbst als Aktualisierung
der Geschichtlichkeit behauptet wird. Kurzum: Auch die Bestreitung der
Geschichtlichkeit wird geschichtlich vollzogen. Diesen letzten Schritt geht
Rahner nicht explizit, er formuliert damit freilich keine Retorsion im strengen

Sinn, argumentiert aber sehr wohl retorsionsvorbereitend bzw.
-begünstigend.

B) Anonymes Christentum

Aus diesen Grundkoordinaten der Theologie Rahners wird ersichtlich, dass
und wie sein Ansatz Retorsionen vorbereitet. Sie gehen vor allem auf die
transzendentale Methode zurück, wie schon Verweyen bezogen auf den
unendlichen Fragehorizont gezeigt hat. Die Konsequenzen, die sich aus die-

42 Rahner, Karl: Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriffdes Christentums, in:
Rahner, Karl: Grundkurs des Glaubens. Studien zum Begriff des Christentums, bearb. v. N.
Schwerdtfeger, A. Raffelt, hg. v. d. Karl-Rahner-Stiftung Karl Rahner Sämtliche Werke
26). Freiburg i.Br.: Herder 1999, 32.

43 Rahner: Hörer des Wortes, 248.



Jonas Maria Hoff

sem Ansatz ergeben, werden besonders an einer Denkfigur Rahners deutlich,

die allerdings noch nicht im HdW enthalten ist: dem „anonymen
Christentum". Nach Rahner meint dieser Begriff (ebenso wie die von ihm
abgewandelte Rede vom „anonymen Christen"):

„gar nichts anderes [...], als daß ein Mensch nach der Lehre der Kirche selbst
die heiligmachende Gnade schon besitzen kann, also gerechtfertigt und geheiligt

sein, Kind Gottes, Erbe des Himmels, gnadenhaft auf sein übernatürliches
ewiges Heil positiv hingeordnet sein kann, bevor er ein explizit christliches
Glaubensbekenntnis angenommen hat und getauft worden ist."44

Komprimiert meine der Begriff demnach „innere vergöttlichende und
vergebende Gnade vor der Taufe."45 Diese Denkfigur steht in einem soteriolo-
gischen Kontext und zielt auf ein inklusives Offenbarungs- und Heilsverständnis.

Rahner fährt sie auf, um nicht mehr davon ausgehen zu müssen,
„daß ein Großteil der Menschheit verlorengeht, und zwar nicht durch das
Nein zu einer angebotenen Glaubensgnade, also nicht im eigentlichen
Nein zu Jesus Christus, sondern aus anderen Gründen"46. Hiermit sind
gegenwärtige wie verstorbene Menschen gemeint, die aufgrund ihrer äußeren

Lebensumstände nie mit dem Evangelium in Kontakt gekommen sind.
Das Konzept des „anonymen Christentums" antwortet auf dieses Problem.
Es geht in diesem Sinne nicht um eine Herabsetzung oder Bevormundung
anderer Religionen, auch wenn Rahner dies immer wieder vorgeworfen wurde

(s.u.). Rahner hat auf diesen Punkt selbst hingewiesen:

„Es mag dem NichtChristen anmaßend erscheinen, dass der Christ das Heile
und geheiligt Geheilte in jedem Menschen als Frucht der Gnade seines Christus
und als anonymes Christentum wertet und den Nichtchristen als einen noch
nicht reflexen zu sich gekommenen Christ betrachtet. Aber auf diese .Anma¬
ßung' kann der Christ nicht verzichten. Und sie ist eigentlich die Weise seiner
größten Demut für sich und die Kirche. Denn sie lässt Gott nochmals größer
sein als den Menschen und die Kirche."47

Den gängigen Vorwurf, das anonyme Christentum bevormunde Nicht- und
Andersgläubige48, hat Rahner in dieser Weise antizipiert. Auch wenn in
der Kritik zumeist Begriffe wie „Anmaßung" oder „Bevormundung"
gebraucht werden, geht es letztlich doch um die retorsive (bzw. retorsions-
begünstigende) Struktur, die den Rahnerschen Ansatz insgesamt auszeich-

44 RAHNER, Karl: Anonymes Christentum und Missionsau/trag der Kirche, in: Rahner,
Karl: SzTh, Bd. IX. Einsiedeln: Benziger 1970, 498-515, hier 502.

45 RAHNER: Anonymes Christentum, 502.
46 RAHNER: Anonymes Christentum, 513.
47 RAHNER, Karl: Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen, in: Rahner, Karl:

SzTh, Bd. V. Einsiedeln: Benziger 1962, 136-158, hier 158.
48 In seiner Rahner-Einführung summiert Weger diesen Aspekt als geläufigen Vorwurf

„einer Vereinnahmung oder gar Beleidigung der Nichtchristen". WEGER, Karl-Heinz: Karl
Rahner. Eine Einführung in sein theologisches Denken. Freiburg i.Br.: Herder 1978, 102.



Retorsion 505

net. Am Konzept des „anonymen Christentums" wird dies besonders spürbar,

weil hier direkt auf die Stellung von Personen fokussiert wird, die als
Nicht-Christen andere Positionen vertreten, zugleich aber in eine binnen-
christliche Deutung integriert werden. Diese Personen werden unter
Gesichtspunkten verhandelt, die sie nicht teilen bzw. deren Prämissen sie
ablehnen. Die zuvor ausgemachten universal geltenden Voraussetzungen werden

auf ein Gegenüber angewandt, dessen eigene Positionierung quasi keine

Rolle mehr spielt. Eine Retorsion entsteht im strengen Sinne zwar erst,
wenn die Positionierung gegen ihre explizite Aussagerichtung gewendet
wird, schon zuvor lässt sich m.E. aber von einer retorsiven
Argumentationsstruktur sprechen. Auch wenn in der Kritik andere Bezeichnungen
eingesetzt werden, so geht das Unbehagen im Umgang mit diesem Konzept
doch aus dieser retorsiven Struktur hervor. Es resultiert aus der Setzung
einer umfassenden Voraussetzung, die Personen direkt integriert, ohne sich
von deren eigener Positionierung abhängig zu machen. Vielmehr lässt sich
noch der explizite Widerspruch als Bestätigung der Voraussetzung einsetzen.

Das Unbehagen entzündet sich gerade an den normativen
Konsequenzen, die mit der Identifikation so umfassender Voraussetzungen
verbunden sind. Für den Vorgriff hat Rahner dies im HdW expliziert: „Nur
wer so hört, und soweit er so hört, ist das, was er eigentlich zu sein hat:
Mensch."49 In seiner Meditation über das Wort Gott hat er diese Konsequenz

noch einmal zugespitzt: Ohne das Wort „Gott" nämlich würde der
Mensch „aufhören, ein Mensch zu sein. Er hätte sich zurückgekreuzt zum
findigen Tier."50 Rahner will damit freilich nicht einfach Atheist:innen
diskreditieren, sondern pointiert auf die Konsequenzen hinweisen, die der
Abschied von der eigenen Geistbegabung, der sich für Rahner in der Bezugnahme

auf das Wort „Gott" ausdrückt, mit sich bringt.
Diese Beobachtungen motivieren zwei Anschlussfragen: (1) Besteht über

Rahner hinaus ein systematischer Zusammenhang von theologischen und
retorsiven Argumenten? (2) Sind retorsive Argumente (der Theologie) ein
diskursives Problem?

4. Argumentiert Theologie insgesamt retorsiv?

Rahners Ansatz hat vielfältige Kritik erfahren.51 Auf die Einwände gegenüber

dem anonymen Christentum wurde bereits hingewiesen. Prominent
finden diese sich etwa bei Hans Küng, der die entsprechende Vorstellung
ablehnt, da sie bevormundend und anmaßend sei. Ohne Rahner explizit zu
nennen, schreibt Küng: „Der Wille derer, die draußen sind, ist nicht nach

49 RAHNER: Hörer des Wortes, 248.
50 RAHNER: Grundkurs, 52.
51 Für eine grobe Systematisierung vgl. VORGRIMLER, Herbert: Karl Rahner verstehen.

Eine Einführung Topos-plus-Taschenbücher 416). Kevelaer: topos 2002, 147-150.



5O6 Jonas Maria Hoff

eigenen Interessen zu .interpretieren', sondern schlicht zu respektieren.
Und rund um die Welt wird man keinen ernsthaften Juden, Moslem oder
Atheisten finden, der die Behauptung, er sei ein .anonymer Christ', nicht
als Anmaßung empfände."52 Das Problem besteht, wie bereits angemerkt,
letztlich in der retorsiven Gesamtanlage von Rahners Theologie. Das
betrifft, auch wenn es sich vor allem am „anonymen Christentum" festmacht,
gerade auch die Grundlagen im HdW. Wenn Küng anmerkt, man dürfe die
Selbstbekundung Anders- oder Nichtgläubiger nicht in dieser Weise
übergehen, kritisiert er damit Rahners Behauptung unhintergehbarer, bei den
Menschen teilweise lediglich implizit, unthematisch oder unbewusst
bleibender Voraussetzungen bzw. Möglichkeitsbedingungen. Küngs Kritik trifft
die aus retorsiven bzw. retorsionsvorbereitenden Argumenten resultierende

„Festsetzung" des Gegenübers. Es wird so weitreichend mit den Kategorien

des eigenen Denksystems überzogen, dass noch die explizite Absage
nichts daran ändern kann. Ein solches Verfahren ist irritationsresistent. So

hilfreich diese Sensibilisierung ist, sie muss zugleich mit der Frage nach
den Alternativen konfrontiert werden. Das beinhaltet vor allem die kritische

Rückfrage (u.a. an Küng), ob es der Theologie überhaupt möglich ist,
auf retorsive bzw. retorsionsvorbereitende Denkfiguren zu verzichten. 1st es

nicht vielmehr so, dass Rahner mit dem „anonymen Christentum" eine
Konsequenz anschaulich gemacht hat, die sich grundsätzlich einstellt, wo mit
einem Gott argumentiert wird, dessen Größe alles übersteigt. Kurzum:
Argumentiert Theologie insgesamt retorsiv? Besteht der Unterschied zu Küng
nicht einfach darin, dass Küng diese letzte Konsequenz weniger deutlich
herausstellt

Einen Anhaltspunkt in diese Richtung bietet Rahner in seiner oben
zitierten Bemerkung zum anmaßenden Charakter des christlichen Glaubens.
Der Christ bzw. die Christin könne nicht auf diese Anmaßung verzichten,
,,[d]enn sie lässt Gott nochmals größer sein als den Menschen und die
Kirche." Rahner nennt damit nicht nur den Grund für die Anmaßung, die
in der Vorstellung eines anonymen Christentums bloß besonders sinnfällig
wird, sondern darin auch den Grund seiner retorsionsbegünstigenden
Denkweise. Die Einbeziehung anderer Personen, auch explizit Nicht- und
Andersgläubiger ergibt sich für Rahner nämlich aus der inneren Struktur
des Gottesgedankens. Der umfassende Anspruch des Christentums resultiert

in dieser Linie aus der Vorstellung eines allesübersteigenden Gottes.53
Rahner knüpft damit an eine theologische Tradition an, die Gott mit
Anselm von Canterbury als „id, quo nihil maius cogitari potest" definiert.
Anselm hat damit eine Formatierungsregel für Theologie insgesamt formu-

52 KÜNG, Hans: Christ sein. München: Piper 1974, 90.
53 Vor diesem Hintergrund wären auch Rahners Überlegungen zum Exklusivitätsanspruch

der katholischen Kirche am Ende des HdW zu lesen. Vgl. Rahner: Hörer des Wortes,
276-278.



Retorsion 5°7

liert. Gottes zentrale Eigenschaft besteht demnach darin, alles zu übersteigen.

Sowohl Sören Kierkegaard als auch Ludwig Feuerbach haben den
Gottesgedanken in dieser Linie als Superlativ bezeichnet, weil nur diese
letzte Stufe der Steigerung genügt, um die Größe Gottes zumindest andeuten

zu können.54 Anselms Regel treibt die Theologie in eine nie endende

Steigerungs- und Relativierungsarbeit.55 Jeder Begriff, jede Eigenschaft
Gottes muss an der alles übersteigenden Größe Gottes geeicht werden. Das

führt zu einer paradoxalen Operation, insofern mit endlichen Mitteln über
Unendliches gesprochen werden soll. Zugleich führt es zur Ausbildung
umfassender Kategorien: Aus Güte wird A//güte, aus Macht Allmacht etc.
Darin liegt der für die Retorsion entscheidende Punkt. Wenn Gott nämlich
in dieser Weise gedacht wird, betrifft er in direkter Konsequenz jeden
Menschen. Wird Gott also etwa als Schöpfer der Welt inklusive der Menschheit
vorgestellt, dann betrifft das nicht nur diejenigen, die an diesen Gott glauben.

Ein allumfassender Gott wirkt sich zwangsläufig auf alles aus. Der
erste Schritt zur Retorsion ist damit aber bereits getan, insofern es ja
gerade um die Identifikation umfassender Voraussetzungen geht. Wichtig ist
an dieser Stelle noch einmal der methodische Hinweis, dass es hier erst
einmal nur um die Beobachtung der Setzung entsprechender Voraussetzungen

geht und eben nicht schon um die Frage nach der Angemessenheit
oder Berechtigung der Setzung.

Dies lässt sich am Beispiel der Geschöpflichkeit des Menschen
durchspielen: Geht man von der Voraussetzung aus, dass Gott alles und jeden
geschaffen hat und die Schöpfung deshalb die Möglichkeitsbedingung für
sämtliche Handlungen sämtlicher Personen darstellt, kann auch die explizite

Bestreitung der Schöpfung argumentativ umgedreht werden. Auch
diejenige Person, die für sich reklamiert, kein Teil einer Schöpfung zu sein,
weil sie an keine Schöpfung glaubt, offenbarte sich gegen ihre Intention als

Teil der Schöpfung, insofern jede ihrer Handlungen (also auch die Bestreitung)

auf der Schöpfung als Möglichkeitsbedingung beruhte. Auch sie bleibt
von der gesetzten anthropologischen Konstante betroffen. Mit einem so
umfassenden Konzept wie Schöpfung gibt es aus der Perspektive derer, die
die dieses Konzept vertreten, letztlich nur noch „eine relational bedingte'

54 Vgl. KIERKEGAARD, Sören: Journal NB 35:23-24 (1854), in: KlMMSE, Bruce H. et al.
(eds.): Kierkegaard's Journals and Notebooks. Journals NB 31-36, Bd. 10. Princeton: Princeton
University Press 2018, 367-416, hier 397; Feuerbach, Ludwig: Theogonie. Nach den Quellen
des klassischen, hebräischen und christlichen Altertums Ludwig Feuerbach. Gesammelte
Werke 7). Berlin: Akademie-Verlag 3i985, 281.

55 Vgl. dazu ausführlich KIRSCHNER, Martin: Gott - größer als gedacht. Die Transformation
der Vernunft aus der Begegnung mit Gott bei Anselm von Canterbury. Freiburg: Herder

2013.



5O8 Jonas Maria Hoff

Eigenständigkeit. Als solche kann sich die Schöpfung [...] nicht selbst
aufheben"56.

Vor dem spezifischen Hintergrund des Gottesgedankens wird so das
klassische Muster der Retorsion aktualisiert: Die ablehnende Positionierung

des Gegenübers wird so in die eigene Argumentation eingeflochten,
dass die ursprüngliche Aussage gegen ihre Intention gewendet wird. Aus
Sicht der Person, deren Aussage in dieser Weise umgedreht wird, wäre
damit aber freilich nicht bewiesen, dass die an sie herangetragene Voraussetzung

gilt.57 In der retorsiven Widerlegung zeigt sich deshalb nicht einfach
die objektive Geltung einer Voraussetzung, sondern zunächst nur, dass die
Person, die eine Retorsion attestiert bzw. diese nahelegt, von der Geltung
der Voraussetzung ausgeht. Retorsive oder retorsionsvorbereitende
Argumente umweht der Verdacht von Bevormundung. Das betrifft auch die
Theologie, wie sich an der Kritik des „anonymen Christentums" exemplarisch

zeigen lässt. Die argumentativen Strukturen, die solche Retorsionen
begünstigen und vorbereiten, sind in der Theologie durch den Gottesgedanken

aber dennoch überaus präsent. Auch wenn sich das Unbehagen
zumeist - wie im Beispiel des „anonymen Christentums" - erst dann äußert,
wenn ein expliziter Übergriff auf dritte geschieht, liegt der Grund für dieses

Unbehagen doch in der retorsiven Argumentationsstruktur, die sich
aus dem Gottesgedanken ergibt. Die Kritiker:innen Rahners wären also mit
der Frage zu konfrontieren, inwiefern sie selbst nicht von einem Gottesbild
ausgehen, das die Positionierung eines Gegenübers in gleicher Weise
übergehen muss - ohne diese Konsequenz vielleicht aber eigens auszuweisen.

Meine These lautet also, (1) dass die Theologie zu Retorsionen bzw.
retorsiven Denkfiguren neigt und (2) diese Neigung nicht einfach aus einer
theologischen Fortsetzung der Transzendentalphilosophie resultiert,
sondern aus dem Gottesbild, das der christlichen Theologie zugrunde liegt. -
Diese zweifache These stellt ein systematisches Beobachtungsangebot für
die Theologie dar, das in seiner wiederum umfassenden Anlage selbst vor
die Frage gestellt werden könnte, inwiefern hier eigentlich eine Retorsion
angebahnt wird. Im Sinne einer Beobachtung zweiter Ordnung könnte also

gefragt werden, ob die Retorsion als Beobachtungsfolie nicht selbst so
umfassend eingesetzt wird, dass der Beobachtungsprozess auf Retorsionen
zusteuert. Dies wiederum führt zu einer letzten Frage, die im Rahmen dieses

Beitrags erörtert werden soll - der Frage nämlich, ob (theologische)
Retorsionen ein diskursives Problem darstellen.

56 ANSORGE, Dirk/KEHL, Medard: Und Gott sah, dass es gut war. Eine Theologie der Schöpfung,

3. aktualisierte und erweiterte Auflage. Freiburg i.Br.: Herder 2018, 45.
57 Wie bereits erwähnt, hat Muck angemerkt, dass aus der Retorsion kein Beweis folgt.

Vgl. erneut: MUCK: Operative Analyse und Retorsion, 25t.



Retorsion

5. Sind theologische Retorsionen ein diskursives Problem?

Der zentrale Einwand gegen Retorsionsargumente ist in den kritischen
Anfragen an das „anonyme Christentum" letztlich schon benannt. Er lässt sich
als Bevormundung oder Anmaßung umschreiben. Das Problem wird darin
erkannt, dass Äußerungen eines Gegenübers scheinbar nicht ernst genommen

werden können, weil die vorausgesetzte Theorie vereinnahmend wirkt.
Retorsionsargumente implizieren den Vorwurf, das Gegenüber wisse es

nicht besser oder argumentiere sogar absichtlich unredlich. In der Retorsion

wird diese Unzulänglichkeit korrigiert. Wer Retorsionen einsetzt,
beansprucht damit letztlich, mehr zu sehen als das Gegenüber.58 Das legt
einen Überlegenheitsgestus nahe, der Unbehagen erzeugen kann.59 Das gilt
freilich über den theologischen Kontext hinaus und nicht nur für transzendentale

Argumente. Die bisherigen Überlegungen blieben allerdings darauf

beschränkt. Im Folgenden möchte ich deshalb den Fokus weiten und
das Unbehagen mithilfe zweier literarischer Beispiele veranschaulichen.

(1) Edgar Allen Poe erzählt in der Kurzgeschichte The System ofDoctor
Tarr and Professor Fether (1844) von einem pikanten Rollenwechsel.60 Als
Gast in einer psychiatrischen Klinik kommt der Ich-Erzähler mit
Menschen in Kontakt, die sich als medizinisches Personal ausgeben. Sie berichten

dem Gast von Heilverfahren und auch davon, eines Tages hätten die
Kranken die Wärter überwältigt und ihre Rollen übernommen. Das Personal

sei eingeschlossen worden. Gegen Ende der Erzählung kehren sich die
Verhältnisse dann um. Wärter treten auf, die die Anwesenden der
Mahlgemeinsaft genau als die Patienten entlarven, von denen zuvor erzählt worden

war. Der Bericht bezog sich also weniger auf vergangene als vielmehr
gegenwärtige Geschehnisse. Mit der Wiederherstellung der Ordnung
gewinnt auch der Ich-Erzähler eine klare Sicht. Er kann nunmehr zwischen
Täuschung und Wahrheit unterscheiden und sieht, dass er es zuvor mit
Kranken zu tun hatte.

(2) Ein ähnliches Szenario baut der Schriftsteller Dennis Lehane in
seinem 2003 erschienenen Roman Shutter Island auf. Auch hier geht es um
eine Psychiatrie und die prekäre Zuordnung von Kranken und Gesunden.

58 Mustergültig zeigt sich das etwa an der folgenden Formulierung Mucks: „Die Retorsion

stellt darum die im Vollzug eingeschlossenen, ihn ermöglichenden, aber nicht beachteten

Einsichten heraus und weist die Notwendigkeit ihrer Anerkennung nach." MUCK: Die
transzendentale Methode, 118.

59 Auf dieses Moment der Retorsion hat auch Verweyen hingewiesen: „Man nimmt hier
nämlich den anderen mit seinen Fragen und Zweifeln im Grunde nicht ernst, sondern zieht
sicher nur apologetisch in seine eigene Burg zurück." VERWEYEN, Hansjürgen: Nach Gott
fragen. Anselms Gottesbegriff als Anleitung Christliche Strukturen in der modernen Welt
23). Essen: Ludgerus-Verlag 1978, 34.

60 Vgl. POE, Edgar Allen: The System ofDoctor Tarr and Professor Fether, Volltext unter:
https://en.wikisource.org/wiki/The_System_of_Doctor_Tarr_and_Professor_Fether
(30.11.2022).



5i° Jonas Maria Hoff

Im Verlauf der Geschichte kommt es zu einem bezeichnenden Gespräch
zwischen Teddy, dem Protagonisten, und einer anderen Figur:

"She smiled darkly and shook her head. 'I'm not crazy. I'm not. Of course what
else would a crazy person claim? That's the Kafkaesque genius of it all. If you're
not crazy but people have told the world you are, then all your protests to the
contrary just underscore their point. Do you see what I'm saying?'
'Sort of,' Teddy said.
'Look at it as a syllogism. Let's say the syllogism begins with this principle:
«Insane men deny that they are insane.» You follow?'
'Sure,' Teddy said.
'Okay, part two: «Bob denies he is insane.» Part three, the «ergo» part. «Ergo -
Bob is insane.»' She placed the scalpel on the ground by her knee and stoked
the fire with a stick. 'If you are deemed insane, then all actions that would
otherwise prove you are not do, in actuality, fall into the framework of an
insane person's actions. Your sound protests constitute denial. Your valid fears

are deemed paranoia. Your survival instincts are labeled defense mechanisms.
It's a no-win situation. It's a death penalty really. Once you're here, you're not
getting out.'"61

Der Dialog radikalisiert letztlich das Setting, von dem auch Poe erzählt.
Beide Beispiele lassen sich leicht auf Retorsionen zuspitzen. Die Voraussetzung

der Geisteskrankheit wird so umfassend eingesetzt, dass jedes
Verhalten der sie betreffenden Person nichts anderes als eine Bestätigung dieser

Voraussetzung sein kann: Der Kranke beteuert seine Gesundheit, weil
er krank ist. Ihm steht keine Handlung zur Verfügung, die aus dieser Deutung

herausführte. Die von Poe und Lehane erzählten Rollenwechsel spitzen

dieses Problem zu, weil sie auf die Möglichkeit von Fehlzuordnungen
hinweisen. Die eigene Positionierung ist in diesem Fällen nicht mehr das
entscheidende Kriterium. Sie bleibt eingehegt in eine übergeordnete von
außen aufgesetzte Deutung und mündet in eine „unhaltbare Situation"62.

In ihrer Zuspitzung machen die Beispiele ersichtlich, wie retorsive
Argumentationen Unbehagen hervorrufen. Es sind Gruselgeschichten. Mit
Blick auf den theologischen Kontext und das Beispiel Rahners ließe sich
ergänzen, dass dieses Unbehagen nicht nur auf der Seite derjenigen entsteht,
die zum Gegenstand einer retorsiven Argumentation werden, sondern
auch bei denen auftritt, deren argumentatives Repertoire retorsive Denkfiguren

beinhaltet. Die binnentheologische Kritik an Rahners „anonymem
Christentum" zeigt das an, insofern die Kritik (etwa Küngs) selbst an die
umfassende Struktur theologischen Denkens gebunden bleibt. Auch wenn
diese Konsequenz nicht ausgesprochen wird, bereiten auch diese Konzepte
Retorsionen vor - zumindest sofern sie sich auf Gott in der Linie Anselms

61 LEHANE, Dennis: Shutter Island. London: Bantam Books 42009, 303L
62 WATZLAWICK, Paul/BEAVIN, Janet H./JACKSON, Don D.: Menschliche Kommunikation.

Formen, Störungen, Paradoxien. Bern: Verlag Hans Huber "2007, 179. Ursprünglich bezeichnet

dieser Ausdruck die Folgen pragmatischer bzw. kommunikativer Paradoxien.



Retorsion

beziehen, dann nämlich zielt der Anspruch auf schlichtweg alles. Dieser
Umstand leitet nun zur Problematisierung über, weil darin die Frage nach
den Alternativen anklingt. Wenn die Theologie tatsächlich in dieser Weise
zur Retorsion neigt, disqualifiziert sie das nicht für einen Diskurs auf
Augenhöhe?

Für die Beantwortung der Frage muss noch einmal auf die Ausführungen

in Abschnitt 2 dieses Beitrags verwiesen werden. Als mögliche Kandidaten

für Retorsionen wurde dort vor allem auf die Konzepte „Wahrheit"
und „Freiheit", aber auch auf abstrakte Begriffe wie - selbstreferentiell,
weil performativ beanspruchend - „Begriff, „Kommunikation", „Bewusst-
sein" oder „Erkenntnis" verwiesen. Diese Begriffe entstammen nun aber
keineswegs der Theologie. Auch der Hinweis auf die Psychoanalyse (s.o.)
und die beiden literarischen Beispiele zeigen das an. Die Reihung ließe
sich um viele weitere Konzepte aus explizit nicht-theologischen Kontexten
ergänzen. Ein Beispiel möchte ich an dieser Stelle als Modell diskutieren.

Konkret geht es hierbei nicht um einen einzelnen Begriff, der als

Voraussetzung behauptet wird, sondern - analog zur Theologie - um ein
spezifisches Diskurssetting, wie es in der Erkenntnistheorie vorliegt. Aus der
grundlegenden Fragestellung dieses philosophischen Themenbereichs
resultiert nämlich eine retorsive Konstellation. Unterschiedliche Erkenntnistheorien

sprechen so umfassend über Erkenntnis und Wissen, dass sie auch

explizit widersprechende Überzeugungen in ihre Konzepte integrieren
können. Innerhalb des Diskurses führt das zu einer Inkompatibilität und
bereitet eine Immunisierung der Theorien vor. josef Mitterer hat dies für
zwei zentrale erkenntnistheoretische Opponenten beschrieben: „Konstruktivismus

und Realismus setzen in der gegenseitigen Kritik einander die
jeweils eigene Position voraus."63 Und weiter: „Damit besteht das Scheitern
der jeweils kritisierten Theorie einfach darin, daß sie von der Theorie
abweicht, von der aus der Vorwurf des Scheiterns erhoben wird."64 Die
Retorsion ist in dieser Konstellation nur noch einen Schritt entfernt. Beide
Theorien geben so grundlegende Antworten auf die erkenntnistheoreti-
schen Ausgangsfragen, dass sie Voraussetzungen formulieren, die das

Gegenüber noch dann betreffen, wenn es sich aus einer theoretisch komplexen

Reflexion heraus gegen die Voraussetzungen ausspricht. Die Immunisierung,

die daraus potentiell erwächst, lässt sich theoretisch nicht einfach
auflösen - darin aber kündigt sich erneut das Unbehagen an, das mit der
Retorsion einhergeht.

Das Beispiel soll verdeutlichen, dass nicht nur die Theologie zu
Retorsionen neigt und das Muster über Fächergrenzen hinaus wirkt. Damit
betrifft auch die Problematisierung nicht nur sie. Zugleich ist darin aber kei-

63 MITTERER, Josef: Realismus oder Konstruktivismus? Wahrheit oder Beliebigkeit? in: ZfE
2 (1999) 4, 485-498, hier 487.

64 MITTERER: Realismus oder Konstruktivismus, 496.



512 Jonas Maria Hoff

ne Auflösung der Problematisierung erreicht, sondern eher eine Ausweitung.

Ohnehin würde ein Auflösungsversuch diesen Beitrag überfordern.
Zu suchen wäre sie nämlich weniger in einer Reflexion des argumentativen
Musters, als vielmehr auf der Ebene der konkreten Voraussetzungen, von
denen die jeweilige Retorsion ihren Ausgang nimmt. Hier bedürfte es also

separater Abwägungen für jede einzelne Voraussetzung. Das heißt konkret
also einer Prüfung, ob Begriffe wie Freiheit, Wahrheit, Kommunikation,
Erkenntnis etc. tatsächlich als so umfassende Voraussetzungen verstanden
werden sollten, dass sie in letzter Konsequenz auch Retorsionsargumente
berechtigen. Gleiches gilt für die Diagnose psychischer Erkrankungen. Die
Musterhaftigkeit der Retorsion sollte dabei zwar eine Rolle spielen (das
heißt vor allem, Retorsion nicht mehr nur auf die Skepsis-Widerlegung zu
begrenzen), die Frage, ob die jeweilige Voraussetzung tatsächlich eine re-
torsive Argumentation berechtigt, lässt sich aber nur in der Diskussion
dieser Voraussetzung und ihrer Kriterien selbst klären. Die Legitimation
einer theologischen Retorsion wäre deshalb aus einer theologischen Plau-
sibilität abzuleiten, also etwa in der konkreten Beschäftigung mit Denkfiguren

wie der transzendentalen Erfahrung oder dem anonymen Christentum

herauszuarbeiten. Gleiches gilt auch für andere Konzepte und andere
wissenschaftliche Disziplinen.

In diese internen Diskussionen kann dieser Beitrag nicht eintreten. In
theologischer Absicht soll er lediglich Beobachtungen zur Retorsion als

einem argumentativen und darin weder auf die Theologie noch auf die
Skepsis-Widerlegung zu reduzierendem Muster anbieten. Dies geschieht
in Anknüpfung an eine Debatte, die in den letzten Jahren und Jahrzehnten
beinahe keine Aufmerksamkeit erfahren hat, sich für aktuelle Fragen aber
als hochgradig bedeutsam erweisen könnte. Das gilt etwa für die Untersuchung

universalistischer und hegemonialer Denkfiguren oder auch für
innertheologische Methodenkonflikte, die aus dem Aufeinandertreffen
vollständiger Beschreibungsansprüche resultieren.



Retorsion 5*3

Zusammenfassung
Der Aufsatz versucht, die Retorsion als argumentatives Muster zu beleuchten

und ihre allgemeine, vor allem aber theologische Relevanz aufzuzeigen.
Dazu greift der Text aufeine seit einigen Jahren weitgehend verstummte
Debatte zurück, in der die Retorsion v.a. zur Skepsiswiderlegung eingesetzt
wurde. Diese Verwendung erweist sich als zu eng. Sie schöpft weder die

allgemein-theoretischen noch spezifisch-theologischen Beschreibungsmöglichkeiten
des Begriffs aus, wie der Aufsatz in exemplarischer Diskussion der

Theologie Karl Rahners zeigt. Die Überlegungen laufen auf die These zu, dass
die Theologie insgesamt zu Retorsionen neigt.

Abstract
This paper highlights retorsion as an argumentative pattern and its general,
but especially theological relevance. For this purpose, the text refers to a
debate that has received little attention in recent years. In this context retorsion

was used primarily to refute skepticism. This use proves to be too
restrictive; it exploits neither the general-theoretical nor the specific-theological

descriptive potential of the term, as the essay shows in an exemplary
discussion of Karl Rahner's theology. The reflections converge on the thesis
that theology is dependent on retorsions.




	Retorsion : Beobachtungen zu einem argumentativen Muster in theologischer Absicht

