
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 2

Artikel: La théologie mystique : considérations philosophiques, historiques et
herméneutiques

Autor: Blankenhorn, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055258

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bernhard Blankenhorn

La théologie mystique :

Considérations philosophiques, historiques et
herméneutiques

Les études des mystiques et de la théologie mystique sont en plein essor.
Un signe clair de ce renouveau sont les neuf volumes érudits de Bernard
McGinn, The Presence of God: A History of Western Christian Mysticism,
où le professeur émérite de l'Université de Chicago trace l'histoire des

textes occidentaux classiques sur l'union avec Dieu depuis Platon jusqu'à
la crise quiétiste au 17e siècle1. Ce domaine de recherche, où travaillent de

nombreux phénoménologues et penseurs post-modernes, et aussi des
spécialistes en linguistique et histoire des religions, a bien sûr une grande
importance pour les théologiens, dans une multiplicité de sous-disciplines :

en théologie fondamentale et dogmatique, en théologie morale et pastorale,

en exégèse biblique, ainsi qu'en œcuménisme, et en théologie des

religions. Les écrits des mystiques et les théologies mystiques nous invitent à

demeurer près d'un carrefour, où nous pouvons non seulement rencontrer
des philosophes ou des spécialistes en « Germanistik », mais où nous pouvons

aussi chercher à mieux lier nos théologies avec la praxis des fidèles.
Car dans notre occident sécularisé, les jeunes chrétiens engagés
manifestent une grande soif pour la spiritualité. Nos étudiants en théologie
cherchent à mieux lier leurs études avec leur vie de prière et leur vie
quotidienne. Ne devons-nous pas répondre à leurs besoins spirituels

Pour bien clarifier mon intention théologique, je vais d'abord définir les

termes clé comme « mystique » et « théologie mystique ». Ensuite, dans la
deuxième section, je vais étudier le rapport entre la théologie mystique et
la métaphysique. Dans la troisième partie, je vais considérer le lien entre
mystique et tradition, pour mieux saisir l'herméneutique d'un texte
mystique et aussi l'importance des écrits mystiques pour la théologie aujourd'hui.

I. Quelques termes clés

Par le nom mystique, je fais référence à une personne qui témoigne d'une
expérience unitive intense avec Dieu. Par le terme théologie mystique,
j'indique l'effort humain pour expliquer ce don unitif. La théologie mystique
cherche à synthétiser le témoignage d'un mystique avec les données de la

1 McGinn, Bernard: The Presence of God: A History of Western Christian Mysticism, 9
vol. Chicago: University of Chicago Press 1991-2021.



484 Bernhard Blankenborn

Bible et de la Tradition, tout en faisant appel aux outils philosophiques. La

théologie mystique fait donc partie de la théologie systématique
chrétienne. Trois exemples d'un texte de théologie mystique sont donnés par le
fameux petit livre de Denys l'Aréopagite qui porte ce nom, Yltinerarium
Mentis par Bonaventure, et les sermons de Maître Eckhart. Par le terme
« écrits mystiques », j'indique les témoignages qui parlent d'une expérience
unitive surnaturelle. Un tel écrit pourrait être le fruit immédiat d'un
témoignage (on pense à la vision d'Ostie, expérience mystique commune de
saint Augustin et sa mère, dans ses Confessions, livre IX) ou de la main
d'un contemporain du mystique même. Ces témoignages ont été transmis
par divers genres, par exemple, les entretiens de Jean Cassien avec les pères
du désert, le Dialogue de Catherine de Sienne, ou la poésie de Jean de la
Croix. Chaque témoignage écrit d'une expérience mystique constitue déjà
une interprétation théologique. Par conséquent, la distinction entre « écrits
mystiques » et « théologie mystique » reste un peu floue.

La catégorie de l'expérience même reste aussi assez ambigiie, et sa fonction

analogique semble être essentielle. Je distinguerais la catégorie de

l'expérience mystique de la notion d'une conscience intérieure de la
présence de Dieu, dans le sens que la première est comme le genre et la
deuxième une espèce dans ce genre. Je ne limite pas la notion d'expérience
mystique aux visions, extases, locutions ou d'autres phénomènes extraordinaires.

Par exemple, selon Thérèse d'Avila, l'expérience habituelle de la
présence intérieure de la Trinité constitue le sommet de la vie spirituelle, au-
delà de toute vision ou extase (il s'agit de la 7e demeure).

IL La théologie mystique et la métaphysique

La théologie mystique chrétienne trouve ses racines dans la Bible et l'expérience

des saints (comme saint Antoine du désert), mais historiquement,
l'arbre mystique ne pouvait pas grandir sans les traditions philosophiques
grecques, et avant tout, la tradition platonicienne. Comment imaginer la

mystique des noces annoncée par Origène ou la puissante synthèse
spirituelle d'un Évagre le Pontique sans penser à leur formation philosophique
toute imprégnée de Platonisme

Cette observation historique, qu'on pourrait confirmer par un grand
nombre d'exemples dans l'histoire de la mystique, me conduit à ma
première thèse : les traditions chrétiennes de théologie mystique manifestent
un lien essentiel avec une ou plusieurs métaphysiques. Pour le moment, je
voudrais indiquer deux fonctions de la métaphysique en théologie
mystique. D'abord, la métaphysique fournit les instruments philosophiques
pour mieux percevoir le contenu de l'expérience mystique (ou le fruit cog-
nitif d'une expérience). Par exemple, saint Augustin perçoit plus clairement

l'inhabitation de la Trinité sous la lumière de la théologie de l'imago
Dei, où la mémoire, l'intellect et la volonté sont mises en rapport aux trois



La théologie mystique 485

personnes divines. Dans sa deuxième fonction, la métaphysique aide les

mystiques et la théologie mystique à comprendre la structure de l'expérience

mystique. Par exemple, Denys l'Aréopagite peut mieux distinguer
entre les actions créatrices et salvifîques, d'un côté, et le mystère même de
Dieu de l'autre, grâce à sa philosophie platonicienne et la distinction nette
entre les puissances divines et la nature divine. La philosophie aide Denys
à reconnaître la nature épiphanique de l'action divine et à honorer le
mystère infini de Dieu qui dépasse toutes manifestations dans le monde. Bref,
l'expérience de la divinisation ne lève pas le voile entre l'homme et le Dieu
infini, mais ce voile devient plus transparent.

Cela nous amène au thème de l'apophatisme en théologie mystique. Ici,
je voudrais confirmer la première thèse en répondant à une objection
commune faite à la théologie scolastique (ou à d'autres théologies qui
s'appuient sur la métaphysique). L'objection dit que la métaphysique en théologie

nous conduit à l'idolâtrie, par l'effort humain de saisir le mystère
divin par les concepts, de capturer Dieu même dans nos petites catégories
humaines (pensons aux disciples de Martin Heidegger). Au contraire, je
propose de dire que la métaphysique en théologie mystique nous aide à éviter
ce piège.

Depuis le VIe siècle, Denys l'Aréopagite tient la place d'honneur en théologie

des noms divins, une théologie qui esquisse les limites du langage et
des concepts humains, afin de louer le Dieu ineffable au-delà de tous noms,
de toutes pensées et images. Sans l'Aréopagite, il n'y aurait ni l'apophatisme

de saint Maxime le Confesseur, ni la doctrine thomiste de l'analogie,
ni la mystique rhénane, ni la poésie de Jean de la Croix. Mais Denys et ses

disciples que je viens de nommer ont été imprégné des doctrines métaphysiques,

en quête d'une synthèse harmonieuse entre (1) la révélation
biblique et les implications du langage biblique sur Dieu, (2) les implications
théologiques de la praxis liturgique, à savoir, les théologies implicites des

noms divins contenues dans les prières de l'Eglise, le Credo, les images
sacrés, et les rites sacramentels, (3) l'expérience contemplative des saints,
et (4) enfin les propos métaphysiques et épistémologiques des grands
philosophes, depuis Platon et Aristote jusqu'aux philosophes païens comme
un Plotin ou un Proclus, ou les philosophes musulmans d'Espagne comme
Ibn-Rush ou Ibn-Sina. Autrement dit, depuis Platon et l'Aréopagite, la
métaphysique a surtout fourni les bases pour l'apophatisme chrétien, et donc,
la métaphysique a facilité la destruction d'une idolâtrie conceptuelle. Le
même projet d'ascèse intellectuelle continue dans les œuvres des meilleurs
artisans de la théologie scolastique au Moyen Âge, chez Bonaventure de

Bagnoregio, Albert le Grand, Thomas d'Aquin et Maître Eckhart. Peu de

théologiens dans l'histoire du christianisme ont médité aussi longtemps
sur le rôle des négations en théologie, l'acte de soustraire de nos pensées
théologiques tout ce qui n'appartient pas à Dieu, ce qui appartient
uniquement aux créatures ou à notre manière de penser Dieu. Bref, les grandes



486 Bernhard Blankenborn

lignes de l'histoire de la théologie négative indiquent la fonction positive
et essentielle de la métaphysique dans la quête d'un apophatisme équilibré.

Maintenant, je voudrais préciser ma première thèse concernant la théologie

mystique : l'intention théologique des mystiques présuppose une
métaphysique. Quand un Henri Suso ou une Gertrude de Helfta nous parlent
de leurs expériences extraordinaires, ils voudraient exprimer une partie de

l'œuvre divine accessible aussi à d'autres fidèles. Autrement dit, il ne s'agit
pas d'abord de la construction d'un narratif qui justifie l'autorité spirituelle
réclamée par l'auteur, ni d'une autojustification d'une vie religieuse radicale,

ni de la projection des problèmes psychologiques des moines ou
moniales dans un discours pieux. Bien sûr, les écrits mystiques ont aussi leurs
éléments politiques, sociaux et psychologiques, mais le récit d'une
rencontre avec l'époux divin n'est pas d'abord le cri d'une âme sexuellement
frustrée ou malade. Nous, hommes et femmes modernes, voyons plus
facilement que nos ancêtres la complexité des écrits mystiques, mais dans
notre culture, nous risquons d'obscurcir l'intention fondamentale des
mystiques, à savoir, d'oublier l'invitation aux lecteurs de poursuivre un nouveau

chemin spirituel, l'invitation de goûter à la même source2. Autrement
dit, les mystiques sont convaincus d'avoir touché une réalité invisible et de

posséder une certaine capacité d'exprimer cet objet connaissable, malgré la

pauvreté de nos intellects et de notre langage humain. Il s'agit d'une intention

fondamentale des auteurs, de parler d'une réalité divine derrière les

phénomènes spirituels, de nous inviter dans un monde où le langage
humain dans sa pauvreté peut, malgré tout, toucher un objet, une réalité
divine qui dépasse le monde intérieur et psychologique du témoin.

L'intention des auteurs mystiques se comprend mieux sous la lumière
d'un principe théologique clé : le témoignage des mystiques exprime une
connaissance mystique qui est le fruit d'une œuvre sanctificatrice de Dieu
dans le cœur du témoin même. Saint Augustin en parle dans ses homélies
sur la première lettre de saint Jean, où il cite d'abord l'apôtre pour ensuite
expliquer son enseignement : « "A ceci nous reconnaissons que nous de-

2 Le problème signalé ici me semble être assez sérieux. Amy Hollywood interprète les

figures mystiques féminines d'abord par le prisme des théories postmodernes de Georges
Bataille, (HOLLYWOOD, Amy: Sensible Ecstasy. Mysticism, Sexual Difference, and the Demands

of History Religion and Postmodernism). Chicago: University of Chicago Press 2002. Cyril
O'Regan signale justement qu'un tel projet diminue la voix unique de chaque mystique et
commence à réduire leurs témoignages aux catégories de notre culture, à tel point que les

enseignements des diverses traditions mystiques sont presque effacés dans un discours post-
moderne quasi-homogène, et toute transcendance réinterprétée comme une forme d'immanence.

Voyez O'REGAN, Cyril: Historiographie Sophistications: The Eclipse of Medieval
Women Mystics, https://churchlifejournal.nd.edu/articles/historiographic-sophistications-the-
erasure-of-medieval-women-mystics/ (6.5.2020). Ainsi, les finalités et méthodes d'une analyse

postmoderne des écrits mystiques risquent de faire taire les voix parfois marginalisées
des chrétiennes d'un passé lointain.



La théologie mystique 487

meurons en lui et lui en nous : il nous a donné de son Esprit" [...] D'où
savons-nous qu'il nous a donné de son Esprit Oui, ce don de l'Esprit, d'où
en es-tu informé Interroge ton cœur : s'il est plein de charité, tu possèdes
l'Esprit de Dieu »3. L'enseignement d'Augustin est important, car il fournit
un moyen de discerner la présence de Dieu dans la vie des tous les

chrétiens, et le principe annoncé s'applique d'une manière particulière aux
mystiques, car l'union mystique est d'abord une nouvelle communion de

charité, dont la connaissance mystique reste inséparable. Car si les

mystiques ont une autorité unique comme enseignant de la vie spirituelle, elle

repose sur les œuvres extraordinaires de Dieu dans leurs cœurs. Or, il
semble que les enseignements d'un mystique présupposent la possibilité
de passer de son expérience personnelle d'une grâce reçue à une nouvelle
perception de Dieu agissant son cœur. Il s'agit d'une perception de l'agent
divin lui-même, qui est à la fois sujet personnel par excellence et objet
invisible au-delà de toute expérience intérieure, mais partiellement accessible

à notre langage et nos concepts, ce qui rend possible un enseignement

sur Dieu pour la communauté chrétienne.
Ma deuxième thèse est donc que la connaissance mystique est fondée

sur l'œuvre divinisatrice dans le cœur. Ce principe peut nous aider à

comprendre comment l'expérience spirituelle des saints peut constituer une
source théologique, à intégrer avec la Bible, la grande Tradition chrétienne
et des outils de la philosophie. Autrement dit, la théologie mystique doit
se laisser interroger par les écrits des mystiques même, et la même théologie

doit parler autant de la divinisation que de la connaissance mystique.
L'absence du premier élément, d'une théologie de la divinisation, se laisse
voir dans un article récent par Jean-Luc Marion dans le Oxford Handbook
of Mystical Theology, où le philosophe émérite de la Sorbonne applique
avec beaucoup de détails les principes de sa philosophie de la révélation à

une noétique mystique4. Ici, les catégories majeures de la phénoménologie
de Marion semblent déterminer les conditions même d'une connaissance
mystique. Dans son article, le dialogue avec les mystiques ou les théologiens

mystiques semble être très limité, pour laisser la place centrale à la
notion de « phénomène saturé ». Marion cherche à exposer une théologie
mystique dans les limites d'une épistémologie religieuse, et ne mentionne
guère l'action divinisatrice de la Trinité. Le philosophe français a sûrement

3 AUGUSTIN d'hippo: Homélies sur la première épître de saint Jean, ed. Daniel Diderberg,
Jeanne Lemouzy, J.W. Mountain Bibliothèque Augustinienne 76). Paris : Institut d'Études
Augustiniennes 2008, tractatus 8, 349 : « In quo cognoscimus quia in ipso maneamus et ipse
in nos, quia de Spiritu suo dédit nobis [...] Vnde scimus quia de Spiritu dédit nobis Hoc ip-
sum, quia de Spiritu suo dédit tibi, unde cognoscis Interroga uiscera tua. Si plena sunt ca-
ritate, habes Spiritum Dei. »

4 Marion, Jean-Luc: The mystical - or what theology can show, in: HOWELLS, Edward/
MCINTOSH, Mark (eds.): The Oxford Handbook ofMystical Theology. Oxford: Oxford Univers-
sity Press 2020, 450-464.



488 Bernhard Blankenborn

l'intention d'affirmer la réalité d'une divinisation de la personne, mais sa
méthode philosophique ne semble pas lui fournir les outils nécessaires

pour exposer l'action unifiante de Dieu dans le cœur des fidèles. Cette
lacune d'une théorie mystique dans les limites de la phénoménologie de

Marion suggère la question suivante : Pouvons-nous rendre compte de la
divinisation sans avoir recourt à une métaphysique Remarquons qu'il
s'agit d'un type de phénoménologie, et que d'autres phénoménologues
comme Edith Stein ou Robert Sokolowski sont très ouvert à la métaphysique.

III. La théologie mystique et la Tradition

Comme alternatif au projet de Marion, je propose que la théologie
mystique doive forger ses principes, ses arguments et ses conclusions en
dialogue constant avec les écrits mystiques, qui servent à la fois comme
source doctrinale et objet d'analyse critique (c'est ma troisième thèse). La

théologie mystique puise dans la Bible et les grandes traditions liturgiques,
dans la philosophie et l'expérience des mystiques, ainsi que dans les
théologies mystiques du passé, afin de mettre en dialogue les principes de la

philosophie et les efforts des mystiques pour exprimer leur expérience de

Dieu, les exigences christologiques des Conciles œcuméniques et le propos
d'un contemplatif sur les modes précis d'un contact spirituel entre la vraie
humanité du Christ et le cœur des fidèles. Dans ce dialogue, d'un côté, les

catégories de la métaphysique doivent parfois être poussées plus en avant.
De l'autre côté, la philosophie fournit aussi, ensemble avec la Bible et la
Tradition chrétienne (avec un T majuscule, au sens d'un Yves Congar), des

principes solides qui permettent aux mystiques de ne pas tomber dans l'ir-
rationalisme ou l'illusion, de ne pas oublier la distinction entre l'objet
surnaturel manifesté et le mode proprement humain (incarné et historique)
de recevoir l'objet divin dans un moment de connaissance surnaturelle ou
gratuite5. On pourrait dire que le mystique a reçu un signe sacré qui sig-

5 Les grands débats théologiques du Moyen Âge latin sur la vision béatifique, l'intellect
agent ou le rapport entre connaissance et amour dans la sanctification, montrent déjà la

capacité des meilleurs scolastiques latins pour faire évoluer leurs propres catégories théologiques

afin de mieux rendre compte de l'expérience spirituelle des saints. Les scolastiques du
14e siècles avaient pu lire dans les Confessions comment saint Augustin a fait éclater les
limites d'une philosophie plotinienne afin d'expliquer les expériences mystiques communes
dont jouissaient ensemble Augustin et sa mère Monique. Les mêmes auteurs médiévaux
avaient clairement discerné la méthode de Denys pour dépasser les doctrines de Proclus afin
mieux expliquer l'unicité de Dieu (Voyez le Commentaire du Liber de Causis par Thomas
d'Aquin). Parmi les scolastiques de l'occident médiéval, Thomas d'Aquin a développé une
théologie de la grâce actuelle qui lui permettait de mieux décrire la visite de Dieu dans les

cœurs des fidèles au moment de la communion eucharistique (Summa Theologiae III, q. 79,
a. 1 ad 2). Au 14' siècle, Henri Suso a consciemment dépassé les limites de la contemplation
platonicienne et de la doctrine eckhartienne afin de placer le Christ Crucifié au centre de sa

prière, un acte contemplatif à la fois intellectuel et affectif, une contemplation motivée d'un



La théologie mystique 489

nifie une réalité divine cachée, au sens que toute expérience mystique sur
la terre continue à passer par une médiation noétique, et on doit bien
distinguer entre le signe et le signifié ineffable, tout en reconnaissant que le

signe divinise. Ainsi, l'expérience mystique a toujours une structure
sacramentelle (c'est ma quatrième thèse).

Ce dialogue constant et intense entre philosophie et expérience personnelle,

entre la Tradition et l'individu, entre la Bible et le texte mystique,
traverse toute l'histoire de la spiritualité chrétienne. On trouve un très bon
exemple de ce dialogue dans une des Nonnenviten ou Schwesternbücher,
où une moniale allemande (ou suisse entend l'Esprit Saint parler des

sept dons de l'Esprit. Il s'agit d'une biographie due à des moniales dominicaines

du 14e siècle, un texte qui vient du monastère de Katharinental au
bord du Rhin. Avec l'aide des catégories théologiques tirées de la théologie
trinitaire scolastique et la prédication des frères prêcheurs allemands, l'éditeur

transmet l'expérience visionnaire de sœur Elsbeth von Stoffeln. L'Esprit

instruit la bonne religieuse sur la nature des sept dons énumérés en
Isaïe 11. La troisième personne de la Trinité parle directement à sœur
Elsbeth et fait allusion à la théologie augustinienne de l'Esprit comme le

Don d'Amour dans la vie trinitaire. Ensuite, le Saint Esprit cite aussi le

pseudo-Augustin pour expliquer un élément des sept dons6. On pourrait
essayer de réduire ce texte à une projection de la théologie universitaire
dans la vie d'une moniale. Ou on pourrait se demander si la pneumatologie
vécue de la moniale n'était pas l'occasion de la naissance d'une vraie spiri-

attachement passionné à l'Epoux souffrant, idée hallucinante pour un bon philosophe helléniste

et païen.
6 Meyer, Ruth (éd.): Das St. Katharinentaler Schwesternbuch: Untersuchungen, Edition,

Kommentar Münchener Texte und Untersuchungen zur Deutschen Literatur des Mittelalters

104). Tübingen: Max Niemeyer Verlag 1995, 119-121. Le récit (vita 33) parle d'Elsbeth
von Stoffeln : « Et une voix a chuchoté en elle : 'Dieu est la source de toute bonté et la
miséricorde sans fond (grundlosù) [...] Il [le Saint Esprit] a mis la bonne volonté dans le cœur du
Père, pour que son Fils unique soit envoyé dans le monde [...] Il est un Amour ardent [...] 11

est la lumière éternelle qui brille au commencement et doit briller jusqu'à la fin, et il est une
lumière pénétrante qui a illuminé le cœur enténébré, pour qu'il puisse connaître Dieu, et
puisse trouver le bon chemin vers le royaume éternel [...] Il est une douce lumière qui
illumine doucement et luit dans les cœurs purs avec une douce illumination [...] Augustin en
parle ainsi : Seigneur, tu me guides vers la lumière et dans la douceur [...]' ». « Do sprach ein
stimme eins jnren insprechens: 'Cot ist ein vrsprung alles gütes vnd ist ein grundlosü er-
bermd [...] Er wurkt ein guten willen in des vatter hertzen, das der einborne gottes sun vff
ertrich gesendet ward [...] Er ist ein brinnende minn [...] Er ist ein ewig lieht, das an angeng
gelühtet hat vnd an ende lühten sol, vnd ein durlühtig lieht, das menig vinster hertz erlühtet
hat ze gütlicher er kantnüss, das es den rechten weg künde gan zu dem himelrich [...] Es ist
ein süsses lüchtendes lieht, das süsseklich lühtet vnd glestet in die reinen sei mit also süsser

erlühtung [...] von der sant Augustinus sprach: Herr, du fürst mich in ein lieht vnd ein ein
süssikeit (...]' ». Ruth Meyer indique que la citation exacte d'Augustin (dont je n'ai présenté
que le début) ne se trouve pas dans les œuvres authentiques et connues du Père latin, mais
qu'elle correspond en partie à une citation d'Augustin dans la Vita de Henri Suso, et qu'elle
correspond très bien à une légende médiévale sur la vie d'Augustin (MEYER, Ruth: Das St.

Katharinentaler Schwesternbuch, 250).



490 Bernhard Blankenborn

tualité féminine germanophone (ce qui semble convenir très bien avec la
méthode phénoménologique), à tel point qu'un des premiers écrits en
langue allemande témoignent aussi d'une réflexion propre des femmes
concernant la vie spirituelle, sur la base des catégories fournies par leurs
confrères dominicains7. Ainsi, comme le dit Cyril O'Regan, la théologie
mystique promeut l'expérience mystique en fournissant un langage et un
registre conceptuel, pour que le fidèle puisse faire l'expérience de Dieu même8.

Il faudrait réfléchir plus en théologie sur le rapport entre expérience
mystique et témoignage écrit, entre la conscience du mystique et le rôle
des traditions (philosophique et théologie, ainsi que le contexte culturel)
dans l'articulation d'une telle expérience. En fait, la même question se pose
pour une théologie de l'inspiration de l'Ecriture Sainte, par exemple, pour
l'auteur de l'Apocalypse et sa manière de synthétiser (1) ses propres visions
surnaturelles, (2) sa lecture de l'Ancien Testament, et (3) la situation
pastorale des sept Eglises en Asie Mineure (c'est ma cinquième thèse : pour
mieux comprendre la connaissance mystique et les textes mystiques, il
faudrait étudier l'inspiration de l'écriture sainte, dont le statut est
analogique). Ici, un dialogue entre théologiens biblistes, historiens de la
spiritualité, psychologues, épistémologues, experts en herméneutiques et
théologiens mystiques me paraît être prometteur. Ainsi, la théologie mystique
peut vraiment servir comme un carrefour, un lieu de rencontre interdisciplinaire,

mais sans construire une tour d'ivoire, car les réponses que nous
pourrions trouver pourraient porter des fruits dans la pastorale, dans la

prédication et l'accompagnement spirituel.

7 II me semble pertinent de demander si l'enseignement spirituel d'un Henri Suso (surtout

dans sa Vie) est aussi le fruit de sa réflexion théologique sur l'expérience des moniales
ainsi que des laïcs qu'il servait. Le fait qu'une partie de sa Vie est probablement née comme
script fait en secret par son interlocutrice et fille spirituelle Elsbeth Stagel suggère une
certaine probabilité de cette interprétation. Les représentations artistiques des deux dominicains

pourraient aussi indiquer un rapport avec des collaborateurs, plus qu'une simple
relation de père et fille spirituelle. Voyez MCGINN, Bernard: The Presence of God: A History of
Western Christian Mysticism, t. 4: The Harvest ofMysticism in Medieval Germany. New York:
Crossroad 2005,195-204.

8 O'REGAN, Cyril: Theological epistemology and apophasis, in: HOWELLS, Edward/
Mcintosh, Mark (eds.): The Oxford Handbook ofMystical Theology. Oxford: Oxford University

press 369-387, à la page 376 : « [...] I submit that mystical theology is a regime of
discourse whose purpose is to discipline the Christian self in a linguistic and conceptual
register - there are likely other more practical registers of asceticism, liturgical activity, and
actions of charity - and thereby promote mystical experience that will be precisely an
experience of the right thing (to evoke Eliot's Four Quartets) ».



La théologie mystique 491

Résumé
L'article propose une série de principes philosophiques et théologiques pour
aider le renouveau contemporain en théologie mystique. Tout d'abord, l'auteur

distingue entre l'expérience mystique, les écrits mystiques (ou le

témoignage) et la théologie mystique. Ensuite, il considère le rapport entre la

théologie mystique et la métaphysique, et plus précisément, l'intention des

écrivains mystiques de parler d'une réalité derrière les phénomènes. Puis,
l'article étudie la divinisation ou l'œuvre de la grâce comme fondement du

témoignage mystique. Enfin, le rapport herméneutique entre Ecriture Sainte,
Tradition et expérience mystique est étudié.

Abstract
This essay offers a set of philosophical and theological principles that can
help to further the contemporary renewal in mystical theology. The author
first distinguishes between mystical experience, mystical writings (or
witness) and mystical theology. Next, he considers the relation between mystical

theology and metaphysics, specifically, the intention of mystical writers
to speak of a reality behind the phenomena they experience. The essay then
takes up divinization or the work of grace as a foundation of the mystics'
witness. Finally, the hermeneutical relation between Scripture, tradition and
mystical experience is considered.




	La théologie mystique : considérations philosophiques, historiques et herméneutiques

