Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 2

Artikel: La théologie mystique : considérations philosophiques, historiques et
herméneutiques

Autor: Blankenhorn, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1055258

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1055258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERNHARD BLANKENHORN

La théologie mystique :
Considérations philosophiques, historiques et
herméneutiques

Les études des mystiques et de la théologie mystique sont en plein essor.
Un signe clair de ce renouveau sont les neuf volumes érudits de Bernard
McGinn, The Presence of God: A History of Western Christian Mysticism,
ou le professeur émérite de I'Université de Chicago trace l'histoire des
textes occidentaux classiques sur 'union avec Dieu depuis Platon jusqu’a
la crise quiétiste au 17° siécle!. Ce domaine de recherche, ou travaillent de
nombreux phénoménologues et penseurs post-modernes, et aussi des spé-
cialistes en linguistique et histoire des religions, a bien sQir une grande im-
portance pour les théologiens, dans une multiplicité de sous-disciplines :
en théologie fondamentale et dogmatique, en théologie morale et pasto-
rale, en exégése biblique, ainsi qu’en cecuménisme, et en théologie des re-
ligions. Les écrits des mystiques et les théologies mystiques nous invitent a
demeurer preés d’'un carrefour, out nous pouvons non seulement rencontrer
des philosophes ou des spécialistes en « Germanistik », mais ol nous pou-
vons aussi chercher a mieux lier nos théologies avec la praxis des fidéles.
Car dans notre occident sécularisé, les jeunes chrétiens engagés mani-
festent une grande soif pour la spiritualité. Nos étudiants en théologie
cherchent a mieux lier leurs études avec leur vie de priére et leur vie quoti-
dienne. Ne devons-nous pas répondre a leurs besoins spirituels ?

Pour bien clarifier mon intention théologique, je vais d’abord définir les
termes clé comme « mystique » et « théologie mystique ». Ensuite, dans la
deuxiéme section, je vais étudier le rapport entre la théologie mystique et
la métaphysique. Dans la troisiéme partie, je vais considérer le lien entre
mystique et tradition, pour mieux saisir 'herméneutique d’un texte mys-
tique et aussi 'importance des écrits mystiques pour la théologie aujourd’hui.

I. QUELQUES TERMES CLES

Par le nom mystique, je fais référence a une personne qui témoigne d’'une
expérience unitive intense avec Dieu. Par le terme théologie mystique, j'in-
dique I'effort humain pour expliquer ce don unitif. La théologie mystique
cherche a synthétiser le témoignage d’'un mystique avec les données de la

1 MCGINN, Bernard: The Presence of God: A History of Western Christian Mysticism, 9
vol. Chicago: University of Chicago Press 1991-2021.



484 Bernhard Blankenhorn

Bible et de la Tradition, tout en faisant appel aux outils philosophiques. La
théologie mystique fait donc partie de la théologie systématique chré-
tienne. Trois exemples d'un texte de théologie mystique sont donnés par le
fameux petit livre de Denys 'Aréopagite qui porte ce nom, !'Itinerarium
Mentis par Bonaventure, et les sermons de Maitre Eckhart. Par le terme
« écrits mystiques », j'indique les témoignages qui parlent d’'une expérience
unitive surnaturelle. Un tel écrit pourrait étre le fruit immédiat d'un té-
moignage (on pense a la vision d’Ostie, expérience mystique commune de
saint Augustin et sa mere, dans ses Confessions, livre 1X) ou de la main
d'un contemporain du mystique méme. Ces témoignages ont été transmis
par divers genres, par exemple, les entretiens de Jean Cassien avec les péres
du désert, le Dialogue de Catherine de Sienne, ou la poésie de Jean de la
Croix. Chaque témoignage écrit d'une expérience mystique constitue déja
une interprétation théologique. Par conséquent, la distinction entre « écrits
mystiques » et « théologie mystique » reste un peu floue.

La catégorie de I'expérience méme reste aussi assez ambigiie, et sa fonc-
tion analogique semble étre essentielle. Je distinguerais la catégorie de
I'expérience mystique de la notion d'une conscience intérieure de la pré-
sence de Dieu, dans le sens que la premiére est comme le genre et la deu-
xiéme une espéce dans ce genre. Je ne limite pas la notion d’expérience
mystique aux visions, extases, locutions ou d’autres phénomenes extraordi-
naires. Par exemple, selon Thérése d’Avila, I'expérience habituelle de la pré-
sence intérieure de la Trinité constitue le sommet de la vie spirituelle, au-
dela de toute vision ou extase (il s’agit de la 7¢ demeure).

I1. LA THEOLOGIE MYSTIQUE ET LA METAPHYSIQUE

La théologie mystique chrétienne trouve ses racines dans la Bible et 'expé-
rience des saints (comme saint Antoine du désert), mais historiquement,
I'arbre mystique ne pouvait pas grandir sans les traditions philosophiques
grecques, et avant tout, la tradition platonicienne. Comment imaginer la
mystique des noces annoncée par Origéne ou la puissante synthese spiri-
tuelle d'un Evagre le Pontique sans penser a leur formation philosophique
toute imprégnée de Platonisme ?

Cette observation historique, qu'on pourrait confirmer par un grand
nombre d’exemples dans l'histoire de la mystique, me conduit a ma pre-
miére thése : les traditions chrétiennes de théologie mystique manifestent
un lien essentiel avec une ou plusieurs métaphysiques. Pour le moment, je
voudrais indiquer deux fonctions de la métaphysique en théologie mys-
tique. D’abord, la métaphysique fournit les instruments philosophiques
pour mieux percevoir le contenu de I'expérience mystique (ou le fruit cog-
nitif d’'une expérience). Par exemple, saint Augustin pergoit plus claire-
ment 'inhabitation de la Trinité sous la lumiére de la théologie de 1'imago
Dei, oul la mémoire, 'intellect et la volonté sont mises en rapport aux trois



La théologie mystique 485

personnes divines. Dans sa deuxiéme fonction, la métaphysique aide les
mystiques et la théologie mystique a comprendre la structure de l'expé-
rience mystique. Par exemple, Denys I'Aréopagite peut mieux distinguer
entre les actions créatrices et salvifiques, d'un c6té, et le mystére méme de
Dieu de l'autre, grace a sa philosophie platonicienne et la distinction nette
entre les puissances divines et la nature divine. La philosophie aide Denys
a reconnaitre la nature épiphanique de I'action divine et a honorer le my-
stére infini de Dieu qui dépasse toutes manifestations dans le monde. Bref,
I'expérience de la divinisation ne léve pas le voile entre 'homme et le Dieu
infini, mais ce voile devient plus transparent.

Cela nous ameéne au théme de 'apophatisme en théologie mystique. Ici,
je voudrais confirmer la premiére thése en répondant a une objection com-
mune faite a la théologie scolastique (ou a d’autres théologies qui s’'ap-
puient sur la métaphysique). L'objection dit que la métaphysique en théo-
logie nous conduit a l'idolatrie, par l'effort humain de saisir le mystere
divin par les concepts, de capturer Dieu méme dans nos petites catégories
humaines (pensons aux disciples de Martin Heidegger). Au contraire, je pro-
pose de dire que la métaphysique en théologie mystique nous aide a éviter
ce piege.

Depuis le VI¢ siecle, Denys I'Aréopagite tient la place d’honneur en théo-
logie des noms divins, une théologie qui esquisse les limites du langage et
des concepts humains, afin de louer le Dieu ineffable au-dela de tous noms,
de toutes pensées et images. Sans I'Aréopagite, il n'y aurait ni 'apopha-
tisme de saint Maxime le Confesseur, ni la doctrine thomiste de I'analogie,
ni la mystique rhénane, ni la poésie de Jean de la Croix. Mais Denys et ses
disciples que je viens de nommer ont été imprégné des doctrines métaphy-
siques, en quéte d’'une synthése harmonieuse entre (1) la révélation bib-
lique et les implications du langage biblique sur Dieu, (2) les implications
théologiques de la praxis liturgique, a savoir, les théologies implicites des
noms divins contenues dans les priéres de I'Eglise, le Credo, les images
sacrés, et les rites sacramentels, (3) I'expérience contemplative des saints,
et (4) enfin les propos métaphysiques et épistémologiques des grands phi-
losophes, depuis Platon et Aristote jusqu'aux philosophes paiens comme
un Plotin ou un Proclus, ou les philosophes musulmans d’Espagne comme
Ibn-Rush ou Ibn-Sina. Autrement dit, depuis Platon et ’Aréopagite, la mé-
taphysique a surtout fourni les bases pour 'apophatisme chrétien, et donc,
la métaphysique a facilité la destruction d'une idoldtrie conceptuelle. Le
méme projet d’ascese intellectuelle continue dans les ceuvres des meilleurs
artisans de la théologie scolastique au Moyen Age, chez Bonaventure de
Bagnoregio, Albert le Grand, Thomas d’Aquin et Maitre Eckhart. Peu de
théologiens dans l'histoire du christianisme ont médité aussi longtemps
sur le role des négations en théologie, 'acte de soustraire de nos pensées
théologiques tout ce qui n'appartient pas a Dieu, ce qui appartient uni-
quement aux créatures ou a notre maniére de penser Dieu. Bref, les grandes



486 Bernhard Blankenhorn

lignes de l'histoire de la théologie négative indiquent la fonction positive
et essentielle de la métaphysique dans la quéte d’'un apophatisme équi-
libré.

Maintenant, je voudrais préciser ma premiére thése concernant la théo-
logie mystique : I'intention théologique des mystiques présuppose une mé-
taphysique. Quand un Henri Suso ou une Gertrude de Helfta nous parlent
de leurs expériences extraordinaires, ils voudraient exprimer une partie de
I'ceuvre divine accessible aussi a d’autres fideles. Autrement dit, il ne s’agit
pas d’abord de la construction d’'un narratif qui justifie 'autorité spirituelle
réclamée par 'auteur, ni d’'une autojustification d'une vie religieuse radi-
cale, ni de la projection des problémes psychologiques des moines ou mo-
niales dans un discours pieux. Bien s{r, les écrits mystiques ont aussi leurs
éléments politiques, sociaux et psychologiques, mais le récit d’'une ren-
contre avec I'époux divin n’est pas d’abord le cri d’'une dme sexuellement
frustrée ou malade. Nous, hommes et femmes modernes, voyons plus faci-
lement que nos ancétres la complexité des écrits mystiques, mais dans
notre culture, nous risquons d’obscurcir I'intention fondamentale des mys-
tiques, a savoir, d’oublier l'invitation aux lecteurs de poursuivre un nou-
veau chemin spirituel, I'invitation de gouter a la méme source2. Autrement
dit, les mystiques sont convaincus d’avoir touché une réalité invisible et de
posséder une certaine capacité d’exprimer cet objet connaissable, malgré la
pauvreté de nos intellects et de notre langage humain. Il s’agit d'une inten-
tion fondamentale des auteurs, de parler d'une réalité divine derriére les
phénomeénes spirituels, de nous inviter dans un monde ot le langage hu-
main dans sa pauvreté peut, malgré tout, toucher un objet, une réalité di-
vine qui dépasse le monde intérieur et psychologique du témoin.

L'intention des auteurs mystiques se comprend mieux sous la lumiere
d’un principe théologique clé : le témoignage des mystiques exprime une
connaissance mystique qui est le fruit d'une ceuvre sanctificatrice de Dieu
dans le cceur du témoin méme. Saint Augustin en parle dans ses homélies
sur la premiére lettre de saint Jean, ou il cite d’abord 'ap6tre pour ensuite
expliquer son enseignement : « “A ceci nous reconnaissons que nous de-

2 Le probléme signalé ici me semble étre assez sérieux. Amy Hollywood interpreéte les fi-
gures mystiques féminines d’abord par le prisme des théories postmodernes de Georges
Bataille, (HOLLYWOOD, Amy: Sensible Ecstasy. Mysticism, Sexual Difference, and the Demands
of History (= Religion and Postmodernism). Chicago: University of Chicago Press 2002. Cyril
O’Regan signale justement qu'un tel projet diminue la voix unique de chaque mystique et
commence a réduire leurs témoignages aux catégories de notre culture, a tel point que les
enseignements des diverses traditions mystiques sont presque effacés dans un discours post-
moderne quasi-homogeéne, et toute transcendance réinterprétée comme une forme d'imma-
nence. Voyez O'REGAN, Cyril: Historiographic Sophistications: The Eclipse of Medieval Wo-
men Mystics, https://churchlifejournal.nd.edu/articles/historiographic-sophistications-the-
erasure-of-medieval-women-mystics/ (6.5.2020). Ainsi, les finalités et méthodes d'une ana-
lyse postmoderne des écrits mystiques risquent de faire taire les voix parfois marginalisées
des chrétiennes d’un passé lointain.



La théologie mystique 487

meurons en lui et lui en nous : il nous a donné de son Esprit” [...] D’ou
savons-nous qu’il nous a donné de son Esprit ? Oui, ce don de I'Esprit, d’ou
en es-tu informé ? Interroge ton cceur : s’il est plein de charité, tu possédes
I'Esprit de Dieu »3. L'enseignement d’Augustin est important, car il fournit
un moyen de discerner la présence de Dieu dans la vie des tous les chré-
tiens, et le principe annoncé s’applique d’'une maniére particuliére aux
mystiques, car I'union mystique est d’abord une nouvelle communion de
charité, dont la connaissance mystique reste inséparable. Car si les mys-
tiques ont une autorité unique comme enseignant de la vie spirituelle, elle
repose sur les ceuvres extraordinaires de Dieu dans leurs cceurs. Or, il
semble que les enseignements d'un mystique présupposent la possibilité
de passer de son expérience personnelle d’'une grace recue a une nouvelle
perception de Dieu agissant son cceur. Il s’agit d’'une perception de I'agent
divin lui-méme, qui est a la fois sujet personnel par excellence et objet
invisible au-dela de toute expérience intérieure, mais partiellement acces-
sible & notre langage et nos concepts, ce qui rend possible un enseigne-
ment sur Dieu pour la communauté chrétienne.

Ma deuxiéme these est donc que la connaissance mystique est fondée
sur 'ceuvre divinisatrice dans le cceur. Ce principe peut nous aider a com-
prendre comment I'expérience spirituelle des saints peut constituer une
source théologique, a intégrer avec la Bible, la grande Tradition chrétienne
et des outils de la philosophie. Autrement dit, la théologie mystique doit
se laisser interroger par les écrits des mystiques méme, et la méme théo-
logie doit parler autant de la divinisation que de la connaissance mystique.
L'absence du premier élément, d'une théologie de la divinisation, se laisse
voir dans un article récent par Jean-Luc Marion dans le Oxford Handbook
of Mystical Theology, ou le philosophe émérite de la Sorbonne applique
avec beaucoup de détails les principes de sa philosophie de la révélation a
une noétique mystique#. Ici, les catégories majeures de la phénoménologie
de Marion semblent déterminer les conditions méme d’'une connaissance
mystique. Dans son article, le dialogue avec les mystiques ou les théolo-
giens mystiques semble étre tres limité, pour laisser la place centrale a la
notion de « phénomeéne saturé ». Marion cherche a exposer une théologie
mystique dans les limites d'une épistémologie religieuse, et ne mentionne
guere l'action divinisatrice de la Trinité. Le philosophe frangais a sGrement

3 AUGUSTIN D’HIPPO: Homélies sur la premiére épitre de saint Jean, ed. Daniel Diderberg,
Jeanne Lemouzy, ].W. Mountain (= Bibliothéque Augustinienne 76). Paris : Institut d’Etudes
Augustiniennes 2008, tractatus 8, 349 : « In quo cognoscimus quia in ipso maneamus et ipse
in nos, quia de Spiritu suo dedit nobis [...] Vnde scimus quia de Spiritu dedit nobis ? Hoc ip-
sum, quia de Spiritu suo dedit tibi, unde cognoscis ? Interroga uiscera tua. Si plena sunt ca-
ritate, habes Spiritum Dei. »

4 MARION, Jean-Luc: The mystical - or what theology can show, in: HOWELLS, Edward/
MCINTOSH, Mark (eds.): The Oxford Handbook of Mystical Theology. Oxford: Oxford Univers-
sity Press 2020, 450-464.



488 Bernhard Blankenhorn

I'intention d’affirmer la réalité d’'une divinisation de la personne, mais sa
méthode philosophique ne semble pas lui fournir les outils nécessaires
pour exposer l'action unifiante de Dieu dans le coeur des fidéles. Cette la-
cune d'une théorie mystique dans les limites de la phénoménologie de
Marion suggére la question suivante : Pouvons-nous rendre compte de la
divinisation sans avoir recourt a une métaphysique ? Remarquons qu’il
s’agit d'un type de phénoménologie, et que d’autres phénoménologues
comme Edith Stein ou Robert Sokolowski sont treés ouvert a la métaphy-
sique.

III. LA THEOLOGIE MYSTIQUE ET LA TRADITION

Comme alternatif au projet de Marion, je propose que la théologie mys-
tique doive forger ses principes, ses arguments et ses conclusions en dia-
logue constant avec les écrits mystiques, qui servent a la fois comme
source doctrinale et objet d’analyse critique (c’est ma troisiéme thése). La
théologie mystique puise dans la Bible et les grandes traditions liturgiques,
dans la philosophie et I'expérience des mystiques, ainsi que dans les théo-
logies mystiques du passé, afin de mettre en dialogue les principes de la
philosophie et les efforts des mystiques pour exprimer leur expérience de
Dieu, les exigences christologiques des Conciles cecuméniques et le propos
d’un contemplatif sur les modes précis d'un contact spirituel entre la vraie
humanité du Christ et le cceur des fideles. Dans ce dialogue, d’'un c6té, les
catégories de la métaphysique doivent parfois étre poussées plus en avant.
De l'autre c6té, la philosophie fournit aussi, ensemble avec la Bible et la
Tradition chrétienne (avec un T majuscule, au sens d'un Yves Congar), des
principes solides qui permettent aux mystiques de ne pas tomber dans I'ir-
rationalisme ou l'illusion, de ne pas oublier la distinction entre 'objet sur-
naturel manifesté et le mode proprement humain (incarné et historique)
de recevoir 'objet divin dans un moment de connaissance surnaturelle ou
gratuites. On pourrait dire que le mystique a regu un signe sacré qui sig-

5 Les grands débats théologiques du Moyen Age latin sur la vision béatifique, I'intellect
agent ou le rapport entre connaissance et amour dans la sanctification, montrent déja la ca-
pacité des meilleurs scolastiques latins pour faire évoluer leurs propres catégories théolo-
giques afin de mieux rendre compte de 'expérience spirituelle des saints. Les scolastiques du
14° siécles avaient pu lire dans les Confessions comment saint Augustin a fait éclater les li-
mites d'une philosophie plotinienne afin d’expliquer les expériences mystiques communes
dont jouissaient ensemble Augustin et sa mére Monique. Les mémes auteurs médiévaux
avaient clairement discerné la méthode de Denys pour dépasser les doctrines de Proclus afin
mieux expliquer l'unicité de Dieu (Voyez le Commentaire du Liber de Causis par Thomas
d’Aquin). Parmi les scolastiques de l'occident médiéval, Thomas d’Aquin a développé une
théologie de la grace actuelle qui lui permettait de mieux décrire la visite de Dieu dans les
cceurs des fidéles au moment de la communion eucharistique (Summa Theologiae 111, q. 79,
a.1ad 2). Au 14°¢ siécle, Henri Suso a consciemment dépassé les limites de la contemplation
platonicienne et de la doctrine eckhartienne afin de placer le Christ Crucifié au centre de sa
priére, un acte contemplatif a la fois intellectuel et affectif, une contemplation motivée d’'un



La théologie mystique 489

nifie une réalité divine cachée, au sens que toute expérience mystique sur
la terre continue a passer par une médiation noétique, et on doit bien dis-
tinguer entre le signe et le signifié ineffable, tout en reconnaissant que le
signe divinise. Ainsi, I'expérience mystique a toujours une structure sacra-
mentelle (c’est ma quatriéme thése).

Ce dialogue constant et intense entre philosophie et expérience person-
nelle, entre la Tradition et 'individu, entre la Bible et le texte mystique,
traverse toute l'histoire de la spiritualité chrétienne. On trouve un trés bon
exemple de ce dialogue dans une des Nonnenviten ou Schwesternbiicher,
ou une moniale allemande (ou suisse ?) entend I'Esprit Saint parler des
sept dons de I'Esprit. Il s’agit d'une biographie due a des moniales domini-
caines du 14° siécle, un texte qui vient du monastere de Katharinental au
bord du Rhin. Avec l'aide des catégories théologiques tirées de la théologie
trinitaire scolastique et la prédication des freres précheurs allemands, 1'édi-
teur transmet 'expérience visionnaire de sceur Elsbeth von Stoffeln. L’Es-
prit instruit la bonne religieuse sur la nature des sept dons énumérés en
I[saie 11. La troisiéme personne de la Trinité parle directement a sceur
Elsbeth et fait allusion a la théologie augustinienne de I'Esprit comme le
Don d’Amour dans la vie trinitaire. Ensuite, le Saint Esprit cite aussi le
pseudo-Augustin pour expliquer un élément des sept donsé. On pourrait
essayer de réduire ce texte a une projection de la théologie universitaire
dans la vie d'une moniale. Ou on pourrait se demander si la pneumatologie
vécue de la moniale n’était pas I'occasion de la naissance d’'une vraie spiri-

attachement passionné a I'Epoux souffrant, idée hallucinante pour un bon philosophe hellé-
niste et paien.

6 MEYER, Ruth (éd.): Das St. Katharinentaler Schwesternbuch: Untersuchungen, Edition,
Kommentar (= Miinchener Texte und Untersuchungen zur Deutschen Literatur des Mittel-
alters 104). Tiibingen: Max Niemeyer Verlag 1995, 19-121. Le récit (vita 33) parle d’Elsbeth
von Stoffeln : « Et une voix a chuchoté en elle : ‘Dieu est la source de toute bonté et la misé-
ricorde sans fond (grundlosu) [...] Il [le Saint Esprit] a mis la bonne volonté dans le ceeur du
Pére, pour que son Fils unique soit envoyé dans le monde [...] Il est un Amour ardent [...] Il
est la lumiére éternelle qui brille au commencement et doit briller jusqu’a la fin, et il est une
lumiére pénétrante qui a illuminé le cceur enténébré, pour qu'il puisse connaitre Dieu, et
puisse trouver le bon chemin vers le royaume éternel [...] Il est une douce lumiére qui illu-
mine doucement et luit dans les cceurs purs avec une douce illumination [...] Augustin en
parle ainsi : Seigneur, tu me guides vers la lumiére et dans la douceur [...]' ». « Do sprach ein
stimme eins jnren insprechens: ‘Got ist ein vrsprung alles glites vnd ist ein grundlosu er-
bermd [...] Er wurkt ein gliten willen in des vatter hertzen, das der einborne gottes sun vff
ertrich gesendet ward , [...] Er ist ein brinnende minn [...] Er ist ein ewig lieht, das an angeng
geluhtet hat vnd an ende luhten sol, vnd ein durlahtig lieht, das menig vinster hertz erluhtet
hat ze gétlicher er kantnuss, das es den rechten weg kunde gan zii dem himelrich [...] Es ist
ein siisses luchtendes lieht, das siisseklich lihtet vnd glestet in die reinen sel mit also siisser
erlihtung [...] von der sant Augustinus sprach: Herr, du fiirst mich in ein lieht vnd ein ein
stissikeit [...]' ». Ruth Meyer indique que la citation exacte d’Augustin (dont je n’ai présenté
que le début) ne se trouve pas dans les ceuvres authentiques et connues du Pére latin, mais
qu'elle correspond en partie a une citation d’Augustin dans la Vita de Henri Suso, et qu'elle
correspond trés bien a une légende médiévale sur la vie d’Augustin (MEYER, Ruth: Das St.
Katharinentaler Schwesternbuch, 250).



490 Bernhard Blankenhorn

tualité féminine germanophone (ce qui semble convenir trés bien avec la
méthode phénoménologique), a tel point qu'un des premiers écrits en
langue allemande témoignent aussi d’une réflexion propre des femmes con-
cernant la vie spirituelle, sur la base des catégories fournies par leurs con-
fréres dominicains’. Ainsi, comme le dit Cyril O'Regan, la théologie mys-
tique promeut 'expérience mystique en fournissant un langage et un re-
gistre conceptuel, pour que le fidele puisse faire 'expérience de Dieu mémes3.

Il faudrait réfléchir plus en théologie sur le rapport entre expérience
mystique et témoignage écrit, entre la conscience du mystique et le réle
des traditions (philosophique et théologie, ainsi que le contexte culturel)
dans l'articulation d'une telle expérience. En fait, la méme question se pose
pour une théologie de l'inspiration de I'Ecriture Sainte, par exemple, pour
l'auteur de 'Apocalypse et sa maniére de synthétiser (1) ses propres visions
surnaturelles, (2) sa lecture de I'’Ancien Testament, et (3) la situation pas-
torale des sept Eglises en Asie Mineure (c’est ma cinquiéme thése : pour
mieux comprendre la connaissance mystique et les textes mystiques, il fau-
drait étudier linspiration de l'écriture sainte, dont le statut est analo-
gique). Ici, un dialogue entre théologiens biblistes, historiens de la spiri-
tualité, psychologues, épistémologues, experts en herméneutiques et théo-
logiens mystiques me parait étre prometteur. Ainsi, la théologie mystique
peut vraiment servir comme un carrefour, un lieu de rencontre interdisci-
plinaire, mais sans construire une tour d’ivoire, car les réponses que nous
pourrions trouver pourraient porter des fruits dans la pastorale, dans la
prédication et I'accompagnement spirituel.

7 11 me semble pertinent de demander si I'enseignement spirituel d'un Henri Suso (sur-
tout dans sa Vie) est aussi le fruit de sa réflexion théologique sur I'expérience des moniales
ainsi que des laics qu'il servait. Le fait qu'une partie de sa Vie est probablement née comme
script fait en secret par son interlocutrice et fille spirituelle Elsbeth Stagel suggére une cer-
taine probabilité de cette interprétation. Les représentations artistiques des deux domini-
cains pourraient aussi indiquer un rapport avec des collaborateurs, plus qu'une simple re-
lation de pere et fille spirituelle. Voyez MCGINN, Bernard: The Presence of God: A History of
Western Christian Mysticism, t. 4: The Harvest of Mysticism in Medieval Germany. New York:
Crossroad 2005, 195-204.

8 Q'REGAN, Cyril: Theological epistemology and apophasis, in: HOWELLS, Edward/
MCINTOSH, Mark (eds.): The Oxford Handbook of Mystical Theology. Oxford: Oxford Univer-
sity press 369-387, & la page 376 : « [...] | submit that mystical theology is a regime of dis-
course whose purpose is to discipline the Christian self in a linguistic and conceptual re-
gister - there are likely other more practical registers of asceticism, liturgical activity, and
actions of charity - and thereby promote mystical experience that will be precisely an expe-
rience of the right thing (to evoke Eliot’s Four Quartets) ».



La théologie mystique 491

Résumé

L’article propose une série de principes philosophiques et théologiques pour
aider le renouveau contemporain en théologie mystique. Tout d’abord, I'au-
teur distingue entre l'expérience mystique, les écrits mystiques (ou le té-
moignage) et la théologie mystique. Ensuite, il considére le rapport entre la
théologie mystique et la métaphysique, et plus précisément, l'intention des
écrivains mystiques de parler d'une réalité derriére les phénoménes. Puis,
l'article étudie la divinisation ou l'ceuvre de la grdce comme fondement du
témoignage mystique. Enfin, le rapport herméneutique entre Ecriture Sainte,
Tradition et expérience mystique est étudié.

Abstract

This essay offers a set of philosophical and theological principles that can
help to further the contemporary renewal in mystical theology. The author
first distinguishes between mystical experience, mystical writings (or wit-
ness) and mystical theology. Next, he considers the relation between mysti-
cal theology and metaphysics, specifically, the intention of mystical writers
to speak of a reality behind the phenomena they experience. The essay then
takes up divinization or the work of grace as a foundation of the mystics’
witness. Finally, the hermeneutical relation between Scripture, tradition and
mystical experience is considered.






	La théologie mystique : considérations philosophiques, historiques et herméneutiques

