
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 2

Artikel: Christus als der "Ur-Sohn" in radikal phänomenologischer Sicht bei
Michel Henry : zum 100. Geburtstag von Michel Henry 1922-2022

Autor: Kühn, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055257

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055257
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rolf Kühn

Christus als der „Ur-Sohn" in radikal
phänomenologischer Sicht bei Michel Henry

Zum 100. Geburtstag von Michel Henry 1922-2022

Wenn die Wahrheit des Christentums das Leben Gottes selbst in dessen

ganzer Fülle ist, dann kann auch die Offenbarung Gottes an die Menschen
nur in seiner sich ohne jeden Rückhalt gebenden Selbstoffenbarung bestehen.

Diese Antwort der Lebensphänomenologie bedeutet für die Christolo-
gie, dass der „Sohn" oder das „Wort" als der Erst-Lebendige (Premier Vivant)
bzw. Ur-Sohn (Archi-Fils) verstanden werden muss, sofern er die
Selbstoffenbarung Gottes als dessen innertrinitarischen Lebensprozess ermöglicht.

Bevor wir diese radikal phänomenologische Perspektive strukturell
gemäß Michel Henry1 ausführen, wie er sie in seinem Werk Ich bin die Wahrheit

grundgelegt hat, sollen einige allgemeinere Hinweise auf damit
zusammenhängende Voraussetzungen in methodischer Hinsicht genannt werden.

Indem die Schriften des Neuen Testaments erkennen lassen, dass das

Christentum von Vornherein die Wirklichkeit der Offenbarung als

Selbstoffenbarung Gottes mit dem Leben verknüpft, kann es dabei letztlich nicht
um bloße Sätze, Symbole oder Bilder gehen, sondern um die phänomenologische

Absolutheit unseres eigenen Lebens „im Anfang" selbst (Joh 1,1).

Ohne Leben existierten wir nicht, nähmen wir nichts wahr und wären
zudem unfähig, auch nur die geringste Handlung zu vollziehen, die durch
unsere originäre Leiblichkeit bedingt ist. Schon seit dem Begründer der
Phänomenologie, Edmund Husserl, wird das subjektive Leben als „lebendige

Gegenwart" für den Ausgangspunkt allen Erscheinens angesehen. Aber
Michel Henry radikalisierte diesen bewusstseinsintentionalen Ansatz,
indem er aufweist, dass das absolut phänomenologische Leben wesenhaft
unsichtbar ist und daher von keiner Erkenntnis veranschaulicht zu werden
vermag.2 In der Tat setzen wir für jeden Akt, den wir bewusst oder unbe-
wusst vollziehen, wie auch in unserem Empfinden und Fühlen, das Leben

1 Vgl. C'est Moi la vérité. Pour une philosophie du christianisme. Paris: Seuil 1996 (dt. „Ich
bin die Wahrheit". Für eine Philosophie des Christentums. Freiburg: Alber 1997). Voraus ging
der programmatische Vortrag „Wort und Religion: das Wort Gottes" von 1992, in: HENRY,
Michel: Radikale Religionsphänomenologie. Beiträge 1943-2001. Freiburg: Alber 2015, 161-188,
auf einer Tagung an der Ecole Normale Supérieure in Paris, an der ebenfalls Ricceur,
Chrétien und Marion teilnahmen.

2 Vgl. ebenfalls Welten, Ruud: Phénoménologie du Dieu invisible. Essais et études sur
Emmanuel Levinas, Michel Henry et Jean-Luc Marion. Paris: Cerf 2011.



458 Rolf Kühn

als originär gewährte Bedingung immer schon voraus.3 Diese ebenso
notwendige wie in sich gewisse Bedingung in transzendentaler Hinsicht nennt
Henry in terminologischer Übereinstimmung mit der philosophischen Tradition

- wie etwa bei Descartes, Kant, Maine de Biran, Fichte oder Heidegger -
„Selbstaffektion", ohne damit jedoch rationalistische oder idealistische
Vorgaben zu übernehmen.4

l. Christi Sohnsein als lebendiges Ursprungsverhältnis

Ist diese Weise des uns affizierenden Lebens in einem solchen material
phänomenologischen Sinne der absolute Ursprung unserer selbst, ohne
dass wir jemals einen reflexiven Zugang dazu hätten, da dieser schon
immer später als das Leben selbst wäre, dann liegt auf der Hand, dass Gottes
Leben und unser Leben eine unmittelbare Verknüpfung beinhalten. Dieses
Band (religio) zwischen Gott und uns ist Christus als jener eingangs
genannte Erst-Lebendige, den Henry in seinem zentralen fünften Kapitel von
,Ich bin die Wahrheit' auch als den Ur-Sohn bezeichnet. Die göttliche
Sohnschaft im Prozess der ewig lebendigen Selbstzeugung Gottes des
Vaters ist das entscheidende Offenbarungsmoment als die konkrete
Selbstbestimmung dieses innergöttlichen Prozesses als eines Vorgangs der
Hervorbringung und Rezeptivität. Der „Vater" ergreift sich als das originäre
Leben selbst, und diese Selbstergreifung ist zugleich sein „Wort" oder Logos,
in dem sich dieses ur-anfängliche Leben als immer lebendiges aussagt, um
sich in solcher Selbstergriffenheit an seinen Ursprung zurückzugeben, ohne

dass irgendein Abstand zwischen Vater und Sohn hinsichtlich ihres

göttlichen Wesens und dessen „innerlicher Gegenseitigkeit" entstünde.
Denn da im rein phänomenologischen Leben keine Differenz im Sinne
einer Ek-stase oder Transzendenz bzw. eines zeitlichen Horizontes denkbar
ist, können diese letzteren Kategorien für das Welterscheinen auch
niemals auf Gott übertragen werden, was Henrys lebensphänomenologischen
Ansatz auch unmittelbar in Übereinstimmung mit dem Denken Meister
Eckharts sein lässt.5

3 Vgl. zur Auseinandersetzung mit der klassischen Phänomenologie HENRY, Michel:
Inkarnation. Eine Philosophie des Fleisches. Freiburg: Alber 2002, 43-148: „Umsturz der
Phänomenologie".

4 Die erste radikal phänomenologische Grundlegung dieses Begriffs erfolgte in HENRY,

Michel: L'essence de la manifestation. Paris: PUF 1963 (dt. Das Wesen des In-Erscheinung-
Tretens. Freiburg: Alber 2019), § 66-70; vgl. auch SEYLER, Frédéric: Der Einfluss der
Transzendentalphilosophie Kants und Fichtes auf die Genese des Selbstaffektionsbegriffs in der Lebens-

phänomenologie Michel Henrys, in: Salzburger Jahrbuch für Philosophie 63 (2018), 107-122.
5 Vgl. Henry: Radikale Religionsphänomenologie, 97-144, die Kapitel zu seiner

Eckhartauslegung, die zum ersten Mal in L'essence de la mifestation, § 39-41, veröffentlicht wurde; siehe

auch interreligiös MÜLLER, Fabian: Der Johannesproblog zwischen Nagarjuna, Vasubandhu
und Meister Eckhart. Münster: Aschaffendorff 2022; VASCHAKDE, Roland: Suivant Michel

Henry. Paris: L'Harmattan 2022, 80-121, für einen Vergleich mit dem hebräischen Denken.



„Ur-Sohn" in radikal phänomenologischer Sicht bei Michel Henry 459

Dieser sich folglich selbst genügende innergöttliche Prozess beinhaltet
des Weiteren, dass das Ausgesagte und die liebende Zurückwendung in
identischer Gegenseitigkeit in allem das Leben - und nichts als das Leben
selbst sind. Dadurch jedoch, dass die Lebensselbstmitteilung als
Sichergreifen in Gott zugleich ihre schon genannte eigene Rezeptivität beinhaltet,

in der sie sich aussagt, besitzt sie eben eine Erste Ipseität, welche als
der „Ur-Sohn" die Wirklichkeit allen individuierten Lebens überhaupt ist.
Somit gibt es einen Zugang zum Leben als unserer transzendentalen
Geburt in diesem nur dank der ur-christologischen Konkretion des göttlichen
Lebens in seinem Wort. Oder wie es der Johannesprolog festhält, ist
Christus als der ewige Logos, der „im Anfang beim Vater war" (Joh 1,2), die
Wahrheit der Welt als Leben für jeden Lebendigen. Insofern unser eigener
Selbstbezug im „Ich" sowie unser Fremdbezug zu „Anderen" nur als lebendige

Verbindung möglich ist, beinhaltet dies zugleich, dass die genannte
ur-christologische Ipseität als Leben auch all diesen Relationen zugrunde
liegt. Wir können mithin keinen Schritt auf den Anderen oder auf uns
selbst hin tun, ohne in unserem Fleisch (chair) mit dem „Fleisch Christi" in
Berührung zu kommen. Wir sind daher nicht nur „Söhne Gottes", sondern

genauer, wie Paulus sagt, „Söhne im Sohn", mit anderen Worten Lebendige
durch das göttliche Leben des Einzigen Sohnes, des „Erstgeborenen Gottes"

(Joh 1,14b).

Auf diese Weise gelingt es Henry,6 die Wahrheit des Christentums als

eine bisher „beispiellose und ungenutzte Phänomenologie" zu erweisen, die
grundsätzlich das Wesen des Menschen nicht mehr an die ratio oder an
das Sein bindet, sondern an das Leben, welches immer in seiner originären
Hervorbringung selbst ein individuiertes Leben ist.7 Die lebensphänome-
nologische Auslegung des Johanneszeugnisses hat damit nicht nur religions-
phänomenologische Relevanz, sondern sie vermag dem Christentum eine
Leuchtkraft für die Zukunft zu geben, insofern das individuelle wie
gesellschaftliche Leben durch die verschiedenen Theorien und Praktiken einer
wirtschaftlich-technischen wie digitalen Objektivität in seinem Prinzip
selbst bedroht ist. Die absolute Bindung des Christentums an das originäre
Wesen des Lebens schlechthin, welches Gott selber ist, könnte der Menschheit

insgesamt sowie jedem Einzelnen, und zwar unabhängig von allen
äußeren Faktoren wie Rasse, Geschlecht, Stand, Bildung etc., eine Würde
zurückgeben, die nicht länger formal über Sprache oder Vernunft zu begrün-

6 Vgl. „Ich bin die Wahrheit", Kap. 6-7: „Der Mensch als ,Sohn Gottes'" / „Der Mensch als
,Sohn im Sohn'"; dazu ebenfalls Capelle, Philippe (Hg.): Phénoménologie et christianisme
chez Michel Henry. Les derniers écrits de Michel Henry en débat. Paris: Cerf 2004; KÜHN, Rolf:
Der Erst-Lebendige. Christologie leiblicher Ursprungswahrheit. Freiburg: Alber 2021.

7 Zum Vergleich mit der wesentlich in der Tradition aristotelisch geprägten prädikativen
Ousiologie siehe Hilt, Annette: Ousia - Psyche - Nous. Aristoteles' Philosophie der Lebendigkeit.

Freiburg: Alber 2005, 286ff.



460 Rolf Kühn

den wäre, sondern unmittelbar durch die lebendig fleischliche Faktizität
der jeweiligen Existenz gestiftet wird.8

Die im Johannes-Evangelium von Henry aufgefundene göttlich-menschliche

Lebenspriorität als Affinität zu seiner Lebensphänomenologie besitzt
damit gleichzeitig Konsequenzen für eine christliche Ethik im Sinne einer
transzendentalen Analyse des Verhältnisses des Christentums zur Welt.
Aus ihr ergibt sich, dass der christliche Offenbarungsglaube keinerlei „Welt-
flucht" bedeuten kann, wie schon Hegel und ein doktrinärer Marxismus
meinten, da gerade das Gebot der Nächstenliebe auf eine Praxis verweist,
die als regeneratio des Lebens alle materiellen wie geistigen Bedürfen der
Menschen originär betrifft. Mit anderen Worten ist die christliche Ethik
kein Imperativ, der zum Leben von außen als eine fremde Norm hinzuträte,

ohne unmittelbar die Motivation wie die Kraft zu entsprechendem Handeln

selbst bereit zu stellen. Henry zeigt exemplarisch an den „Werken der
Barmherzigkeit" sowie mit Hilfe der neutestamentlichen Auseinandersetzung

zum „Alten Gesetz", dass eine Ethik des Christentums ganz der
phänomenologischen Ontologie des Lebens selbst entspricht, welche die Wahrheit

des Christentums begründet - nämlich in einer „zweiten Geburt" den
Ursprung in Gott wieder zu finden, sofern dieser egohaft vergessen wurde,
das heißt einer „transzendentalen Illusion" verfiel.9

In wirkungsgeschichtlicher Hinsicht lässt sich noch vorausschicken, dass
zunächst nach der antiken und mittelalterlichen Bestimmung des
Menschen als vernunftbegabtem Wesen oder endlichem Geschöpf die neuzeitliche

Philosophie von Descartes bis Heidegger und danach das intentio-
nale Subjektsein oder den existenzialen Sorgecharakter des Daseins in den
Mittelpunkt gestellt hat. Dabei ist aber zumeist nicht bedacht worden,
dass aller ichhaften Aktzentrierung oder fundamentalhermeneutischen
Seinsrelation eine originäre Passivität voraus liegt, die Henry10 aufgrund
der material phänomenologischen Verknüpfung von Leben/Leib auch Pas-
sibilität nennt. Damit wird ausgedrückt, dass alle Lebensvermögen als Po-
tentialitäten sich einer ursprünglich passiblen Empfängnis verdanken,11
welche als unsere originäre Geburt im Leben nur ein reines „Mich" im
Akkusativ kennt, wie auch Emmanuel Levinas und Jean-Luc Marion in ihrem

8 Vgl. schon Henry, Michel: Die Barbarei. Eine phänomenologische Kulturkritik.
Freiburg: Alber 1994, 189-193.

9 Vgl. HENRY: „Ich bin die Wahrheit", Kap. 9: „Die zweite Geburt"; Inkarnation, Kap. 45 u. 48.
10 Vgl. dazu auch HENRY, M.: Affekt und Subjektivität. Lebensphänomenologische Beiträge

zur Psychologie und zum Wesen des Menschen. Freiburg: Alber 2005, 33-50: Die Kritik des

Subjekts. Zur Berücksichtigung innerhalb der transzendentallogischen „Selbstsetzung" des Ich
siehe auch REMMEL, Daniel: Die Leiblichkeit der Offenbarung. Zur anthropologischen,
offenbarungstheologischen und christologischen Relevanz der Lebensphänomenologie Michel Henrys.
Innsbruck: Tyrolia 2021, 377-385.

11 Vgl. HENRY, Michel: Können des Lebens. Schlüssel zur radikalen Phänomenologie.
Freiburg: Alber 2017.



„Ur-Sohn" in radikal phänomenologischer Sicht bei Michel Henry 461

phänomenologischen Ansatz betonen.12 Auf diese Weise ist der post-strukt-
uralistische Vorwurf überwunden, der Subjektivitätsbegriff gehöre einem
überkommenen Subjektdenken auf einem metaphysischen Hintergrund von
onto-(ego)-theologischem Substanzdenken an. Vielmehr sind alle bisherigen

différé(ä)ntiellen oder alterologischen Konzepte der Philosophie auf
ihre Überdeterminiertheit hin zu untersuchen, sofern sie den Lebensbegriff,

wie etwa bei Maurice Merleau-Ponty und Jacques Derrida, nur als

„Opazität" oder „Spur" benutzen, ohne diese Dunkelheit oder Unsichtbar-
keit als die immanente Erscheinensweise des Lebens in seiner affektiven
Passibilität als Pathos selbst aufzuklären.13

Verbindet man in der Tat den Johannesprolog mit den übrigen Reden
Jesu über sich selbst im gesamten Johannes-Evangelium, dann springt aus
den „Ich-Reden" Jesu jene ungeheuerliche „Egozentrik" ins Auge, die maßloser

nicht sein könnte, aber eben nur angemessen aus dem Wissen um die
Einmaligkeit der Sohnschaft Christi in Gott verstanden werden kann.
Denn das „Ich-sein" schließt - christologisch gesehen - gerade die originäre

Empfänglichkeit nicht aus, da diese innerhalb der innerlichen Gegenseitigkeit

des göttlichen Geschehens genau dem Wesen des Sohnes entspricht,
das lebendig gezeugte Wort der Selbstoffenbarung Gottes zu sein. Dies ist
nur ein weiteres Beispiel, um strukturell zu unterstreichen, inwieweit die
innere Wirklichkeit des Lebens Gottes in den absoluten Modalisierungs-
weisen des rein phänomenologischen Lebens eine „Affinität" besitzt, wie
sie Henry zwischen dem Johannes-Evangelium und der Lebensphänome-
nologie erblickt.14 Lässt man methodisch wie inhaltlich solche Affinität als
einen der wichtigsten Vorstöße im phänomenologischen wie
religionsphilosophischen Denken der Gegenwart überhaupt gelten,15 dann wird auch
verständlich, warum es nicht einfach um einen Paradigmenwechsel innerhalb

der Wahrheitsdiskussion geht, sondern um deren Grundverlagerung,
soweit die neuere gnoseologische Auseinandersetzung zumeist vom her-
meneutischen oder sprachanalytischen Erbe geprägt blieb. Geschichte wie

12 Vgl. NOVOTNY, Karel: Was ist Phänomen? Phänomenalitätskonzepte beim frühen Husserl
und in der nachklassischen Phänomenologie. Würzburg: Königshausen & Neumann 2011;

Gabellieri, Emmanuel: Le phénomène et l'entre-deux. Pour une métasologie. Paris: L'Harmattan
2019, 56-76 u. 86-89.

13 Vgl. KÜHN, Rolf: Postmoderne und Lebensphänomenologie. Zum Verhältnis von Differenz

und Immanenz des Erscheinens. Freiburg: Alber 2019, 383-396; Leben als Präsenz und
Immanenz. Hinführung zu Grundfragen der Phänomenologie. Dresden: Text 8s Dialog 2021,

209-213.
14 In einem anderen Beitrag wird auch der Begriff Kongruenz verwendet; vgl. HENRY:

Radikale Religionsphänomenologie, 210-228: „Das Christentum - eine phänomenologische
Annäherung" (1997).

15 Vgl. Welten, Ruud: God is Life. On Michel Henry's Arch-Christianity, in: JONKERS, Paul
(Hg.): God in France. Eight Contemporary French Thinkers on God. Leiden: Peeters 2002, 119-
142; Rivera, Joseph: Christian Life and the Phenomenology ofLife, in: Jahrbuch für
Religionsphilosophie 16 (2017), 161-184.



462 Rolf Kühn

Sprache können jedoch - ebenso wie Vernunft oder Diskurs - letztlich keine

Wahrheit im material phänomenologischen Sinne bezeugen, sofern die
intentionalen Verweisstrukturen im Welthorizont notwendigerweise
idealisierend und damit irrealisierend bleiben.

Ist also Wahrheit in ihrem Erscheinen konkret an eine selbstaffektiv
fleischliche Ermöglichung gebunden, dann kann auch nur das Leben selbst
als ein solch inkarnierter Ursprung für sich als Wahrheit zeugen. „Ur-chris-
tologisch" bedeutet dies vor allen theologischen oder religionsphilosophischen

Diskursen über Christus, dass die ewige oder transzendentale Sohnschaft

Christi immer schon in unserer je eigenen Lebensaffektion originär
grundgelegt ist, bevor wir sie als „Wort Gottes" in der Heiligen Schrift wieder

erkennen. Wenn Christus derjenige ist, der allein „lebendig macht",
dann muss diese radikal ontologische Verlebendigung als unser Geborenwerden

in der ebenso lebendigen Selbstoffenbarung Gottes eine Wirklichkeit

besitzen, die keine bloße Satzaussage jemals erschöpfend begründen
kann, weil sie sich im Horizont der Welt und deren Sprache als je
sinnaufschiebendem Referenzsystem bewegt. Die Eucharistie ist hier zusätzlich ein
Hinweis auf das methodisch notwendige Umdenken: „Tut dies zu meinem
Gedächtnis!" (Lk 22,19b; 1 Kor 11,24). Erst das Vollziehen leiht mithin dem
Wort seine konkrete Verwandlungsfähigkeit, womit phänomenologisch
wiederum unterstrichen ist, dass die stringente Analyse des Lebens einschließlich

seiner leiblich affektiven Vollzugsweisen dem Verstehen des Christentums

einen rein praktischen Rahmen verleiht.16 Dies kommt dem Wesen
wie Wirken des christlichen Credo in seiner auch sakramentalen Natur
selbst entgegen, um eine ursprüngliche „johanneische Ur-Intelligibilität
über Phänomenologie und Theologie hinaus"17 anzudenken, wie es das
strukturelle Ziel dieses Beitrags ist.

Im Johannesprolog muss sich daher eine Epoché aller welthaften Genealogien

aufweisen lassen, welche sowohl das transzendentale Geborenwerden

der Menschen wie die Ur-Zeugung des Sohnes Gottes betrifft. Daher
beginnt Henry seine Auslegung von Joh 1,1-18 als „Phänomenologie Christi"
damit, dass das menschliche Vater/Sohn-Verhältnis keine Analogie für die
Selbstoffenbarung Gottes abzugeben vermag,18 weil der Sohn Gottes im
Anfang selbst ist, während einem menschlichen Sohn stets ein Vater
vorausgeht, ohne dieses Verhältnis der Vorgängigkeit jemals aufheben zu können.

Aber es ist nicht nur die naturhafte Unumkehrbarkeit dieses Verhältnisses,

welche im Johannesprolog unterstrichen wird, sondern auch jene

16 Vgl. dazu HENRY: Radikale Religionsphänomenologie, 274-283: „Sakrament der Eucharistie

und die Phänomenologie in der gegenwärtigen philosophischen Reflexion" (2000);
VIDALIN, Antoine: La Parole de la Vie. La phénoménologie de Michel Henry et l'intelligence des

Écritures. Paris: Parole 81 Silence 2006.
17 So lautet das Schlusskapitel von Inkarnation, 399-413.
18 Diese Auffassung vertrat in seinen Johanneskommentaren auch schon Johannes

Scotus Eriugena; vgl. Homélie sur le Prologue de Saint Jean. Paris: Cerf 1969, Kap. XVIII, 13-19.



„Ur-Sohn" in radikal phänomenologischer Sicht bei Michel Henry 463

Differenz, wie sie zwischen menschlichem Vater und menschlichem Sohn
herrscht. Denn die Exteriorität, welche in diesem uneinholbaren Abstand
zwischen natürlichem Vater und Sohn am Werk ist, bedeutet letztlich die
Außenheit der Welt als ihren transzendenten Erscheinensmodus selbst,
wodurch ein jedes in ihr Erscheinende dem anderen äußerlich bleibt, was für
Menschen wie Dinge gilt. Genau diese allgemeinste, aber in der Welt als
solcher unhintergehbare Erscheinensbedingung, bricht der Johannestext
von Vornherein auf, indem Geburt und Leben diesseits einer solchen Welt
und ihrer ekstatischen Wahrheit angesetzt werden - nämlich „in der
Innerlichkeit des transzendentalen Erlebens", welches eine Einklammerung
aller lebendigen Funktionen und Organe zugunsten des sie hervorbringenden

Lebens selbst einschließt.19 Damit sind zugleich auch alle wissenschaftlichen

Sichtweisen eines bloß biologischen, chemischen oder neuronalen
Lebens eingeklammert, weil sie - wie die naiv alltäglichen Lebenswahrnehmungen

- niemals an eine originäre Selbstzeugung heranreichen, sofern diese

eine Selbstoffenbarung in einer wesenhaften Ersten Ipseität impliziert.
Der Vers 1,13 im Johannesprolog scheidet geschlechtliche Zeugung nicht

deshalb für ein angemessenes Verständnis einer ur-anfänglichen Geburt
aus, weil „Blut" oder „Fleisch" irgendwelchen moralischen Makel an sich
besäßen, sondern weil alles menschliche Zeugen - wie im natürlichen
Verhältnis von Vater und Sohn - bereits das Leben unhintergehbar voraussetzt.

Die allein „aus Gott Geborenen" im selben Vers 1,13 verweisen daher
auf eine ältere Geburt als die irdische zurück, welche den Logos betrifft
und damit die Offenbarung des Wortes in Gott selbst als Zeugung desselben

im Sinne des Ur-Sohnes. Durch die transzendentale Reduktion der
welthaften Genealogie hat der Johannesprolog gleichfalls alle Zeithaftig-
keit phänomenologisch reduziert, so dass Gott, Anfang und Zeugung des
Ur-Sohnes als göttlicher Selbstoffenbarung zusammenfallen. Dies schließt
ein, dass das originäre Leben strukturell als „Vater" nur dadurch gegeben
ist, indem es seine Offenbarung als Selbstzeugung beinhaltet, nämlich im
Sinne der Ipseität eines Erst-Lebendigen als Anfang, sofern alles Werden
sich nur in ihm vollziehen kann (Joh 1,1 u. 3). Die Ipseisierung des
göttlichen Lebens ist aber nicht nur ebenso alt wie dieses selbst, sondern
meint auch keine Differenz, Transzendenz oder Exteriorität in dieser
uranfanglichen „Umschlingung" (étreinte), wie Henry sie nennt. Das Bei-
Gott-sein ist deshalb mit dem Gott-sein als solchem identisch, weshalb die
Tautologie von Anfang/Gott/Wort den Kern des Christentums selbst
ausmacht. Und wenn Henry hier kritisch anmerkt, dass jenes originäre
„BeiGott" des Logos „aus der langen Reihe der Widersprüche losgerissen wird,
die das abendländische Denken ihm bis zum hegelschen ,Bei sich' zufügen

19 Vgl. HENRY: „Ich bin die Wahrheit", no; außerdem DELHOM, Pascal/HlLT, Annette (Hgg.):
Das Leben denken. Philosophische Anthropologie und Lebensphilosophie im deutsch-französischen

Gespräch. Freiburg: Alber 2018.



464 Rolf Kühn

wird", dann können wir darin die radikal phänomenologische Relevanz des

Johannestextes erkennen. Denn dieser legt die Identität von Leben und Ip-
seität in einer zeitlosen Immanenz oder „gegenseitig phänomenologischen
Innerlichkeit" von Vater und Sohn für die christliche Religion und ein
phänomenologisch angemessenes Denken zugrunde: „In ihm war das Leben"
(Joh 1,4). Für Hegel spielen in der Tat im Verhältnis von Gott und Logos
„objektive" und „subjektive" Lesart allein als Bezug der Reflexion zum
vorausgesetzten Reflektierten eine Rolle, wodurch das „bei Gott" für den Logos

nur die Trennung von Form und Stoff in Gott betreffe.20 In den späteren

Vorlesungen über die „Philosophie der Geschichte" bedeutet das rtpôç
die Vereinigung des reinen Gotteswesens mit dem Geschichtlichen in der
Gestalt Christi.21

Wie bei Meister Eckhart und Fichte wird also dem Johannesprolog von
Henry eine denkerische Potenz zuerkannt,22 welche nicht nur für seine

eigenen frühen Untersuchungen zur Selbstaffektion einen stringenten Ab-
schluss bedeutet, sondern die Zerbrechlichkeit alles Ek-statischen erkennen

lässt, sofern dieses sich nicht selbst gründen kann - und damit auch
die menschlichen Verhältnisse oder Bewusstseinsvollzüge als scheinbar in-
tentionale Autonomie aufhebt. Wenn der Prozess der Lebensselbsthervor-
bringung als „Zeugung des Wortes" mit dieser letzteren begonnen hat,
dann umschließt diese Selbstzeugung als Selbstoffenbarung Gottes die Ip-
seität des Erst-Lebendigen als seine eigene innere Bedingung - und kehrt
als Zeugung jedes Lebendigen im Erst-Lebendigen wieder, sofern wir
Menschen ebenfalls im Anfang in der ewigen Fleischwerdung des Sohnes
geboren werden. Das Verhältnis des Erst-Lebendigen zum Leben („Vater") ist
mithin nicht kontingent, sondern das Leben kann sich nicht ohne sein ihm
originär eingeborenes Wort verwirklichen. Der Ur-Sohn ist als Wort dem
ursprünglichen Leben gleich wesenhaft, damit sich die Selbstzeugung als

Selbstoffenbarung überhaupt erfüllen kann. Nach Joh 1,18, dem Schluss des

Prologs, ruht der „Einziggeborene" im Schoß (Joh 1,18) des Vaters, so wie
der Vater im Sohn ruht, um von dieser „gegenseitigen Innerlichkeit" das

ganze vierte Evangelium durchdrungen sein zu lassen. Die Reden, mit
denen Christus die gewöhnlich weltlichen Bezüge der Menschen in Frage
stellen wird, betreffen daher nicht nur eine ethisch oder geschichtlich
unvollkommene Ordnung, sondern Henry23 unterstreicht mit Recht, dass es

20 Vgl. Der Geist des Christentums, in: Frühe Schriften (Werke I). Frankfurt/M.: Suhr-
kamp '1994, 373F

21 Vgl. Frankfurt/M. 1970, 401; dazu auch Ruhstorfer, Karlheinz: Gotteslehre. Paderborn:

Schöningh 2014, 263-351: „Der dreieine Gott als Geschichte und Gegenwart".
22 Vgl. Enders, Markus/KÜHN, Rolf: „Im Anfang war der Logos...". Studien zur

Rezeptionsgeschichte des Johannesprologs von der Antike bis zur Gegenwart (mit einem Beitrag von
Christoph Bruns). Freiburg: Herder 2011,149fr., 175-182 u. 313-319.

23 Vgl. Christi Worte. Eine Phänomenologie der Sprache und Offenbarung. Freiburg: Alber
2010, 52-56.



„Ur-Sohn" in radikal phänomenologischer Sicht bei Michel Henry 465

sich dabei jeweils um die ontologische Bedingung unserer transzendentalen
Geburt im Leben durch den Erst-Lebendigen selbst handelt. Ist diese

Geburt unsichtbar, aber zugleich unser wesenhaft phänomenologischer
Ursprung, dann bilden jene Verhältnisse, welche sich familiär wie gesellschaftlich

um das welthafte Vatersein herum errichten, keine letzte
Wirklichkeitsreferenz und werden daher von Christus selbst suspendiert: „Nur wer
den Willen Gottes tut, ist mir Bruder, Schwester oder Mutter" (Mt io,43f. u.
i2,48f.).24

Aus dieser radikalen Umkehr der weltlichen Verhältnisse ergibt sich
letztlich die umfassende Konsequenz der christlichen Religion, wie sie eine
Phänomenologie des Lebens in Übereinstimmung mit der bisher
„unerreichten Phänomenologie" des Johannes-Evangeliums zum Ausdruck bringen

kann: Das Kommen Christi hat zum Ziel, den Menschen ihren wahren
„Vater" wieder erkennen zu lassen, den sie in ihrem ausschließlichen
Interesse für die Welt vergessen haben. Die Überwindung dieses Vergessens
ist mit dem Heil identisch, welches Jesus verkündet und als Christus für
die Menschen realisiert, indem er in der Manifestationsweise der Welt - in
deren „Außenheit" oder „Sorge" - für den wesenhaft unsichtbaren, aber
ursprünglichen Vater zeugt. Diese strukturelle Erkenntniskonstellation, im
Bereich welthafter Sichtbarkeit für die ur-anfangliche „Vaterschaft" des

absoluten Lebens einzutreten, ist daher die radikal phänomenologische
Situation schlechthin, indem das scheinbar Nicht-Manifeste (Gott) die
eigentliche Phänomenalität (Leben) darstellt, welche die Welterscheinung
strukturell ausblendet, da sie als „Bewusstsein von ..." dieses göttliche
Leben nicht ergreifen kann - und damit stets vergisst. Was gegenüber dem
absoluten Leben der transzendentalen Affektivität aus L'essence de la

manifestation als phänomenologische Analyse hinzutritt,25 ist genau diese
Notwendigkeit eines Ersten Sich zur Verwirklichung des Absoluten in seiner
Einfachheit als Wesen der Erscheinung selbst. Insofern liegt bei Henry in
der Trilogie,,,Ich bin die Wahrheit', Inkarnation und Christi Worte keine
„theologische Wende" seiner Phänomenologie vor, sondern eine konsequente

Vertiefung der letzteren durch den Ur-Sohn im Sinne einer für das
Leben unaufhebbaren Erst-Ipseisierung.26

24 Dies kann auch mit der Suspension der allgemein symbolischen „Vater"-Metapher als
„Ödipuskomplex" bei Lacan parallelisiert werden; vgl. KÜHN, Rolf: Diskurs und Religion. Der
psychoanalytische Wahrheitszugang nach Jacques Lacan als religionsphilosophische Problematik.

Dresden: Text & Dialog 2016, 90-95.
25 Vgl. Das Wesen des In-Erscheinung-Tretens, § 70.
26 Vgl. KANABUS, Benoit: La généalogie du concept d'Archi-Soi chez Michel Henry. Hildesheim:

Olms 2011; zur Kritik einer „theologischen Wende" siehe JANICAUD, Dominique: Le

tournant théologique de la phénoménologie française. Combas: Eclat 1991 (dt. Die theologische

Wende der französischen Phänomenologie. Wien: Turia & Kant 2014).



466 Rolf Kühn

2. Radikale Ur-Christologie und die Frage der Bezeugung

Die Wiedererkenntnis der ewigen Vaterschaft Gottes als unser Heil, wie es

Christus verkündet und realisiert, ist somit kein geistiges Ereignis im Sinne

irgendeiner Bewusstseinsleistung, sondern sie liegt in der Einheit von
Selbstoffenbarung Gottes und Christi Sohnsein als Wort im Fleisch. Damit
verlagert sich die konstitutive Situation zwischen Phänomenologie der
Welt und Phänomenologie des Lebens in eine Problematik diesseits aller
theoretischen Erkenntniszugänge, denn in seiner originären Leiblichkeit
ist jedes „Fleisch" zunächst und vor allem Selbstempfinden. Die „Herrlichkeit"

(doxa) aus Joh 1,14 und 18 ist die Herrlichkeit des Vaters in seinem
Ur-Sohn, mithin die Selbstoffenbarung des göttlichen Lebens in ihrem
absoluten Anfang selbst, welcher vor aller Welt und Zeit liegt. Wenn daher
die Fleischwerdung Christi Gottes Offenbarung für die Menschen verwirklichen

soll, dann kann dies auch nur über die menschliche Fleischlichkeit
geschehen, sofern diese als Geburt unseres Ins-Leben-Kommens ebenfalls
vor aller Zeit gegeben ist. In der Sichtbarkeit der Welt tritt Jesus von
Nazareth als ein Mensch mit einem sichtbaren Körper auf, der sich in
nichts von den anderen menschlichen Körpern als Weltphänomen
unterscheidet, so dass auf diesem Weg der welthaften Wahrnehmung niemals
eine Gewissheit über das Heil in Christus zu erlangen wäre, da es welt-
oder bewusstseinshaft kein absolutes Kriterium für diese Gewissheit des
absoluten Lebens in und durch Christus gibt. Die Verlagerung der
phänomenologischen Grundsituation in Bezug auf das Wiedererkennen unseres
Heils betrifft daher nicht nur die Verlagerung vom Welthorizont als äußerem

Manifestationsraum oder „Lichtung" (Heidegger)27 in das selbstaffek-
tive Empfmdenkönnen des Fleisches als ursprüngliche Immanenz im Sohnsein

Christi, sondern die damit gleichzeitige Verlagerung der Problematik
der Bezeugung. Diese erwartet Christus von keinerlei Menschen mehr,
sondern allein von seinem Vater selbst, weshalb im Johannes-Evangelium
die Frage der Zeugenschaft zur Kernfrage der johanneischen Ur-Intelligibi-
lität überhaupt wird.28

Vollziehen wir diese Verlagerung mit, so verändern sich Methode wie
Gegenstand einer strukturellen Religionsphänomenologie des ursprünglich
inkarnatorischen Lebens. Die Herrlichkeit des Sohnes „im Schoß des
Vaters" (Joh 1,18) ist nur unsichtbar vor aller sichtbaren Welt gegeben, so
dass auch solche Unsichtbarkeit allein das Leben des Sohnes im Vater und
umgekehrt des Vaters im Sohn erkennen lassen kann. Sofern diese Unsichtbarkeit

aber gleichzeitig Fülle der Wahrheit ist, beinhaltet sie die
Wirklichkeit Gottes selbst und seine Selbstumschlingung im Sohn, das heißt

27 Vgl. GRÄTZEL, Stefan/SEYLER, Frédéric (Hgg.): Sein, Existenz, Leben: Michel Henry und

Martin Heidegger. Freiburg: Alber 2013.
28 Vgl. „Ich bin die Wahrheit", 116-121.



„Ur-Sohn" in radikal phänomenologischer Sicht bei Michel Henry 467

seine Selbstoffenbarung im Wort, die älter als das erste Zeugnis des

Johannes des Täufers ist (Joh 1,15^). Mit der Zeugenschaft des Täufers wird
daher die Problematik jeder Zeugenschaft in Bezug auf Christus bereits
grundsätzlich thematisiert, insofern die sichtbare Erscheinung als
„Herabkommen der Taube" aufgehoben wird. Denn die Sichtbarkeit der Taube
erübrigt nicht, dass Gott selbst die Zeugenschaft für die Wahrheit dieses

Ereignisses übernimmt - nämlich dieselbe an seine Selbstoffenbarung
zurückbindet: „Der mich gesandt hat, er hat mir gesagt: Auf wen du den Geist
herabkommen siehst [...], der ist es" (Joh 1,33h). Die Bezeugung der
Offenbarung des Erst-Lebendigen kann mithin nur vom Leben und dessen
Selbstoffenbarung als solcher übernommen werden, in diesem Fall vom Sprechen

Gottes als Offenbaren der Sohnschaft Jesu. Von gleicher Struktur der
Unsichtbarkeit geht das Zeugnis gegenüber den fragenden Pharisäern aus:
„Mitten unter euch steht der, den ihr nicht kennt" (Joh 1,16). Ebenso reicht
beim Wunder am Blindgeborenen sowie im Gespräch mit Philippus die
sichtbare Erscheinung Christi nicht aus, um ihn als Messias und Sohn Gottes

erkennen zu lassen (Joh 9,35ff. u. i4,i6ff.), so dass sich diese Situation in
den Begegnungen mit Jesus nicht nur immer wiederholt, sondern nach
dem Johannestext die Grundsituation des Glaubens als einer Umkehrung
der phänomenologischen Bezeugungsproblematik überhaupt beinhaltet.
Christus zeugt für sich selbst, insofern seine lebendige Immanenz im Vater
für ihn zeugt.

Der Glaube, welcher diese Innerlichkeit des Ur-Sohnes in Gott als

Ursprung des Lebens ergreift und damit im transzendentalen Menschen selbst
dieses Verhältnis wieder erkennt, ist also kein geringeres Wissen als das

Weltwissen, unvollendeter als dieses, wie es eine objektivistische Sicht
meist hinstellt. Vielmehr betrifft der Glaube strukturell eine andere
Erscheinensordnung, da das Weltgesetz der Sichtbarkeit ihm keineswegs homogen

ist und folglich auch nicht daran gemessen werden kann. Diese
„Substitution" der Weltordnung durch eine „wesentlichere Ordnung", wie
Henry sie nennt, nimmt daher dem Glauben nicht nur seine angebliche Un-
vollkommenheit. Vielmehr klammert sie auch die gewöhnliche Erwartung
ein, wie sie mit jedem sonstigen Glauben als Vermeinen verbunden ist, um
so die absolute Selbstgegebenheit der Offenbarung zu betonen, wie sie mit
der Offenbarung des Wortes des Lebens als Leben des Ur-Sohnes im Vater
gegeben ist. Die „präsentische Theologie" im Johannes-Evangelium ist
daher nicht nur ein besonderes literarisches Merkmal desselben, sondern die
Offenbarung Gottes als seine lebendige Anwesenheit selbst. Und zwar
erweist sich in der genannten Unsichtbarkeit gegenüber der Welt die
notwendige phänomenologische Bestimmung des Glaubens, wenn dieser in seiner

immanenten Identität mit dem absoluten Lebensprozess selbst erkannt
wird. Im Glauben als solchem bezeugt sich der Selbtglaube des Lebens an
sich selbst, insofern in solch originärer Selbstbindung des immanenten
Lebens als seine unzerstörbare Weise von Freude/Schmerz als Geburt/Em-



468 Rolf Kühn

pfang die gegenseitige Lebenshingabe von Vater und Sohn selbst erkannt
wird. Der Glaube ist letztlich dieser Prozess des Lebens schlechthin, wenn
die Epoché der Weltsichtbarkeit zugleich die Einklammerung jeder inten-
tionalen Thematisierung und Protention als Erwartung bedeutet. An
diesem Punkt lässt sich die henrysche Bestimmung einer radikalen Religions-
phänomenologie als die grundsätzliche menschliche wie religiöse
Erfahrungsstruktur diesseits aller Logik und Hermeneutik im Sinne der Erprobung

der Selbstoffenbarung des Lebens als solchem verstehen.29

Allerdings will Henry nicht irgendeine zusätzliche „spekulative Christo-
logie" errichten, wie sie vor dem deutschen Idealismus auch schon innerhalb

der neuplatonischen oder aristotelischen Theologiebemühungen
vorliegt, sondern er fragt nach jener „Ur-Christologie", wie sie allen denkerischen

Bemühungen insgesamt voraus liegt, um im Johannestext als die
Identität von Echtheit und Wahrheit aufzutreten.30 Was Christus als Erst-
Lebendiger selbst von sich sagt, entspricht nicht nur der historischen
Wirklichkeit, sondern impliziert zugleich die akosmische Wahrheit des von
Jesus dergestalt Bezeugten. Denn wenn Jesus subjektiv wie objektiv im
historischen Sinne von sich als „Sohn Gottes" gesprochen hat, so wäre das

Zeugnis solcher Authentizität noch nicht das ausreichende Kriterium
dafür, dass er auch wirklich der Ur-Sohn ist. Seine Liebe zu Gott als „Vater"
(Abba) und der eigene Enthusiasmus für das „Reich Gottes" hätten ihn zu
solchen Aussagen veranlassen können, ohne seinem immanenten Sein als
tatsächlichem „Wort Gottes" im Sinne von dessen ur-anfänglicher
Selbstoffenbarung zu entsprechen.31 Die von Henry diskutierte johanneische
Bezeugunsproblematik muss daher einer solchen Ur-Christologie an sich
entsprechen, in der das von Johannes Aufgezeichnete das Selbstverständnis
Jesu als Gottes Wort selber wiedergibt und nicht erst eine spätere
Gemeinderedaktion darstellt, ohne dies ganz auszuschließen. Joh i4,iof. ist daher
als Ausdruck der Einheit von Echtheit wie innerer Wahrheit der Selbstbezeugung

Christi zu hören: „Die Worte, die ich zu euch sage, habe ich nicht
aus mir selbst. Der Vater, der in mir bleibt, vollbringt seine Werke. Glaubt
mir doch, dass ich im Vater bin und dass der Vater in mir ist." Michel
Henry beruft sich für seine phänomenologische Analyse Christi dabei auf
Claude Trèsmontant,32 der Johannes dem theologischen Kreis um den Ho-

29 Vgl. Christi Worte, 149F.; zum Vergleich siehe auch Hardy, Jean-Sébastian/LECLERCQ,
Jean/SAUTEREAU, Cyndie (Hgg.): Paul Ricoeur et Michel Henry. Entre héritages et destinées

phénoménologiques. Louvain: Presses Universitaires 2016.
30 In Bezug auf die jüngere Theologie besonders bei Karl Rahner vgl. Remmel: Die

Leiblichkeit der Offenbarung, 455-463.
31 Vgl. „Ur-Christologie" (1997), in: HENRY: Radikale Religionsphänomenologie, 229-246.
32 Vgl. Le Christ hébreu. Paris: Seuil '1992; dazu Hernandez-Dispaux, Joaquim: De la

Bible comme poème aux Paroles du Christ. Enjeux herméneutiques de la lecture henryenne du

Christ hébreu de C. Trèsmontant, in: JEAN, Grégoy/LECLERCQ, Jean/MONSEU, Nicolas (Hgg.):
Michel Henry. La vie et les vivants. Louvain: Presses Universitaires 2013, 617-627.



„Ur-Sohn" in radikal phänomenologischer Sicht bei Michel Henry 469

henpriester in Jerusalem zuordnet und dadurch als Jünger Jesu direkten
Zugang zum Prozess Jesu sowie den damit verbundenen Auseinandersetzungen

in rechtlicher wie theologischer Hinsicht seitens der damaligen
religiösen Autoritäten hatte. Die ipsissima verba Jesu über seine Gottessohnschaft

würden damit dem unmittelbaren Zeugnis Jesu selbst entstammen,
dessen Dramatik und Echtheit eben darin beruht, ihn zum Tod geführt zu
haben.

Verstanden werden können diese und andere Aussagen der „Ich-Reden"
Jesu daher nur, wozu auch die Worte des Prologs gehören, wenn zugleich
der Umsturz der phänomenologischen Wahrheitsbedingungen mit erkannt
wird, die den Zugang zum Gehalt des christlichen Glaubens zum Ausdruck
bringen. Grundlegend umgekehrt wird, wie schon durch die Bezeugungsproblematik

erwähnt wurde, das Verhältnis von Welt- und Lebenswirklichkeit.

Letztere hebt den Vorrang der griechischen und späteren rationalen

Philosophie auf, Wahrheit allein über die Phänomenalität der
Sichtbarkeit bzw. des Wahrnehmungs- und Verstandeslichtes zu ermöglichen.
Dieser intentionale Weltlogos wird nicht zerstört, aber er gilt im Sinne der
klassischen Phänomenologie seit Husserl nur für den Bereich von Horizont-

und Gegenstandswissen,33 welcher gerade für die immanente
Christuswirklichkeit nicht in Präge kommen kann. Im Aufheben der scheinbar
allein maßgeblichen Weltkategorien einschließlich ihrer daraus resultierenden

menschlichen Verhältnisse eröffnet Christus einen anderen Zugang,
nämlich zur unmittelbaren Erprobung der Lebenswirklichkeit, welche er
selbst ist. Bedingung der Wahrheit und ihre Unmittelbarkeit fallen damit
in Christus zusammen: „Ich bin die Wahrheit" / „Ich bin nicht von der
Welt" / „Im Anfang war das Wort" (Joh 14,6; 17,14; 1,4) Christus, und nach
ihm das originär verstandene Christentum, vollziehen mithin eine radikale
Umkehr der phänomenologischen Erscheinensbedingung jener distanzierten

Bewusstseinsweise, nach denen sich unser Denken traditionellerweise
ausformt.

Dies wird unmittelbar am schon erwähnten Zusammenhang von Licht/
Finsternis greifbar, wie ihn gerade der Johannesprolog der gläubigen
Erkenntnis Christi als maßgeblich für das gesamte weitere Evangelium
voranstellt. Die Äquivalenz von Wahrnehmung, Welt und Wahrheit durchzieht
nicht nur wie selbstverständlich alles Alltags- und Wissenschaftsdenken,
sondern als „Transzendenz" auch das gewöhnliche religiöse Sprechen,
wodurch Gottes Leben bereits konstitutiv in eine Distanz oder Außenheit
gerät, wozu gelegentlich - wie etwa bei Augustinus oder grundlegend für
Meister Eckhart - die „Innerlichkeit" als Gottes Immanenz in der „Seele"
hinzutritt. Der Johannesprolog hebt die ekstatische Weltwahrheit als Licht

33 Vgl. DOPATKA, Ulrich: Phänomenologie der absoluten Subjektivität. Eine Untersuchung
zur präreflexiven Bewusstseinsstruktur im Ausgang von Edmund Husserl, Jean-Paul Sartre,
Michel Henry und Jean-Luc Marion. Paderborn: Fink 2019, 25-31.



47° Rolf Kühn

auf, insofern sie sich gerade beim Kommen Christi in solch lichthafte Welt
in das Gegenteil der Finsternis verkehrt. Das „wahre Licht", welches in das

„Licht der Welt" kommt (Joh 1,9), würde aber in der Tat zu einem Licht
führen, in dem sich alles erhellt, falls dieses Kommen nicht die ihm
eigenwesentliche Erkenntnisbedingung selbst hervorbringt. Denn „kommt" das

ur-anfängliche Wort Gottes „in die Welt" (Joh 1,9), so setzt dies voraus,
dass es ihr nicht wesenhaft zugehört, da es sonst selbst im Licht solcher
Welt aufleuchten müsste und mit ihm seit jeher identisch wäre. Die johan-
neische Ur-Intelligibilität zerbricht genau diese selbstverständliche
Voraussetzung, indem das welthafte Licht zur Finsternis wird, wodurch die

genannte radikale Umkehr vollzogen ist, die es für den christlichen Glauben

sowie eine ihm entsprechende Religionsphänomenologie zu verstehen
gilt,34 nämlich als eine apriorische Ur-Christologie und deren Zeugnisbzw.

Wahrheitskonstellation. Das Licht der Welt ist nicht Finsternis an sich,
denn es erhellt durchaus alles Seiende, um es erkennen zu lassen. Aber
dieses ek-statische Horizontvermögen wird zur Ohnmacht hinsichtlich der
Selbstoffenbarung des Lebens als Ur-Sohn Gottes: „In ihm war das Leben,
und das Leben war das Licht der Menschen" (Joh 1,4). Wenn das Licht der
Welt dieses Licht des Lebens „nicht erfasst" (ou Kar^XaßEv; non compre-
henderunt), obwohl es darin „scheint" (<J>atvou; lucet), dann manifestiert diese

plötzliche Verwandlung von Licht in Finsternis, sobald das wahre Licht
erscheint, eine neue Weise der originären Phänomenalisierung: „Ich bin
das Licht, das in die Welt gekommen ist, damit jeder, der an mich glaubt,
nicht in der Finsternis bleibt" (Joh 12,46).

Allein die kritische Herausarbeitung von zwei unterschiedlichen
Erscheinensmodi als Welt- und Lebensphänomenalität vermag folglich eine
Antwort darauf zu geben, dass Jesus in allem wie ein Mensch dieser Welt
erscheint und zugleich den unerhörten Anspruch auf sein göttliches Wesen
im Sinne seiner Offenbarungwirklichkeit als Logos oder „Wort Gottes" stellt.
Die Entäußerung seiner göttlichen Bedingung nach Phil 2,6f. ist so total,
dass er in der Welt zwar als Jesus von Nazareth unbezweifelbar gesehen
wird, aber die meisten nicht an ihn glauben (Joh 6,36). Ist diese göttliche
Selbstentäußerung, um sich den Bedingungen der phänomenalen Welt zu
unterwerfen, so radikal, dass das Sehen das Glauben - sowie das Glauben
das Sehen - ausschließt, dann wird die gesamte Dramatik der „Phänomenologie

Christi" als einer „Ur-Christologie" nur umso größer. In den Augen
der Welt und einer monotheistischen Religion absoluter Transzendenz wie
dem Judentum muss der Selbstanspruch, „Gottes Wort" unter den Bedin-

34 Dies hat allerdings nichts mit einer ontologischen und ethischen Entwertung der
Welt zu tun, wie Markus Enders diese Analysen deutet; vgl. Postmoderne, Christentum und
Neue Religiosität. Studien zum Verhältnis zwischen postmodernem, christlichem und neureligiösem

Denken. Hamburg: Dr. Kovacs 2010, 147-184: ,„lch bin die Wahrheit' - eine kritische
Lektüre von Michel Henrys Philosophie des Christentums".



„Ur-Sohn" in radikal phänomenologischer Sicht bei Michel Henry 471

gungen der welthaften Selbstentäußerung zu sein, zum Vorwurf der
Gotteslästerung führen, welcher solch unaufhebbarem Inkognito fast zwangsläufig

folgt.35 Es gibt aber nicht nur einen Zugang zur Wahrheit Christi durch
das seinerseits unsichtbare Leben und seine Selbstaffektion als immanente
„Selbstumschlingung". Denn selbst wenn dieser Zusammenhang erkannt
werden sollte, so ist darüber hinaus im johanneischen Sinne festzuhalten,
dass es eine ursprüngliche Einheit von göttlichem Leben und dem Erst-Le-
bendigen gibt. Christus ist mithin nicht „im" Leben, wie es die Dinge „in"
der Welt sind, sondern in der Ur-Zeugung des Sohnes vollzieht sich
zugleich das Selbstwerden des Lebens als Verwirklichung seiner selbst (Vater)

in einer Ersten Ipseität (Logos). Für den Menschen und seinen Glauben
gibt es daraufhin keinen anderen Weg, zum Leben oder zum Heil zu
gelangen, als auf originär passible Weise „sich in der Bewegung dieser
Selbstumschlingung selbst zu umschlingen", wie Henry36 sagt, das heißt in der

genannten wesenhaften Ipseität des Erst-Lebendigen als Ur-Sohn.
Die an Christus Glaubenden sind somit im johanneischen Denken nicht

nur ihrerseits „nicht von der Welt" (Joh 17,4), sondern sie erfahren auch
den Lebenszugang in der ur-anfänglichen Selbstumschlingung von Vater
und Sohn selbst als eine ganz neue Phänomenalisierungsweise, nämlich als
die reine Immanenz solcher Innerlichkeit diesseits aller Distanz oder
Transzendenz. Sie „glauben" also nicht nur ohne jedes intentionale Meinen oder
Erwarten, sondern sie leben in der Wirklichkeit solchen Glaubens als der
inneren Wesenserprobung des Sohnes schlechthin, wodurch sie die Bedingung

des göttlichen Lebens dank der Sohnschaft Christi als ihre eigene
Erprobungswirklichkeit im Sinne des Erst-Lebendigen in sich selbst tragen.
Der Johannestext spricht durchgehend von nichts anderem als von dieser
Bewegung ohne Ende in Gott, wodurch sich Vater und Sohn in „all ihren
Werken" selbstzeugend umschlingen, wozu auch jene gehören, die „aus
Gott geboren sind" (Joh 1,13). Im Bereich solcher Ur-Christologie ist es

dann gar nicht anders möglich, als dass Christi eigene Rede über sich selbst
stets bis zu seinem - als wesenhafter Ipseität gezeugten - „Ich" zurückgeht,
in dem das Leben sich selbst erprobt und ohne Unterlass an sich selbst
offenbart. Sein Leben erprobt sich selbst als die Selbsterprobung des
göttlichen Lebens, das heißt als die Weise der ständigen Selbsterfüllung dieses
Lebens, dessen „Herrlichkeit" (doxa) die Offenbarung des Vaters ist - und
damit auch „die Herrlichkeit des einzigen Sohnes vom Vater, [die] wir
gesehen haben" (Joh i,i4).37 Christi Sprechen, Wollen und Tun kann aufgrund
dieser radikalen Zugehörigkeit des Sohnes zum Vater, in dieser prinzipiel-

35 Dieses Motiv des Inkognito wird von Kierkegaard her aufgegriffen; vgl. bereits HENRY:
Die Barbarei, 335f.

36 Vgl. „Ich bin die Wahrheit", 125t.
37 Vgl. in exegetischer Hinsicht Chibici-Revneanu, Nicola; Die Herrlichkeit des Verherrlichten:

das Verständnis der doxa im Johannesevangelium. Tübingen: Mohn 2007.



472 Rolf Kühn

len Erst-Ipseisierung des absoluten Lebens, nichts anderes als der Wille und
das Tun des Vaters selbst sein: „Alles, was der Vater tut, ist mein" (Joh 16,15;

vgl. 5,19; 10,39).38 Insofern kann man auch Thomas von Aquin39 zustimmen,

wenn er für den Menschen in der Freiheit seiner Handlung zu gehen,
„wohin er will", einen Hinweis auf das „vollkommene Leben" in ihm
erblickt. Es wäre daher eine metaphysisch bedingte Einschränkung, diese vita

perfecta nur auf die ungeschaffene Seinsweise des menschlichen Lebens
als göttliche „Exemplarursache" begrenzen zu wollen, da die Ungeschaffen-
heit radikal phänomenologisch gerade in der immanenten Potentialität
unseres Tuns stets originär am Werk ist.

Die gegenseitige Innerlichkeit von Vater und Sohn ist daher nicht nur
eine solche ihrer Selbstzeugung als Selbstumschlingung, sondern auch ihr
Wollen ist wesenhaft eins, so dass die Ipseität des Sohnes als Erst-Leben-
diger nichts anderes als die Selbsterfüllung der Bewegung des göttlichen
Lebens als solchem zu sein vermag. Beispiele dafür sind im geschichtlichen
Leben Jesu unter anderem die Heilungen am Sabbat, wodurch eine
unmittelbare Gottgleichheit zum Ausdruck kommt, die zur schon genannten
Anklage seitens der religiösen Autoritäten führte, aber für Jesus als den
Christus eben die Bestätigung seiner vollkommenen Willenseinheit mit dem
Vater impliziert - bis hinein in die Stunde der Zerstreuung: „Ich bin nicht
allein, denn der Vater ist in mir" (Joh 16,32; vgl. 10,38). Die Selbigkeit des
Wollens mit dem Vater, was auch für den Gläubigen gelten wird, ist
deshalb vor aller ethischen Relevanz eine phänomenologische Identitätswirklichkeit,

wie sie durch Johannes - aber auch von den Synoptikern (vgl. Lk
10,22: „mir ist alles von meinem Vater übergeben worden") - stets im Modus

der Apodiktizität festgehalten wird. Gibt es nicht zwei auseinanderfallende

Willensformen in der einen Person Christi, dann erfüllt sich alles
in Christus als dem Ursprung der göttlichen Einheit selbst,40 womit gleichfalls

der gewöhnliche Wollensbegriff einer phänomenologischen Umkehr
unterliegt, sofern er an keinem äußeren Gesetz mehr orientiert ist. Als der
„Gesandte Gottes" in der Gleichheit mit Gott versteht Christus die Thora,
ohne dafür eigens ausgebildet zu sein (Joh 7,15); und was er sagt, ist
notwendigerweise die „Lehre Gottes" selbst bzw. dessen „Wort" (Joh 8,28; 12,49;
14,10).

In seiner Person als wesenhafter Ipseität wird folglich Christus als das

Ereignis des Lebens schlechthin von Johannes erkannt, um aus dieser

38 Vgl. ausführlicher zu diesen Ich-Reden HENRY: Christi Worte, 62-66.; ebenfalls
SCHOLTISSEK, Kurt: In ihm sein und bleiben. Die Sprache der Immanenz in den johanneischen
Schriften. Freiburg i.Br.: Herder 1999.

39 Super Evangelium S. loannis Lectura, hg. v. R. Cai. Rom: Cedam 1972, 1,3 (n. 99):
Homo vero, cum sit dominus sui actus, libéré se movet ad omnia quae vult, et ideo homo
habet vitam perfectam.

40 Vgl. auch REMMEL: Die Leiblichkeit der Offenbarung, 404-408, zum Bezug von Freiheit
und Wollen in der Transzendentaltheologie.



„Ur-Sohn" in radikal phänomenologischer Sicht bei Michel Henry 473

Grundwahrheit den Kern des christlichen Glaubens zu machen. Als der
„Gesandte Gottes" schöpft Christus die Bedingung dieser Sendung in Gott
selbst, dessen Lehre und Werk er selbst ist, insofern der ihn Sendende die

originäre Wahrheit sagt und für deren Bezeugung durch die Einheit mit
Christus als seinem Wort bürgt (Joh 8,25). Jeder Versuch, eine solche Wahrheit

des Lebens in seiner inneren gegenseitigen Selbstoffenbarung mit dem
Logos der Welt und ihren Seienden, einschließlich ihrer geschichtlichen
Zeitlichkeit, verstehen zu wollen, zerbricht aus rein phänomenologischen
Gründen an der zentralen Wahrheit des Lebens, überall und stets nur es
selbst zu sein und sich damit auch allein durch sich selbst in sich selbst zu
offenbaren. Nämlich in der Ipseität des Erst-Lebendigen, dessen Sprechen
die Identität mit dem ur-anfänglichen Wort des Lebens selbst ist und sich
in solchem Sprechen selbstoffenbarend erfüllt. Die Frage, wie sich in Jesus

von Nazareth die Wahrheit seiner Christuswirklichkeit zeigt, kann daher
nur mit dem Hinweis auf den immanenten Prozess der Selbstoffenbarung
des Lebens beantwortet werden, welche als Phänomenalität des Lebens mit
der innergöttlichen Phänomenalisierung des Selbstzeugungsprozesses des

Lebens identisch ist. Die Manifestation Christi in der Welt, seine Epiphanie

in ihr, vermag keinesfalls mit einem welthaften Sichzeigen oder Sehenlassen

überein zu stimmen, sondern sie kann nur die Einheit der
„Herrlichkeit" Gottes und Christi selbst bedeuten, welche als transzendentales
Lebensgeschehen bis in den passionshaften Tod hinein den Sohn „verherrlicht"

(Joh 13,31; 17,4L).41 Im Unterschied zur „Ehre der Welt", welche nur
sich selbst sucht und sich nur um sich selbst sorgt, kennt der Ur-Sohn
allein die Ehre dessen, der ihn gesandt hat und dem als Ursprung des
Lebens allein Ehre zukommt (Joh 5,4iff.; 7,i7f.).

3. Die „Sohnschaft" des lebendigen Individuums als Sich und Mich

Glauben, um Gott als dem Lebensursprung vor aller Welt die Ehre zu
geben, ist damit aufgrund der phänomenologisch gegenseitigen Innerlichkeit
von Vater und Sohn identisch mit dem Glauben an Christus, da nur in ihm
der Vater gesehen werden kann, der sich selbst jedem Sehen entzieht (Joh
12,45). Aber da Christus seinerseits als der Erst-Lebendige oder Ur-Sohn
nicht in der Welt als solcher erkannt zu werden vermag, jedes welthafte
Zeichen für seine Wahrheit eingeklammert werden muss (Joh 6,3iff.),
eröffnet sich die Wahrheit eines solch autarkischen Lebens nur durch die
Mitzugehörigkeit zur phänomenologischen Innerlichkeit solchen Lebens

41 Vgl. für eine jüngste Untersuchung, die exegetisch wie phänomenologisch Schrei und
Stimme beim Tod Christi unterscheidet, DUSSERT, Jean-Max: La voix crue. Du phénomène au
fondement, la voix comme passage - phoné megdle. La philosophie du christianisme de Michel
Henry et la « grande voix » de la Croix, theol. Dissertation Institut Catholique de Paris, 2020.
Am Ende der irdischen Existenz Christi gibt es hiernach kein gesprochenes Wort mehr,
sondern nur die Originarität einer Stimme, die jeglichem Sprechen vorausliegt.



474 Rolf Kühn

und seines Offenbarungsprozesses: „Niemand hat den Vater gesehen außer
dem, der von Gott kommt" (Joh 6,46). Die Aporie des Sehens Gottes, wie
sie auch schon das Alte Testament kannte, löst sich also nicht dadurch, dass

wir Jesus von Nazareth in der Welt sehen, da solches Sehen gerade nicht
seine innere Zugehörigkeit zum Vater „im Anfang" erkennen lässt. Wird
jedoch der Glaube als die phänomenologische Umkehr des Weltsehens
verstanden, dann wird das innere lebendige Wesen Gottes und seines
fleischgewordenen Wortes für uns zugänglich, insofern sich der Mensch gegen-
reduktiv nicht mehr primär als ein Wesen dieser Welt versteht. Das
Christentum der strukturellen Ursprungsverhältnisse erschüttert mithin radikal
Wesen wie Wahrheitszugang des grundlegenden Erscheinens, indem es
den Menschen durch eine transzendentale Geburt in der Ipseität des Sohnes

Gottes selbst geboren sein lässt, um das Heil durch solch originäre
Zugehörigkeit zum innersten Leben Gottes und dessen Selbstoffenbarung zu
verwirklichen. Besonders der Johannesprolog enthält damit in seiner
prägnanten Kürze wie gewaltigen phänomenologischen Ursprungsaussage die
Möglichkeit eines anderen Gottes-, Welt und Lebensverständnisses. Dessen

Konsequenzen wurden bisher noch nicht wirklich im abendländischen Denken

realisiert, um in der Wahrheit der christologischen Erst-Ipseisierung
auch die radikale Wahrheit jedes menschlichen Sich als Ipseität zu verstehen,

welche an den selbstaffektiven Gehalt des innergöttlichen Lebensprozesses

wesenhaft zurückgebunden ist.42
Indem nämlich die johanneische Ur-Intelligibilität als eine Ur-Christo-

logie auf die vorzeitliche Autonomie des Lebensprozesses in Gott verweist,
benennt sie das In-sich-selbst-Kommen des ur-anfänglichen Lebens als eine

Selbstgründung desselben dank seiner inneren Selbsthervorbringungs-
macht vor jeglichem Sein, welche sich in der Ipseität Christi erfüllt. Ist
Christus als Ur-Sohn nicht das „Ergebnis" dieses Prozesses, sondern seine

originär phänomenologische Konkretion selbst, wie Henry unterstreicht,43
dann ist diese Selbsthervorbringung des Lebens in jeglicher Hinsicht ein
radikal phänomenologischer Vorgang. Das heißt die Selbstphänomenalisi-
rung als rein immanente Erprobung des Sich-Offenbarens, wobei Sagen
und Gesagtes in eins fallen, mit anderen Worten die Selbstumschlingung
von Vater und Sohn bilden. Beide sind füreinander jene Subjektivität, in
der sich der andere jeweils selbstaffiziert, um auf diese Weise das Sich dieser

Selbstaffektion als seiner Selbsterprobung zu sein.44 Das Sich ist mithin

42 Dies bietet zugleich eine Antwortmöglichkeit auf J. Derridas Kritik an der Negativen
Theologie in Über den Namen. Drei Essays. Wien: Passagen Verlag 2000; siehe Enders:
Postmoderne, Christentum und Neue Religiosität, 111-125.

43 Vgl. „Ur-Christologie", 235-238; in Bezug auf die Reduktion der Onto-Theologie siehe
auch MARION, Jean-Luc/WOHLMUTH, Josef: Ruf und Gabe. Zum Verhältnis von Phänomenologie

und Theologie. Bonn: Börengässer 2000.
44 Vg. auch BOZGA, Alexis: The Exasperating Gift of Singularity: Husserl, Levinas, Henry.

Bukarest: Zeta 2009.



„Ur-Sohn" in radikal phänomenologischer Sicht bei Michel Henry 475

nichts anderes als das In-sich-Kommen des Lebens im Modus jeweiliger
Ipseisierung, so dass das Sich nur im Leben sein kann, so wie das Leben nur
als Sich auftritt. Anders gesagt nur als radikale Individuierung, die jedes
allgemeine oder anonyme Leben sowohl als Wirklichkeit wie als Begriff
ausschließt.45 Die johanneische Ur-Intelligibilität der innergöttlichen Selbst-
hervorbringung als christologische Wahrheit bezeugt damit einen
Wahrheitsbegriff, der jede formale, apersonale oder wissenschaftliche Wahrheit
als Objektivitätsbereich hinter sich lässt, da die Wahrheit ein singuläres
„Ich" ist - die Erst-Ipseität Christi. Bezeugt Christus, in seiner lebensimmanenten

Einmaligkeit wie Einzigartigkeit die Wahrheit ursprünglicher
Verlebendigung zu sein, dann ist er damit wesenhaft zugleich der „Weg" zu
ihr, aber nicht in einem transzendierenden Sinne, sondern als die Immanenz

eines jeden Sich, welches in diesem originär ipseisierten Leben
Christi ebenfalls als ein „Mich" geboren wird. Denn im Leben geboren zu
sein, ist identisch mit der Selbstankünfigkeit solchen Lebens in sich selbst,
welches durch solches Kommen in sich selbst unmittelbar seine
Selbstoffenbarung als seine Selbstaffizierung in diesem Geschehen selbst ist.
„Sehen" wir auf diese Weise Christus und durch Ihn den Vater, dann erfolgt
dieses Sehen nur als ständig originäre Individuierung in Ihm als die sich
selbst erprobenden Ipseisierung des Lebens „im Anfang" - mithin vor und
ohne alle Anschauungskategorien.

Diese strukturelle Gegebenheit der menschlichen Individuierung in der
christologischen Individuierung als einer Ur-Affektion ist die transzendentale

Faktizität unseres Lebens innerhalb der johanneischen Ur-Intelligibi-
lität als einem Geschehen vor aller Weltwahrheit, wie bisher ausgeführt wurde.

Unsere Individuierung als eine solch passible Wirklichkeit bedeutet
damit das lebendige Wahrheitszeugnis der rein phänomenologischen
Christuswirklichkeit als die Ur-Bezeugung durch den Vater selbst. Indem wir je
singulär vom Leben affiziert werden, indem wir in ihm geboren oder radikal

individuiert werden, gehören wir in den Ursprung Gottes als dessen

Ipseisierung selbst hinein - und vernehmen infolgedessen Gottes Wort in
der ständigen Verwirklichung unserer transzendentalen Geburt als „Sohnschaft

im Sohn" (Rom 8,28f.). Ist in der Tat die Hervorbringung des Sohnes
durch den Vater das Zeugnis des Vaters für den Sohn im Sohn, indem dieser

den Vater als sein eigenes Wesen empfangt, dann ist der Sohn als die
Erkenntnis Gottes in der Selbsterprobung seiner eigenen Ipseität jenes
„Ich" der Wahrheit, welches in den „Ich-Reden" des Johannes-Evangeliums
so überwältigend zu uns spricht. Nicht nur Zeugnis und Wahrheit gehören

45 Zur Abgrenzung vom blinden „Leben-Wollen" bei Schopenhauer vgl. HENRY: Inkarnation,

285-291. Insofern macht es keinen Sinn, Henry einen „phänomenologischen Vitalismus"
zuzuschreiben; vgl. JEAN, Grégory: Force et Temps. Essai sur le « vitalisme phénoménologique »
de Michel Henry. Paris: Hermann 2015; siehe auch KÜHN, Rolf: „Ich kann" als Grundvollzug
des Lebens. Analysen zur material-phänomenologischen Handlungsstruktur. Dresden: Text 81

Dialog 2021, 29-66: „Ich kann" und Wille bei Maine de Biran und Schopenhauer.



476 Rolf Kühn

somit im johanneischen Sinne zusammen, sondern auch Wahrheit und
Ichsein als Ipseität der „Erkenntnis", welche unmittelbar lebendig erprobt
wird. Diese innergöttlichen Wahrheitsbedingungen müssen sich daher im
menschlichen Bereich der Phänomenalisierung unseres Lebens wieder finden

lassen, wenn das Selbstzeugnis Christi für die Wahrheit Gottes auch
von uns erkannt und gelebt werden soll. Das Christentum in der Perspektive

der johanneischen Ur-Christologie legt durch die Epoché der
Weltwahrheit die prinzipielle Möglichkeit für die Menschen offen, ihrerseits
überhaupt „Ich" sagen zu können und sich transzendental je als ein
solches Ich/Mich in der Selbstaffektion des Lebens zu erproben. Diese Erprobung

ist keinerlei Selbsterfahrung in einem bloß psychologischen oder
existentiellen Sinne mehr, sondern es handelt sich um die originäre Erprobung

der „Sohnschaft in Gott" im Mich-Empfinden als solchem.46
Jedes individuelle „Ich" ist aufgrund dieses rein phänomenologischen

Aufweises in struktureller Affinität zum johanneischen Denken ein
gottgebürtiges Mich der Empfänglichkeit, da es ein jegliches Ich nur auf jene
unvorstellbare Weise gibt, wie der Erst-Lebendige im Schoß seines Vaters
geboren wird, um darin Fleisch zu werden, das heißt die selbstaffektive
Materialität der innergöttlichen Phänomenalisierung. Indem meine Geburt
nur in Gott denkbar ist, um ein transzendentales Mich in seiner originären
Ipseisierung zu sein, muss die zuvor genannte Vollzugswirklichkeit eines
Ersten Sich (Archi-Soi) gegeben sein, wie es die Ipseisierung Gottes als
UrSohn einschließt. Indem wir zu „Söhnen im Sohn" durch unsere vorzeitliche

Geburt werden, wiederholen wir die Ur-Geburt des Erst-Geborenen in
Gott, wobei diese „Wiederholung" keine monotone Abfolge eines ontisch
geschaffenen Selben meint, sondern die radikale Individuierung aller nur
denkbaren Menschen, wie sie im Ur-Sohn - dank seiner in ihm eröffneten
Proto-Relation zum absolut göttlichen Leben - geboren werden. Damit ist
jedes Sich ausschließlich ein Bezug zu sich selbst, indem es durch das
Leben ermöglicht wird, wie auch schon Kierkegaard erkannte,47 um in solch
reiner Bezüglichkeit als Wirklichkeit des Ur-Sohnes ebenfalls den Selbstbezug

des lebendig Absoluten im Sinne eines jeden affizierten Mich
auszumachen. Die Individuierung als affektives Sich erfolgt mithin ohne
Vorstellungsreferenz auf rein passible Weise, und die pathische Fleischlichkeit
einer solchen Ur-Affektion ist kein anderes Fleisch als die ewige Inkarnation
Christi. In meiner transzendentalen Geburt als impressionaler Individuierung

werde ich daher selbst originär durch das Fleisch Christi als die mate-

46 Vgl. Henrys eigene Darstellung in „Ich bin die Wahrheit", 161-166 u. 186-191.
47 Vgl. HENRY: Inkarnation, 299-302; dazu MOONEN, Christoph: Touching from a

Distance. In Search of the Self in Henry and Kierkegaard, in: Studia Phaenomenologica 9 (2009),
147-156; HATEM, Nicole: Le Secret partagé: Kierkegaard - Michel Henry, in: LAVIGNE, Jean-

François (ed.): Michel Henry. Pensée de la vie et culture contemporaine. Paris: Beauchesne

2006, 195-210.



„Ur-Sohn" in radikal phänomenologischer Sicht bei Michel Henry 477

riale Selbstaffektion des einen göttlichen Lebens in dieser Ur-Geburt des

Erst-Lebendigen affiziert.48
Demzufolge lässt sich insbesondere der Johannesprolog im zweifachen

Sinne als eine Ur-Christologie verstehen. Zum einen ist er kein theoretischer
Diskurs über Christus in einem Objektsinne, wie es jede christologische
Theologie diskursiv beinhaltet, sondern dieser Prolog erschließt die Immanenz

der Christuswirklichkeit als Bedingung jeder Geborenheit in Gott, womit

zum anderen die absolute Anfangshaftigkeit aus Vers 1,1 in das ewige
sowie stets neue „Voraus" der Bezüglichkeit zu uns selbst verwandelt wird.
Die Affinität und Kongruenz zwischen einer radikalen Lebensphänomeno-
logie bei Henry und der johanneischen Intelligibilität impliziert, nochmals

gesagt, eine radikale Epoché aller Weltwahrheit als Gegen-Reduktion,49 weil
sie die Selbstgebung Christi in der rein gebürtigen Selbstgebung des
„Menschen" bedeutet. Wird nämlich ein affektiver Selbstbezug nicht mehr in
der Außenheit der Welt gesucht, dann gründet sich solcher Selbstbezug im
jeweiligen Pathos von Freude und Leid nicht vom Sich eines jeden
Individuums selbst her,50 sondern der eigene Zugang zu sich selbst - die Identität

mit sich als innere Selbsterprobung - erfolgt durch Christus und sein
Fleisch als Ur-Ipseisierung. In diesem Sinne gilt die Aussage „Im Anfang
war das Wort" für Gott wie für den Menschen, denn als Leben und dessen
innere Selbstoffenbarung geschieht dieser Anfang als bleibende Bedingung
für jedes Sich, um in solch transzendentalem „Voraus" in sich selbst zu
kommen, das heißt seine immanente Individuierung als reine Lebenselbstaffektion

zu erproben.
Im Unterschied zu jeder philosophischen, exegetischen oder theologischen

Christologie, die einem allgemein diskursiven Logos verhaftet
bleibt,51 macht eine Ur-Christologie wie im Johannesprolog und seine
Weiterführung in den Ich-Reden des vierten Evangeliums unhinterschreitbar
deutlich, dass sich unser Verhältnis zu Christus weder durch das Denken
noch durch Welt oder Geschichte gründen lässt, welche ein und derselben
Ek-stasis als Zeitlichkeit oder Differenz angehören. Henry zeigt rein
phänomenologisch unmissverständlich auf, dass Glauben nicht Sehen ist, weshalb

auch nur Christus allein Zugang zu sich selbst gewährt, indem er je
ur-anfänglich ein Sich dergestalt zu sich selbst kommen lässt, indem es

durch Ihn als die Erste Ipseität zu sich selbst als seine eigene Ipseität
gelangt. Die Ur-Christologie ist daher Selbstgebung in diesem nicht voneinander

zu trennenden phänomenologischen Sinne - Selbstgebung jedes Sich

48 Vgl. auch KANABUS: La généalogie du concept d'Archi-Soi chez Michel Henry, 31-38.
49 Vgl. HENRY: Können des Lebens, 28-45: Nicht-intentionale Phänomenologie und

Gegen-Reduktion.
50 Vgl. Henry: Affekt und Subjektivität, 124-139: Leid und Leben.
51 Vgl. zum Beispiel BEUTLER, Johannes: Das Johannesevangelium. Kommentar. Freiburg:

Herder 2016, 73-76 u. 557-559.



478 Rolf Kühn

an sich selbst in der innergöttlichen Selbstgebung Christi als Wort Gottes.
Im Leben zu sein, und zwar in einer unauflösbaren Individuierung, ist mit
anderen Worten nur in einer immanenten Ur-Christologie möglich, deren
originäre Strukturen der Johannesprolog über alle Zeiten hinweg zeichnet.
Das gottheitlich Absolute als „Ungrund" bei Meister Eckhart, welcher als
weitere Quelle für diese rein phänomenlogischen Analysen eine Rolle
gespielt hat, wie wir zu Beginn schon kurz erwähnten,52 ist daher mehr als

nur eine Herausarbeitung eines „philosophischen Christus",53 da die Analyse

selbst dem Vollzug des Lebens entspricht - und nicht in einer bloß
formalen Ideation und Typisierung verharrt.

Ist der Glaube keine Erwartung mehr, sondern unmittelbare Präsenz der
Selbstgebung Christi in unserem Fleisch, welches sich in seinem Fleisch
affiziert, dann können wir uns auch nicht in irgendeiner Weise von unserer

Sohnschaft aus zu Ihm „erheben", da die Selbstwerdung des Mich als
reine Sich-Bezüglichkeit im Leben keine Distanz im Sinne einer intentio-
nalen Transzendierung zulässt. Bevor wir in uns sind, ist Er bereits in uns,
und allein dieses immemoriable Werk Gottes in der abgründigen Nacht
unseres affektiven Fleisches, in der Passibilität seiner Selbstimpression, macht
aus uns ein Leben „in Fülle": „Ich bin die Tür, wer durch mich hineingeht,
[wird] ein und ausgehen und Weide finden" (Joh îo.çf.).54 Der Logos des
Lebens findet mithin niemals als Diskurs über das Leben statt, sondern
nur affizierend in diesem Leben selbst, in seiner Immanenz als der ständigen

Geburt in der absoluten Selbsthervorbringung des Lebens als Christi
Fleisch im Schoß des Vaters (Joh 1,18). Wenn Jesus im Johannes-Evangelium

ohne jede welthafte Vermittlung von seinem eigenen Wesen als
„Sohn Gottes" spricht, um uns im „Wort des Lebens" daran teilhaben zu
lassen, das heißt durch die je absolut anfängliche Selbstgebung des Sich,
dann ließ er zugleich dieses Sprechen nicht ohne konkretisierende Geste,
um solch reine Selbstgebung als seine Lebensgabe für immer zu besiegeln,
nämlich im „Brot des Lebens" der Eucharistie, wie wir eingangs schon
erwähnten.55 Die Ur-Christologie als Sakrament ist daher als liturgische Praxis

die phänomenologische Aktualisierung der originären religio als reiner

52 Vgl. vorherige Anm. 5; dazu ebenfalls KÜHN, Rolf/LAOUREUX, Sébastian (Hgg.): Meister
Eckhart - Erkenntnis und Mystik des Lebens. Forschungsbeiträge der Lebensphänomenologie.
Freiburg: Alber 2008.

53 So die Einschränkung bei TiLLIETTE, Xavier: Le Christ de la philosophie. Prolégomènes
à une christologie philosophique. Paris: Cerf 1990, 2Ô2f.; siehe auch REMMEL: Die Leiblichkeit
der Offenbarung, 506-510, betreffs seiner lebensphänomenologisch rezipierten Christologie.

54 Zur Auslegung dieses Gleichnisses vom Schafstall im Sinne der Geburt des Sich in der
lpseität Christi vgl. HENRY, M.: „Ich bin die Wahrheit", 162-164.

55 Vgl. auch HOPING, Hubert: Mein Leib für euch gegeben. Geschichte und Theologie der
Eucharistie. Freiburg: Herder 2015; SACCI, Andrea: Fenomenologia e liturgia. Confronto teolo-
gico partendo da Michel Henry - Jean-Luc Marion. Madrid: Colibri 2011; VlDALIN, Antoine:
Acte du Christ et actes de l'homme. La théologie morale à l'épreuve de la phénoménologie de la
vie. Paris: Cerf 2012, 285-291.



„Ur-Sohn" in radikal phänomenologischer Sicht bei Michel Henry 479

Christusbezüglichkeit innerhalb der göttlichen Innerlichkeit von
Lebenszeugung und Lebensselbstoffenbarung.

Die Ur-Intelligibilität des johanneischen Logos als Fleisch gewordenes
Wort Gottes vor aller Zeit kann darüber hinaus die problematische Zwei-
Naturen-Lehre der klassischen Christologie besser verstehen lassen. Denn
wenn das Fleisch bereits ursprünglich jenes göttliche Pathos der Selbstum-
schlingung bedeutet, in dem sich Gott als Vater und Sohn in der Ipseität
des Erst-Lebendigen gegenseitig empfangen und ihre Gottheit als „Personen"

austauschen, dann ist dieselbe Ipseität auch jene ewig passible Phä-
nomenalitätsweise, in der Jesus von Nazareth als sichtbarer Mensch geboren

wurde. Setzt nämlich die gegenseitige Innerlichkeit von Vater und Sohn
in Gott selbst ein „Ur-Fleisch" (archi-chair) ihres Austausches voraus,
welches die Ipseität des Wortes als Verwirklichung der Selbstoffenbarung Gottes

darstellt, dann wird auch der geschichtliche Jesus - wie jeder andere
Lebendige in dieser Welt - zu einem menschlich individuierten Fleisch im
Ur-Fleisch als Gottes Sohn. Unsere transzendentale Geburt als Verknüpfung

von Leben/Fleisch impliziert in jedem Sich die Bedingung zu einer
solchen Ipseisierung, die keine andere Bedingung als das Kommen des Sich
in sich selbst dank der Erst-Ipseität des göttlichen Wortes ist. Jesus Christus
ist geschichtlich wie existentiell ein Fleisch wie das unsrige, fähig zu Freude

und Leid, aber zugleich ist er das ewige Fleisch der originären
Lebensverwirklichung in Gott selbst. Aus diesem Grund ist er das Heil der
Menschen als deren „Heiligung", welche die ersten Kirchenväter des Weiteren
als „Vergöttlichung" auslegten (vgl. Joh i7,i5ff.).56 Denn kein Mensch
vermag sich von sich aus in seinem Fleisch zu gründen - dies vermag allein
Christus in seinem Ur-Fleisch, welches somit die göttliche Innerlichkeit als

Bezug zwischen Vater und Sohn ebenfalls auf der Ebene seiner irdischen
Inkarnation wiederholt, insofern diese die Fleischwerdung „im Anfang"
gleichfalls in der historischen Menschwerdung aktuell sein lässt.

Die ewige wie zeitliche Inkarnation im Sinne der gegenseitigen
Innerlichkeit von Vater und Sohn nach Johannes in ihrem absoluten Ursprung
wie Werk entfaltet somit ihre strukturell phänomenologischen Konsequenzen

der Einheit von Lebenshervorbringung und fleischlicher Individuie-
rung als Konkretion dieses ständigen Prozesses bis in jede Leibanalyse hinein,

von der letztlich auch die Welt selber nicht ausgenommen ist. Mit
Henry lässt sich dies als das christliche oder fleischliche Cogito verstehen,57
um aufzuweisen, dass der menschliche Leib nicht nur des göttlichen
Lebens fähig ist, indem er es empfangen hat und effektiv in sich trägt,
sondern damit zugleich auch aus aller materiellen Weltontologie heraustritt.

56 So etwa bei Origines; vgl. BRUNS, Christoph: Christologischer Universalismus. Der
Johannesprolog in der Wirklichkeitsdeutung des Originies, in: ENDERS/KÜHN: „Im Anfang war
der Logos...", 7-45, hier bes. 30t.

57 Vgl. Inkarnation, 199-203.



480 Rolf Kühn

Wir hatten dies zu Beginn dieses Beitrags schon als die einmalige Würde
der Fleischlichkeit als transzendental konkrete Individuierung bezeichnet,
um abschließend zu ergänzen, dass das Pathos des Fleisches in seiner
ursprünglichen Passibilität genau das besitzt, was keine Welt und deren In-
tentionalität beinhaltet, nämlich jegliches Erscheinen in seinem affektiven
Selbsterscheinen zu fundieren. Das reine Gedächtnis bei Augustinus, die
kategoriale Verstandesintuition bei Kant oder die zeitliche Transzendenz
bis hin zum „Ereignis" bei Heidegger vermögen zum Beispiel keinerlei
Seiendes in seiner sinnlichen Gegebenheit zu begründen, weil Gedächtnis,
Begriff oder Zeitlichkeit nur jeweils eine erste Öffnung und einen möglichen
Platz darin zur Erscheinung von Da-sein und Onta zur Verfügung stellen.
Deren lebendige Bestimmtheit als „Erfahrung" erfordert als konkrete
Gegebenheit eine zusätzliche Ur-Phänomenalität, wie sie mit dem Ur-Fleisch
im Erst-Lebendigen verwirklicht wird. Denn nur auf diese letztere Weise
wird das phänomenologische Erscheinen zu einem Sich-Selbst-Erscheinen,
in der jegliches Erscheinen als Erscheinung an sich selbst gegeben wird,
um so „Erscheinen von etwas" sein zu können.

Die radikal phänomenologische Rezeption des Johannes-Evangeliums
besitzt mithin eine grundsätzliche gnoseologische Relevanz,58 insofern das
fleischliche Cogito das innergöttliche wie menschliche Fleisch dergestalt
miteinander verbindet, dass jede transzendentale Subjektivitätsleistung,
sei es Empfinden oder Weltintentionalität, auf eine ursprüngliche Leiblichkeit

in uns zurückgreift. Diese bildet nicht nur die Ermöglichung der
konkreten Leib- und Geistvollzüge, sondern bleibt ihrerseits an das Ur-Fleisch
Christi als absoluten Anfang jeder Erscheinung in ihrem pathischen
Selbsterscheinen zurückverwiesen. In diesem Ur-Fleisch kommt nach Henry das

göttliche Leben in sich selbst, und in dieser „Selbstumschlingung" als Ip-
seisierung gelangt jegliche Potentialität als ein lebendiges Vollzugskönnen
in sich selbst, so dass mit jedem fleischlichen Cogito die Inkarnation
Christi berührt wird, indem sie in der passiblen Selbsterprobung jeglichen
affektiv gegründeten Vollzugs konkret vorausgesetzt ist. Dieses zugleich
christliche Cogito wie fleischliche Cogito beinhaltet dann nicht nur das Heil
aller menschlichen Individuen, insofern in ihnen in allem Tun und Denken
solch ursprüngliche Inkarnation als die göttlich geburtliche Innerlichkeit
bzw. als „Heiligung" und „Vergöttlichung" am Werk ist, sondern durch solche

Einheit von subjektiver und christologischer Praxis ist auch die Welt
gehalten.59 In letzter phänomenologischer Konsequenz ist sie nämlich das

rein praktische Korrelat unseres Tuns, welches als lebendiges „Ich-kann"

58 Zur Diskussion mit der Gnosis hierbei vgl. HATEM, Jad: Le Sauveur et les viscères de

l'être. Sur le gnosticisme de Michel Henry. Paris: L'Harmattan 2004, 31-66: Etincelle chris-

tique et gnose rémanente.
59 Für eine damit verbundene Intersubjektivität im Rahmen des „mystischen Leibes

Christi" vgl. HENRY: „Ich bin die Wahrheit", 345-349; „Sie in mir: eine Phänomenologie"
(2001), in: Radikale Religionsphänomenologie, 322-336.



„Ur-Sohn" in radikal phänomenologischer Sicht bei Michel Henry 481

an die Ermöglichung jedes handelnden Sich durch die Ipseisierung in
Christus als Erst-Lebendigem zurückgebunden ist.

Dadurch entfaltet die johanneische Intelligibilität eine ständige Origi-
narität der ur-anfanglichen Zusammengehörigkeit von Gott und Mensch,
welche weder ein bloß zusammengesetztes noch ein opakes Verhältnis
darstellt. Es ist vielmehr der Einbezug aller Wirklichkeit in eine Selbstgegebenheit

unzerstörbarer Verlebendigung, da es in allem Leben und Sein
auch kulturell am Werk ist,60 insofern es die Wirkmächtigkeit aller Bewegung

als immanent notwendiger Selbstbewegung ist. Das Verständnis der
Johannestexte nach Henry bildet daher nicht nur ein Paradigma für eine
adäquate Phänomenologie von Welt und Leben, sondern die johanneischen
Zeugnisse beinhalten als „Erkenntnis" eine Ur-Erkenntnis, welche als solche

Ur-Intelligibilität jedem thematischen oder regionalen Erkennen voraus

liegt und darin je inkarnatorisch als Ur-Affizierung wirksam wird: „Alles

ist durch das Wort geworden, und ohne das Wort wurde nichts, was
geworden ist" (Joh 1,3). Schließt dieses strukturell betrachtete Ursprungsverhältnis

als transzendentale Verlebendigung von allem, was erscheint,
jede zu interpretierende Metaphorik aus, dann bilden Wort und Wirklichkeit

„im Anfang" eine proto-relationale Meta-Genealogie des Erscheinens
schlechthin. Deren Struktur ist als immanente Verlebendigung jene imme-
moriable Bewegung, die in jedem Diskurs - sei er philosophisch oder
theologisch - zu hinterschreiten bleibt, um solch originär genealogische Struktur

als unmittelbares Wollen oder Begehren des Lebens selbst zu verstehen,

das jeden Weltlogos zugunsten einer unmittelbaren Ur-Affektion
aufhebt, ohne ihn allerdings zu zerstören, sondern vielmehr zu fundieren.

60 Vgl. ebenfalls BARÔ, Miguel: Die henrysche Kulturanalyse und die Bestimmung des
Christentums als Selbstoffenbarung Gottes im gegenwärtigen gesellschaftlichen Kontext, in:
Enders, Markus/KOHN, Rolf (Hgg.): Kritik gegenwärtiger Kultur. Phänomenologische und
christliche Perspektiven. Freiburg: Alber 2013,120-139.



482 Rolf Kühn

Zusammenfassung
Versteht man Gott nicht mehr vom Seinsbegriff her, sondern als originäre
Lebenswirklichkeit, dann kann Christus als das innertrinitarische Wort im
Sinne des Erst-Lebendigen bestimmt werden. Radikal phänomenologisch
bedeutet dies die Selbsthervorbringung des ur-anfänglichen Lebens in einer
„Sohnschaft", welche die Empfängnis des absoluten Lebens als dessen Selbst-
gebung in einer „gegenseitigen Innerlichkeit" ermöglicht. Damit ist diese

christologische Inkarnation „im Anfang" (Joh 1,1) zugleich die Ermöglichung
unserer eigenen Leiblichkeit, sofern diese nur in der Reziprozität des von
Gott im „Ur-Sohn" (Archi-Fils,) gezeugten Lebens denkbar ist.

Abstract
If God is no longer understood in terms of the concept of being, but as an
original reality of life, then Christ can be defined as the inner-Trinitarian
Word in the sense of the first one who is really alive. Radically phenome-
nological, this means the self-production of absolute life in a "sonship" that
makes possible the conception of absolute life as self-giving in a "mutual
interiority". Thus this Christological incarnation "in the beginning" (Jn 1:1) is

at the same time the making possible ofour own corporeality insofar as this
is only conceivable in the reciprocity of the life begotten by God in the "Arch-
Son".


	Christus als der "Ur-Sohn" in radikal phänomenologischer Sicht bei Michel Henry : zum 100. Geburtstag von Michel Henry 1922-2022

