
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 2

Artikel: Michel Henry : una fides al limite... della fede

Autor: Iaia, Gaetano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gaetano Iaia

Michel Henry: una fides al limite... della fede

i.

La fenomenologia della vita elaborata da Michel Henry ha, tra i suoi punti
nodali, la relazione trascendentale del sé umano con l'assoluto. Quest'ul-
timo ha assunto, negli ultimi testi henryani, la forma esplicita del Dio rive-
latosi nella Scrittura ebraico-cristiana. La sua trilogia dedicata al cristiane-
simo identifica infatti la struttura generale dell'apparire con l'auto-rivela-
zione di Dio in Cristo1. Cosi facendo, Henry conduce la propria fenomenologia

nel campo di riflessione teologico, pur facendolo in modo particolare,
giacché lega il trascendentale istoriale (le strutture dell'apparire e della so-
ggettività) a un contenuto storico-religioso specifico: l'evento-Cristo e la

sua interpretazione nelle Scritture. Cosi operando, perô, Henry di fatto ac-
quisisce alia sua prospettiva filosofica il campo della re-ligio1, cosa che gli
consente di considerare la totalità dell'esperienza umana in prospettiva re-
ligiosa (se non, addirittura, come re-ligiosa tout court)3. Un elemento, que-
sto del religioso-teologico, che ha provocato non poche critiche, da ultima,
ma non ultima, quella avanzata da Dominique Janicaud nel suo Le tournant

théologique de la phénoménologie française4. Alla luce di questo, nel

1 Henry, Michel: Io sono la verità. Per unaßlosoßa del cristianesimo. Brescia: Queriniana
1997; Id.: Incarnazione. Una ßlosoßa della came. Torino: Società Editrice Internazionale
2001; ID.: Parole del Cristo. Brescia: Queriniana 2003.

2 Sull'etimologia del termine rinviamo al datato, ma pur sempre attuale, articolo di
LlEBERG, Godo: Considerazioni sull'etimologia e sul signißcato di religio, in: Rivista di Filolo-
gia Classica 102 (1974), 34-57.

3 Si pensi al riguardo alle considerazioni henryane contenute nella seconda parte del suo
saggio Pathos-avec, dove è in questione la dimensione fenomenologica comunitaria, che, prima

(e ultima?) facie, puô essere rubricata, proprio come pathos-avec, sotto la significazione
del re-ligare, ovvero del legame in comune che si stabilisée nelle ed emerge dalle esperienze
esemplißcative che Henry adduce: quella del bambino con la madre, quella dell'ipnotizzato
con il suo ipnotizzatore, e quella fra gli amanti. Si veda HENRY, Michel: Fenomenologia ma-
teriale. Milano: Guerini & Associati 2001, segnatamente le pagine 190-206.

4 JANICAUD, Dominique: Le tournant théologique de la phénoménologie française. Paris:
Éditions de l'Éclat 1991, ora in: La phénoménologie dans tous ses états. Paris: Gallimard 2009.
Si veda anche BENOIST, Jocelyn: Le "tournant théologique", in: L'idée de phénoménologie.
Paris: Beauchesne 2001, 81-103. Non va perô sottaciuto che, sebbene la fenomenologia della
vita henryana sia diventata "ufficialmente" religiosa solo nella sua ultima fase, la tradizione
mistica cristiana ha inspirato fin dal principio tutto il suo progetto fenomenologico. Da
questa prospettiva, il tournant finale si puô anche considerare come una riscoperta e una
riappropriazione più sistematica degli scritti neotestamentari e di una parte - seppur
minima - della letteratura cristiana antica (in particolare Ireneo e Tertulliano). Per ulteriori
approfondimenti su queste tematiche, rinviamo a Hart, Kevin: 'Without World': Eschatology



44° Gaetano Iaia

présente studio intendiamo awicinare un singolo tema délia più ampia
trattazione henryana, quello della fede, nel tentativo di capire in che mi-
sura questo concetto in particolare puö, dopo la reinterpretazione che ne
fa Henry, rientrare ancora nell'ambito del religioso in senso stretto. Prima
di addentrarci nell'elaborazione henryana analizzeremo quindi anzitutto la
sua rilettura della modernité, determinata in toto dal pensiero galileo-car-
tesiano, e in un secondo momento prenderemo in considerazione le criti-
che che, proprio sul tema della fede, Henry indirizza soprattutto ad
Anselmo di Canterbury.

II.

Gli uomini vivono ed esistono nel mondo. Per la riflessione fenomenologica
più diffusa e accreditata, la realtà, la vita, il mondo stesso sono fenomeni in
quanto, per essere visti, devono tutti mostrarsi all'interno di una distanza,
quella che ciascuno puô esperire allorquando fa riferimento alle cose o
entra in rapporto con esse e nella quale ordinariamente le cose si rivelano e

si mostrano. L'effettività della manifestazione viene quindi relazionata alia
visibilité di un esteriore. Nonostante il fatto - come ricorda la tradizione
cristiana - che Dio abbia scelto di incarnarsi in questo mondo, pur senza
ridursi ad esso, per Henry l'assuefazione alia manifestazione empirica, l'ap-
parentemente unica modalité della manifestazione alia quale essi sono av-
vezzi obliterata peraltro da pressoché tutta la filosofia, aveva fatto talvolta
obliare agli uomini e la propria origine, la Vita, e la nécessité di una
conversion ad essa, conversione che il cristianesimo aveva tradotto come
"seconda nascita" in Cristo via, vérité e vita5.

La responsabilité di aver progressivamente tolto spazio alia vita (e, come

si vedré, alla fede) daU'esperienza quotidiana degli uomini, viene da

Henry ascritta all'ideologia e alla barbarie della scienza, ormai divenuta do-
minanti6. La rivoluzione scientifica originata da Galileo, all'inizio del XVII

in Michel Henry, in: DeRoo, Neil/MANOUSSAKIS, John Panteilemon (éds.): Phenomenology
and Eschatology: Not Yet in the Now. Farnham UK: Ashgate 2009, 167-192; KÜHN, Rolf: Wie
das Leben spricht: Narrativität als radikale Lebensphänomenologie. Neuere Studien zu Michel
Henry. Cham: Springer 2016; DüFOUR-Kowalska, Gabrielle: Art, affect et sensibilité. L'esthétique

de Michel Henry, in: Jdey, Adnen/KÜHN, Rolf (éds.): Michel Henry et l'affect de l'art.
Recherches sur l'esthétique de la phénoménologie matérielle. Leiden: Brill 2012, 23-40; CANULLO,
Caria: Michel Henry: from the Essence of Manifestation to the Essence of Religion, in: Open
Theology 3 (2017) 1, 174-83. Nondimeno, occorre rilevare che Jocelyn Benoist, in un suo sa-

ggio, ha fatto coincidere il tournant théologique con un tournant levinasien, ché a suo dire
«le preoccupazioni di tipo lévinassiano [...] intasano oggi il paesaggio fenomenologico fran-
cese». BENOIST, Jocelyn: L'idée de phénoménologie. Paris: Beauchesne 2001, 23 traduzione
nostra.

5 Sul tema della "seconda nascita", si veda Cern¥, Jan: To Hear the Sound of One's Own
Birth: Michel Henry on Religious Expérience, in: Open Theology 6 (2020) 1, 587-605.

6 Si veda Henry, Michel : La Barbarie. Paris: Presses Universitaires de France 20143.



Michel Henry: una fides al limite... délia fede 441

secolo, aveva infatti dato awio a un processo dai risultati logici e per certi
versi inevitabili, portando non solo alla "morte di Dio" ma per Henry anche
alla "morte dell'uomo"7. E se per Henry già al tempo di Cristo le persone
non conoscevano la Vita, o la conoscevano assai poco, il prometeico spirito
délia modernità aveva finito per produrre, paradossalmente, un risultato
contrario ai suoi proponimenti iniziali: mai infatti corne nell'evo contem-
poraneo, periodo in cui la scienza e la tecnologia, in particolare la biologia,
hanno compiuto profondi progressi, vi è una cosi poca conoscenza délia
natura délia vita e degli esseri umani.

Nel contesto délia nuova razionalità da lui inaugurata, la fondamentale
intuizione di Galileo : studiare il mondo reale in quanto e corne composto
di una serie di oggetti materiali misurabili nello spazio, divenne il compito
délia scienza, aspetto che anche Kant aveva esaltato:

«Quando Galilei fece rotolare lungo un piano inclinato le sue sfere, avendo
egli stesso deciso la loro pesantezza [...] una luce si accese in tutti i ricerca-
tori délia natura. Essi compresero che la ragione arriva a vedere solo ciô che
essa stessa produce secondo il suo progetto; e compresero che essa deve avan-
zare con i principi dei suoi giudizi, secondo leggi stabili, e deve costringere la

natura a rispondere aile sue domande, senza farsi guidare soltanto da essa,
corne se fosse tenuta per le dande»8.

Per comprendere il mondo in modo corretto, ogni scienza che voleva dirsi
effettivamente razionale e rigorosa doveva quindi escludere sia le propriété
sensoriali delle cose, in quanto elementi illusori, sia l'emotività e la sogge-
ttività, delimitando il mondo reale in spazi basati sulla misura. Insieme a

Galileo, altro protagonista di questa "rivoluzione" concettuale fu Descartes,
che raffiné l'elaborazione dei fondamenti dei metodi fisici e matematici
délia scienza moderna promuovendo ancor più la riduzione proposta dal
fondatore delle scienze sperimentali9. Uno dei risultati più concreti del mo-
dello scientifico galileo-cartesiano fu la creazione di una scienza biologica
"moderna", che escludendo ogni elemento metafisico nell'interpretazione
délia natura intendeva la vita in maniera meccanicistica, cosi che, ridotta a

una serie di parametri definiti dalla scienza e dalla tecnologia, la vita e in
essa anche l'esistenza umana fu ri(con)dotta a un mero insieme di dati
scientifici. Allorquando la scienza naturale moderna iniziè a utilizzare la
riduzione fisica e l'oggettivazione per ricondurre tutta la conoscenza possi-
bile alla conoscenza misurabile e osservabile, e quando la conoscenza per-
cettiva venne sostituita da conoscenze scientifiche universali e oggettive,

7 Cosi HENRY, Michel: lo sono la verità, 309. Annotiamo qui che il riferimento critico di
Henry non è perô indirizzato alla scienza tout court, quanto piuttosto alla ideologic che essa

- o, meglio, la sua pratica - aveva generato.
8 Kant, Immanuel: Critica délia Ragion Pura. Milano: Bompiani 2004 (edizione digitale

2010), 78.
9 Cf. Henry, Michel: lo sono la verità, 303.



442 Gaetano Iaia

venne tolto lo statuto di "scienza" alle conoscenze che non potevano essere
calcolate o previste, ad esempio rinteriorità umana. Secondo Henry, quan-
do le caratteristiche e le finalità intime degli enti vengono rimosse, e il
corso dei processi vitali viene guidato soltanto dal principio di casualità, il
mondo non puö che trasformarsi in una landa desolata e fredda, tornando
per certi versi alio stadio pre-creativo, a quello che potremmo definire (ri-
prendendo un concetto biblico) un tohu wa-bohu10, e ogni esistenza ridursi
a un mero processo chimico-fisico. Quando l'egemonia formata dalla scienza

erode la vita vivente, s'impone l'inevitabile domanda: dov'è il posto di
Dio, e quello dell'uomo e infine della vita nel mondo?

La riduzione galileiana si basava sul presupposto che tutta la realtà era
composta da cose che si possono "vedere", un "vedere" che indica non solo
la visione percettiva bensl anche la "visione razionale" della mentalità scien-
tifica; per essa, quindi, ciô che si puö vedere attraverso la 'misura' - e solo
esso - è realmente esistente. Sulla base di questo presupposto, la scienza
moderna escluse dal dominio del mondo anzitutto Dio, che indipendente-
mente dal metodo di riduzione scientifico-naturale utilizzato, non poteva
essere riportato a conoscenza misurabile-osservabile; di conseguenza, non
potendo essere rivelato nel campo della conoscenza perché fuori della vi-
suale oggettificante della "scienza", nel mondo non c'era piü posto per Dio.

Per Henry, ciô era dovuto all'ignoranza dello "spirito cristiano": la rilet-
tura del Cristianesimo alia luce della sua prospettiva fenomenologica gli
permette infatti di attestare l'esistenza di una sola realtà, la realtà della
vita. Egli afferma: «[la] prima equazione fondamentale del Cristianesimo
[è]: Dio è Vita, egli è l'essenza della Vita o, se si preferisce, l'essenza della
Vita è Dio»11. Sebbene entrambi, la vita e Dio, siano invisibili, e nessuno
possa sostenere di aver visto Dio, questo non significa che Dio in quanto
Vita assoluta non sia "veramente esistente" (reale), ma solo che la vita ste-
ssa - e Dio come Vita assoluta - non puö esistere nel mondo né puö mai
essere un fenomeno visibile nelLorizzonte manifestativo mondano, analo-
gamente a corne non è possibile affermare di aver visto il proprio dolore, o
la gioia, tristezza, depressione, ansia, a meno di non considerarli "segni",
posti in una esteriorità al di fuori della vita stessa e solo cosl presenti
nell'orizzonte mondano. Dunque, «esiste una sola realtà, la Vita», e «proprio

perché la vita è invisibile, la realtà è invisibile [...]. Invisibile nel senso
di ciö che prova se stesso invincibilmente, fuori del mondo, indipendente-

10 Desumiamo l'espressione dal testo ebraico di Gen 1,3; la frase, posta nella narrativa
ebraica della creazione e volta a descrivere le condizioni della terra immediatamente prima
della creazione della luce, viene solitamente tradotta in italiano con informe e vuota, ma puö
rendersi anche con deserta e desolata, ché la neo-creata Terra non era stata ancora inte-
ressata dalla parola del Creatore. Si veda, su questo: SCHÜLE, Andreas: Die Urgeschichte:
(Gen 1-11). Zürich: Theologischer Verlag Zürich 2009, 34.

11 Henry, Michel: Io sono la verità, 48.



Michel Henry: una fides al limite... délia fede 443

mente da ogni vedere»12. Se Dio sfugge - o, meglio, si sottrae - a questo
mondo, è perché sta in un mondo più reale, il regno invisibile délia Vita.

Ma, come pensare, allora, alla luce di queste affermazioni, la vita pro-
pria di quei conoscitori délia vita che sono i biologi? Se, owiamente, anche
i biologi sono in primis dei viventi e vivono corne tutti gli altri uomini e

amano la vita, e si affaccendano corne gli altri uomini a trovare un lavoro,
sostenere una famiglia, provando, concomitantemente, anch'essi gioia,
dolore, noia, paura délia morte, ebbene che ne è di questi sentimenti ed emo-
zioni, desideri e ricerca délia felicità quando esercitano, da 'funzionari' del

sapere scientifico, il loro sapere specifko, quello biologico? Stante lo sta-
tuto, paradossalmente, devitalizzato del loro specifico sapere (che riduce
la vita concreta, compresa la loro, a una serie mai finibile di catégorie attra-
verso le quali si pub 'provare sperimentalmente', in laboratorio, cos'è "la
vita"), risulta evidente che quella 'organizzazione reale' di corpi vitali con
le loro espressioni singolari, si mostrerà, ai loro occhi, solo corne un am-
masso illusorio di "apparenze"13. Da qui la critica di Henry:

«Di tali apparenze, che sono la modalità délia vita, i biologi dunque non si

preoccupano, il loro statuto fenomenologico non intéressa loro. Essi non le ve-
dono mai in se Stesse come impressioni, sentimenti, desideri, felicità. In tali
apparenze, o piuttosto tramite loro, essi colgono correnti elettriche o catene
di neuroni. La riduzione délia Vita fenomenologica assoluta al contenuto délia
biologia - riduzione che la biologia non compie mai e di cui non ha neppure
l'idea - i biologi da parte loro la praticano corne la cosa più naturale»14.

Per loro, l'uomo concreto, reale, esiste in maniera analoga a un tavolo o

una sedia, non avente quindi alcuna esistenza affettiva. Ma, gioia, tristezza,
dolore, ansia e altri stati emotivi e sentimenti fanno parte e, anzi, costi-
tuiscono la vitalità degli esseri umani. Possono essi essere ridotti a una serie

di parametri calcolabili e misurabili? Per Henry, l'assurdità di questa
riduzione si dimostra allorquando da essa consegue che ciö che prova se

stesso nell'abbraccio patico dei sentimenti, quali il soffrire o il gioire, è in

12 Henry, Michel: Io sono la verità, 279-280.
13 Cf. Henry, Michel: Io sono la verità, 59.
14 IBIDEM. Occorre perd su questo ribadire che e l'affettività non è affatto trascurata dal

sapere scientifico, sebbene essa venga comunque pensata come una caratteristica accidentale
di una soggettività trasparente a se stessa; la studiosa Catherine Meyor, infatti, studiando la
"meccanizzazione dell'affetto" ha elaborato una triplice classificazione dell'affettività. Essa

puô infatti essere considerata corne funzionale e quindi in maniera oggettiva, misurabile e

cosi prevedibile, è poi Strumentale nella misura in cui puô essere manipolata e orientata al

fine di potenziare l'efficacia délia terapia farmacologica, e infine puô essere vista corne affet-
tività terapeutica, problema da affrontare e rimuovere, ché l'affermazione délia razionalità
non puô che condurre alla totale liberazione dalle passioni che affliggono la soggettività. Cf.

Meyor, Catherine: L'affectivité en éducation: Pour une pensée de la sensibilité. Bruxelles: De
Boeck 2002 e il commento aile sue affermazioni in TARDITI, Claudio: Crisi, decadenza, barbarie.

Radici e futuro deU'Europa neI pensiero di Edmund Husserl e Michel Henry, in: Philosophical

Readings 10 (2018) 1, 78-86, in part. 8iss.



444 Gaetano Iaia

realtà qualcosa che non puè provare alcunché né puô per principio farlo,
perché sono anzitutto particelle materiali15. La riduzione di Galileo aveva
cosl provocato l'esclusione delle caratteristiche fondamentali del mondo:

«La messa fuori gioco delle qualità sensibili comporta quella délia sensibilità
senza di cui le Stesse qualità sensibili non esisterebbero. Tuttavia mettere da

parte la sensibilità significa mettere da parte la Vita fenomenologica che defi-
nisce la verità del Cristianesimo e di cui la sensibilità non è che una modalità.
Sentire, infatti, è possibile solo ove regni il "provare se stessi", l'autorivelazione
originaria la cui essenza è la Vita»16.

Allora, com'era il mondo prima délia rivoluzione galileiana? Le persone vi-
vono nel mondo delle percezioni, un mondo pieno di colori, odori e suoni
cosl corne di caratteristiche tattili, corne duro e morbido, delicato e grezzo,
dove le cose si danno con propriété evidenti, in quanto dannose o bene-
fiche, sicure o pericolose, amichevoli o ostili. Sebbene queste caratteristiche

percettive o affettive delle cose le riconducano alla vita, e la fenomeno-
logia contemporanea abbia denominato questo mondo pre-scientifico corne
il mondo dell'esperienza e Lebenswelt, Henry ritiene che

«è necessario riconoscere che, nonostante queste determinazioni sensibili o
affettive [rinviano] tutte alla vita [...] essa non si mostra mai in nessun campo
d'indagine, meno che mai in quello délia biologia, per il semplice fatto che -
quale che sia l'importanza dei processi di astrazione che l'hanno preparato a un
trattamento scientifico specifico - taie campo aveva già assunto la forma di
un mondo, essendosi dovuto offrire preliminarmente a un vedere, quindi alla
verità di questo mondo»17.

Se quindi le propriété sensoriali del mondo non esistono mai corne sem-
plici attributi degli oggetti, ché esse prima di essere proiettate sull'oggetto
sono impressioni puramente soggettive basate sull'affettivité, ne consegue
che la vérité délia Vita non puô essere ridotta alla vérité del mondo, perché
la vita non appare né si mostra mai in esso. Ma «se, estranea in sé all'Ek-
stasi, la vita si sottrae per principio a ogni potere di visibilizzazione conce-
pibile, corne la si puô esibire in una qualunque teoria, vale a dire in un guar-
dare, parlarne per poco che sia? Una fenomenologia dell'invisibile non è

una contraddizione in termini?»18.

III.

Per trovare risposta a questa domanda Henry, opponendosi al concetto di
fenomeno - alla visibilità dell'oggetto - présente in tutta la filosofia occi-

15 HENRY, Michel: /o sono la verità, 59.
16 Henry, Michel: /o sono la verità, 57.
17 Henry, Michel: lo sono la verità, 60.
18 Henry, Michel: Fenomenologia materiale, 63.



Michel Henry: una fides al limite... délia fede 445

dentale, relaziona la struttura délia fenomenalità alla sua invisibilité costitu-
tiva. La vita henryana possiede infatti una modalité specifica di fenomena-
lizzazione pura che in sé, e attraverso il proprio potere o modo fenomeno-
logico, quello dell'auto-affezione, è condizione délia propria manifestazio-
ne ed è la vérité di se stessa. Riletta nella prospettiva "cristiana", che più
sta a cuore ad Henry nella trilogia, ad avere la propria radice in questa
auto-affezione non è solo la Vita, ma anche il "credere". La manifestazione
di questa "appartenenza-pertinenza" sta per Henry nel fatto che la rivela-
zione cristiana è fondamentalmente diversa dal pensiero tradizionale
occidentale e dalle moderne "luminose prospettive del mondo" di tipo scienti-
fico: l'esistenza délia vita si rivela infatti interamente nel campo immanente

e notturno délia vita pura, cosl che la sua rilettura fenomenologica non
puô non evidenziare corne aile leggi délia vita, ad esempio quelle leggi ri-
velate dal Cristianesimo nella sua vérité eterna, sia interdetto qualsivoglia
contatto con le leggi délia biologia, délia chimica o délia fisica. In questo
modo, egli pratica una compléta riduzione fenomenologica, spostandosi
dalla vérité del mondo - ossia la vita esistente nel mondo - alla vita
fenomenologica. Per il fxlosofo francese, infatti, l'essenza dell'uomo trova la propria

origine nell'auto-generazione délia Vita divina, che è vérité e rivela-
zione e precede la vita umana, motivo per il quale la vita vera non potré
mai stare nel mondo, ma saré présente solo a se stessa, sperimentando se

stessa attraverso se stessa in quanto essenza di se stessa.
A questa riflessione non sfugge la stessa teologia cristiana, che per dare

ragione delle proprie credenze aveva per Henry utilizzato anch'essa la
prospettiva intenzionale, rendendola condizione necessaria per rivelare la
fede e comprendere l'essenza délia fede. Secondo il fïlosofo, gié nella prima

tradizione cristiana, la fede rappresentava in effetti ciô che era deside-
rato, dimostrando cosl che l'invisibile e il trascendente erano fondamentalmente

correlati a una intenzione vuota19; come una sorta di "credenza
intenzionale", ossia indirizzata verso, la fede aveva infatti consentito la pre-
senza di cose cognitivamente assenti o non owie, sostituendole prospetti-
camente con la speranza e la fxducia. In altre parole, essa era nient'altro che

una aspettativa intenzionale: intenzione ek-statica del mondo o dell'esisten-
za, che, con fides e tramite essa, si poneva in attesa dell'ingresso dell'as-
sente, in un tempo future, nella chiarezza del mondo20. L'antica defxnizio-

19 Sulla intenzione vuota, cf. FEYLES, Martino: Studi per la fenomenologia délia memoria.
Milano: FrancoAngeli 2012, in part. 44-45.

20 Sulla aspettativa intenzionale, è suggestiva la riflessione di Hans Blumenberg, per il
quale «11 mondo délia vita puô essere descritto come una sfera di permanenti presenze.
Anche sotto questo aspetto la filosofia deve essere caratterizzata corne agli antipodi rispetto
al mondo délia vita [...] essa è sostanzialmente una disciplina per afferrare l'assente e colti-
vare i mezzi relativi: i concetti e i simboli, i giudizi e le inferenze», in: BLUMENBERG, Hans:
Tempo delta vita e tempo del mondo. Edizione italiana a cura di Gianni Carchia. Bologna: 11

Mulino 1996, 49.



446 Gaetano Iaia

ne del Cristianesimo era, cosi, strettamente correlata alle cose del "mon-
do": l'evidenza dell'esistenza di Dio presupponeva una sua modalité di ma-
nifestazione nel mondo, cosi che tutto, compreso Dio, doveva manifestarsi
per mezzo dell'intenzionalità e dell'esternalità. Per superare questa posi-
zione, in lo sono la verità Henry élabora un serrato confronta critico con il
pensiero di Anselmo di Canterbury21, il quale, cercando di ritrovare il sen-
so di una indagine teologica guidata da una ratio, ma pur sempre a partire
dalla fede (in altre parole, lasciandosi condurre dal fides quaerens intellec-
tum), nel Proslogion aveva fondato la fede in Dio sulla prova (o dimostra-
zione) razionale della sua esistenza22.

Per Henry, ciö che Anselmo accetta è owiamente solo ciö che è esperi-
bile o che puö essere (ri)compreso nel mondo, riducendo Dio all'evidenza
di una prova a priori della sua esistenza offerta dalla comprensione e dalla
percezione. Facendo riferimento al tormento anselmiano Come e dove cer-
carti, dove e come trovarti? Se sei présente, perché non ti vedo?, Henry
non puö che rilevare quella che a suo awiso costituisce una duplice con-
traddizione, présente non solo nel tentativo di Anselmo, ma in ogni tenta-
tivo volto a razionalizzare il divino. Da una parte, infatti, afferma Henry, si
pretende in maniera contraddittoria e paradossale «di subordinare Dio a

un modo di manifestazione estraneo alla sua essenza propria, come se Dio
non si rivelasse per iniziativa propria, corne se la sua essenza non consistasse

in un'autorivelazione originaria e assoluta, della Vita appunto»;
dall'altra, si ritiene, ed è la seconda contraddizione, di poter ignorare il
«modo originario di fenomenizzazione che è l'autorivelazione della Vita e

che costituisce l'essenza di Dio, [sottomettendolo] al solo modo di
manifestazione conosciuto, la verità del mondo»23. In altri termini, le cose sacre
si mostrano solo nella vita, non attraverso l'intenzionalità del mondo, ché
solo il nascondimento e l'invisibilità pertengono all'essenza e alla "cosa" di-
vina, in quanto esse soltanto possono descrivere le qualité del campo inte-

21 A questo autore, invero, Henry aveva già dedicato la sua attenzione non solo nei para-
grafi 8 e xo della Essenza della manifestazione, nel contesto della sua denuncia del monismo
ontologico, ma anche in una conferenza tenuta a Roma nel 1990, nel corso del colloquio su
L'Argomento ontologico, dal titolo Acheminement vers la question de Dieu: preuve de l'être ou
épreuve de la vie. Gli atti di questo colloquio, pubblicati in Olivetti, Marco Maria (ed.): l'ar-
gomento ontologico. Padova: Cedam 1990, oltre al contributo di Henry raccolgono saggi di -
tra gli altri - Paul Ricoeur, Jean-François Courtine, Xavier Tilliette, Raimundo Panikkar e

Antoine Vergote e costituiscono quindi a nostro awiso uno dei più importanti studi sull'ar-
gomento ontologico anselmiano.

22 Su Anselmo, si vedano VANNI RoviGHl, Sofia: Introduzione a Anselmo d'Aosta. Bari:
Laterza 1987 e Barth, Karl: Anselmo d'Aosta. Fides quaerens intellecum. La prova dell'esistenza

di Dio secondo Anselmo nel contesto del suo programma teologico. Brescia: Morcelliana
2001. Per una valida introduzione al rapporto tra ragione e teologia nel più ampio contesto
medievale, si veda Dreyer, Mechtild: Razionalità scientifîca e teologia nei secoli XI e XII. Mi-
lano: Jaca Book 2001.

23 HENRY, Michel: Io sono la verità, 190; per la riflessione henryana su Anselmo, cf. IVI,
187-190.



Michel Henry: una fides al limite... délia fede 447

riore e del campo di coscienza diretto e irriflesso. L'invisibilità di Dio trova
la sua ragione ultima nella modalità a lui propria di manifestarsi, una
modalité non diversa dall'auto-affezione e auto-rivelazione délia vita originale,

che non puô manifestarsi nell'esternalità e nell'intenzionalità. Sulla base

di questo, Henry puô dedurre conclusivamente che lo sforzo anselmiano
di elaborare una conoscenza razionale finalizzata a dimostrare la fede e l'esi-
stenza di Dio, era un tentativo di fatto e di diritto impossibile a realizzar-
si24.

Da qui la tesi che anche la fede sia legata al "non mondano", in quanto
modo unico e complesso per arricchire un'intenzione incapace di formare
da sé una vera conoscenza: Dio è ovunque, ma nessuno lo ha mai visto,
"semplicemente" perché l'esistenza di Dio trascende il mondo, è al di là di
esso. Per chiarire una simile visione paradossale, Anselmo, riflettendoci,
aveva preso a prestito il testo délia Scrittura: Certamente tu abiti in una luce

inaccessibile25, mentre invece Henry ritiene che, allorquando fede e Dio
vengono compresi in base a delle prove o facendo riferimento a una "luce",
non importa quanto "inaccessibile" sia, essi vengono oggettivati nel
riferimento intenzionale délia coscienza, che è ancora il modo di pensare délia

24 L'impossibilità dell'argomento ontologico sta nel fatto che, per Henry, Anselmo con-
cepiva l'esistenza divina nel senso imposto dalle condizioni délia fenomenologia storica: da
una parte, infatti, l'essenza divina veniva ritenuta e affermata come indipendente dal so-
ggetto umano in quanto esteriore rispetto ad esso, e dall'altra l'esistenza divina era concepita
corne nient'altro che una proiezione (una ex-teriorizzazione) dell'essere divino in un fenome-
no che poteva essere colto dalla coscienza umana. In altre parole, l'argomento ontologico era
intelligibile solo all'interno di una filosofia délia coscienza, nella quale era concepito unica-
mente il modo di presenza délia rappresentazione. Questo tipo di "presenza" era, per Henry,
anche una "forma di esistenza", l'unica alla quale gli uomini potevano avere accesso. È per
questo che egli puô affermare che la prova anselmiana, passando dall'esistenza in intellectu
alla esistenza in re, poteva cogliere solo la fenomenalità deH'esteriorità. Per approfondimenti
rinviamo a GONÇALVES Lind, Andreas: Cod's Presence within Henry's Phenomenology of Life:
The Phenomenological Revelation of God in Opposition to Plantinga's Affirmation of Cod's
Existence, in: Religions 9 (2018) 6, 4; Id.: Comment un être comme Dieu peut-il se manifester
à nous, êtres humains? Une évaluation de la critique de la preuve anselmienne chez Michel
Henry, in: Nuovo Giornale di Filosofia délia Religione 9 (2019), 1-41. Ci corre perô l'obbligo
di rilevare che, qui come in altri passaggi delle sue opere, Henry - in questo caso con la sua
declinatio délia fede orientata a investigare quest'ultima corne categoria epistemologica -
sembra voler curvare il ragionamento del suo interlocutore in una prospettiva pro domo sua,
onde cioè giustificare le proprie posizioni; Anselmo, infatti, non aveva mai voluto produrre
una nuova e originale prova dell'esistenza di Dio. Ché il suo vero scopo, corne è stato oppor-
tunamente rilevato, era solo quello di comprendere la verità délia fede partendo da una pie-
na adesione a essa: «La fede per Anselmo è un orizzonte di partenza, non la meta ultima cui
arrivare attraverso una dimostrazione razionale», in: STEFANI, Piero: Le radici bibliche délia
cultura occidentale. Milano: Bruno Mondadori 2004, 174. La ragione délia fede anselmiana
non è peraltro una nozione contraddittoria, «se si assume il termine fede nel significato
oggettivo, di "fides quae creditur", ossia di ciö che è creduto, e non nel significato soggettivo
di "fides qua creditur"», in: VANNI Rovighi, Sofia: Introduzione, in: ANSELMO d'Aosta: Opere
filosofîche. Bari: Laterza 2008, XXX-XXX1.

25 II riferimento indiretto è a 1 Tm 6,16.



448 Gaetano Iaia

percezione empirica e della rappresentazione filosofica. Se, secondo il pun-
to di vista della teologia tradizionale, la fede viene intesa solo come una
struttura intenzionale, la conoscenza che da essa scaturisce è solo "razio-
nale", basata sulla chiarezza intenzionale o sulle leggi della logica, mentre
Henry considéra come vera conoscenza quella non razionale, non monda-
na e rivelatrice, una auto-conoscenza inseparabile da Dio in quanto vera
conoscenza evolventesi in una affezione diretta e non intenzionale, al pari
della conoscenza della Vita vivente.

IV.

Conseguentemente, tutti i modelli di pensiero che per Henry si erano affer-
mati nella tradizione cristiana al fine di comprendere la fede - eccezion
fatta per Eckhart e Fichte - non potevano che basarsi a) sulla terza persona,

b) sull'oggetto intenzionale e c) sull'ontologia del mondo, e a questa
classificazione non sfugge neanche la teoria trinitaria di Agostino. Riconsi-
derando, ad esempio, sub specie henryana quanto Agostino aveva elabora-
to nei suoi ultimi anni riflettendo sulla Trinità26, non si puô non rilevare
che egli aveva fondato la propria testimonianza non solo sulla Scrittura,
ossia su testi "esterni" volti a comprendere e dimostrare la Trinità di Dio,
ma anche sulla evidenza "interna", scegliendo di addentrarsi nella struttura

spirituale interiore onde in quel "luogo" cercare il divino; per la prospet-
tiva henryana, il tentativo agostiniano era perö consistito nel considerare
ancora un Dio "fuori di noi" anziché la nostra unica presenza in Lui e la sua
rivelazione che puô essere confermata solo nella Vita27.

Per Henry, insomma, il paradigma della fede è la conoscenza di se stessi
a partire dall'interior intimo meo, una modalità di conoscenza che diventa
la condizione di possibilità per ogni intuizione e intenzionalità e si quali-
fica corne conoscenza che le trascende entrambe. In questo modo, la feno-
menologia della vita di Henry assume un modello "teologico" ma in prima
persona: in esso il riferimento a un altro è praticamente assente proprio
perché volto a indagare e a dare ragione soprattutto e anzitutto dell'illumi-
nazione spirituale del sé, la quale antecede ogni intenzionalità.

La fede filosofica e a-teistica di Henry, quindi, non è più la fede cristiana

nel senso tradizionale del termine, ma si fonda sull'auto-affettività.
Henry la ridefinisce corne «certezza del vivente di vivere»28, e essa è «nella

26 Raccogliendo i propri pensieri nel magistrale De Trinitate: Sant'AGOSTINO: La Trinità.
Roma: Città Nuova 1973. Per un commento teologico al pensiero trinitario agostiniano, rin-
viamo a CODA, Piero: Sul luogo della Trinità. Rileggendo il «De Trinitate» di Agostino. Roma:
Città Nuova 2008.

27 Cf. RIVERA, Joseph M.: Generation, inferiority and the phenomenology ofChristianity in
Michel Henry, in: Continental Philosophy Review 44 (2011), 205-235.

28 Henry, Michel: Io sono la verità, 231.



Michel Henry: una fides al limite... délia fede 449

vita di ogni io trascendentale la prova che egli fa délia Vita assoluta»29, in
altre parole è l'esperienza puramente affettiva délia Vita assoluta: «La fede
non appartiene all'ambito délia coscienza, ma del pathos. Essa discende
dal fatto che nessuno si è mai dato la vita, ma è la vita a donarsi, a donarsi
al vivente come ciö che lo sommerge da solo; egli, infatti, nella fede è vi-
vente da cima a fondo, fin quando essa lo dona a se stesso»30.

Questa curiosa definizione è completamente diversa dalla struttura
temporale creatore-creazione che aveva caratterizzato tutta la fede cristiana
tradizionale e che lo stesso Agostino aveva considerato corne principio di
base teologicamente auto-evidente31. Per Henry, credere non è una forma
cognitiva o una modalità di comprensione, ché entrambe equivalgono a

una sorta di elucidazione intuitiva, e ogni conoscenza di questo tipo deve
essere presentata in una visione pura. La vera fede si oppone alla visione,
sia essa percettiva o intellettuale, e il suo "oggetto" non puô darsi né sotto
forma di sentimento né sotto forma di ragionamento, ché la fede non sa
nulla del proprio oggetto. Per il Cristianesimo, non è possibile vedere Dio
nel mondo, né afferrarlo attraverso il pensiero; cosi, per coloro che non con-
siderano la fede come una pratica di vita, l'oggetto délia fede rimarrà sem-
pre un mistero. Riconoscere Dio nella rivelazione non significa dunque di-
mostrare la sua esistenza, ché è assurdo porre Dio dinanzi al potere del
giudizio umano e annunciare la sua esistenza secondo le aspettative e pre-
condizioni di questo tipo di giudizio. Nella intenzionalità délia mente, Dio
non puö che essere un oggetto concettuale strano e anomalo.

La fede à la Henry non puô quindi essere omologata a una legge, né a

un sistema di regole d'azione morali o religiose. La legge, infatti, non è solo
un principio mediante il quale si enuncia o si riconosce l'ordine che si ris-
contra nella realtà naturale, ma è anche il complesso delle norme che rego-
lamentano il vivere comune di una società o di una cultura. Mentre le leggi
délia natura, come il tempo e lo spazio, servono difatti a "spiegare" le cose
fisiche e costituiscono la struttura fenomenologica di questo mondo, o me-
glio, esse spiegano - per quanto possibile - il mondo esterno stesso e fanno
si che possa venir interpretato, le leggi sociali e morali, strettamente correlate

al comportamento individuale, vengono sovente espresse corne ordini
o proposizioni, cosi che ognuno ha la responsabilité e l'obbligo di mante-
nere il proprio comportamento coerente con queste proposizioni o coman-
di, di obbedire ad essi ed eseguirli. Henry, al contrario, ritiene che tali leggi,
proprio perché generate da individui e destinate ad essi, appartengono
anch'esse alla verità del mondo, perché «la Legge che regge il sistema

29 Henry, Michel: lo sono la verità, 231.
30 Ibidem.
31 Sulla riflessione agostiniana circa la creazione e il rapporto Creatore-creatura, oltre al

già citato articolo di Rivera rinviamo a SCHÖNBORN, Christoph: Caso o disegno? Evoluzione e

creazione secondo una fede ragionevole. Bologna: ESD 2007, in part. 30SS.



45° Gaetano Iaia

etico-religioso di un popolo è esterna agli individui che lo compongono,
trascendente in rapporto a loro. L'esteriorità è quella del mondo; è nella
verità del mondo che la Legge si manifesta»32. La legge, cosl, isolando
l'uomo dall'abbraccio pieno e silenzioso della vita, "obbedisce" di fatto e di
diritto alia legge del mondo dell'esteriorità, in un comportamento oggetti-
vato che è semplicemente una manifestazione - o un'illusione - mondana.
Per Henry, l'atto di fede non è mai un atto che si dà nel mondo, ma un atto
affettivo che punta alla vita interiore, pratica di fede non visibile nel mondo,

ché si manifesta anch'essa solo e soltanto neU'auto-rivelazione della vita.
Conseguentemente, i comandamenti cristiani non devono essere consi-

derati alla stregua di leggi esterne imposte al soggetto, né corne linee di
condotta da seguire affinché il proprio comportamento possa dirsi giusto;
piuttosto, essi esprimono l'essenza della Vita divina, "parlano" a un soggetto

che è figlio di Dio pur non essendo il Primo Viverite divino, si rivolgono a

una soggettività che vive nel mondo secolare e ha talvolta dimenticato
l'amore divino. Da qui il senso di una "chiamata", nella forma del coman-
damento, ad agire secondo l'amore. Se perô, come sembra, compito del
soggetto è solo quello di accogliere passivamente i comandamenti dell'amore
promananti dalla Vita divina mantenendosi in perfetta conformité con essi
nelle proprie azioni, perché allora Henry sostiene che il comportamento
morale nasce da e appartiene ancora alla Vita?

Per un credente, agire in modo morale significa eseguire la volonté del
Padre, ossia consentire alla Vita di entrare - permeandole - nelle proprie
azioni. Il potere di azione non è mai posto in essere in nome proprio o per
proprio vantaggio personale, ma in "suo" nome, in nome di chi ha confe-
rito questo potere. Il comportamento morale è quindi un comportamento
passivo dell'ego - ego che è prodotto nell'auto-generantesi ego della Vita -
il quale, pur esigendo un rapporto con altri, in alcun modo dériva da al-
tri33. La presunta "simpatia" per gli altri, ad esempio, dériva in realté dall'es-
pressione della Vita divina, perché questa è amore e, amando se stessa,
genera il Primogenito (il Primo vivente) per adempiere la volonté del Padre
(la Vita assoluta); conseguentemente, anche l'ego di ciascuna persona, in
quanto questa è - rispetto a Dio - in un rapporto di fîgliolanza, non puô
che nascere dall'amore divino (diversamente non sarebbe in grado di speri-

32 Henry, Michel: lo sono la verità, 212.
33 Rileviamo, su questo, una vicinanza tra le posizioni di Henry e quelle di Lévinas: en-

trambi infatti rifiutano il concetto di autonomia ed entrambi ritengono che il soggetto abbia
passività e sentimenti. Circa il modo della donazione, perô, i due pensatori divergono in
maniera radicale: per Lévinas, a "legare" all'altro è la "vicinanza" di questi, che risveglia e sti-
mola ad essere soggetti etici; per Henry, è la Vita divina che si muove per induzione spontanea

a generare il soggetto umano, il quale mantiene quindi una sorta di identità con la Vita
che lo ha generato. Per approfondimenti sull'argomento, rinviamo a Sebbah, François-David:
L'épreuve de la limite. Derrida, Henry, Lévinas et la phénoménologie. Paris: Presses Universitaires

de France 2001, e LUPO, Joshua: The Affective Subject: Emmanuel Lévinas and Michel
Henry on the Role ofAffect in the Constitution ofSubjectivity, in: Sophia 56 (2017), 99-114.



Michel Henry: una fides al limite... délia fede 451

mentare se stesso e di manifestarsi), per questo "ama il prossimo tuo come
ami te stesso" è sia un comandamento, sia l'espressione più alta delle
possibilité délia persona a divenire pienamente figlio. Chi esprime amore
per la Vita che ha generato il Figlio di Dio, deve anche alio stesso tempo
amare se stesso e il prossimo, perché un sé trascendentale che tocca l'altro
deve alio stesso modo toccare anche se stesso.

La fede per Henry non è quindi un'intenzione vuota o una aspettativa
intenzionale, bensi un arricchimento, e nemmeno è un sostituto di ciö che è

ancora assente alio sguardo ché una intenzione vuota, corne un'aspettati-
va, non potrà mai produrre autonomamente il proprio contenuto. Essa, al
contrario, è una certezza circa la generazione di sé nella vita in sé e una
piena esperienza emotiva délia propria vita. Henry ricorda:

«nessuno si è mai dato la vita, ma è la vita a donarsi, a donarsi al vivente corne

ciô che lo sommerge da solo; egli, infatti, nella fede è vivente da cima a

fondo, fin quando essa lo dona a se stesso. La fede è la certezza del vivente di
vivere, certezza che non puô che venirgli in fin dei conti dalla certezza che la
Vita assoluta ha di vivere assolutamente, dalla sua autorivelazione incondi-
zionata nella forza invincibile délia propria parusia. Venuta dalla certezza che
la vita ha di vivere, la fede è nella vita di ogni io trascendentale la prova che

egli fa délia Vita assoluta»34.

Alla luce di questo, Dio non puô che essere la «Vita assoluta che genera
ogni vivente, facendo di lui un Figlio»35, un'azione sostanziale e un'esistenza
emotiva, un essere patico, e il credere (in) Lui è quindi una modalité di ri-
velazione délia vita, che lo rende manifesto in quanto eterno movimento di
auto-generazione e auto-affezione nell'intimo di ogni vita individuale, ché

aperto a qualsiasi vita individuale. L'auto-generazione délia Vita è difatti la

sua auto-manifestazione nella sua pura auto-affezione, auto-manifestazio-
ne che è anche la verità délia fenomenologia henryana. La fede nella Vita,
generata dalla Vita nella propria auto-affezione, è quella che Henry chiama
il potere délia fede, asserzione peraltro assai simile a quella che, prima di
lui, aveva sostenuto Heidegger:

«la fede è un modo di esistere dell'esserci umano che, in base alla propria testi-
monianza - che appartiene per essenza a questo modo di esistere -, non ma-
tura spontaneamente a partire dall'esserci, né per opera sua, ma a partire da
ciô che si manifesta in e con questo modo d'esistere, cioè a partire da ciô che si
crede. Per la fede "cristiana", ciö che primariamente è manifesto per la fede e

soltanto per essa, e che in quanto rivelazione la fa maturare, è Cristo, il Dio
crocifisso»36.

34 HENRY, Michel: lo sono la verità, 231.
35 HENRY, Michel: lo sono la verità, 214.
36 HEIDEGGER, Martin: Fenomenologia e teologia, in: Segnavia. Milano: Adelphi 1987, 10

(edizione digitale 2020).



452 Gaetano Iaia

La fede congiunge la vita individuale e la vita universale e alio stesso tempo

conduce i credenti aile profondità dell'auto-affezione della Vita, diven-
tando il legame che collega la auto-manifestazione di Dio e l'auto-manife-
stazione umana. Henry, riflettendo su questo, prende a prestito le parole
di Eckhart: «Dio e io siamo uno»37. In altre parole, il credere è un riporre
fede in Dio ma riponendo fede in se stessi, un riporre che dovrebbe perme-
are la comprensione del divino da parte di tutto il popolo di Dio. In questo
modo, ogni tensione verso la trascendenza divina trova il suo fondamento
nelfinteriorità, motivo per cui la vita difede è una fede nella vita o, più sem-
plicemente, una auto-affezione che puö anche essere chiamata proto-doxa
o fiducia trascendentale la quale, superando la razionalità, rende ogni per-
corso di fede dubbioso, contraddittorio, incerto, che pone - non solo come
livedo fontale, ma soprattutto come essenza della manifestazione - le basi

per tutto ciö che entra nello stato di chiarezza. La fede, in questo modo,
non è il semplice fatto del "credere" nell'esistenza di qualcuno o qualcosa,
ma è la certezza incrollabile di una evidenza, quella della Vita assoluta vi-
vente nella quale si vive. La mia vita è, in primis, identica alla Vita, e solo
in secundis ha un legame con il mondo, sicché tutte le manifestazioni del
mondo non possono che fondarsi su questo.

V.

Nelle sue prime opere Henry aveva posto la questione del divino, e conse-
guentemente, del "religioso", nel contesto di una riflessione sull'umano,
appoggiandosi a Meister Eckhart al fine di suffragare le proprie elaborazio-
ni fenomenologiche sull'unità di umano e divino. Ciö che emerge, da tutta
la sua riflessione, è l'assoluta povertà dell'umano, che per Henry puö con-
quistare la propria determinazione solo spogliandosi kenoticamente da ogni
possedimento, ché nulla gli appartiene in quanto tutto gli è donato dalla
Vita. Il vivente sperimenta se stesso, sperimenta la propria vita e, in questa
esperienza, la vita sperimenta se stessa, si auto-affetta, ché solo in essa
l'essenza della sua manifestazione e la manifestazione della sua essenza sono

la medesima cosa. La vita, a differenza dei fenomeni del mondo, non ri-
vela la propria essenza in un al di fuori ek-statico; la sua essenza sta nel
rivelare se stessa a se stessa o, in altri termini, di auto-affettarsi. L'acuta in-
tuizione de L'essenza della manifestazione sta proprio nell'aver scoperto che

l'essenza della vita (di ogni vita) è fenomenologica - in quanto consiste nel

puro apparire a se stessa - e immanente, giacché, a differenza del mondo,

appare a se stessa nel sentimento di sé. Su questa base, il trittico elaborato

negli ultimi anni di vita diviene per Henry il locus in cui applicare questa
sua intuizione ai vangeli e alla tradizione cristiana, a suo awiso l'espres-

37 Henry, Michel: L'essenza della manifestazione. Napoli: Orthotes 2018, 324.



Michel Henry: una fides al limite... délia fede 453

sione più profonda e diretta dell'essenza délia vita38, offrendo alla relazio-
ne religiosa un fondamento filosofico per un accesso ad essa non confessio-
nale (non vincolato, cioè, a un credere in una rivelazione storico-positiva o

in un qualche dogma dérivante da una confessione determinata) e fenome-
nologico (in quanto trova la propria legittimazione nella descrizione delle
esperienze che pertengono a ogni uomo in quanto taie).

In esergo a questo studio, avevamo detto che il suo scopo era quello di
comprendere fîno a che punto la filosofia di M. Henry poteva effettiva-
mente consentire una reinterpretazione fenomenologica délia relazione cre-
dente. Non possiamo quindi non notare come il percorso concettuale hen-

ryano, con la sua rilettura del fenomeno cristiano alla luce délia propria
fenomenologia délia vita, inviti a un'inversione nella prospettiva dell'ana-
lisi, che, da analisi fenomenologica deU'esperienza immanente délia vita da

parte del vivente - la quale trova un suo margine nel fatto che la vita del
vivente, vissuta corne data, non puö che rinviare alla Vita assoluta che, in
quanto auto-donazione pura, dona (e non puö fare altro) se stessa, e quindi

a una trascendenza all'interno deU'esperienza immanente délia vita - si
trasforma in analisi condotta a partire dalla Vita stessa, che si auto-genera
e si auto-affetta. In altri termini, con questa inversione dell'analisi - dal

rapporto tra il vivente e il dono délia Vita al rapporto tra la Vita e ogni
vivente - Henry fuoriesce dal piano fenomenologico scegliendo di situarsi sul
livello altro dell'auto-esperienza délia stessa Vita assoluta.

Da questo non puö non derivare un primo rilievo critico, afferente al

sospetto che la sua filosofia abbia in effetti debordato il dominio
fenomenologico dirigendosi piuttosto verso quello - infinito - délia metafisica
speculativa. Di più, l'abbandono del piano fenomenologico (con la conse-
guente inversione délia prospettiva analitica), operato al fine di giustificare
il cristianesimo come unica vera religione, comporta in effetti e a tutti gli
effetti una chiusura - o quantomeno una restrizione - dell'accesso a una
relazione "religiosa" o "credente" per coloro che non sono cristiani, in altri
termini per tutti coloro che non sono annoverabili tra quelli che hanno
scoperto e riposto la propria fede nella verità essenziale del cristianesimo
rivelata dalle Scritture39. Questo accesso, che non è in realtà un accesso,
ché non apre "una possibile via alla" relazione credente con Dio, ma viene
a stabilirsi neU'esperienza stessa délia dinamica immanente délia divinité,
non corrisponde all'esperienza di ogni uomo in quanto taie ed è riservato
solo a pochi o molti, ma non certo a tutti.

38 Per approfondimenti sulla fenomenologia del cristianesimo elaborata da Michel Henry,
si veda ViDALIN, Antoine: La Parole de la Vie. La phénoménologie de Michel Henry et l'intelligence

chrétienne des Écritures. Paris: Éditions Parole et Silence 2006, in particolar modo 73-134.
39 Si veda, su questo, Garrido-Maturano, Angel Enrique: ^Fenomenologia 0 gnosis? El

limite fenomenolôgico del acceso a la relaciôn religiosa en la filosofia del cristianismo de M.
Henry, in: Logos. Anales del Seminario de Metafisica 45 (2012), 189-209.



454 Gaetano Iaia

Un secondo rilievo, non meno importante, dériva dall'identificazione
che Henry fa tra la sfera immanente della vita e Dio (e, più nello specifico,
dell'ipseità dell'auto-affezione con Cristo40). Questa identificazione lascia

aperto il campo alia supposizione, come sottolineato da Dominique
Janicaud, che, pur non auto-definendosi teologo, Henry si sia effettivamen-
te indirizzato verso una svolta teologica, non giustificata (né giustificabile)
dal punto di vista fenomenologico. L'idea di un essere umano come nato
trascendentalmente nella Vita assoluta (ossia in Dio) è infatti più un'idea
dérivante dalla tradizione cristiana che non una riflessione fenomenolo-
gica sull'esperienza dell 'ego (in questo caso dell'et/o credente). Come è sta-
to rilevato da un commentatore, nella riflessione di Henry la fede cristiana
è presupposta, ma a una sua compiuta interpretazione (e giusto alia luce
del senso dell'essere dell'ego, che è l'argomento dominante in tutta la sua
riflessione) non viene offerto alcun supporto ermeneutico41.

Pur a fronte di questo, ad Henry va nondimeno ascritto un merito: aver
condotto il suo lettore verso una più compiuta comprensione della «mera-
viglia delle meraviglie»42, la quale non consiste nel fatto che l'ente è, come
ritenuto da Heidegger, ma che la vita è d(on)ata.

La meraviglia evidenziata da Henry è che nella sua essenza, come auto-
esperienza patica, la Vita fa riferimento unicamente al dono di se stessa a

se stessa. L'eéoryyéA/ov filosofico che Henry annuncia non è quello della sal-
vezza mediante una qualche forma di comunione con la divinità, né della
salvezza attesa da coloro che hanno fede religiosa e, più specifïcamente,
cristiana.

La (buona) "notizia" che Henry annuncia è ben più modesta; essa
consiste nell'aver ricordato che I'Assoluto non trova la sua dimora in un al di
là metafisico o in una luce inaccessibile, la quale ricade sul mondo a partire
da un qualche oltre, ché in quanto Ab-solutus non puô essere assoggettato
ad alcuna speculazione non essendo frutto di una qualsivoglia deduzione.
Ogni individuo lo patisce nella sua intimità più profonda, nelLesperienza
del ricevere la vita che gli sarà propria, una vita vissuta nella propria
individualité che sola permette di esperire ogni cosa d(on)andosi costantemente
in maniera patetica e che, proprio perché tale, precede e supera ogni uomo
e ognicosa.

L'ascolto di questa interpellanza, che risuona nelLesperienza viva dello

spossessamento della vita che ciascuno sperimenta in se stesso (ché nessu-
no puö darsi la vita da solo) non solo offre l'opportunité di cogliere la ma-

40 Questo aspetto, perö fuoriesce dagli scopi della présente ricerca; ci riserviamo di dedi-
care ad esso ulteriori attenzioni. Per eventuali approfondimenti, rinviamo preliminarmente a

SANSONETTI, Giuliano: Michel Henry. Fenomenologia Vita Cristianesimo. Brescia: Morcelliana
2006.

41 Cf. CernÏ, Jan: To Hear the Sound of One's Own Birth, 603.
42 Desumiamo l'espressione, di matrice heideggeriana, da AUDI, Paul: Michel Henry. Une

trajectoire philosophique. Paris: Les belles lettres 2006, 243.



Michel Henry: una fides al limite... délia fede 455

nifestazione dell'Assoluto nella propria interiorità, ma è anche la precondi-
zione (costituendone al tempo stesso il limite filosofico) di ogni relazione
di fede, intesa corne risposta alla manifestazione/rivelazione dell'Assoluto
che ogni uomo patisce in quanto taie.

Concludendo: in prospettiva fenomenologica, l'importanza del pensiero
di Henry non risiede quindi nell'aver awicinato la propria fenomenologia
délia vita alla teologia cristiana, ma nell'aver dimostrato che, più che in ogni
Scrittura "sacra" o in ogni confessione di fede (e non certo contro di esse),
Dio parla a ogni uomo dal di dentro délia sua vita, dal profondo délia propria

anima43. All'uomo spetta solo il compito délia decisione, se cioè discen-
dere o meno in questa profondità.

Sommario
Nei suoi ultimi testi, Michel Henry si è sojfermato a riflettere su alcunifon-
damentali elementi del Cristianesimo, provando a rileggere questa tradizio-
ne religiosa alla luce délia sua fenomenologia délia vita e identificando la

struttura generale dell'apparire con l'auto-rivelazione di Dio in Cristo. Cosi

facendo, la sua fenomenologia ha assimilando il trascendentale filosofico a

un contenuto storico-religioso particolare, l'evento-Cristo e la sua reinter-
pretazione nelle Scritture. In questo studio, intendiamo avvicinare un singo-
lo tema délia più ampia trattazione henryana, quello délia fede, cercando di
comprendere in che misura tale concetto puô, dopo la reinterpretazione filo-
sofica henryana, dirsi ancora religioso.

Abstract
In his latest texts, Michel Henry has focused his attention on some
fundamental elements of Christianity, trying to re-read this religious tradition in
the light of its phenomenology of life and identifying the general structure of
appearance with the self-revelation of God in Christ. In doing so, his
phenomenology assimilated the philosophical transcendental to a particular
historical-religious content, the Christ-event and its reinterpretation by the
Scriptures. This study aims to address a single theme of Henry's extensive
discussion, that offaith, trying to understand to what extent this concept
can, after Henry's philosophical re-reading, still be called religious.

43 Come dirà in Paroles du Christ, «Le lieu où celui qui vient de Dieu entend la parole de
Dieu, c'est son coeur», in: HENRY, Michel: Paroles du Christ. Paris: Seuil 2002,146.




	Michel Henry : una fides al limite... della fede

