Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 2

Artikel: Michel Henry : una fides al limite... della fede
Autor: laia, Gaetano

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1055256

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1055256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GAETANO IAIA

Michel Henry: una fides al limite... della fede

La fenomenologia della vita elaborata da Michel Henry ha, tra i suoi punti
nodali, la relazione trascendentale del sé umano con l'assoluto. Quest’ul-
timo ha assunto, negli ultimi testi henryani, la forma esplicita del Dio rive-
latosi nella Scrittura ebraico-cristiana. La sua trilogia dedicata al cristiane-
simo identifica infatti la struttura generale dell’apparire con 'auto-rivela-
zione di Dio in Cristo!. Cosi facendo, Henry conduce la propria fenomeno-
logia nel campo di riflessione teologico, pur facendolo in modo particolare,
giacché lega il trascendentale istoriale (le strutture dell’apparire e della so-
ggettivita) a un contenuto storico-religioso specifico: I'evento-Cristo e la
sua interpretazione nelle Scritture. Cosi operando, perd, Henry di fatto ac-
quisisce alla sua prospettiva filosofica il campo della re-ligio?, cosa che gli
consente di considerare la totalita dell’esperienza umana in prospettiva re-
ligiosa (se non, addirittura, come re-ligiosa tout court)3. Un elemento, que-
sto del religioso-teologico, che ha provocato non poche critiche, da ultima,
ma non ultima, quella avanzata da Dominique Janicaud nel suo Le tour-
nant théologique de la phénoménologie frangaise4. Alla luce di questo, nel

1 HENRY, Michel: o sono la veritd. Per una filosofia del cristianesimo. Brescia: Queriniana
1997; ID.: Incarnazione. Una filosofia della carne. Torino: Societa Editrice Internazionale
2001; ID.: Parole del Cristo. Brescia: Queriniana 2003.

2 Sull'etimologia del termine rinviamo al datato, ma pur sempre attuale, articolo di
LIEBERG, Godo: Considerazioni sull'etimologia e sul significato di religio. in: Rivista di Filolo-
gia Classica 102 (1974), 34-57.

3 Si pensi al riguardo alle considerazioni henryane contenute nella seconda parte del suo
saggio Pathos-avec, dove & in questione la dimensione fenomenologica comunitaria, che, pri-
ma (e ultima?) facie, pud essere rubricata, proprio come pathos-avec, sotto la significazione
del re-ligare, ovvero del legame in comune che si stabilisce nelle ed emerge dalle esperienze
esemplificative che Henry adduce: quella del bambino con la madre, quella dell'ipnotizzato
con il suo ipnotizzatore, e quella fra gli amanti. Si veda HENRY, Michel: Fenomenologia ma-
teriale. Milano: Guerini & Associati 2001, segnatamente le pagine 190-206.

4 JANICAUD, Dominique: Le tournant théologique de la phénoménologie frangaise. Paris:
Editions de I'Eclat 1991, ora in: La phénoménologie dans tous ses états. Paris: Gallimard 2009.
Si veda anche BENOIST, Jocelyn: Le “tournant théologique”, in: L'idée de phénoménologie.
Paris: Beauchesne 2001, 81-103. Non va perd sottaciuto che, sebbene la fenomenologia della
vita henryana sia diventata “ufficialmente” religiosa solo nella sua ultima fase, la tradizione
mistica cristiana ha inspirato fin dal principio tutto il suo progetto fenomenologico. Da
questa prospettiva, il tournant finale si pud anche considerare come una riscoperta e una
riappropriazione piu sistematica degli scritti neotestamentari e di una parte - seppur mi-
nima - della letteratura cristiana antica (in particolare Ireneo e Tertulliano). Per ulteriori
approfondimenti su queste tematiche, rinviamo a HART, Kevin: ‘Without World': Eschatology



440 Gaetano laia

presente studio intendiamo avvicinare un singolo tema della pit ampia
trattazione henryana, quello della fede, nel tentativo di capire in che mi-
sura questo concetto in particolare puo, dopo la reinterpretazione che ne
fa Henry, rientrare ancora nell'ambito del religioso in senso stretto. Prima
di addentrarci nell'elaborazione henryana analizzeremo quindi anzitutto la
sua rilettura della modernita, determinata in toto dal pensiero galileo-car-
tesiano, e in un secondo momento prenderemo in considerazione le criti-
che che, proprio sul tema della fede, Henry indirizza soprattutto ad
Anselmo di Canterbury.

II.

Gli uomini vivono ed esistono nel mondo. Per la riflessione fenomenologica
piu diffusa e accreditata, la realta, la vita, il mondo stesso sono fenomeni in
quanto, per essere visti, devono tutti mostrarsi all'interno di una distanza,
quella che ciascuno pud esperire allorquando fa riferimento alle cose o
entra in rapporto con esse e nella quale ordinariamente le cose si rivelano e
si mostrano. L'effettivita della manifestazione viene quindi relazionata alla
visibilita di un esteriore. Nonostante il fatto - come ricorda la tradizione
cristiana - che Dio abbia scelto di incarnarsi in questo mondo, pur senza
ridursi ad esso, per Henry 'assuefazione alla manifestazione empirica, I'ap-
parentemente unica modalita della manifestazione alla quale essi sono av-
vezzi obliterata peraltro da pressoché tutta la filosofia, aveva fatto talvolta
obliare agli uomini e la propria origine, la Vita, e la necessita di una con-
versione ad essa, conversione che il cristianesimo aveva tradotto come “se-
conda nascita” in Cristo via, verita e vita’.

La responsabilita di aver progressivamente tolto spazio alla vita (e, co-
me si vedra, alla fede) dall’esperienza quotidiana degli uomini, viene da
Henry ascritta all'ideologia e alla barbarie della scienza, ormai divenuta do-
minantié. La rivoluzione scientifica originata da Galileo, all'inizio del XVII

in Michel Henry, in: DEROO, Neil/MANOUSSAKIS, John Panteilemon (éds.): Phenomenology
and Eschatology: Not Yet in the Now. Farnham UK: Ashgate 2009, 167-192; KUHN, Rolf: Wie
das Leben spricht: Narrativitdt als radikale Lebensphdnomenologie. Neuere Studien zu Michel
Henry. Cham: Springer 2016; DUFOUR-KOWALSKA, Gabrielle: Art, affect et sensibilité. L'esthé-
tique de Michel Henry, in: JDEY, Adnen/KUHN, Rolf (éds.): Michel Henry et l'affect de I'art. Re-
cherches sur l'esthétique de la phénoménologie matérielle. Leiden: Brill 2012, 23-40; CANULLO,
Carla: Michel Henry: from the Essence of Manifestation to the Essence of Religion, in: Open
Theology 3 (2017) 1, 174-83. Nondimeno, occorre rilevare che Jocelyn Benoist, in un suo sa-
ggio, ha fatto coincidere il tournant théologique con un tournant levinasien, ché a suo dire
«le preoccupazioni di tipo lévinassiano [...] intasano oggi il paesaggio fenomenologico fran-
cese». BENOIST, Jocelyn: L'idée de phénoménologie. Paris: Beauchesne 2001, 23 traduzione
nostra.

5 Sul tema della “seconda nascita”, si veda CERNY, Jan: To Hear the Sound of One’s Own
Birth: Michel Henry on Religious Expérience, in: Open Theology 6 (2020) 1, 587-605.

6 Si veda HENRY, Michel : La Barbarie. Paris: Presses Universitaires de France 20143.



Michel Henry: una fides al limite... della fede 441

secolo, aveva infatti dato avvio a un processo dai risultati logici e per certi
versi inevitabili, portando non solo alla “morte di Dio” ma per Henry anche
alla “morte dell'uomo™. E se per Henry gia al tempo di Cristo le persone
non conoscevano la Vita, o la conoscevano assai poco, il prometeico spirito
della modernita aveva finito per produrre, paradossalmente, un risultato
contrario ai suoi proponimenti iniziali: mai infatti come nell’evo contem-
poraneo, periodo in cui la scienza e la tecnologia, in particolare la biologia,
hanno compiuto profondi progressi, vi € una cosi poca conoscenza della
natura della vita e degli esseri umani.

Nel contesto della nuova razionalita da lui inaugurata, la fondamentale
intuizione di Galileo : studiare il mondo reale in quanto e come composto
di una serie di oggetti materiali misurabili nello spazio, divenne il compito
della scienza, aspetto che anche Kant aveva esaltato:

«Quando Galilei fece rotolare lungo un piano inclinato le sue sfere, avendo
egli stesso deciso la loro pesantezza [...] una luce si accese in tutti i ricerca-
tori della natura. Essi compresero che la ragione arriva a vedere solo cid che
essa stessa produce secondo il suo progetto; e compresero che essa deve avan-
zare con i principi dei suoi giudizi, secondo leggi stabili, e deve costringere la
natura a rispondere alle sue domande, senza farsi guidare soltanto da essa,
come se fosse tenuta per le dande»8.

Per comprendere il mondo in modo corretto, ogni scienza che voleva dirsi
effettivamente razionale e rigorosa doveva quindi escludere sia le proprieta
sensoriali delle cose, in quanto elementi illusori, sia 'emotivita e la sogge-
ttivita, delimitando il mondo reale in spazi basati sulla misura. Insieme a
Galileo, altro protagonista di questa “rivoluzione” concettuale fu Descartes,
che raffind l'elaborazione dei fondamenti dei metodi fisici e matematici
della scienza moderna promuovendo ancor piu la riduzione proposta dal
fondatore delle scienze sperimentali®. Uno dei risultati pitt concreti del mo-
dello scientifico galileo-cartesiano fu la creazione di una scienza biologica
“moderna”, che escludendo ogni elemento metafisico nell'interpretazione
della natura intendeva la vita in maniera meccanicistica, cosi che, ridotta a
una serie di parametri definiti dalla scienza e dalla tecnologia, la vita e in
essa anche l'esistenza umana fu ri(con)dotta a un mero insieme di dati
scientifici. Allorquando la scienza naturale moderna inizio a utilizzare la ri-
duzione fisica e I'oggettivazione per ricondurre tutta la conoscenza possi-
bile alla conoscenza misurabile e osservabile, e quando la conoscenza per-
cettiva venne sostituita da conoscenze scientifiche universali e oggettive,

7 Cosi HENRY, Michel: o sono la verita, 309. Annotiamo qui che il riferimento critico di
Henry non ¢ pero indirizzato alla scienza tout court, quanto piuttosto alla ideologia che essa
- 0, meglio, la sua pratica - aveva generato.

8 KANT, Immanuel: Critica della Ragion Pura. Milano: Bompiani 2004 (edizione digitale
2010), 78.

9 Cf. HENRY, Michel: o sono la verita, 303.



442 Gaetano laia

venne tolto lo statuto di “scienza” alle conoscenze che non potevano essere
calcolate o previste, ad esempio l'interiorita umana. Secondo Henry, quan-
do le caratteristiche e le finalita intime degli enti vengono rimosse, e il
corso dei processi vitali viene guidato soltanto dal principio di casualita, il
mondo non pud che trasformarsi in una landa desolata e fredda, tornando
per certi versi allo stadio pre-creativo, a quello che potremmo definire (ri-
prendendo un concetto biblico) un tohu wa-bohul?, e ogni esistenza ridursi
a un mero processo chimico-fisico. Quando 1'egemonia formata dalla scien-
za erode la vita vivente, s'impone l'inevitabile domanda: dov’¢ il posto di
Dio, e quello dell'uomo e infine della vita nel mondo?

La riduzione galileiana si basava sul presupposto che tutta la realta era
composta da cose che si possono “vedere”, un “vedere” che indica non solo
la visione percettiva bensi anche la “visione razionale” della mentalita scien-
tifica; per essa, quindi, cid che si pud vedere attraverso la ‘misura’ - e solo
esso - & realmente esistente. Sulla base di questo presupposto, la scienza
moderna escluse dal dominio del mondo anzitutto Dio, che indipendente-
mente dal metodo di riduzione scientifico-naturale utilizzato, non poteva
essere riportato a conoscenza misurabile-osservabile; di conseguenza, non
potendo essere rivelato nel campo della conoscenza perché fuori della vi-
suale oggettificante della “scienza”, nel mondo non c’era pil1 posto per Dio.

Per Henry, ci6 era dovuto all'ignoranza dello “spirito cristiano”: la rilet-
tura del Cristianesimo alla luce della sua prospettiva fenomenologica gli
permette infatti di attestare l'esistenza di una sola realta, la realta della
vita. Egli afferma: «[la] prima equazione fondamentale del Cristianesimo
[¢]: Dio & Vita, egli ¢ I'essenza della Vita o, se si preferisce, I'essenza della
Vita é Dio»!1, Sebbene entrambi, la vita e Dio, siano invisibili, e nessuno
possa sostenere di aver visto Dio, questo non significa che Dio in quanto
Vita assoluta non sia “veramente esistente” (reale), ma solo che la vita ste-
ssa - e Dio come Vita assoluta - non puo esistere nel mondo né pud mai
essere un fenomeno visibile nell’orizzonte manifestativo mondano, analo-
gamente a come non & possibile affermare di aver visto il proprio dolore, o
la gioia, tristezza, depressione, ansia, a meno di non considerarli “segni”,
posti in una esteriorita al di fuori della vita stessa e solo cosi presenti
nell’'orizzonte mondano. Dunque, «esiste una sola realta, la Vita», e «pro-
prio perché la vita & invisibile, la realta é invisibile [...]. Invisibile nel senso
di cid che prova se stesso invincibilmente, fuori del mondo, indipendente-

10 Desumiamo 'espressione dal testo ebraico di Gen 1,3; la frase, posta nella narrativa
ebraica della creazione e volta a descrivere le condizioni della terra immediatamente prima
della creazione della luce, viene solitamente tradotta in italiano con informe e vuota, ma pud
rendersi anche con deserta e desolata, ché la neo-creata Terra non era stata ancora inte-
ressata dalla parola del Creatore. Si veda, su questo: SCHULE, Andreas: Die Urgeschichte:
(Gen 1-n1). Ziirich: Theologischer Verlag Ziirich 2009, 34.

11 HENRY, Michel: Io sono la veritd, 48.



Michel Henry: una fides al limite... della fede 443

mente da ogni vedere»!2. Se Dio sfugge - o, meglio, si sottrae - a questo
mondo, & perché sta in un mondo piu reale, il regno invisibile della Vita.

Ma, come pensare, allora, alla luce di queste affermazioni, la vita pro-
pria di quei conoscitori della vita che sono i biologi? Se, ovviamente, anche
i biologi sono in primis dei viventi e vivono come tutti gli altri uomini e
amano la vita, e si affaccendano come gli altri uomini a trovare un lavoro,
sostenere una famiglia, provando, concomitantemente, anch’essi gioia, do-
lore, noia, paura della morte, ebbene che ne & di questi sentimenti ed emo-
zioni, desideri e ricerca della felicita quando esercitano, da ‘funzionari’ del
sapere scientifico, il loro sapere specifico, quello biologico? Stante lo sta-
tuto, paradossalmente, devitalizzato del loro specifico sapere (che riduce
la vita concreta, compresa la loro, a una serie mai finibile di categorie attra-
verso le quali si puo ‘provare sperimentalmente’, in laboratorio, cos’é “la
vita”), risulta evidente che quella ‘organizzazione reale’ di corpi vitali con
le loro espressioni singolari, si mostrera, ai loro occhi, solo come un am-
masso illusorio di “apparenze”!3. Da qui la critica di Henry:

«Di tali apparenze, che sono la modalita della vita, i biologi dunque non si
preoccupano, il loro statuto fenomenologico non interessa loro. Essi non le ve-
dono mai in se stesse come impressioni, sentimenti, desideri, felicita. In tali
apparenze, o piuttosto tramite loro, essi colgono correnti elettriche o catene
di neuroni. La riduzione della Vita fenomenologica assoluta al contenuto della
biologia - riduzione che la biologia non compie mai e di cui non ha neppure
l'idea - i biologi da parte loro la praticano come la cosa piut naturale» 14.

Per loro, 'uomo concreto, reale, esiste in maniera analoga a un tavolo o
una sedia, non avente quindi alcuna esistenza affettiva. Ma, gioia, tristezza,
dolore, ansia e altri stati emotivi e sentimenti fanno parte e, anzi, costi-
tuiscono la vitalita degli esseri umani. Possono essi essere ridotti a una se-
rie di parametri calcolabili e misurabili? Per Henry, I'assurdita di questa ri-
duzione si dimostra allorquando da essa consegue che cid che prova se
stesso nell’abbraccio patico dei sentimenti, quali il soffrire o il gioire, & in

12 HENRY, Michel: Io sono la verita, 279-280.
13 Cf. HENRY, Michel: o sono la verita, 59.

14 [BIDEM. Occorre perd su questo ribadire che e I'affettivitd non & affatto trascurata dal
sapere scientifico, sebbene essa venga comunque pensata come una caratteristica accidentale
di una soggettivita trasparente a se stessa; la studiosa Catherine Meyor, infatti, studiando la
“meccanizzazione dell’affetto” ha elaborato una triplice classificazione dell’affettivita. Essa
pud infatti essere considerata come funzionale e quindi in maniera oggettiva, misurabile e
cosi prevedibile, & poi strumentale nella misura in cui pud essere manipolata e orientata al
fine di potenziare I'efficacia della terapia farmacologica, e infine puo essere vista come affet-
tivita terapeutica, problema da affrontare e rimuovere, ché I'affermazione della razionalita
non pud che condurre alla totale liberazione dalle passioni che affliggono la soggettivita. Cf.
MEYOR, Catherine: L'affectivité en éducation: Pour une pensée de la sensibilité. Bruxelles: De
Boeck 2002 e il commento alle sue affermazioni in TARDITI, Claudio: Crisi, decadenza, barba-
rie. Radici e futuro dell’Europa nel pensiero di Edmund Husserl e Michel Henry, in: Philoso-
phical Readings 10 (2018) 1, 78-86, in part. 81ss.



444 Gaetano laia

realta qualcosa che non puo provare alcunché né pud per principio farlo,
perché sono anzitutto particelle materialils. La riduzione di Galileo aveva
cosi provocato 'esclusione delle caratteristiche fondamentali del mondo:

«La messa fuori gioco delle qualita sensibili comporta quella della sensibilita
senza di cui le stesse qualita sensibili non esisterebbero. Tuttavia mettere da
parte la sensibilita significa mettere da parte la Vita fenomenologica che defi-
nisce la verita del Cristianesimo e di cui la sensibilita non & che una modalita.
Sentire, infatti, & possibile solo ove regni il “provare se stessi”, I'autorivelazione
originaria la cui essenza & la Vita» 16,

Allora, com’era il mondo prima della rivoluzione galileiana? Le persone vi-
vono nel mondo delle percezioni, un mondo pieno di colori, odori e suoni
cosi come di caratteristiche tattili, come duro e morbido, delicato e grezzo,
dove le cose si danno con proprieta evidenti, in quanto dannose o bene-
fiche, sicure o pericolose, amichevoli o ostili. Sebbene queste caratteristi-
che percettive o affettive delle cose le riconducano alla vita, e la fenomeno-
logia contemporanea abbia denominato questo mondo pre-scientifico come
il mondo dell’esperienza e Lebenswelt, Henry ritiene che

«@& necessario riconoscere che, nonostante queste determinazioni sensibili o
affettive [rinviano] tutte alla vita [...] essa non si mostra mai in nessun campo
d’'indagine, meno che mai in quello della biologia, per il semplice fatto che -
quale che sia 'importanza dei processi di astrazione che I'hanno preparato a un
trattamento scientifico specifico - tale campo aveva gid assunto la forma di
un mondo, essendosi dovuto offrire preliminarmente a un vedere, quindi alla
verita di questo mondo»17.

Se quindi le proprieta sensoriali del mondo non esistono mai come sem-
plici attributi degli oggetti, ché esse prima di essere proiettate sull’oggetto
sono impressioni puramente soggettive basate sull’affettivita, ne consegue
che la verita della Vita non pud essere ridotta alla verita del mondo, perché
la vita non appare né si mostra mai in esso. Ma «se, estranea in sé all'Ek-
stasi, la vita si sottrae per principio a ogni potere di visibilizzazione conce-
pibile, come la si puo esibire in una qualunque teoria, vale a dire in un guar-
dare, parlarne per poco che sia? Una fenomenologia dell'invisibile non e
una contraddizione in termini?»18,

IH,

Per trovare risposta a questa domanda Henry, opponendosi al concetto di
fenomeno - alla visibilita dell’oggetto - presente in tutta la filosofia occi-

15 HENRY, Michel: Io sono la verita, 59.
16 HENRY, Michel: Io sono la verita, 57.
17 HENRY, Michel: Io sono la verita, 6o.
18 HENRY, Michel: Fenomenologia materiale, 63.



Michel Henry: una fides al limite... della fede 445

dentale, relaziona la struttura della fenomenalita alla sua invisibilita costitu-
tiva. La vita henryana possiede infatti una modalita specifica di fenomena-
lizzazione pura che in sé, e attraverso il proprio potere o modo fenomeno-
logico, quello dell’auto-affezione, ¢ condizione della propria manifestazio-
ne ed e la verita di se stessa. Riletta nella prospettiva “cristiana”, che piu
sta a cuore ad Henry nella trilogia, ad avere la propria radice in questa
auto-affezione non & solo la Vita, ma anche il “credere”. La manifestazione
di questa “appartenenza-pertinenza” sta per Henry nel fatto che la rivela-
zione cristiana ¢ fondamentalmente diversa dal pensiero tradizionale occi-
dentale e dalle moderne “luminose prospettive del mondo” di tipo scienti-
fico: I'esistenza della vita si rivela infatti interamente nel campo immanen-
te e notturno della vita pura, cosi che la sua rilettura fenomenologica non
pud non evidenziare come alle leggi della vita, ad esempio quelle leggi ri-
velate dal Cristianesimo nella sua verita eterna, sia interdetto qualsivoglia
contatto con le leggi della biologia, della chimica o della fisica. In questo
modo, egli pratica una completa riduzione fenomenologica, spostandosi
dalla verita del mondo - ossia la vita esistente nel mondo - alla vita feno-
menologica. Per il filosofo francese, infatti, I'essenza dell'uomo trova la pro-
pria origine nell’auto-generazione della Vita divina, che e verita e rivela-
zione e precede la vita umana, motivo per il quale la vita vera non potra
mai stare nel mondo, ma sara presente solo a se stessa, sperimentando se
stessa attraverso se stessa in quanto essenza di se stessa.

A questa riflessione non sfugge la stessa teologia cristiana, che per dare
ragione delle proprie credenze aveva per Henry utilizzato anch’essa la pro-
spettiva intenzionale, rendendola condizione necessaria per rivelare la
fede e comprendere l'essenza della fede. Secondo il filosofo, gia nella pri-
ma tradizione cristiana, la fede rappresentava in effetti cid che era deside-
rato, dimostrando cosi che l'invisibile e il trascendente erano fondamental-
mente correlati a una intenzione vuotal?; come una sorta di “credenza in-
tenzionale”, ossia indirizzata verso, la fede aveva infatti consentito la pre-
senza di cose cognitivamente assenti o non ovvie, sostituendole prospetti-
camente con la speranza e la fiducia. In altre parole, essa era nient’altro che
una aspettativa intenzionale: intenzione ek-statica del mondo o dell’esisten-
za, che, con fides e tramite essa, si poneva in attesa dell'ingresso dell’as-
sente, in un tempo futuro, nella chiarezza del mondo20. L’antica definizio-

19 Sulla intenzione vuota, cf. FEYLES, Martino: Studi per la fenomenologia della memoria.
Milano: FrancoAngeli 2012, in part. 44-45.

20 Sulla aspettativa intenzionale, & suggestiva la riflessione di Hans Blumenberg, per il
quale «Il mondo della vita pud essere descritto come una sfera di permanenti presenze.
Anche sotto questo aspetto la filosofia deve essere caratterizzata come agli antipodi rispetto
al mondo della vita [...] essa & sostanzialmente una disciplina per afferrare 1'assente e colti-
vare i mezzi relativi: i concetti e i simboli, i giudizi e le inferenze», in: BLUMENBERG, Hans:
Tempo della vita e tempo del mondo. Edizione italiana a cura di Gianni Carchia. Bologna: I
Mulino 1996, 49.



446 Gaetano laia

ne del Cristianesimo era, cosi, strettamente correlata alle cose del “mon-
do”: I'evidenza dell’esistenza di Dio presupponeva una sua modalita di ma-
nifestazione nel mondo, cosi che tutto, compreso Dio, doveva manifestarsi
per mezzo dell'intenzionalita e dell’esternalita. Per superare questa posi-
zione, in Io sono la verita Henry elabora un serrato confronto critico con il
pensiero di Anselmo di Canterbury?!, il quale, cercando di ritrovare il sen-
so di una indagine teologica guidata da una ratio, ma pur sempre a partire
dalla fede (in altre parole, lasciandosi condurre dal fides quaerens intellec-
tum), nel Proslogion aveva fondato la fede in Dio sulla prova (o dimostra-
zione) razionale della sua esistenza22,

Per Henry, cid che Anselmo accetta & ovviamente solo cio che ¢ esperi-
bile o che pud essere (ri)compreso nel mondo, riducendo Dio all’evidenza
di una prova a priori della sua esistenza offerta dalla comprensione e dalla
percezione. Facendo riferimento al tormento anselmiano Come e dove cer-
carti, dove e come trovarti? ... Se sei presente, perché non ti vedo?, Henry
non puo che rilevare quella che a suo avviso costituisce una duplice con-
traddizione, presente non solo nel tentativo di Anselmo, ma in ogni tenta-
tivo volto a razionalizzare il divino. Da una parte, infatti, afferma Henry, si
pretende in maniera contraddittoria e paradossale «di subordinare Dio a
un modo di manifestazione estraneo alla sua essenza propria, come se Dio
non si rivelasse per iniziativa propria, come se la sua essenza non consi-
stesse in un’autorivelazione originaria e assoluta, della Vita appunto»;
dall’altra, si ritiene, ed é la seconda contraddizione, di poter ignorare il
«modo originario di fenomenizzazione che é I'autorivelazione della Vita e
che costituisce I'’essenza di Dio, [sottomettendolo] al solo modo di manife-
stazione conosciuto, la verita del mondo»23. In altri termini, le cose sacre
si mostrano solo nella vita, non attraverso l'intenzionalita del mondo, ché
solo il nascondimento e l'invisibilita pertengono all’essenza e alla “cosa” di-
vina, in quanto esse soltanto possono descrivere le qualita del campo inte-

21 A questo autore, invero, Henry aveva gia dedicato la sua attenzione non solo nei para-
grafi 8 e 10 della Essenza della manifestazione, nel contesto della sua denuncia del monismo
ontologico, ma anche in una conferenza tenuta a Roma nel 1990, nel corso del colloquio su
L’Argomento ontologico, dal titolo Acheminement vers la question de Dieu: preuve de I'étre ou
épreuve de la vie. Gli atti di questo colloquio, pubblicati in OLIVETTI, Marco Maria (ed.): L’ar-
gomento ontologico. Padova: Cedam 1990, oltre al contributo di Henry raccolgono saggi di -
tra gli altri - Paul Ricoeur, Jean-Frangois Courtine, Xavier Tilliette, Raimundo Panikkar e
Antoine Vergote e costituiscono quindi a nostro avviso uno dei pili importanti studi sull'ar-
gomento ontologico anselmiano.

22 Su Anselmo, si vedano VANNI ROVIGHI, Sofia: Introduzione a Anselmo d’Aosta. Bari:
Laterza 1987 e BARTH, Karl: Anselmo d’Aosta. Fides quaerens intellecum. La prova dell’esisten-
za di Dio secondo Anselmo nel contesto del suo programma teologico. Brescia: Morcelliana
2001. Per una valida introduzione al rapporto tra ragione e teologia nel pilt ampio contesto
medievale, si veda DREYER, Mechtild: Razionalita scientifica e teologia nei secoli XI e XII. Mi-
lano: Jaca Book 2001.

23 HENRY, Michel: Io sono la veritd, 190; per la riflessione henryana su Anselmo, cf. Ivi,
187-190.



Michel Henry: una fides al limite... della fede 447

riore e del campo di coscienza diretto e irriflesso. L'invisibilita di Dio trova
la sua ragione ultima nella modalita a lui propria di manifestarsi, una mo-
dalita non diversa dall’auto-affezione e auto-rivelazione della vita origina-
le, che non pud manifestarsi nell’esternalita e nell'intenzionalita. Sulla ba-
se di questo, Henry pud dedurre conclusivamente che lo sforzo anselmiano
di elaborare una conoscenza razionale finalizzata a dimostrare la fede e I'esi-

stenza di Dio, era un tentativo di fatto e di diritto impossibile a realizzar-
si24,

Da qui la tesi che anche la fede sia legata al “non mondano”, in quanto
modo unico e complesso per arricchire un'intenzione incapace di formare
da sé una vera conoscenza: Dio & ovunque, ma nessuno lo ha mai visto,
“semplicemente” perché I'esistenza di Dio trascende il mondo, & al di la di
esso. Per chiarire una simile visione paradossale, Anselmo, riflettendoci,
aveva preso a prestito il testo della Scrittura: Certamente tu abiti in una lu-
ce inaccessibile25, mentre invece Henry ritiene che, allorquando fede e Dio
vengono compresi in base a delle prove o facendo riferimento a una “luce”,
non importa quanto “inaccessibile” sia, essi vengono oggettivati nel riferi-
mento intenzionale della coscienza, che € ancora il modo di pensare della

24 L'impossibilita dell'argomento ontologico sta nel fatto che, per Henry, Anselmo con-
cepiva l'esistenza divina nel senso imposto dalle condizioni della fenomenologia storica: da
una parte, infatti, I'essenza divina veniva ritenuta e affermata come indipendente dal so-
ggetto umano in quanto esteriore rispetto ad esso, e dall’altra I'esistenza divina era concepita
come nient’altro che una proiezione (una ex-teriorizzazione) dell’essere divino in un fenome-
no che poteva essere colto dalla coscienza umana. In altre parole, I'argomento ontologico era
intelligibile solo all'interno di una filosofia della coscienza, nella quale era concepito unica-
mente il modo di presenza della rappresentazione. Questo tipo di “presenza” era, per Henry,
anche una “forma di esistenza”, l'unica alla quale gli uomini potevano avere accesso. E per
questo che egli puo affermare che la prova anselmiana, passando dall’esistenza in intellectu
alla esistenza in re, poteva cogliere solo la fenomenalita dell'esteriorita. Per approfondimenti
rinviamo a GONGALVES LIND, Andreas: God’s Presence within Henry’s Phenomenology of Life:
The Phenomenological Revelation of God in Opposition to Plantinga’s Affirmation of God’s
Existence, in: Religions g (2018) 6, 4; ID.: Comment un étre comme Dieu peut-il se manifester
a nous, étres humains? Une évaluation de la critiqgue de la preuve anselmienne chez Michel
Henry, in: Nuovo Giornale di Filosofia della Religione g (2019), 1-41. Ci corre pero l'obbligo
di rilevare che, qui come in altri passaggi delle sue opere, Henry - in questo caso con la sua
declinatio della fede orientata a investigare quest'ultima come categoria epistemologica -
sembra voler curvare il ragionamento del suo interlocutore in una prospettiva pro domo sua,
onde cioé giustificare le proprie posizioni; Anselmo, infatti, non aveva mai voluto produrre
una nuova e originale prova dell’esistenza di Dio. Ché il suo vero scopo, come & stato oppor-
tunamente rilevato, era solo quello di comprendere la verita della fede partendo da una pie-
na adesione a essa: «La fede per Anselmo & un orizzonte di partenza, non la meta ultima cui
arrivare attraverso una dimostrazione razionale», in: STEFANI, Piero: Le radici bibliche della
cultura occidentale. Milano: Bruno Mondadori 2004, 174. La ragione della fede anselmiana
non é peraltro una nozione contraddittoria, «se si assume il termine fede nel significato
oggettivo, di “fides quae creditur”, ossia di cio che & creduto, e non nel significato soggettivo
di “fides qua creditur”», in: VANNI ROVIGHI, Sofia: Introduzione, in: ANSELMO D’AOSTA: Opere
filosofiche. Bari: Laterza 2008, XXX-XXXI.

25 1] riferimento indiretto & a 1 Tm 6,16.



448 Gaetano laia

percezione empirica e della rappresentazione filosofica. Se, secondo il pun-
to di vista della teologia tradizionale, la fede viene intesa solo come una
struttura intenzionale, la conoscenza che da essa scaturisce ¢ solo “razio-
nale”, basata sulla chiarezza intenzionale o sulle leggi della logica, mentre
Henry considera come vera conoscenza quella non razionale, non monda-
na e rivelatrice, una auto-conoscenza inseparabile da Dio in quanto vera
conoscenza evolventesi in una affezione diretta e non intenzionale, al pari
della conoscenza della Vita vivente.

IV.

Conseguentemente, tutti i modelli di pensiero che per Henry si erano affer-
mati nella tradizione cristiana al fine di comprendere la fede - eccezion
fatta per Eckhart e Fichte - non potevano che basarsi a) sulla terza perso-
na, b) sull’'oggetto intenzionale e c) sull’'ontologia del mondo, e a questa
classificazione non sfugge neanche la teoria trinitaria di Agostino. Riconsi-
derando, ad esempio, sub specie henryana quanto Agostino aveva elabora-
to nei suoi ultimi anni riflettendo sulla Trinita2é, non si pud non rilevare
che egli aveva fondato la propria testimonianza non solo sulla Scrittura,
ossia su testi “esterni” volti a comprendere e dimostrare la Trinita di Dio,
ma anche sulla evidenza “interna”, scegliendo di addentrarsi nella struttu-
ra spirituale interiore onde in quel “luogo” cercare il divino; per la prospet-
tiva henryana, il tentativo agostiniano era perd consistito nel considerare
ancora un Dio “fuori di noi” anziché la nostra unica presenza in Lui e la sua
rivelazione che puo essere confermata solo nella Vita?’.

Per Henry, insomma, il paradigma della fede ¢ la conoscenza di se stessi
a partire dall’interior intimo meo, una modalita di conoscenza che diventa
la condizione di possibilita per ogni intuizione e intenzionalita e si quali-
fica come conoscenza che le trascende entrambe. In questo modo, la feno-
menologia della vita di Henry assume un modello “teologico” ma in prima
persona: in esso il riferimento a un altro & praticamente assente proprio
perché volto a indagare e a dare ragione soprattutto e anzitutto dell’illumi-
nazione spirituale del sé, la quale antecede ogni intenzionalita.

La fede filosofica e a-teistica di Henry, quindi, non ¢ piu la fede cristia-
na nel senso tradizionale del termine, ma si fonda sull’auto-affettivita.
Henry la ridefinisce come «certezza del vivente di vivere»28, e essa & «nella

26 Raccogliendo i propri pensieri nel magistrale De Trinitate: SANT’AGOSTINO: La Trinitd.
Roma: Citta Nuova 1973. Per un commento teologico al pensiero trinitario agostiniano, rin-
viamo a CODA, Piero: Sul luogo della Trinitd. Rileggendo il «De Trinitate» di Agostino. Roma:
Citta Nuova 2008.

27 Cf. RIVERA, Joseph M.: Generation, interiority and the phenomenology of Christianity in
Michel Henry, in: Continental Philosophy Review 44 (20m), 205-235.

28 HENRY, Michel: Io sono la verita, 231.



Michel Henry: una fides al limite... della fede 449

vita di ogni io trascendentale la prova che egli fa della Vita assoluta»2?, in
altre parole é I'esperienza puramente affettiva della Vita assoluta: «La fede
non appartiene all'ambito della coscienza, ma del pathos. Essa discende
dal fatto che nessuno si ¢ mai dato la vita, ma ¢ la vita a donarsi, a donarsi
al vivente come cid che lo sommerge da solo; egli, infatti, nella fede & vi-
vente da cima a fondo, fin quando essa lo dona a se stesso»30.

Questa curiosa definizione é completamente diversa dalla struttura tem-
porale creatore-creazione che aveva caratterizzato tutta la fede cristiana
tradizionale e che lo stesso Agostino aveva considerato come principio di
base teologicamente auto-evidente3!. Per Henry, credere non & una forma
cognitiva o una modalita di comprensione, ché entrambe equivalgono a
una sorta di elucidazione intuitiva, e ogni conoscenza di questo tipo deve
essere presentata in una visione pura. La vera fede si oppone alla visione,
sia essa percettiva o intellettuale, e il suo “oggetto” non puo darsi né sotto
forma di sentimento né sotto forma di ragionamento, ché la fede non sa
nulla del proprio oggetto. Per il Cristianesimo, non & possibile vedere Dio
nel mondo, né afferrarlo attraverso il pensiero; cosi, per coloro che non con-
siderano la fede come una pratica di vita, 'oggetto della fede rimarra sem-
pre un mistero. Riconoscere Dio nella rivelazione non significa dunque di-
mostrare la sua esistenza, ché ¢ assurdo porre Dio dinanzi al potere del
giudizio umano e annunciare la sua esistenza secondo le aspettative e pre-
condizioni di questo tipo di giudizio. Nella intenzionalita della mente, Dio
non puo che essere un oggetto concettuale strano e anomalo.

La fede a la Henry non pud quindi essere omologata a una legge, né a
un sistema di regole d’azione morali o religiose. La legge, infatti, non ¢ solo
un principio mediante il quale si enuncia o si riconosce 'ordine che si ris-
contra nella realta naturale, ma & anche il complesso delle norme che rego-
lamentano il vivere comune di una societa o di una cultura. Mentre le leggi
della natura, come il tempo e lo spazio, servono difatti a “spiegare” le cose
fisiche e costituiscono la struttura fenomenologica di questo mondo, o me-
glio, esse spiegano - per quanto possibile - il mondo esterno stesso e fanno
si che possa venir interpretato, le leggi sociali e morali, strettamente corre-
late al comportamento individuale, vengono sovente espresse come ordini
o proposizioni, cosi che ognuno ha la responsabilita e I'obbligo di mante-
nere il proprio comportamento coerente con queste proposizioni o coman-
di, di obbedire ad essi ed eseguirli. Henry, al contrario, ritiene che tali leggi,
proprio perché generate da individui e destinate ad essi, appartengono
anch’esse alla verita del mondo, perché «la Legge che regge il sistema

29 HENRY, Michel: lo sono la verita, 231.

30 Ibidem.

31 Sulla riflessione agostiniana circa la creazione e il rapporto Creatore-creatura, oltre al
gia citato articolo di Rivera rinviamo a SCHONBORN, Christoph: Caso o disegno? Evoluzione e
creazione secondo una fede ragionevole. Bologna: ESD 2007, in part. 30ss.



450 Gaetano laia

etico-religioso di un popolo ¢ esterna agli individui che lo compongono,
trascendente in rapporto a loro. L’esteriorita ¢ quella del mondo; & nella
verita del mondo che la Legge si manifesta»32. La legge, cosi, isolando
I'uomo dall’abbraccio pieno e silenzioso della vita, “obbedisce” di fatto e di
diritto alla legge del mondo dell’esteriorita, in un comportamento oggetti-
vato che e semplicemente una manifestazione - o un’illusione - mondana.
Per Henry, l'atto di fede non é mai un atto che si da nel mondo, ma un atto
affettivo che punta alla vita interiore, pratica di fede non visibile nel mon-
do, ché si manifesta anch’essa solo e soltanto nell’auto-rivelazione della vita.

Conseguentemente, i comandamenti cristiani non devono essere consi-
derati alla stregua di leggi esterne imposte al soggetto, né come linee di
condotta da seguire affinché il proprio comportamento possa dirsi giusto;
piuttosto, essi esprimono l'essenza della Vita divina, “parlano” a un sogget-
to che & figlio di Dio pur non essendo il Primo Vivente divino, si rivolgono a
una soggettivita che vive nel mondo secolare e ha talvolta dimenticato
I'amore divino. Da qui il senso di una “chiamata”, nella forma del coman-
damento, ad agire secondo I'amore. Se perd, come sembra, compito del so-
ggetto & solo quello di accogliere passivamente i comandamenti dell’amore
promananti dalla Vita divina mantenendosi in perfetta conformita con essi
nelle proprie azioni, perché allora Henry sostiene che il comportamento
morale nasce da e appartiene ancora alla Vita?

Per un credente, agire in modo morale significa eseguire la volonta del
Padre, ossia consentire alla Vita di entrare - permeandole - nelle proprie
azioni. Il potere di azione non & mai posto in essere in nome proprio o per
proprio vantaggio personale, ma in “suo” nome, in nome di chi ha confe-
rito questo potere. I1 comportamento morale ¢ quindi un comportamento
passivo dell'ego - ego che ¢ prodotto nell’auto-generantesi ego della Vita -
il quale, pur esigendo un rapporto con altri, in alcun modo deriva da al-
tri33. La presunta “simpatia” per gli altri, ad esempio, deriva in realta dall’es-
pressione della Vita divina, perché questa é amore e, amando se stessa, ge-
nera il Primogenito (il Primo vivente) per adempiere la volonta del Padre
(la Vita assoluta); conseguentemente, anche l'ego di ciascuna persona, in
quanto questa & - rispetto a Dio - in un rapporto di figliolanza, non pud
che nascere dall’amore divino (diversamente non sarebbe in grado di speri-

32 HENRY, Michel: lo sono la veritd, 212.

33 Rileviamo, su questo, una vicinanza tra le posizioni di Henry e quelle di Lévinas: en-
trambi infatti rifiutano il concetto di autonomia ed entrambi ritengono che il soggetto abbia
passivita e sentimenti. Circa il modo della donazione, perd, i due pensatori divergono in ma-
niera radicale: per Lévinas, a “legare” all’altro & la “vicinanza” di questi, che risveglia e sti-
mola ad essere soggetti etici; per Henry, & la Vita divina che si muove per induzione sponta-
nea a generare il soggetto umano, il quale mantiene quindi una sorta di identita con la Vita
che lo ha generato. Per approfondimenti sull’argomento, rinviamo a SEBBAH, Frangois-David:
L'épreuve de la limite. Derrida, Henry, Levinas et la phénoménologie. Paris: Presses Universi-
taires de France 2001, e LUPO, Joshua: The Affective Subject: Emmanuel Levinas and Michel
Henry on the Role of Affect in the Constitution of Subjectivity, in: Sophia 56 (2017), 99-114.



Michel Henry: una fides al limite... della fede 451

mentare se stesso e di manifestarsi), per questo “ama il prossimo tuo come
ami te stesso” & sia un comandamento, sia l'espressione piu alta delle
possibilita della persona a divenire pienamente figlio. Chi esprime amore
per la Vita che ha generato il Figlio di Dio, deve anche allo stesso tempo
amare se stesso e il prossimo, perché un sé trascendentale che tocca l'altro
deve allo stesso modo toccare anche se stesso.

La fede per Henry non ¢ quindi un’intenzione vuota o una aspettativa
intenzionale, bensi un arricchimento, e nemmeno & un sostituto di cio che &
ancora assente allo sguardo ché una intenzione vuota, come un’aspettati-
va, non potra mai produrre autonomamente il proprio contenuto. Essa, al
contrario, € una certezza circa la generazione di sé nella vita in sé e una
piena esperienza emotiva della propria vita. Henry ricorda:

«nessuno si € mai dato la vita, ma & la vita a donarsi, a donarsi al vivente co-
me cid che lo sommerge da solo; egli, infatti, nella fede ¢ vivente da cima a
fondo, fin quando essa lo dona a se stesso. La fede & la certezza del vivente di
vivere, certezza che non pud che venirgli in fin dei conti dalla certezza che la
Vita assoluta ha di vivere assolutamente, dalla sua autorivelazione incondi-
zionata nella forza invincibile della propria parusia. Venuta dalla certezza che
la vita ha di vivere, la fede & nella vita di ogni io trascendentale la prova che
egli fa della Vita assoluta»34,

Alla luce di questo, Dio non pud che essere la «Vita assoluta che genera
ogni vivente, facendo di lui un Figlio»3, un’azione sostanziale e un’esistenza
emotiva, un essere patico, e il credere (in) Lui & quindi una modalita di ri-
velazione della vita, che lo rende manifesto in quanto eterno movimento di
auto-generazione e auto-affezione nell'intimo di ogni vita individuale, ché
aperto a qualsiasi vita individuale. L’auto-generazione della Vita é difatti la
sua auto-manifestazione nella sua pura auto-affezione, auto-manifestazio-
ne che e anche la verita della fenomenologia henryana. La fede nella Vita,
generata dalla Vita nella propria auto-affezione, & quella che Henry chiama
il potere della fede, asserzione peraltro assai simile a quella che, prima di
lui, aveva sostenuto Heidegger:

«la fede & un modo di esistere dell’esserci umano che, in base alla propria testi-
monianza - che appartiene per essenza a questo modo di esistere -, non ma-
tura spontaneamente a partire dall’esserci, né per opera sua, ma a partire da
cid che si manifesta in e con questo modo d’esistere, cioe a partire da cio che si
crede. Per la fede “cristiana”, cio6 che primariamente ¢ manifesto per la fede e
soltanto per essa, e che in quanto rivelazione la fa maturare, & Cristo, il Dio
crocifisso»36.

34 HENRY, Michel: Io sono la verita, 231.
35 HENRY, Michel: Io sono la verita, 214.

36 HEIDEGGER, Martin: Fenomenologia e teologia, in: Segnavia. Milano: Adelphi 1987, 10
(edizione digitale 2020).



452 Gaetano laia

La fede congiunge la vita individuale e la vita universale e allo stesso tem-
po conduce i credenti alle profondita dell’auto-affezione della Vita, diven-
tando il legame che collega la auto-manifestazione di Dio e 'auto-manife-
stazione umana. Henry, riflettendo su questo, prende a prestito le parole
di Eckhart: «Dio e io siamo uno»37. In altre parole, il credere ¢ un riporre
fede in Dio ma riponendo fede in se stessi, un riporre che dovrebbe perme-
are la comprensione del divino da parte di tutto il popolo di Dio. In questo
modo, ogni tensione verso la trascendenza divina trova il suo fondamento
nell'interiorita, motivo per cui la vita di fede & una fede nella vita o, pii sem-
plicemente, una auto-affezione che pud anche essere chiamata proto-doxa
o fiducia trascendentale la quale, superando la razionalita, rende ogni per-
corso di fede dubbioso, contraddittorio, incerto, che pone - non solo come
livello fontale, ma soprattutto come essenza della manifestazione - le basi
per tutto cio che entra nello stato di chiarezza. La fede, in questo modo,
non ¢ il semplice fatto del “credere” nell’esistenza di qualcuno o qualcosa,
ma ¢ la certezza incrollabile di una evidenza, quella della Vita assoluta vi-
vente nella quale si vive. La mia vita &, in primis, identica alla Vita, e solo
in secundis ha un legame con il mondo, sicché tutte le manifestazioni del
mondo non possono che fondarsi su questo.

V.

Nelle sue prime opere Henry aveva posto la questione del divino, e conse-
guentemente, del “religioso”, nel contesto di una riflessione sull'umano,
appoggiandosi a Meister Eckhart al fine di suffragare le proprie elaborazio-
ni fenomenologiche sull’'unita di umano e divino. Cid che emerge, da tutta
la sua riflessione, e I'assoluta poverta dell'umano, che per Henry puo con-
quistare la propria determinazione solo spogliandosi kenoticamente da ogni
possedimento, ché nulla gli appartiene in quanto tutto gli ¢ donato dalla
Vita. Il vivente sperimenta se stesso, sperimenta la propria vita e, in questa
esperienza, la vita sperimenta se stessa, si auto-affetta, ché solo in essa
I'essenza della sua manifestazione e la manifestazione della sua essenza so-
no la medesima cosa. La vita, a differenza dei fenomeni del mondo, non ri-
vela la propria essenza in un al di fuori ek-statico; la sua essenza sta nel
rivelare se stessa a se stessa o, in altri termini, di auto-affettarsi. L’acuta in-
tuizione de L’essenza della manifestazione sta proprio nell'aver scoperto che
I'essenza della vita (di ogni vita) & fenomenologica - in quanto consiste nel
puro apparire a se stessa - e immanente, giacché, a differenza del mondo,
appare a se stessa nel sentimento di sé. Su questa base, il trittico elaborato
negli ultimi anni di vita diviene per Henry il locus in cui applicare questa
sua intuizione ai vangeli e alla tradizione cristiana, a suo avviso l'espres-

37 HENRY, Michel: L’essenza della manifestazione. Napoli: Orthotes 2018, 324.



Michel Henry: una fides al limite... della fede 453

sione piu profonda e diretta dell’essenza della vita3$, offrendo alla relazio-
ne religiosa un fondamento filosofico per un accesso ad essa non confessio-
nale (non vincolato, cioé, a un credere in una rivelazione storico-positiva o
in un qualche dogma derivante da una confessione determinata) e fenome-
nologico (in quanto trova la propria legittimazione nella descrizione delle
esperienze che pertengono a ogni uomo in quanto tale).

In esergo a questo studio, avevamo detto che il suo scopo era quello di
comprendere fino a che punto la filosofia di M. Henry poteva effettiva-
mente consentire una reinterpretazione fenomenologica della relazione cre-
dente. Non possiamo quindi non notare come il percorso concettuale hen-
ryano, con la sua rilettura del fenomeno cristiano alla luce della propria
fenomenologia della vita, inviti a un’inversione nella prospettiva dell’ana-
lisi, che, da analisi fenomenologica dell’esperienza immanente della vita da
parte del vivente - la quale trova un suo margine nel fatto che la vita del
vivente, vissuta come data, non puo che rinviare alla Vita assoluta che, in
quanto auto-donazione pura, dona (e non puo fare altro) se stessa, e quin-
di a una trascendenza all'interno dell’esperienza immanente della vita - si
trasforma in analisi condotta a partire dalla Vita stessa, che si auto-genera
e si auto-affetta. In altri termini, con questa inversione dell’analisi - dal
rapporto tra il vivente e il dono della Vita al rapporto tra la Vita e ogni vi-
vente - Henry fuoriesce dal piano fenomenologico scegliendo di situarsi sul
livello altro dell’auto-esperienza della stessa Vita assoluta.

Da questo non pud non derivare un primo rilievo critico, afferente al
sospetto che la sua filosofia abbia in effetti debordato il dominio fenome-
nologico dirigendosi piuttosto verso quello - infinito - della metafisica
speculativa. Di piu, I'abbandono del piano fenomenologico (con la conse-
guente inversione della prospettiva analitica), operato al fine di giustificare
il cristianesimo come unica vera religione, comporta in effetti e a tutti gli
effetti una chiusura - o quantomeno una restrizione - dell’accesso a una
relazione “religiosa” o “credente” per coloro che non sono cristiani, in altri
termini per tutti coloro che non sono annoverabili tra quelli che hanno
scoperto e riposto la propria fede nella verita essenziale del cristianesimo
rivelata dalle Scritture3?. Questo accesso, che non ¢ in realta un accesso,
ché non apre “una possibile via alla” relazione credente con Dio, ma viene
a stabilirsi nell’esperienza stessa della dinamica immanente della divinita,
non corrisponde all’esperienza di ogni uomo in quanto tale ed ¢é riservato
solo a pochi o molti, ma non certo a tutti.

38 Per approfondimenti sulla fenomenologia del cristianesimo elaborata da Michel Henry,
si veda VIDALIN, Antoine: La Parole de la Vie. La phénoménologie de Michel Henry et l'intelli-
gence chrétienne des Ecritures. Paris: Editions Parole et Silence 2006, in particolar modo 73-134.

39 Si veda, su questo, GARRIDO-MATURANO, Angel Enrique: ;Fenomenologia o gnosis? El
limite fenomenolégico del acceso a la relacién religiosa en la filosofia del cristianismo de M.
Henry, in: Logos. Anales del Seminario de Metafisica 45 (2012), 189-209.



454 Gaetano laia

Un secondo rilievo, non meno importante, deriva dall'identificazione
che Henry fa tra la sfera immanente della vita e Dio (e, pit nello specifico,
dell'ipseita dell'auto-affezione con Cristo4?). Questa identificazione lascia
aperto il campo alla supposizione, come sottolineato da Dominique
Janicaud, che, pur non auto-definendosi teologo, Henry si sia effettivamen-
te indirizzato verso una svolta teologica, non giustificata (né giustificabile)
dal punto di vista fenomenologico. L'idea di un essere umano come nato
trascendentalmente nella Vita assoluta (ossia in Dio) & infatti piti un'idea
derivante dalla tradizione cristiana che non una riflessione fenomenolo-
gica sull’esperienza dell’ego (in questo caso dell’ego credente). Come ¢ sta-
to rilevato da un commentatore, nella riflessione di Henry la fede cristiana
& presupposta, ma a una sua compiuta interpretazione (e giusto alla luce
del senso dell’essere dell’ego, che & 'argomento dominante in tutta la sua
riflessione) non viene offerto alcun supporto ermeneutico#!.

Pur a fronte di questo, ad Henry va nondimeno ascritto un merito: aver
condotto il suo lettore verso una pitt compiuta comprensione della «mera-
viglia delle meraviglie»42, la quale non consiste nel fatto che l'ente ¢, come
ritenuto da Heidegger, ma che la vita é d(on)ata.

La meraviglia evidenziata da Henry & che nella sua essenza, come auto-
esperienza patica, la Vita fa riferimento unicamente al dono di se stessa a
se stessa. L'evayyéldiov filosofico che Henry annuncia non e quello della sal-
vezza mediante una qualche forma di comunione con la divinita, né della
salvezza attesa da coloro che hanno fede religiosa e, piu specificamente,
cristiana.

La (buona) “notizia” che Henry annuncia ¢ ben piit modesta; essa con-
siste nell’aver ricordato che 1'Assoluto non trova la sua dimora in un al di
la metafisico o in una luce inaccessibile, la quale ricade sul mondo a partire
da un qualche oltre, ché in quanto Ab-solutus non pud essere assoggettato
ad alcuna speculazione non essendo frutto di una qualsivoglia deduzione.
Ogni individuo lo patisce nella sua intimita pitt profonda, nell’esperienza
del ricevere la vita che gli sara propria, una vita vissuta nella propria indivi-
dualita che sola permette di esperire ogni cosa d(on)andosi costantemente
in maniera patetica e che, proprio perché tale, precede e supera ogni uomo
e ogni cosa.

L'ascolto di questa interpellanza, che risuona nell’esperienza viva dello
spossessamento della vita che ciascuno sperimenta in se stesso (ché nessu-
no pud darsi la vita da solo) non solo offre I'opportunita di cogliere la ma-

40 Questo aspetto, pero fuoriesce dagli scopi della presente ricerca; ci riserviamo di dedi-
care ad esso ulteriori attenzioni. Per eventuali approfondimenti, rinviamo preliminarmente a
SANSONETTI, Giuliano: Michel Henry. Fenomenologia Vita Cristianesimo. Brescia: Morcelliana
2006.

41 Cf. CERNY, Jan: To Hear the Sound of One’s Own Birth, 603.

42 Desumiamo I'espressione, di matrice heideggeriana, da AuDI, Paul: Michel Henry. Une
trajectoire philosophique. Paris: Les belles lettres 2006, 243.



Michel Henry: una fides al limite... della fede 455

nifestazione dell’Assoluto nella propria interiorita, ma & anche la precondi-
zione (costituendone al tempo stesso il limite filosofico) di ogni relazione
di fede, intesa come risposta alla manifestazione/rivelazione dell’Assoluto
che ogni uomo patisce in quanto tale.

Concludendo: in prospettiva fenomenologica, I'importanza del pensiero
di Henry non risiede quindi nell’aver avvicinato la propria fenomenologia
della vita alla teologia cristiana, ma nell’aver dimostrato che, piu che in ogni
Scrittura “sacra” o in ogni confessione di fede (e non certo contro di esse),
Dio parla a ogni uomo dal di dentro della sua vita, dal profondo della pro-
pria anima43. All'uomo spetta solo il compito della decisione, se cioé discen-
dere o meno in questa profondita.

Sommario

Nei suoi ultimi testi, Michel Henry si é soffermato a riflettere su alcuni fon-
damentali elementi del Cristianesimo, provando a rileggere questa tradizio-
ne religiosa alla luce della sua fenomenologia della vita e identificando la
struttura generale dell'apparire con l'auto-rivelazione di Dio in Cristo. Cosi
facendo, la sua fenomenologia ha assimilando il trascendentale filosofico a
un contenuto storico-religioso particolare, l'evento-Cristo e la sua reinter-
pretazione nelle Scritture. In questo studio, intendiamo avvicinare un singo-
lo tema della pitt ampia trattazione henryana, quello della fede, cercando di
comprendere in che misura tale concetto puo, dopo la reinterpretazione filo-
sofica henryana, dirsi ancora religioso.

Abstract

In his latest texts, Michel Henry has focused his attention on some funda-
mental elements of Christianity, trying to re- -read this religious tradition in
the light of its phenomenology of life and ldenttfytng the general structure of
appearance with the self-revelation of God in Christ. In doing so, his pheno-
menology assimilated the philosophical transcendental to a particular histo-
rical-religious content, the Christ-event and its reinterpretation by the
Scriptures. This study aims to address a single theme of Henry's extensive
discussion, that of faith, trying to understand to what extent this concept
can, after Henry's philosophical re-reading, still be called religious.

43 Come dira in Paroles du Christ, «Le lieu ot celui qui vient de Dieu entend la parole de
Dieu, c’est son coeur», in: HENRY, Michel: Paroles du Christ. Paris: Seuil 2002, 146.






	Michel Henry : una fides al limite... della fede

