
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 2

Artikel: Die Ambiguität der Metapher des Salto mortale in Der Begriff Angst

Autor: Dell'Eva, Gloria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055255

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gloria Dell'Eva

Die Ambiguität der Metapher des Salto mortale
in Der BegriffAngst*

Einführung

Was ist ein Salto mortale? Eine akrobatische Bewegung, die mortale oder
périlleux genannt wird, weil sie, fehlerhaft ausgeführt, mit dem Tod des

Akrobaten enden kann. In meinem Buch Salto mortale. Deklinationen des

Glaubens bei Kierkegaard1 beschreibe ich diese Bewegung anhand der von
Arcangelo Tuccaro im Jahr 1599 gelieferten Darstellung in seinem Werk
Trois Dialogues de l'exercice de sauter, et voltiger en l'air2 - auf Deutsch
Kopfüber und Luftspringen. In diesem Artikel werde ich die Hauptbefunde
meiner Untersuchung wiedergeben, und meine Darlegung zu Tuccaro in
drei Hauptpunkte gliedern: Zunächst werde ich zeigen, dass Tuccaro diese
akrobatische Bewegung als Zusammensetzung von drei Phasen betrachtet:
Absprung, Drehung und Landung (le lever, le tourner, l'achever).3 Zweitens
werde ich darlegen, inwiefern das zentrale Moment der Drehung - das

Kopfüber - die problematischste Phase der ganzen Bewegung ist. Drittens
werde ich nachweisen, dass Tuccaro selbst zwei unterschiedliche Modi
anbietet, die Drehung in der Luft zu betrachten.

In meiner Monografie habe ich gezeigt, wie in Furcht und Zittern4 und
in den Philosophischen Brocken5 die Bewegung des Salto mortale für den

* Dieser Artikel ist im Rahmen des EU-Projektes „Resilient Beliefs. Religion and Beyond"
entstanden: https://resilientbeliefs.fbk.eu/ (05.11.2023)

1 Dell'Eva, Gloria: Salto mortale. Deklinationen des Glaubens bei Kierkegaard. Berlin: De

Gruyter, 2020. Vgl. insbesondere das erste Kapitel.
2 TUCCARO, Arcangelo: Trois dialogues de l'exercice de sauter, et voltiger en l'air (Drei Dialoge

über die Übung des Springens und des Wendens in der Luft) ist der vollständige Titel der in Paris
im Jahr 1599 bei Claude de Monstr'OEil erschienenen Ausgabe des Buchs von Tuccaro. Ich habe
aus der zweiten, in Tours im Jahr 1616 bei Georges Griveau erschienenen unveränderten Ausgabe
zitiert, die den abgekürzten Titlei Trois dialogues du Sr. Arcange Tuccaro de l'Abruzz0 trägt. Der
Text ist online unter folgender URL der Bibliothèque nationale de France abrufbar:
http://gallica.bnf.ff/ark:/i2i48/bpt6k5686584x (05.11.2023). Im Folgenden zitiere ich das Buch als

„TUCCARO: Trois dialogues", gefolgt von der Seitenangabe. Das „r." und das „v." nach der
Seitenangabe stehen für recto und verso, da jedes Blatt (und so jede Seitennummer) bei Tuccaro eine
Vorder- und eine Rückseite hat. Ich habe die Schreibweise von Tuccaro meistens beibehalten,
auch wo kleine Rechtschreibfehler aufgetreten sind; ich habe lediglich zum besseren
Leseverständnis durch „et", ,J" sowie „/" durch „s", und durch „c" ersetzt. Weiter habe ich „v" und
„u" gegebenenfalls in gegenwärtige Schreibweise angeglichen.

3 TUCCARO: Trois dialogues, 68r.
4 KIERKEGAARD, Soren: Furcht und Zittern, in: HIRSCH, Emanuel/GERDES, Hayo/JUNGHANS,

Hans Martin (Hgg.): Sören Kierkegaard. Gesammelte Werke, 4. Güthersloh: Verlagshaus Gerd



422 Gloria Dell'Eva

Glauben des Menschen steht. Mein Ziel in diesem Artikel ist es, einen
Schritt weiter als in der Monographie zu gehen und zu diskutieren, inwiefern

die Metapher des Salto mortale nicht nur für den Glauben, sondern
überraschenderweise auch für sein Gegenteil steht; genauer gesagt werde
ich zeigen, dass Vigilius Haufniensis in Der BegriffAngst diese Metapher
verwendet, um die Sünde darzustellen. Dass der Sprung auch als Metapher
für die Sünde gilt, ist oft untersucht worden.6 Die Tatsache aber, dass auch
der Salto mortale nicht nur mit dem Glauben, sondern auch mit der Sünde
verbunden ist, dass er daher eine äußerst zweideutige Metapher ist, ist eine

Neuheit in der Kierkegaard-Forschung.
In diesem Artikel werde ich hauptsächlich den Weg der Sünde beschreiben

und zeigen, wie jede Phase dieses Weges von einer Phase des Salto
mortale dargestellt wird; da die Sünde jedoch eine Verkehrung der positiven

Beziehung des Menschen zu Gott ist, werde ich mich konsequenterweise

auch mit dieser positiven Beziehung (dem Glauben) auseinandersetzen,

vor allem dort, wo diese Beziehung durch die Metapher des Salto mortale

dargestellt wird.

Arcangelo Tuccaro: Trois Dialogues

Die drei Phasen des Salto mortale

(1) Die erste Phase eines Salto mortale ist laut Tuccaro der Absprung: le
lever oder der Schwung des Körpers in die Luft ist dazu da, dass der Körper

des Springers die notwendige Höhe erreicht, um die Drehung in der
Luft vollziehen zu können. Der Akrobat kann aus dem Stand springen oder

Mohn 1980. Im Folgenden abgekürzt als „Kierkegaard: Furcht und Zittern". Ich zitiere neben
der deutschen Ausgabe auch das dänische Original: Kierkegaard, Soren: Frygt og Bœven, in:
CAPPEL0RN, Niels Jorgen/GARFF, Joakim/et. al. (Hgg.): Seren Kierkegaards Skrifter, 4, elektronische

Ausgabe, Soren Kierkegaard Forskningscenteret: Kopenhagen 2012, 97-2». Im Folgenden

abgekürzt als „SKS" gefolgt von der Bandnummer und der Seitenangabe. Der Text ist
online unter folgender URL abrufbar: https://teol.ku.dk/skc/english/sks-table-of-contents/
(05.11.2023).

s Kierkegaard, Soren: Philosophische Brocken. De Omnibus dubitandum est, in: Hirsch,
Emanuel/GERDES, Hayo/JUNGHANS, Hans Martin (Hgg.): Sören Kierkegaard. Gesammelte
Werke, 10. Güthersloh: Verlagshaus Gerd Mohn 1991. Im Folgenden abgekürzt als „KIERKEGAARD:

Philosophische Brocken". Ich zitiere neben der deutschen Ausgabe auch das dänische

Original: KIERKEGAARD, Soren: Philosophiske Smuler, in: Cappelorn, Niels Jorgen/GARFF,
Joakim/et. al. (Hgg.): Seren Kierkegaards Skrifter, 4, elektronische Ausgabe, Soren Kierkegaard

Forskningscenteret: Kopenhagen 2012, 213-306. Im Folgenden abgekürzt als „SKS"
gefolgt von der Bandnummer und der Seitenangabe. Der Text ist online unter folgender URL
abrufbar: https://teol.ku.dk/skc/english/sks-table-of-contents/ (05.11.2023).

6 Diesbezüglich vgl. zum Beispiel den Artikel von SCHREIBER, Gerhard: Leap, in:
Emmanuel, Steven/McDONALD, William /Stewart, Jon (Hgg.): Kierkegaard's Concepts, 4
Kierkegaard Research: Sources, Reception and Resources 15). Farnham: Ashgate 2014, 71-78,
hier 77; oder vgl. Kühnhold, Christa: Der Begriff des Sprunges und der Weg des Sprachdenkens.

Eine Einfuhrung in Kierkegaard. Berlin: De Gruyter 1975, vgl. hier insbesondere den Teil B.



Die Ambiguität der Metapher des Salto mortale in Der BegriffAngst 423

er kann sich unterschiedlicher Mittel bedienen, um mehr Höhe zu erreichen,

wie zum Beispiel eines Sprungbretts oder einer kleinen Bank, oder er
kann auch den Anlauf verlängern, sodass er beim Sprung mehr Schwung
hat. (2) Wenn der Springer die gewünschte Höhe erreicht hat, wird die
zweite Phase, die Drehung in der Luft eingeleitet. Diese Drehung nennt
Tuccaro le tourner oder die volte. Hat der Springer die notwendige Höhe
durch den Absprung erreicht, muss er sich, ohne Zeit zu verlieren, so klein
wie möglich machen und seinen Körper zusammenrollen.7 Er muss die
Oberschenkel an den Körper ziehen, seine Beine mit den Armen umschlingen8

und den Kopf gleichzeitig nach vorne und unten in Richtung Brust
bewegen, damit der Körper so wenig Raum wie möglich in Anspruch nimmt.
Durch diese Rundung verschließt sich der Körper in sich selbst und
ermöglicht so die Drehung. Zögert der Springer mit der Drehung und fängt
er sie zu spät an, so werden ihm die dazu notwendigen Kräfte fehlen und
er wird sich einer großen Gefahr aussetzen.9 Ich komme auf diesen zentralen

Punkt der Gefahr gleich wieder zurück. (3) Die Landung ist die letzte
Phase jedes Sprungs. Es handelt sich um ein refrener la volte,10 um ein
Abbremsen der Drehung, bei dem die für die Drehung notwendige Rundung
des Körpers aufgelöst wird: Der Oberkörper streckt sich wieder nach oben
und die Beine nach unten aus. Wer aus dem Stand ohne Hilfsmittel
gesprungen ist, hat wenig Raum für die Landung, da die Höhe, in der die
volte stattfindet, im Vergleich zu den Sprüngen, die durch ein Sprungbrett
eingeleitet worden sind, geringer ist. Um diese schnellere Landung optimal

auszuführen, muss der Springer sie bereits während der volte
durchführen und am Ende der Bewegung die Knie beugen, um den Aufprall
abzufedern und dadurch auch ein wenig mehr Raum für die Landung zu
gewinnen.11

Das kritische Moment des Kopfüber

Tuccaro bezeichnet meistens die gerade beschriebene Bewegung als saut
retourné. Manchmal spricht er auch von saut dangereux oder mortel. Die
Gefahr ist insbesondere mit der Bewegung des Sich-kopfüber-Schwingens
und mit ihrem äußersten Punkt - dem Kopfüber-Sein genau in der Mitte
der Drehung - verbunden. Davor hat er bereits die Warnung ausgesprochen,

der Akrobat solle mit der Einführung der Drehung in der Luft nicht
zögern, sonst könne er sich in große Gefahr bringen. Diese Einführung der
Drehung ist nichts anderes als das Sich-kopfüber-Schwingen. Hierbei bringt
der Akrobat seinen Körper in der Luft in die Kopfüber-Position, und ein

7 TUCCARO: Trois dialogues, 68v.
8 TUCCARO: Trois dialogues, 68v.
9 TUCCARO: Trois dialogues, 68v.
10 TUCCARO: Trois dialogues, 6gr.
11 TUCCARO: Trois dialogues, 6gr.



424 Gloria Dell'Eva

Fehler in dieser Phase kann den Tod bedeuten, sollte der Akrobat mit dem

Kopf gegen den Boden stoßen. Das allgemeine Ziel des Buchs von Tuccaro
war es, die Akrobatik zu adeln und sie am Hof als eine zur guten Erziehung

der Knaben gehörende Disziplin anerkennen zu lassen. Deswegen
vermied er es, die Gefährlichkeit seiner Disziplin überzubetonen, und das
Moment des Kopfüber wurde von ihm tabuisiert. In der Tat ist in seinem Werk
sehr selten von diesem Moment die Rede. Im Allgemeinen tendiert Tuccaro
dazu, nur die gesamte volte als preziösen Kern seiner Bewegung zu preisen.

Die wenigen Stellen, in denen das Kopfüber als solches erwähnt wird,
sind eher kritisch. Trotzdem gibt es eine Passage, bei der Tuccaro die
innere Zensur lockert und sich zu einer Lobpreisung des Kopfüber hinreißen
lässt.

Vous m'accorderez que la meilleure partie de la volte tant au saut en arriéré
comme au saut en avant, est quant la teste est perpendiculaire en bas, et les

pieds en haut en ceste forme.

Ihr müsst zugeben, dass der beste Teil der Drehung (sowohl in einem Salto
mortale nach vorne als auch in dem nach hinten) derjenige ist, als der Kopf
sich senkrecht nach unten und die Füße oben befinden, in dieser Form.12

Aber warum ist das Moment des Kopfüber für Tuccaro selbst so kontrovers?

Ich denke, dies ist nicht nur in seiner Gefährlichkeit begründet,
sondern auch in seinen sozial-philosophischen Implikationen. Es ist die
unnatürlichste Position des Körpers und gilt einerseits als eine Umkehrung der
normalen Ordnung der Dinge und die ganze, vollendete Drehung dann als
die Re-Etablierung dieser vorher gefährdeten Ordnung. Andererseits steht
die unnatürliche Position des Kopfüber ständig unter Verdacht, mit
Zauberei verbunden zu sein. Es ist, als ob die subtile Hand eines betrügerischen

Dämons diese Bewegung führen würde - von diesem Dämon spricht
ein Sonnet, das Tuccaro der Ausgabe der Trois Dialogues von 1599 ohne
Seitenangabe voranstellt. Aber das sei nur eine dumme Meinung - fahrt
das Sonett fort -, Tuccaro wird euch zeigen, dass seine Bewegungen keine
Zauberei sind, sondern ihre einzige Ursache ist die Fertigkeit des menschlichen

Körpers. Diese Verbindung mit dem Dämonischen wird sich in der
„metaphorischen Karriere" des Sprungs als ein wichtiges Element erweisen,
da auch bei Kierkegaard der Salto mortale mit dem Dämonischen in
Verbindung gebracht wird, wie wir in meiner Analyse von Der BegriffAngst
sehen werden. Ein weiterer, letzter Aspekt macht das Kopfüber verdächtig.
Gerade weil der Salto mortale so gefährlich ist und mit dem Tod enden
kann, gilt insbesondere das Moment des Sich-kopfüber-Schwingens als eine

menschliche Herausforderung des Todes. So kommentiert Sandra
Schmidt diesen Aspekt in ihrem Buch über die Trois Dialogues: „Folgt man

12 TUCCARO: Trois dialogues, 98V. (meine Übers.). Diese Seite ist aus Versehen mit „88"
nummeriert.



Die Ambiguität der Metapher des Salto mortale in Der BegriffAngst 425

der Symbolik, die das Kopfübern als eine dem Tod entgegen geworfene
Herausforderung begreift, kann die Vollendung des Salto in einer aufrechten

Körperposition als victoire sur la mort: transformant la chute en cercle
[Sieg über den Tod, der den Fall in einen Kreis verwandelt] gelesen
werden."13

Zwei unterschiedlichen Arten, die Drehung zu betrachten.

Die zentrale Frage ist hier: Muss man die Drehung als eine in zwei
(dialektischen) Hälften geteilte kreisförmige Bewegung betrachten oder als einen
einheitlichen Kreis? Wählt man die erste Betrachtungsweise, gewinnt
einerseits das Moment des Kopfüber mehr Gewicht, andererseits wird die
volte als eine dialektische Dynamik zwischen zwei entgegensetzten
Bewegungen betrachtet: ein Sich-Kopfüber-Schwingen mit dem Kopf von oben
nach unten und ein Sich-Wiederaufrichten von unten nach oben und in
ihrer Mitte das Kopfüber-Sein. In der Betrachtung der Drehung als etwas
Einheitliches verschwindet hingegen fast der Moment des Kopfüber, weil
er in der Schnelligkeit der Drehung absorbiert wird. Auch die dialektische
Zweiteilung verliert hier völlig an Bedeutung, weil die Drehung zu etwas
Einheitlichem und schnell Auszuführendem wird, sie ist ein perfekter Kreis
in der Luft. Zum Abschluss meiner Darlegung zu Tuccaro möchte ich ein
Zitat wiedergeben, das diese zwei Betrachtungsweisen sehr konzis zur Schau
stellt:

La volte prise et entenduë simplement comme volte, sans ceste adionction (en
avant ou en arriéré) entre les sauteurs, s'entend que ce soit lors que quelqu'un
sautant en l'air se retourne dessus dessous, ou pour mieux dire retourne son
corps entièrement en figure spherique en l'air avant qu'il finisse son saut [...].

Die Drehung in der Luft - einfach als Drehung verstanden, ohne hinzuzufügen,
ob sie nach vorne oder nach hinten geschieht - wird unter den Akrobaten als

diejenige Bewegung verstanden, die sie dann vollziehen, wenn sie sich in der
Luft nach unten und dann nach oben schwingen, oder besser gesagt, wenn sie
ihre Körper in der Luft in eine ganze, sphärische Figur drehen, bevor der
Sprung zu Ende ist [...].14

Soweit Tuccaro. Nun, da der genaue Verlauf der Bewegung in ihren Phasen
und die Zweiteilung der Drehung durch Tuccaro kurz dargestellt worden
sind, möchte ich zeigen, dass der Salto mortale und seine unterschiedlichen

Phasen in Der Begriff Angst als Metapher für die Sünde stehen. Es

muss zunächst angemerkt werden, dass in diesem Werk der Salto mortale
eine strukturelle Metapher ist. Was meine ich mit „strukturell"? Der Salto
mortale ist ein Sinnbild, das nicht nur sporadisch auftaucht, sondern es

13 SCHMIDT, Sandra: Kopfübern und Luftspringen. Bewegung als Wissenschaft und Kunst
in der frühen Neuzeit. München: Fink 2008, 230.

14 TUCCARO: Trois dialogues, 5ir. (meine Übers.).



426 Gloria Dell'Eva

verleiht dem durch ihn dargestellten Thema und somit dem Buch selbst
Struktur. Die Präsenz dieser Bewegung als metaphorischer Konstellation
in Der BegriffAngst verhält sich nach dem ricoeurschen Motto, laut dem
eine „Metapher selten allein [kommt]";15 Metaphern sind vielmehr „Netze"
von Bildern, die miteinander verbunden sind und die untereinander eine
Struktur bilden, sodass sie auch dem bestimmten Thema, das sie darstellen,

Struktur verleihen können. In Der BegriffAngst wird der Salto mortale
nie direkt erwähnt, aber alle mit ihm verbunden Phasen sind deutlich
präsent und jede Phase der Bewegung steht für eine Etappe auf dem existentiellen

Weg der Sünde (aber auch ex negativo des Glaubens).

Der BegriffAngst

Absprung: Hin zur ethischen Perspektive

In Der BegriffAngst wird der Salto mortale, wie gesagt, nie direkt erwähnt.
In diesem Werk ist sehr oft - aber auch immer nur - vom „Sprung" die Rede.

Diese Eskamotage ist Teil der kommunikativen Strategie Kierkegaards,
der nicht nur hier als Vigilius Haufniensis, sondern in den meisten seiner
Pseudonymen Werke Begriffe oder Bilder einsetzt, die absichtlich
mehrdeutig bleiben. Hier meine ich nicht die eklatante Ambiguität, dass die
metaphorische Konstellation des Salto mortale sowohl für den Glauben als
auch für die Sünde stehen kann, sondern die nicht weniger interessante
terminologische Flexibilität, infolgedessen der Terminus „Sprung" in Der
BegriffAngst sowohl für alle Teilbewegungen innerhalb eines Salto mortale
als auch für den ganzen Salto verwendet wird.

Als Beispiel führe ich ein Zitat an, in dem deutlich auftaucht, dass der
Terminus „Sprung" als Salto mortale verstanden werden will und in dem
auch die Bewegungen des Absprungs und des Sich-kopfüber-Schwingens
als „Sprung" bezeichnet werden.

Die Sünde kommt also hinein als das Plötzliche, d.h. durch den Sprung; jedoch
dieser Sprung setzt zugleich die Qualität; aber indem die Qualität gesetzt ist,
ist im gleichen Augenblick der Sprung in die Qualität verkehrt und von der
Qualität vorausgesetzt und die Qualität vom Sprunge. Dies ist dem Verstand
ein Ärgernis. [...] Zum Ersatz dichtet er selbst einen Mythos, der den Sprung
leugnet, den Kreis in einer gerade Linie auseinanderlegt, und nun geht alles
natürlich zu.16

15 RiCOEUR, Paul: Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache, in:
RiCOEUR, Paul/JÜNGEL, Eberhard (Hgg.): Metapher. Zur Hermeneutik religiöser Sprache. München:

Kaiser 1974, 45-70, hier 64.
16 KIERKEGAARD, Soren: Der BegriffAngst. Vorworte, in: HIRSCH, Emanuel/GERDES, Hayo/

Junghans, Hans Martin (Hgg.): Sören Kierkegaard. Gesammelte Werke, 11/12. Gütersloh:
Verlagshaus Gerd Mohn 1983. Im Folgenden abgekürzt als „KIERKEGAARD: Der BegriffAngst". Ich
zitiere neben der deutschen Ausgabe auch das dänische Original: KIERKEGAARD, Soren: Be-



Die Ambiguität der Metapher des Salto mortale in Der BegriffAngst 427

Der Sprung, der das Plötzliche ist und die Qualität setzt, ist der Absprung.
Hier wird die „Federkraft des Sprunges" [dänisch: Springets Elasticitet]
gegen eine quantitierende Interpretation der Sünde ausgespielt,17 welche
besagt, dass, je mehr ein Individuum als Mitglied der Spezies „Mensch"
geschichtlich von Adam und Eva entfernt ist, desto mehr Sündhaftigkeit
wegen des Generationsverhältnis auf seinen Schultern lastet. Der Absprung
führt weg von dieser Art, die Sünde und den Menschen zu interpretieren,
und lässt metaphorisch den Einzelnen frei die Sünde setzen und für sie
verantwortlich werden. Hier aber im Unterschied zur Erbsünde ist nicht
von der Sündhaftigkeit als erblichem Merkmal des menschlichen Wesens
die Rede, sondern von der konkreten bösen Tat in ethischer Hinsicht: Der
Mensch setzt seine konkreten, einzelnen Sünden in Freiheit, und da er
weiß, dass jede Tatsünde nicht von einer „genetischen" Veranlagung von
ihm abhängt, sondern dass er sich frei für sie entschlossen hat, fühlt er
sich für seine Sünde verantwortlich.18 Wir haben daher hier den Übergang
von einer laut Vigilius oberflächlichen und falschen Betrachtung der Sünde

und des Menschen - bei der die Sünde fast mechanisch aus einer erblichen

Veranlagung des Menschen stammt - zu einer ethischen Perspektive
- bei der der Mensch frei handelt und folglich sich verantwortlich für seine

eigenen schlechten Taten fühlt. Sobald aber der Mensch vom Boden
abgesprungen ist - so Vigilius im vorherigen Zitat -, wird „der Sprung in die
Qualität verkehrt". Ich komme gleich noch auf diese Verkehrung des Sprunges

zurück, die auf die Bewegung des Sich-kopfüber-Schwingens verweist.
Was zuvor in diesem Zitat noch unterstrichen werden sollte, um zu zeigen,
dass der Terminus „Sprung" flexibel einsetzbar ist, ist die Präsenz der in
Der BegriffAngst sehr seltenen Erwähnung des Kreises: Durch seine
quantitierende Interpretation der Sünde leugnet der alles erklären wollende
Verstand den Sprung bzw. den Kreis des Salto mortale und bleibt metaphorisch

am Boden, indem er eine kausal-lineare Erklärung der Sünde als
Erbsünde liefert. Zweifellos steht in der vorletzten Zeile des Zitats der Terminus

„Sprung" für einen Salto mortale.

Die Verkehrung der Bewegung: das Kopfüber-Sinken und die religiöse
Perspektive

Der Absprung kann so Metapher für die konkrete freiwillige Setzung der
Sünde sein und gleichzeitig für den Übergang von einer Auffassung der

grebet Angest, in: CAPPEL0RN, Niels Jorgen/GARFF, Joakim/et. al. (Hgg.): Seren Kierkegaards
Skrifter, 4, elektronische Ausgabe, Seren Kierkegaard Forskningscenteret: Kopenhagen 2012,
309-461. Im Folgenden abgekürzt als „SKS" gefolgt von der Bandnummer und der Seitenangabe.

Der Text ist online unter folgender URL abrufbar: https://teol.ku.dk/skc/english/sks-
table-of-contents/ (05.11.2023). Kierkegaard: Der BegriffAngst, 29/SKS 4, 338.

17 KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 86/SKS 4, 388.
18 Vgl. hierzu dem zweiten Kapitel, § 1 und § 2: KIERKEGAARD: Der Begriff Angst, 55-

62/SKS 4, 361-366.



428 Gloria Dell'Eva

Sünde als etwas, das der Mensch unfreiwillig erbt und das sein ganzes Wesen

durchdringt, zu einer ethischen Perspektive, bei der der Mensch die
Verantwortung für seine einzelnen Taten übernimmt, oder - besser gesagt
- jeweils für eine konkrete Tat. Sobald das aber geschieht, wird der Sprung
verkehrt. Diese Verkehrung muss meines Erachtens als Übergang von
einer ethischen zu einer religiösen Perspektive betrachtet werden. Ich zeige,
inwiefern dieser Übergang geschieht.

Angst kann man vergleichen mit Schwindel. Der, dessen Auge es widerfahrt, in
eine gähnende Tiefe niederzuschauen, er wird schwindlig. Aber was ist der
Grund? es ist ebenso sehr sein Auge wie der Abgrund; denn falls er nicht
herniedergestarrt hätte. Solchermaßen ist die Angst der Schwindel der Freiheit,
der aufsteigt, wenn der Geist die Synthesis setzen will, und die Freiheit nun
niederschaut in ihre eigene Möglichkeit. [...] In diesem Schwindel sinkt die Freiheit

zusammen. [...] Den gleichen Augenblick ist alles verändert, und indem die
Freiheit sich wiederaufrichtet, sieht sie, dass sie schuldig ist. Zwischen diesen
beiden Augenblicken liegt der Sprung, den keine Wissenschaft erklärt hat oder
erklären kann.19

Am Boden existiert der Abgrund nicht. Er entsteht erst, nachdem der
Mensch in die Luft abgesprungen ist; wenn der Mensch aus der durch den
Absprung erreichten Höhe nach unten in den erst jetzt entstandenen
Abgrund schaut, wird es ihm schwindlig. Im Schwindel - so Vigilius
Haufniensis - sinkt seine Freiheit zusammen und wird ohnmächtig. Die
Freiheit zur Sünde und die darauffolgende Verantwortung des Menschen
für seine einzelne Tat, die er durch die individuelle Setzung der Sünde und
deren ethische Betrachtung erobert hatte, verschwindet jetzt wieder. Wir
müssen uns hier fragen, was es heißt, wenn der Mensch in Bezug auf die
Sünde nicht mehr über seine Freiheit verfügt, die er in der ethischen
Setzung der einzelnen Sünde wohl hatte. In dieser Ohnmacht der Freiheit
wird alles anders - behauptet Vigilius. Dieses „alles [ist] verändert" weist
m.E. auf den Übergang von der ethischen zur religiösen Perspektive hin.
Ethisch betrachtet tritt an dieser Stelle die Reue für die einzelne Tat. Die
Reue - behauptet Vigilius - folgt der Setzung der einzelnen Sünde „Schritt
für Schritt, jedoch allezeit einen Augenblick zu spät"20 und „kann lediglich
über [die Sünde] Leid tragen", sie aber auf keinen Fall beheben.21 Der Übergang

zur religiösen Perspektive ist nicht durch Reue, sondern durch das

Auftreten der Schuld markiert. Die Empfindung der Schuld ist in der Tat
ein religiöses Phänomen: ,,[D]ie Schuld [fängt] das religiöse Genie ein, und
dies ist der Augenblick, da der religiöse Geniale seinen Gipfel erreicht, der

Augenblick, da er am größten ist, da [wo] er durch sich selbst und für sich

19 KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 6of,/SKS 4, 365F
20 Kierkegaard: Der BegriffAngst, 119/SKS 4, 417.
21 KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 118ISKS 4, 417.



Die Ambiguität der Metapher des Salto mortale in Der BegriffAngst 429

selbst versinkt in der Tiefe des Sündenbewusstseins."22 Die Schuld des

religiösen Genies ist nicht mehr wie die Reue etwas, das den einzelnen Sünden

„Schritt für Schritt" folgt, sondern sie ist Bewusstsein der Sünde in
religiöser Hinsicht, der Sünde als eines Phänomens, das die Beziehung des
Menschen zu Gott betrifft.23 Dem Menschen wird hier seine Entfernung
von Gott bewusst. Das Sündenbewusstsein als Wahrnehmung der eigenen
schuldigen Lage in Bezug auf Gott ist die Voraussetzung für die Erlösung.
Heiko Schulz behauptet zu Recht, dass bei Kierkegaard „keine Erlösung
ohne Sündenbewusstsein denkbar ist."24 Einerseits ist die Schuld als
Sündenbewusstsein sehr eng mit der Erlösung verbunden. Sie ist ihre
Voraussetzung, nicht in dem Sinne, dass sie sie herbeiruft, sondern in dem Sinne,
dass die Wahrnehmung der eigenen Schuld notwendig ist, damit Christus
auf den sündhaften Menschen weiteragieren kann. Andererseits aber hat
das Sündenbewusstsein mit der Reue das Merkmal gemeinsam, dass es die
Sünde nicht beheben kann. Daher ist hier die Freiheit des Menschen
ohnmächtig: Der Mensch kann sich seiner eigenen Sünde nur bewusstwerden,
er kann sich aber nicht aus eigener Kraft von ihr befreien. In dieser
Hinsicht ist er nicht frei, er ist von Christus abhängig: Der Mensch kann in der
Tat nur durch die Interaktion mit Christus erlöst werden.

Die Schuld als Sündenbewusstsein in religiöser Hinsicht ist metaphorisch

durch ein Versinken in die Tiefe dargestellt, auch im vorherigen
Zitat. Dass es sich dabei um ein Kopfüber-Sinken handelt, versteht man im §

3 des dritten Kapitels; hier wird die Bewegung „in Richtung auf die Schuld"
beschrieben, als ein immer tiefer in das Sündenbewusstsein sinken, ohne
dass es zur Erlösung führt. Diese Bewegung wird als ein „Hals über Kopf
[dänisch: hovedkuls] ins Leben [Hineinstürzen" und als ein „[Fjortfahren,
vorzustürzen" bezeichnet.25 Das „Hals über Kopf' muss hier wörtlich
genommen werden. Der Körper befindet sich also kopfüber. Dies ist die
gefahrlichste Phase eines Salto mortale, die mit dem Tod enden kann. Der
menschliche Körper ist bei diesem Kopfüber-Fallen völlig der Schwerkraft
ausgeliefert. Einmal dass das Individuum seine schuldige Lage Gott gegenüber

erkannt hat, hängt die Möglichkeit weitergehen zu können von der
Gnade Christi ab. Für einige Individuen - fahrt Vigilius fort - wird das

Religiöse zum Absoluten, für andere hingegen nicht, „und dann gute Nacht
aller Sinn im Leben!"26 Durch das Sündenbewusstsein kommen einige zur
Erlösung und dann zum Absoluten und zum Sinn im Leben, andere blei-

22 KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, nj/SKS 4, 412.
23 Zum Thema „Schuld" als Verschmähung der Beziehung zu Gott vgl.: KÜHNHOLD: Der

Begriffdes Sprunges und der Weg des Sprachdenkens, 80.
24 SCHULZ, Heiko: Eschatologische Identität. Eine Untersuchung über das Verhältnis von

Vorsehung, Schicksal und Zufall bei Sören Kierkegaard Theologische Bibliothek Töpel-
mann 63). Berlin: De Gruyter 1994, 88.

25 Kierkegaard: Der BegriffAngst, 108/SKS 4, 407.
26 Kierkegaard: Der BegriffAngst, 108 /SKS 4, 408.



43° Gloria Dell'Eva

ben hingegen bei der Zerknirschung des Sendungsbewusstseins. Im
Folgenden komme ich wieder zu den Begriffen des „Absoluten" und des
„Lebens".27 Geschichtlich kann die Lage der Individuen, die in der Zerknirschung

des Sündenbewusstseins verweilen und nicht zum Absoluten kommen,

mit der mittelalterlichen, tiefreligiösen Vorstellung des Lebens
verglichen werden, die zu „früh Halt machte"28 und in der Zerknirschung für
die eigene Sündhaftigkeit blieb, ohne weiter zum Leben kommen zu können,

d.h. sie blieb in der radikalen Ablehnung jeglicher Immanenz.

Das Sich-Wiederaufrichten, die zweite Ethik, und die Landung: die absolute

Perspektive

Damit das Individuum weiterkommt und von der religiösen zur absoluten
Perspektive übergeht, darf es nicht beim Sündenbewusstsein Halt machen,
sondern es muss sich weiterbewegen. Das Sündenbewusstsein kann so als
eine notwendige - aber bloß propädeutische - Phase zur Interaktion mit
Christus betrachtet werden. Diese Interaktion wird in Der BegriffAngst als

„Kommunikation" bezeichnet.29 Hier finden wir die Sünde als erste Form
des Dämonischen (wir werden im Folgenden noch eine weitere tiefere Form
der Dämonie finden). Es ist dasjenige, das jede Interaktion mit Christus
verweigert und sich in sich selbst verschließt: „Das Dämonische ist die Unfreiheit,

welche sich in sich verschließen möchte."30 Oder mehr noch: ,,[D]ie
der Unfreiheit zugrunde liegende Freiheit [revoltiert] bei der Berührung
(Kommunikation), in die sie mit der Freiheit außerhalb ihrer kommt".31 In
dieser Hinsicht zitiert Vigilius auch den angeblichen Satz aus dem Evangelium,

den eine dämonische Individualität an Christus gerichtet hat: „Was
habe ich mit dir zu tun?"32

Falls der Mensch sich aber dafür entscheidet, mit Christus zu kommunizieren

und sich seiner erlösenden Kraft zu öffnen, wird Christus ihm
offenbaren, dass Gott da ist, in ihm und in der Welt, und dass diese göttliche
Präsenz allgegenwärtig ist.33 Kierkegaard hatte schon in Furcht und Zittern
Gott als das „heilige [...] Band, welches die Menschheit verknüpft",34
definiert. Gott - nicht christologisch verstanden, Christus ist hier nur der Weg
zu dieser neuen Idee von Gott - ist im Menschen selbst und gleichzeitig ist

27 Über die enge Verbindung dieser beiden Begriffe in der Philosophie des deutschen
Idealismus, insbesondere bei Friedriche Heinrich Jacobi und Georg Wilhelm Friedrich Hegel,
vgl. TlKAL, Alexander: Leben als absolute Erkenntnis. Zum philosophischen Anspruch Hegels
an der Schwelle zum System. München: Fink 2012.

28 KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 109/SKS 4, 408.
29 KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 127-129/SKS 4, 425F
30 Kierkegaard: Der BegriffAngst, \zylSKS 4, 424.
31 KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 127/SKS 4, 425.
32 KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 128/SKS 4, 426. Vgl. Mk 1,24; 5,7.
33 Kierkegaard: Der BegriffAngst, 146/SKS 4, 441.
34 Kierkegaard: Furcht und Zittern, 12/SKS 4,112.



Die Ambiguität der Metapher des Salto mortale in Der BegriffAngst 431

er wie ein Band, das durch das Leben läuft und die Menschen miteinander
verbindet, indem es sie in einem Sinnzusammenhang verknüpft und
einschließt. Christus offenbart daher dem Menschen eine unerwartete panen-
theistische Idee von Gott,35 aber implizit auch eine unerwartete Idee von
sich selbst (des Menschen): Der Mensch trägt Gott in sich selbst, und
durch seine konkreten Taten kann er Zeuge36 dieser Präsenz Gottes werden.

Da der präsentische Gott aber gleichzeitig auch das verbindende Band
zwischen dem Individuum und seinen Mitmenschen ist, sollen die
bezeugenden Taten des Individuums auch den in Gott begründeten sozialen
Sinnzusammenhang ausdrücken und unterstützen. Die göttliche und die
mitmenschliche, ethisch-soziale Perspektive kommen hier in der Zeugenschaft
zusammen.

Der Mensch, der durch Christus zur Erkenntnis des präsentischen Gottes

gekommen ist, kann sich frei - der Mensch ist nun wieder frei! -
entscheiden, ob er diese offenbarte Wahrheit der Präsenz Gottes in der Welt
in ethisch-soziale Handlungen verwandeln will. In diesem Sinne ist er
gleichzeitig „freier Werkmann in der Liebe zur Weisheit" und „Gottes
Werkmann",37 um es mit den abschließenden Worten von Der BegriffAngst
auszudrücken. Meine These ist, dass die in der Einleitung eingeführte rätselhafte

„zweite Ethik"38 nichts anderes ist als diese bezeugende Handlung.
Es handelt sich hier in der Tat um ein konkretes Handeln, das der Ethik
zugeschrieben werden kann, da der Mensch durch sein Handeln mit seiner
Umwelt bzw. mit seinen Mitmenschen auf eine positive Weise interagiert;
dieses Interagieren ist im Unterschied zu einer einfachen Ethik jedoch von
der neuen Idee des präsentischen Gottes getragen, es bekommt ein göttliches

Fundament, ist Ausdruck von Gott als „Band, das die Menschheit
verknüpft". M.E. ist daher die „zweite Ethik" als eine Ethik zu interpretieren,
die in dem präsentischen Gott gründet und konkreter Ausdruck dieses
Gottes durch den Menschen ist. Dadurch ist diese Ethik auch nicht mehr
ein unmögliches System von sehr hohen, rein menschlichen Forderungen,
die dem Menschen von außen und von oben aufgezwungen werden,
sondern sie ist etwas Göttliches, das im Menschen ist, und das vom Menschen
in Freiheit ausgedrückt werden kann. In der Einführung behauptet Vigilius,

35 Vgl. hierzu KÜHNHOLD: Der Begriffdes Sprunges und der Weg des Sprachdenkens, 64t
36 Der Begriff der „Zeugenschaft" ist in Der BegriffAngst nicht direkt präsent. Er befindet

sich in den Philosophischen Brocken als „Autopsie des Glaubens". Vgl. Kierkegaard:
Philosophische Brocken, 6-j/SKS 4, 27of.; KIERKEGAARD: Philosophische Brocken, 99 ISKS 4, 299;
Vgl. hierzu Dell'Eva: Salto mortale, 190, 202, 206. Trotzdem schien es mir hier angebracht
von „Zeugenschaft" zu reden, weil wir auch hier den Übergang von der Erkenntnis der Wahrheit

zu ihrer Zeugenschaft in der Praxis finden, oder mit den Worten von Der BegriffAngst:
Der Mensch wird zu „Gottes Werkmann".

37 Kierkegaard: Der BegriffAngst, 169/SKS 4,461t.
38 KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 18/SKS 4, 328; KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 21 /SKS

4. 331-



432 Gloria Dell'Eva

dass in dieser „neuen Ethik" die Idealität die Aufgabe sei, „jedoch nicht in
der Bewegung von oben herab, sondern - und hier bezieht er sich meiner
Meinung nach auf die zweite Hälfte der Drehung eines Salto mortale! -
von unten hinauf."39 Die Idealität soll aufgegeben und in konkrete Tat
verwandelt werden in der Bewegung von der inneren Gewissheit des präsentischen

Gottes nach außen, in die Welt.
Und so kehren wir zu der Metaphorik des Salto mortale zurück. Hier

wird der Mensch, der sich nicht verschließt, der sich der heilenden
Wirkung Christi öffnet und sich dafür entscheidet, handelnd die Präsenz Gottes

in der Welt auszudrücken, sich von „unten hinauf' bewegen, d.h. er wird
die zweite Hälfte der Drehung in der Luft vollziehen. Nachdem er sich
kopfüber gestürzt hat, dreht sich dieser Mensch wieder nach oben und
zeichnet so mit seinem Körper einen ganzen Kreis in der Luft. Metaphorisch

steht der Kreis einerseits traditionell für Gott.40 In der Drehung
zeichnet der Mensch mit seinem Körper den Kreis in der Luft: Dies weist
auf das Konvergieren der menschlichen und der göttliche Perspektive in
der ethischen Handlung des Menschen hin. Andererseits kommt der Körper

des Menschen damit wieder in die für ihn natürlichere Position, mit
dem Kopf nach oben und mit den Lüßen nach unten. Diese ist die Position
der Ethik, eine Position, die von allen Menschen im Gehen eingenommen
wird, eine „normale" Position im Unterschied zu dem gefahrlichen Versinken

oder Sich-kopfüber-Schwingen, das eine sehr unnatürliche Bewegung
ist, die mit dem Tod enden kann und die bei den Mitmenschen gleichzeitig

Entsetzen und Bewunderung auslöst. So beschreibt Vigilius den
Menschen, der sich in der Luft wieder aufrichtet, im letzten Kapitel: „Dem Blick
dieses Menschen „schwindelte, sein Auge war verwirrt. [...] Er versank
schlechthin [dänisch: Han sank absolut], aber dann tauchte er wieder auf
aus des Abgrunds Tiefe, leichter denn alles das Drückende und Entsetzende

im Leben."41 Derjenige, der die zweite Hälfte der Drehung ausführt,
taucht im Leben „leichter als alles Drückende" wieder auf und schreitet
„wie im Tanze"42 voran. Derjenige hingegen, der bei der religiösen
Perspektive stehen bleibt, weil er nicht zur ethischen Handlung kommt, da er
sich weigert, die ihm von Christus offenbarte Präsenz Gottes zu bezeugen,
bleibt „verkehrt", er versucht das Tanzen im Leben vorzutäuschen, bleibt
aber sehr steif, dressiert, unnatürlich und letztendlich kopfüber:

Ebenso auch mit dem Religiösen. Man hört solch einen Heiligen gleichsam bei
sich selbst zählen, ganz und gar wie einer, der nicht tanzen kann, immerhin so

viel versteht, daß er den Takt zählen kann, obwohl er nie so glücklich ist, in den

39 Kierkegaard: Der BegriffAngst, 18/SKS 4, 328.
40 Diesbezüglich vgl. zum Beispiel: NIKOLAUS VON CUES: Die Kunst der Vermutung.

Auswahl aus den Schriften, hg. von Hans Blumenberg. Bremen: Schünemann 1957, 7-69, hier 3of.
41 KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 165/SKS 4, 457.
42 Kierkegaard: Der BegriffAngst, 168/SKS 4, 460.



Die Ambiguität der Metapher des Salto mortale in Der BegriffAngst 433

Takt hinein zu kommen. [...] [M]an merkt, wie er ganz leise bei sich selber zählt
und man sieht, wie er nichtsdestoweniger verkehrt tritt [...].43

Es scheint mir, dass die Vervollständigung der Drehung in Der BegriffAngst
mit der Phase der Landung auf dem Boden übereinstimmt; die zwei Phasen

schmelzen in einer einzigen Bewegung ineinander. Nur indem er
gelandet ist, nur indem er wieder auf dem Boden und auf seinen Füßen ist,
kann der Mensch tanzen. Auch bei Tuccaro entspricht die Vervollständigung

der volte der Phase der Landung, in dem Fall, in dem der Salto direkt
aus dem Boden, ohne Mithilfe von einem Sprungbrett und ohne Anlauf
ausgeführt wird, d.h. wenn die volte nicht zu hoch in der Luft ausgeführt
wird.44 Es bleibt aber bei Tuccaro eine offene Frage, ob diese Bewegung
möglich ist, ob es möglich ist, die Drehung ohne einführende Phase (um
Höhe zu gewinnen) und ohne abschließende Phase (um den Boden unter
den Füßen wieder zu gewinnen) ausgeführt werden kann. Für Vigilius
scheint es möglich zu sein. Der Mensch erreicht in Der BegriffAngst durch
die zweite Hälfte der Drehung wieder den Boden und bewegt sich leicht,
tanzend im Leben, in voller Harmonie mit seiner Umwelt. Der Boden
stellte am Anfang der Bewegung des Salto mortale die Basis dar, die
verlassen werden sollte, damit der Menschen durch unterschiedliche Phasen

zu einer neuen Perspektive im Leben kommen konnte. Am Ende der Bewegung

wird der Boden wieder wichtig: Er stellt die Dimension dar, in der
sich der Mensch aufrecht bewegt, die Ethik - nur dass diese Position jetzt
gleichzeitig auch die Vervollständigung der volte ist. Sie bekommt dadurch
ein göttliches Fundament.

Das Da-Stehen im Sprung: Dämonie als Mangel an ethischem Zusammenhang

Abschließend möchte ich zwei Zitate wiedergeben, die auf prägnante Weise

die Metaphorik des Salto mortale und das Dämonische zusammenbringen.

Das Dämonische ist die Sünde, nicht mehr aus der Perspektive einer
„einfachen" Ethik betrachtet, sondern in der Beziehung zu Gott. Eine einzige

ethische oder auch mehrere Tatsünden ergeben noch nicht das
Dämonische. Letzteres tritt ein, wenn der Mensch gegen Gott rebelliert. Die erste

Form des Dämonischen habe ich bereits weiter oben beschrieben, sie ist
diejenige, die die Interaktion mit Christus verweigert: die Dämonie des

„Was habe ich mit dir zu tun?"45 Danach habe ich die positive Wirkung
der Erlösung beschrieben, und die Sünde und das Dämonische erstmal in
Klammern gesetzt. Ich möchte mich nun wieder stärker dem Hauptziel
dieses Artikels zuwenden, nämlich zeigen, wie die Metaphorik des Salto

43 Kierkegaard: Der BegriffAngst, 146ISKS 4, 441.
44 TUCCARO: Trois dialogues, 691-.; Vgl. dazu auch Dell'Eva: Salto mortale, 52.
45 Kierkegaard: Der BegriffAngst, 128 ISKS 4, 426.



434 Gloria Dell'Eva

mortale auch eng mit der Darstellung der Sünde verwoben ist. Wir haben
gesehen, dass Christus dem Menschen die Wahrheit über Gott und über
sich selbst (den Menschen) offenbart. An diesem Punkt steht dem
Menschen zu, ob er diese Wahrheit bezeugen will oder nicht. Eine höhere Form
der Dämonie im Vergleich zu derjenigen, die die Interaktion mit Christus
verweigert, ist diejenige, die es ablehnt, die ihr offenbarte Präsenz Gottes
zu bezeugen. Sie ist wissend, sie will aber ihr Wissen nicht in ethische Praxis

umsetzen. Das ethische Handeln setzt das Individuum in eine Gemeinschaft

mit seinen Mitmenschen, in Zusammenhang mit seiner Umwelt.
Das gilt für jede Form der Ethik, für eine einfache Ethik und umso mehr
für die „zweite Ethik", in der Gott selbst das „heilige [...] Band [ist],
welches die Menschheit verknüpft"46 - um die Formel von Furcht und Zittern
nochmals zu verwenden. Was dieser höheren Form der Dämonie daher
fehlt, ist der Zusammenhang mit den anderen Menschen und mit ihrer
Umwelt. Dieses Fehlen an Zusammenhang ist offensichtlich, in Wirklichkeit
jedoch ist es ein Zeichen der Rebellion gegen die Zeugenschaft eines „Gottes,

der da ist".

Der Zusammenhang, den die Verschlossenheit hat, läßt sich am besten vergleichen

mit dem Schwindel, den ein Kreisel haben muß, welcher sich fort und fort
auf seiner Spitze dreht. Wofern es denn also die Verschlossenheit nicht bis
zum vollkommenen Irrsinn treibt, welcher das traurige Perpetuum mobile eines
ständigen Einerlei ist, so wird die Individualität sich dennoch einen gewissen
Zusammenhang mit dem übrigen Menschenleben bewahren. Im Verhältnis zu
diesem Zusammenhang wird nun eben jener Scheinzusammenhang der
Verschlossenheit sich als das Plötzliche erweisen. In dem einen Augenblick ist es

da, in dem nächsten ist es fort und gleich, wenn es fort ist, ist es wieder da

ganz und vollständig. Es läßt sich in keinen Zusammenhang hineinbilden oder
in ihm durchbilden, aber was sich dergestalt äußert, das ist eben das
Plötzliche.47

In diesem Zitat finden wir die Metapher des Kreisels. Das Wort für „Kreisel"

ist auf Dänisch „snurretop", Vigilius verwendet jedoch nur das Wort
„Top", das in erster Linie „Gipfel" oder „Spitze" bedeutet, es kann aber auch
„Kreisel" bedeuten. Die Metapher „des Gipfels/der Spitze" kommt sehr oft

46 KIERKEGAARD: Furcht und Zittern, 12ISKS 4, 112.

47 KIERKEGAARD: Der Begriff Angst, 134ISKS 4, 431. Ich wiedergebe hier den dänischen
Text. Kursiv unterstreiche ich die Wörter die für mein Kommentar dieses Zitates wichtig
sind: „Den Continuitet, Indesluttetheden har, lader sig bedst sammenligne med den Svim-
melhed, som en Top, der bestandig svinger sig om paa sin Spidse, maa have. Dersom da ikke
Indesluttetheden driver det til fuldkommen Sindssvaghed, hvilken er et Einerleis sorgelige
perpetuum mobile, saa vil Individualiteten dog bevare en vis Continuitet med det ovrige
Menneskeliv. I Forhold til denne Continuitet vil nu netop hiin Indesluttethedens Skin-Con-
tinuitet vise sig som det Pludselige. 1 eet 0ieblik er det der, i naeste er det borte, og ligesom
det er borte, da er det der igjen heelt og fuldstaendigt. Det lader sig ikke indarbeide eller
gjennemarbeide i nogen Continuitet, men det, der saaledes yttrer sig, er netop det Pludselige."



Die Ambiguität der Metapher des Salto mortale in Der BegriffAngst 435

im Kontext der Metaphorik des Salto mortale vor. Wählte man in der
Übersetzung die Option „des Gipfels/der Spitze", könnte man die zwei
Wörter „Top" und „Spidse" als die zwei entgegengesetzten Pole einer
dialektischen zirkulären Struktur betrachten, die abwechselnd ihre Position
tauschen: Einmal ist der eine von beiden oben und der entsprechende
andere unten, dann wieder umgekehrt. Das Perpetuum mobile, das zwei Zeilen

später auftaucht, kann in der Tat eine kreisförmige Struktur sein, die
einerseits sich definitionsgemäß ewig drehen sollte, andererseits in der
Luft schwebt, sodass sie den Boden nicht berührt (es kann z.B. ein Rad

sein, welches von einer Stütze gehalten wird). Das von Vigilius gleich
danach verwendete Verb ist jedoch nicht das „Sich-Drehen", wie von Emanuel
Hirsch übersetzt, sondern das „Sich-Schwingen" (svinger sig). Sowohl Hirsch
als auch Cornelio Fabro in der italienischen Übersetzung48 haben das

metaphorische Bild vermutlich falsch interpretiert. Das Dämonische wird
nicht mit einem Kreisel verglichen, der auf seiner Spitze stehend sich um
seine Achse dreht, sondern der von Vigilius beschriebene Kreisel oder die
dialektische zirkuläre Struktur mit den zwei Spitzen/Polen macht immer
wieder die Bewegung des Sich-Aufschwingens: „Es schwingt sich fort und
fort auf seine Spitze". Schwingt es sich kopfüber, oder richtet es sich wieder

auf in der zweiten Hälfte einer Drehung? Würden wir annehmen, das

Wort „Top" bedeute „Kreisel", dann würde sich das Zitat eindeutig auf die
zweite Hälfte einer Drehung beziehen, da die rätselhafte Figur im Zitat
wieder auf ihrer Spitze zu stehen kommt. Wenn wir die andere Möglichkeit

annehmen, dann bliebe es offen. Das Interessante am Bild des Perpetuum

mobile in seiner verbreitetsten Version ist die Tatsache, dass sein
sich drehender kreisförmiger Teil durch eine Aufhängung vom Boden
abgehoben bleibt. Wir haben oben gesehen, dass bei Vigilius die zweite Hälfte

der Drehung in einem Salto mortale gleichzeitig auch der Phase der
Landung entsprach und der Mensch, der sich in der Drehung wiederaufrichtete

gleichzeitig auch wieder auf dem Boden landete. Dieser verschlossene

Mensch - so Vigilius' Vorwurf - ist nicht mehr, wie die erste Form der
Dämonie es war, Christus gegenüber verschlossen. Er hat die Wahrheit
erfahren, er muss daher mit Christus interagiert haben. Diese neue, tiefere
Form der Dämonie weigert sich, die Wahrheit zu bezeugen, sie ethisch
umzusetzen. Dieser verschlossene Mensch hält die Wahrheit für sich, er
bezeugt sie nicht für seine Mitmenschen, aber dies hat Konsequenzen auch
für ihn selbst. Die Wahrheit bleibt für ihn abstrakt, sie wird nicht wirklich
im Leben. Er dreht sich wie das Rad eines Perpetuum mobile vor sich hin
von einer Spitze auf die andere, bis es ihm schwindlig wird, ohne jedoch
Kontakt mit dem Boden, mit dem Leben um sich herum zu haben. Dieses
Leben aber ist Gott selbst. Deswegen ist die Weigerung der Interaktion mit

48 Vgl. KIERKEGAARD, Soren: II concetto dell'angoscia, in: FABRO, Cornelio/REALE, Giovanni
(Hgg.): Seren Kierkegaard. Le grandi opere filosofiche e teologiche. Firenze: Bompiani 2017, 541t.



436 Gloria Dell'Eva

den Mitmenschen gleichzeitig auch die höchste Form der Rebellion gegen
Gott. Der Mensch kann jedoch nicht in der totalen Abstraktion leben,
einen gewissen „Zusammenhang mit dem übrigen Menschenleben [muss er]
bewahren" - so Vigilius im vorherigen Zitat. Diese Form der Dämonie ist
wie ein Blinklicht, bald ist der dämonische Mensch im Leben da, bald ist er

weg, sein Zusammenhang mit dem Leben bleibt nur eine Scheinzusammenhang.

Es gibt noch eine andere Stelle, die diese blinkende Präsenz des
Dämonischen im Leben beschreibt:

Der Schauder, der einen packt, wenn man sieht, wie Mephistopheles zum Fenster

hineinspringt und in der Stellung des Sprunges verharrend dasteht! Dieser
Satz im Sprunge, der an des Raubvogels-, des Raubtiers Sprung gemahnt, der
zweifach entsetzt, weil er im Allgemeinen aus einer vollkommen ruhigen Stellung

hervorbricht, ist von unendlicher Wirkung. Mephistopheles darf deshalb
so wenig wie möglich schreiten; denn selbst das Schreiten ist eine Art Übergang

zum Sprunge, enthält eine erahnte Möglichkeit des Sprungs. [...] Das Plötzliche

aber ist die vollkommene Abstraktion vom Zusammenhang, vom
Vorhergehenden und Nachfolgenden. So bei Mephistopheles. Man hat ihn noch nicht
gesehen, so steht er da, leibhaftig mit Haut und Haar, und die Schnelle kann
nicht stärker ausgedrückt werden als damit, daß er dasteht im Sprung. Geht
der Sprung ins Schreiten über, so wird die Wirkung geschwächt.49

Der Sprung von Mephistopheles ist doppelt, oder er entsetzt zumindest
den Zuschauer zweifach: Er ist wie der Sturzflug des Raubvogels, gefolgt
vom Sprung des Raubtiers. Auch hier finden wir zwei dialektisch-entgegengesetzte

Bewegungen: eine Kopfüber-Bewegung gefolgt von einem
plötzlichen Sprung nach oben. Außerdem bricht der Sprung Mephistopheles'
von einer ruhigen Stellung hervor und er führt zu einer ruhigen Stellung:
er steht da im Sprung. Diese Stellungen bleiben aber voneinander isoliert,
es gibt keine Kontinuität und keinen Zusammenhang zwischen ihnen. Sie

werden nicht in Tanzen verwandelt, das - wie wir oben gesehen haben -
die Harmonie des Menschen mit der Umwelt ausdrückt. Sie werden auch
nicht in ein alles verbindende Schreiten verknüpft, wie bei Abraham, der
voranschritt und „den Sprung im Leben zum Gange wandelte".50 Das
Dämonische in seiner höchsten Form schreitet nicht auf dem Boden,
geschweige denn tanzt es; es springt immer wieder - durch einen Salto
mortale - in eine statische Stellung hinein. Es wird zu einer Sukzession
statischer, angehaltener Stellungen. Seine Bewegung auf dem Boden ist
schluchzend: „In dem einen Augenblick ist es da, in dem nächsten ist es

fort und gleich, wenn es fort ist, ist er wieder da ganz und vollständig" - so

Vigilius im ersten Zitat.

49 Kierkegaard: Der BegriffAngst, 136t,/SKS 4, 432F
50 KIERKEGAARD: Furcht und Zittern, 41/SKS 4,136.



Die Ambiguität der Metapher des Salto mortale in Der BegriffAngst 437

SCHLUSS

Durch die Beschreibung des Weges der Sünde, haben wir die Ambiguität
der Metapher des Salto mortale in Der BegriffAngst beobachten können,
die sowohl für die unterschiedlichen Phasen der Sünde als auch für die
positive Beziehung zwischen Menschen und Gott steht, als Zeugenschaft der
Präsenz Gottes - dargestellt von der Drehung und der Landung.

Es gibt in Der BegriffAngst einen allerletzten Perspektivenwechsel, der
einmal mehr die Ambiguität der Metapher des Salto mortale verdeutlicht.
Der letzte von mir beschriebene Übergang war derjenige von der religiösen
Perspektive des Sündenbewusstseins zur absoluten Perspektive der
Zeugenschaft, der „zweiten Ethik". Dieser Übergang war durch die erlösende

Wirkung Christi ermöglicht. Wir haben gerade auch gesehen, inwiefern
dieser letzte Übergang vom Menschen blockiert werden konnte, nämlich
durch seine Weigerung der Zeugenschaft. Diese war die höchste Form der
Dämonie, welche die von Christus ihr offenbarte Wahrheit nicht in Tat
umsetzten wollte.

Für den Menschen aber, der zur „zweiten Ethik" kommt, gibt es einen
allerletzten Perspektivenwechsel: Er befindet sich für einen Augenblick
exklusiv in der absoluten Perspektive der Zeugenschaft. Die volte ist für ihn
nicht mehr die dialektische Zusammensetzung von einem Kopfüber-Sinken

und einem Sich-Wiederaufrichten. Im Einklang mit der Beschreibung
Tuccaros wird für ihn die volte zu etwas Einheitlichem. Die Drehung - so
Tuccaro - wird vervollständigt, „wenn [die Akrobaten] sich in der Luft
nach unten und dann nach oben schwingen, oder besser gesagt, wenn sie
ihre Körper in der Luft in eine ganze, sphärische Figur drehen, bevor der
Sprung zu Ende ist [...]".51 Für den Menschen, der zur Zeugenschaft der
„zweiten Ethik" kommt, wird die volte in der Luft zu einer einheitlichen,
sphärischen Bewegung. Sie ist nicht mehr dialektische Zusammensetzung
des Sündenbewusstseins (Versinken) und der Zeugenschaft der offenbarten

Wahrheit (Sich-Wiederaufrichten). Die volte wird für diesen Menschen
etwas qualitativ anderes. Dazu gehört auch eine neue Vision der ersten
Hälfte der Drehung: Sie ist nicht mehr ein Versinken in das Sündenbe-
wusstsein, das der Interaktion mit Christus Raum schafft; sondern sie ist
ein mutiges und freiwilliges Sich-Kopfüber-Schwingen, das vorwegnimmt,
was nachher kommt. Kierkegaard definiert dieses Vorwegnehmen die
„Antizipation [...] des Glaubens",52 indem er eine hegelsche Formel wieder
aufnimmt. Der Glaube ist in der Lage, schon während der Phase des Sich-
kopfüber-Schwingens die Möglichkeit des ganzen Kreises vorwegzunehmen.

Oder anders: Der Glaube befindet sich schon in der Perspektive des

ganzen Kreises, noch bevor der Körper die zweite Hälfte der Drehung aus-

51 TUCCARO: Trois Dialogues, 5ir. (meine Übers.).
52 KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 136/SKS 4, 456.



438 Gloria Dell'Eva

geführt hat. Nicht metaphorisch: Noch bevor der Mensch zur erlösenden
Interaktion mit Christus gekommen ist - und unabhängig von ihr -, kann
er im Glauben schon die Präsenz Gottes in der Welt vorahnen. Außerdem
für einen Augenblick - für den Augenblick der bezeugenden Tat, in dem er
die volte vervollständigt - sieht dieser Mensch sich selbst völlig und allein
in der Perspektive der Zeugenschaft. In der Antizipation des Glaubens und
während der bezeugenden Tat überwindet der Mensch für einen Augenblick

seine soteriologische Abhängigkeit von Christus; er überwindet so die
religiöse Dimension und befindet sich exklusiv in seiner absoluten Identität

mit dem „Gott, der da ist".53

Zusammenfassung
In diesem Artikel möchte ich die Zweideutigkeit der Metapher des Salto mortale

in Kierkegaards Der Begriff Angst aufzeigen: Sie steht nicht nur für den

Glauben, wie allgemein angenommen, sondern auch für die Sünde als dessen

Gegenteil. Ich werde mich auf die Beschreibung der verschiedenen Phasen
der Sünde in Der Begriff Angst konzentrieren und zeigen, wie jede dieser Phasen

durch ein entsprechendes Moment des Salto mortale dargestellt wird. Da
die Sünde jedoch eine Umkehrung der positiven Beziehung des Menschen zu
Gott (Glaube) ist, werde ich auch diese positive Beziehung erörtern,
insbesondere dort, wo auch sie unerwarteterweise durch die Metapher des Salto
mortale repräsentiert wird.

Abstract
In this article, I aim to show the radical ambiguity of the metaphor of the
somersault in Kierkegaard's The Concept of Anxiety, that is, that it represents

not only faith, as commonly assumed, but also sin as its opposite. I
will focus on the path ofsin in The Concept ofAnxiety and show how each of
the phases of this path is represented by a different phase of the somersault.
However, since sin is a perversion of man's positive relationship with God

(faith), I will also discuss this positive relationship, especially where it is

represented by the metaphor of the somersault.

53 Diese Überwindung der religiösen Dimension ist nur im Augenblick möglich. Der
Mensch bleibt jedoch für Kierkegaard in Der BegriffAngst konstitutiv auch von Christus
abhängig. Zu dieser doppelten Konstitution des Menschen in den Philosophischen Brocken vgl.
Dell'Eva: Salto mortale, 161-167.


	Die Ambiguität der Metapher des Salto mortale in Der Begriff Angst

