Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 2

Artikel: "Amo, volo ut sis" : Heidegger et saint Augustin
Autor: Blanchet, Vincent

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1055253

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1055253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VINCENT BLANCHET

« Amo, volo ut sis ». Heidegger et saint
Augustin

Aimer, est-ce laisser étre ? Dans ce qui suit, le dernier verbe de la question
aura priorité sur les autres. Il ne s’agira donc ni de psychologie, ni de phi-
losophie morale, mais d'une interrogation sur le sens de I'étre. Que laisser
ou aimer puissent dire 'étre suppose toutefois une compréhension singu-
liere de ce que recouvre 'ontologie - pour autant qu'un tel nom puisse étre
employé encore. S'il faut commencer a s’en expliquer, soulignons que notre
question ne s’adressera pas également a saint Augustin et a Heidegger. Elle
vient de I'un, de Heidegger, et s’adresse aux deux. Il y aura a cet égard asy-
métrie. Or, la pensée heideggérienne ne cesse de décrire la fagon dont 1'étre
se déploie au moyen de verbes désignant des maniéres d’agir. Et peut-étre
ne faut-il pas s’en étonner, dans la mesure ol, inversement, ainsi qu'il
devait I'écrire en ouverture de sa longue lettre a Jean Beaufret, nous « ne
méditons pas de fagon assez décisive encore I'essence de l'agir [das Wesen
des Handelns] », et puisqu'’il faut en vérité entendre par la: « déployer
quelque chose jusque dans la plénitude de son essence [in die Fiille seines
Wesens] »1. En conduisant chaque chose a soi, I'étre agit le premier et ce
sont nos comportements, pratiques, poiétiques et méme théorétiques,
nulle différence a cet égard entre manier et voir, qui sont nommés en fonc-
tion du déploiement de I'étre, non l'inverse. S’il y a métaphore, elle con-
siste & appliquer a 'homme des verbes convenant d’'abord et plus essentiel-
lement a I'étre lui-méme - aimer et laisser ne font pas exception.

Une fois cette précision apportée, il faut indiquer briévement ce qui
suscite cette interrogation sur 'amour et sur le laisser, ce qui justifie
qu’elle s’adresse ainsi de Heidegger a saint Augustin. Qu’elle se concentre
précisément sur le « laisser » (Lassen) tient a la fonction que regoit ce verbe
dans la derniére pensée de Heidegger. Premiérement, ce terme décrit la re-
lation entre I'étre et I'étant, c’est-a-dire la fagon dont I'étre conduit I'étant
jusqu’a lui-méme, le décéle ou le meéne dans le non-retrait (Unverborgen-
heit), ou plus simplement encore dans la présence (Anwesen), en laquelle
consiste la vérité de I'étre lui-méme. De fait, Heidegger décrit ce « décéle-
ment » (Entbergung) comme un « faire » ou plutét un « laisser venir en
présence »2 (Anwesenlassen). L'étre ne cause pas I'étant, ne le fonde pas, il

| HEIDEGGER, Martin : « Brief iiber den “Humanismus” », Wegmarken. Gesamtausgabe [dé-
sormais abrégé en GA, suivi du numéro du volume], Bd. 9. Frankfurt am Main : Vittorio
Klostermann 2004, 313.

2 HEIDEGGER, Martin : « Zeit und Sein », Zur Sache des Denkens, GA 14, 16.



386 Vincent Blanchet

n'en est pas davantage la condition de possibilité a priori, il le laisse plut6t
et plus étrangement étre, c'est-a-dire se présenter, se montrer. S'il y a de
I'étant, c’est a ce « laisser », par lequel I'étre le donne, qu'il faut le rapporter.
Deuxiémement, I'importance du « laisser » tient également au critére de dé-
marcation qu’il constitue dans la compréhension heideggérienne de I'his-
toire de la philosophie, ou plutét de la fagon dont I'étre s’adresse, en elle, a
I'étre de 'homme. Heidegger s’est certes efforcé de ressaisir I'expérience
grecque de I'étre, celle d’'ou jaillit le questionnement philosophique, sa
pensée ne s'en est cependant pas moins engagée, pour finir, en direction
de ce que les Grecs n’ont pu voir ni nommer, vers une expérience plus ori-
ginaire encore, dont Heidegger écrira dans Unterwegs zur Sprache qu’elle
n'est « plus jamais grecque »3 (nie mehr griechisch). Or, une note des Ca-
hiers noirs affirme justement que « les Grecs ne savent rien du “laisser” »4.
Ainsi le laisser se présente-t-il comme la ligne de démarcation entre ce qui
est grec et ce qui ne l'est plus, entre la réappropriation heideggérienne de
I'expérience grecque de I'étre et le domaine plus originaire, sien irréduc-
tiblement, depuis lequel cette réappropriation a lieu. Ces deux éléments,
au moins, font 'importance de ce verbe.

A partir de 13, il est particuliérement remarquable que ce « laisser », in-
connu des Grecs dong, soit justement le ressort de la description heideggé-
rienne de I'amour, comme si les premiers amants de la sagesse n’'avaient
pourtant pas eu la sagesse de I'amour. Dans une lettre adressée a Ludwig
von Ficker, I'ami du poéte Georg Trakl, Heidegger cong¢oit notamment
I'amour comme « le laisser-étre en un sens plus profond [Liebe ist das Sein-
lassen in einem tieferen Sinn] »5. Et déja dans ses legons sur Nietzsche,
lorsqu’il cherchait a préciser la signification de I'amor fati, Heidegger re-
connaissait en lui I'acquiescement a I'étre, assentiment en lequel la volonté
s'accomplit : « Amor - I'amour est a comprendre en tant que volonté, en
tant que volonté qui veut que I'aimé soit en son essence ce qu'il est ».
Quelques années plus tard, la méditation du poéme Andenken, de Holderlin,
offrira également l'occasion a Heidegger de comprendre 'amour, ou plus
précisément son « esprit [Geist] », comme « la volonté que 'aimé atteigne
son déploiement d’essence [Wesen] et y demeure fermement »7. Comme
amour, la volonté semble donc rejoindre son degré le plus haut et le plus
essentiel en tant qu'elle laisse étre I'aimé. Dans le premier volume des An-
merkungen, Heidegger écrit encore que le « secret de 'amour » (Geheimnis

3 HEIDEGGER, Martin : « Aus einem Gesprach von der Sprache », Unterwegs zur Sprache,
GA 12, 126.

4 HEIDEGGER, Martin : Winke I und II (Schwarze Hefte 1957-1959), GA 101, 107.

5 HEIDEGGER, M./FICKER, L. von : Briefwechsel 1952-1967. Stuttgart : Klett-Cotta 2004,
136-137.

6 HEIDEGGER, Martin : Nietzsche, GA 6.1, 422. Cf. HEIDEGGER, Martin : Uberlegungen 1I-VI
(Schwarze Hefte 1931-1938), GA 94, 242.

7 HEIDEGGER, Martin : Erlduterungen zu Hélderlins Dichtung, GA 4, 125 (trad. fr., 160).



« Amo, volo ut sis ». Heidegger et saint Augustin 387

der Liebe) consiste a « laisser rapatrier [heimkehren lassen] 1'aimé, dans
I'amour, jusque dans le propre de ’essence, qui s’éleve en lui a travers
I'amour »8. Dans la mesure ou I'amour, ainsi, n'intervient ni ne se saisit,
n’oriente ni n'accapare I'aimé, mais attend 'autre en son propre, l'attend la
ou il demeure, chez lui (Heim) d'une certaine maniére, et le laisse s’y épa-
nouir et s'y recueillir (Ge-), le « laisser » est bien le « secret » (Ge-heimnis)
que 'amour recéle. Et ce sens de 'amour, avec en lui le « laisser » pourtant
inconnu des Grecs, éclaire encore, dans Besinnung cette fois, le sens de la
dihocodia, que Heidegger traduit ainsi : « Die Liebe zur Weisheit » ; avant
de préciser que cet amour « ne souhaite ni n’exige rien », mais « laisse
d’abord ce qui est digne d’'amour “devenir” I'aimé en tant que tel », car
I'amour est justement la volonté que « l'aimé soit »°. Aimer, ce a quoi la
philosophie se destine, c’est donc bien laisser-étre.

Inversement, il arrive aussi & Heidegger de définir le « laisser » comme
une forme d’amour, comme la « manieére d’aimer de ce qui est noble »10
(die Weise, in der Edle lieben). Tantdt 'amour parait-il la plus haute moda-
lité du laisser, tantdt c’est donc le laisser qui semble a I'inverse la plus noble
facon d’aimer. Au reste, comme vy insistent les Vortrdge und Aufsitze,
« laisser [belassen] d’avance quelque chose en son essence »1! ne signifie
pas délaisser, mais doit étre envisagé comme un « ménager » (schonen).
Laisser étre signifie par conséquent se retenir pour protéger le déploie-
ment de ce qui est, lui laisser place ou lui donner lieu ; ainsi de I'étre ne
donnant I'étant, ne le montrant qu’en se soustrayant lui-méme dans ce dé-
célement donateur. Laisser signifie partant aimer de la fagon la plus haute,
et cela veut dire ménager ou épargner.

Mais la centralité qu'il faut reconnaitre au verbe « lassen » dans la mé-
ditation heideggérienne, et son lien a 'amour, se marque d’une autre fagon
encore et ne saurait étre abstraite du réle que la réflexion de Heidegger sur
'époque de la technique, en laquelle domine la « volonté de volonté », con-
fere a la sérénité comme délaissement (Gelassenheit12). Se soustraire a I'em-
pire de la technique signifie s’affranchir de la volonté elle-méme, perspec-

8 HEIDEGGER, Martin : Anmerkungen I-V (Schwarze Hefte 1942-1948), GA 97, 61. Un autre
passage (p. 51) identifie, dans un contexte déterminé toutefois, 'amour (Liebe) et la sérénité
(Gelassenheit).

9 HEIDEGGER, Martin : Besinnung, GA 66, 63.

10 HEIDEGGER, Martin : Anmerkungen VI-I1X (Schwarze Hefte 1948/49-1951), GA 98, 16.

11 HEIDEGGER, Martin : « Bauen, Wohnen, Denken », Vortrige und Aufsdtze, GA 7, 151.

12 Voir HEIDEGGER, Martin : « Gelassenheit », Reden und andere Zeugnisse eines Lebens-
weges, GA 16, 517 et suivantes ; voir également HEIDEGGER, Martin : « Zur Erorterung der Ge-
lassenheit. Aus einem Feldweggesprich iiber das Denken », Aus der Erfahrung des Denkens,
GA 13, 37 et suivantes. Sur la Gelassenheit, Eckhart et Heidegger, voir SCHURMANN, Reiner :
Mafitre Eckhart ou la joie errante. Sermons allemands, trad. et commentaires. Paris : Payot &
Rivages 2005 ; CATTIN, Emmanuel : Sérénité. Eckhart, Schelling, Heidegger. Paris : Vrin 2012,

et MOORE, lan Alexander : Eckhart, Heidegger, and the Imperative of Releasement. New York :
SUNY Press 2019.



388 Vincent Blanchet

tive en laquelle Heidegger se tourne vers la pensée et la langue de Maitre
Eckhart. Geldzenheit ou abgescheidenheit, ce dernier terme donnant son
titre a un traité dont on discute l'attribution au Maitre!3, permettent a
Eckhart de nommer et de concevoir le faite de la volonté, qui est aussi sa
libération, et d’abord son affranchissement a 'égard d’elle-méme. Relative-
ment a notre question, les constantes lectures eckartiennes de Heidegger14
et le fait qu'il en assume la langue - fat-ce pour en infléchir la signification
- n'importent pas seuls. Il faut encore relever que ce délaissement de la
volonté, la prédication eckartienne I'a une fois décrit comme le cceur de
I'amour. Aimer n’est pas s’attacher a soi, tout au contraire. Celui qui aime
son ami ne saurait rechercher le bien qu'il en regoit, sans quoi il se cher-
cherait toujours lui-méme en l'autre. Aimer signifie s’ouvrir a 'autre, c’est-
a-dire, précise le Maitre, qu'il « faut te laisser toi-méme, te laisser totale-
ment »15. Un tel abandon advient alors dans 'amour, qui n’attend rien de
'aimé, qui demeure « sans pourquoi » et en lequel la volonté se transforme,
jusqu’a la limite de l'annihilation, puisqu’elle ne veut plus rien, aimant
'ami uniquement « pour ce qui est en lui »16. Pareil amour, qui laisse étre
I'aimé, n’est alors jamais si parfait que lorsqu'’il se tourne vers celui qui est,
celui dont I'étre est d’étrel7, a savoir Dieu. La sérénité (Gelassenheit), avant
que d’étre un mot de Heidegger, se joint donc a I'amour dans la prédica-
tion eckartienne, en laquelle aimer signifie laisser étre ou vouloir que l'ai-
mé soit ce qu'il est.

Le commentaire du Maitre thuringien n'est cependant pas le lieu en
lequel Heidegger élabore sa pensée de I'amour. C’est en effet en 1925, pour
la premiere fois, puis en 1927 a nouveau, que Heidegger adressait a Hannah
Arendt ces mots, qu'il attribuait alors a saint Augustin : amo, volo ut sis™.

13 Voir la préface des traducteurs de Maitre ECKHART : Du détachement et autres textes,
trad. G. Jarczyk et P. -]. Labarriére. Paris : Payot 2016, 14 et suivantes.

14 Voir A ce sujet SCHURMANN, R. : Maitre Eckhart ou la joie errante, 295, n. 1.

15 M. ECKHART : Sermon 28, Traités et sermons, trad. A. de Libera, Paris : Garnier Flam-
marion 1995, 323.

16 Jbid.

17 Voir Exode, 3,14 et le commentaire eckartien de ce verset dans Maitre ECKHART :
Commentaire du livre de I’Exode, trad. ].-C. Lagarrigue. Paris : Les Belles Lettres 2022, 52 et
suivantes.

18 « Amo signifie volo ut sis, a dit une fois Augustin, je t'aime - je veux que tu sois ce que
tu es » (Lettre de Heidegger a Arendt datée du 13 mai 1925, in : HEIDEGGER, M./ARENDT, H. :
Briefe 1925 bis 1975 und andere Zeugnisse. Frankfurt am Main : Klostermann 1998, 31 ; trad.
fr., p. 36) et « Volo, ut sis ! Telle est la seule et unique réponse que je trouve a ta si tendre
lettre » (Lettre du 7 décembre 1927, in : HEIDEGGER, M./ARENDT, H. : Briefe 1925 bis 1975 und
andere Zeugnisse, 59). Heidegger adressera également la méme formule a Elisabeth
Blochmann dans une lettre du 1 janvier 1928 ; I'amour est ainsi compris « als innerste
Freiheit des Einen zum Anderen » (HEIDEGGER, H./BLOCHMANN, E. : Briefwechsel [1918-1969].
Marbach am Neckar : Deutschen Literaturarchiv 1990, 23). Heidegger a également écrit quel-
ques vers a partir de ces mots ; voir Gedachtes, GA 81, 109. Sur la pensée heideggérienne de



« Amo, volo ut sis ». Heidegger et saint Augustin 389

Le concept d’amour, comme volonté que l'aimé soit, concept a partir
duquel Heidegger éclairera jusqu’a 'amour de la sagesse, la db1hocodia, dont
il se servira encore pour approcher aussi bien Hélderlin que Nietzsche,
concept, surtout, dont le « laisser-étre » ne semble parfois qu'une moda-
lité, peut en conséquence étre ultimement renvoyé, d'une fagon qui devrait
étre précisée, mais qui ne manque pas de surprendre, a Augustin, évéque
d’Hippone.

Tenir cette référence, en raison de son contexte scolaire ou épistolaire,
pour locale et périphérique serait par ailleurs erroné. D’une fagon tout a
fait similaire, dans La parole d’Anaximandre, dont la tache consiste a éta-
blir I'expérience de I'étre la plus originairement grecque, tout autant que la
détermination de la justice (8(xn) dés lors qu'elle n'est plus rapportée a la
volonté, mais a la vérité de 1'étre, Heidegger opére le méme détour augus-
tinien, cette fois lorsqu’il s’agit de traduire en allemand la section a ses
yeux la plus décisive du fragment d’Anaximandre : xaté 10 xpewv, habi-
tuellement rendue par: « selon la nécessité ». La manceuvre est alors
étrange!®, car pour justifier la traduction dans l'allemand der Brauch,
I'usage, du grec 16 xpewv, qui détermine selon lui la relation de I'étre a
I'étant, Heidegger renvoie a la compréhension augustinienne du latin fruor,
qui signifie jouir de quelque chose, en avoir la jouissance, et qui s'avére
étymologiquement apparenté a I'allemand brauchen, faire usage de ceci ou
cela, ou, secondairement, en avoir besoin. Heidegger cite alors saint Augustin
dans le De Moribus catholicae Ecclesiae : « Qu’est-ce en effet que nous
nommons jouir, sinon avoir a disposition ce que I'on aime avec dilection
[Quid enim est aliud quod dicimus frui, nisi praesto habere, quod dili-
gis] ? »20, Et Heidegger conclut : « Dans frui, il y a : praesto habere ; praesto,
praesitum signifie en grec Ymokelpevov, ce qui repose 1a devant a décou-
vert, I'ovola, ce qui est a chaque fois présent. “Brauchen” veut donc dire :
laisser venir en présence ce qui est présent en tant que présent [etwas An-
wesendes als Anwesendes anwesen lassen] ; frui, bruchen, brauchen, Brauch
signifient : remettre quelque chose a son essence propre et le retenir en
tant que présent ainsi en une main qui le garde »2!. Puisque Heidegger ex-
trait « le présent en tant que présent » (Anwesendes als Anwesendes), via le
grec vmokelpevov, de l'adverbe praesto compris comme *praesito, 'autre
partie de la formule augustinienne, le verbe « avoir » et son complément,

I'amour et son rapport a saint Augustin, voir PERRIN, Christophe : Les sources augustiniennes
du concept d'amour chez Heidegger, in : Revue philosophique de Louvain 107 (2009) 2, 239-267.

19 Elle fut déja l'objet des analyses de D. Franck ; voir FRANCK, Didier : Heidegger et le
christianisme. L’explication silencieuse. Paris : Presses universitaires de France 2004, 123 et suiv.

20 SAINT AUGUSTIN : De moribus ecclesiae catholicae, 1, 111, 4, La morale chrétienne, BA 1
(= Bibliothéque Augustinienne. Premiére série 1). Paris : Institut d’Etudes Augustiniennes
1949, 142-143 ; passage cité par HEIDEGGER, Martin : « Der Spruch des Anaximander », Holz-
wege, GA 5, 367.

21 HEIDEGGER, M. : « Der Spruch des Anaximander », Holzwege, GA 5, 367.



390 Vincent Blanchet

précisant que la possession est celle de I'aimé, possession de 'aimé qui dé-
finit précisément la jouissance, cette partie de I'expression d’Augustin, ha-
bere, quod diligis, se trouve par conséquent glosée par I'allemand anwesen
lassen, « laisser venir en présence ». Et rien ne justifie ce commentaire hei-
deggérien, sinon ceci : avoir a disposition ce que I'on aime, c’est bien aussi
aimer ce que l'on a a disposition, tel qu’il est, et partant le laisser se déplo-
yer en présence, le laisser étre et le garder en son étre. Difficile, dés lors,
de méconnaitre, dans le sens que Heidegger préte au fruor augustinien, et
dont il fait I'analogue du té xpewv anaximandrien comme du Brauch par
lequel il cherche a saisir la relation de I'étre et de 1'étant, la signification
qu’il confére par ailleurs a 'amour et a son laisser-étre, la aussi en réfé-
rence a saint Augustin.

Pareils emprunts ne sont cependant pas sans conséquences. Si le
« laisser » est justement ce a quoi les Grecs n’ont jamais eu accés, faut-il en
conclure que « I'amour » au sens le plus profond leur fut étranger ? Plus
encore, ce qui « n’est plus jamais grec » reconduit-il, et comment, a ce qui
fut accessible a saint Augustin et demeure peut-étre proprement chrétien ?
D’une autre fagon, si le laisser-étre peut se nommer amour, au sens augus-
tinien, faut-il admettre une analogie entre la relation de I'étre a I'étant et
celle de Dieu a la créature ? Difficile d'imaginer que Heidegger puisse op-
poser autre chose qu'un refus a de telles hypothéses. Au reste, si jamais ces
questions peuvent recevoir une réponse, celle-ci ne saurait étre atteinte ici.
Mais, puisqu'il est apparu, d’'une part, que « laisser-étre » signifie pour
Heidegger aimer, que l'inverse est également vrai, et, d’autre part, que
cette détermination de I'amour se réclame d’Augustin, il n’est pas interdit,
cependant et plus modestement, de contribuer a clarifier ces interroga-
tions, peut-étre sans réponse, en s’enquérant de l'ceuvre augustinienne
elle-méme, afin de mesurer la portée de la référence heideggérienne. Aimer,
pour saint Augustin, est-ce simplement vouloir que 'aimé soit, et cela si-
gnifie-t-il le laisser étre ce qu’il est ? L’enjeu s’aveére a la fois conceptuel et
doctrinal, puisqu’il s’agit d’approcher ce que signifie essentiellement aimer,
aussi bien que de préciser la conception augustinienne de I'amour et la
signification de la maniére dont Heidegger s’y réfere.

Si telle est & présent notre question, il faut commencer par relever I'im pos-
sibilité d’identifier la provenance littérale du amo, volo ut sis, présenté par
Heidegger comme une parole augustinienne22, Un passage trés approchant
se trouve bien, il est vrai, dans un sermon de saint Augustin. En voici le
texte : « Quiconque aime quelque chose, veut-il qu'il soit ou ne le veut-il

22 On consultera sur ce point MILES, Margaret : Volo ut sis : Arendt and Augustine, in :
Dialog : A Journal of Theology 41 (2002) 3, 221-230, et surtout MAYER, Cornelius : Augusti-
nus : ,Ich will, dass du bist“(?). Zum Problem der angeblich augustinischen Herkunft dieser
Sentenz, in : Augustiniana 62 (2012), 3-4, 251-264.



« Amo, volo ut sis ». Heidegger et saint Augustin 301

pas ? Je crois que si tu aimes tes fils, tu veux qu'’ils soient ; mais si tu ne
veux pas qu'ils soient, tu ne les aimes pas. Et quoi que tu aimes, tu veux
qu'il soit [vis ut sit], ce dont tu désires qu’il ne soit pas [cupis ut non sit] tu
ne 'aimes aucunement »23. L'« ouverture a I'autre » prend ici le sens d’'une
« tendance vers I'étre »24, en sorte qu'aimer signifie d'une certaine fagon
laisser étre I'aimé. Toutefois, jamais Heidegger ne mentionne ce sermon,
qu’il ne pouvait d’ailleurs connaitre, puisqu’il n'a été découvert dans des
homiliaires allemands, par Cyrille Lambot, qu'en 195225. Il semble plutét
que le premier embryon de cette reconstruction heideggérienne remonte a
un cours de 1921 intitulé « Augustin et le néoplatonisme »26. Dans I'un des
compléments de ces legons, constitué a partir des notes d'Oskar Becker,
Heidegger commente le sens de la dilectio augustinienne en se référant en
particulier et en les paraphrasant, sans les distinguer nettement, aux trai-
tés VIII et IX des Homélies sur la premiére épitre de saint Jean. Heidegger
affirme alors pour la premiére fois, du moins semble-t-il : « 'amour au
sens propre tend fondamentalement vers le dilectum, ut sit. L’amour est
donc la volonté en vue de I'étre de I'aimé »27. Heidegger en vient a déter-
miner I'amour véritable de cette fagon par opposition avec une autre ma-
niere d’aimer, que saint Augustin commence précisément par écarter. En
effet, le Tractatus in Iohannis Epistulam précise : « nous ne devons pas
aimer les hommes [amare homines] [...] dans le sens ol nous entendons
dire aux gourmands : j'aime les grives [amo turdos] », car aimer les grives
signifie en ce cas les priser « pour les tuer et pour les consommer [occidat
et consumat] », c’est-a-dire « les aimer pour qu’elles ne soient plus [amat,
ut non sint] ; les aimer pour qu’elles périssent [ad hoc amat, ut perimat] »28.
L’amour ne saurait vouloir détruire I'aimé sans basculer dans la haine. Plus
amplement, aimer ne peut signifier vouloir s'unir a I'aimé par absorption,
c’est-a-dire en se le soumettant, en le subordonnant a la finalité de la vie
de 'amant. Une telle union, celle que réclame la convoitise (cupiditas), se-
rait & sa maniére encore une annihilation de 'aimé. La langue augusti-

23 SAINT AUGUSTIN : Sermon CCCXXXV/I (= Lambot XXVII), 3 : « Quod quisque amat,
vult esse, an non vult esse ? Puto quia, si amas filios tuos, vis illos esse; si autem illos non vis
esse, non amas. Et quodcumque amas, vis ut sit, nec omnino amas quod cupis ut non sit » ;
voir LAMBOT, Cyrille : Nouveaux sermons de saint Augustin, in : Revue bénédictine 62 (1952),
106. Nous remercions Kristell Trego d’avoir a nouveau attiré notre attention sur ce passage
important,

24 Ces deux expressions, se référant a ce passage augustinien, sont celles de K. Trego ;
voir : TREGO, Kristell : La liberté en actes. Ethique et métaphysique, d’Alexandre d’Aphrodise a
Jean Duns Scot. Paris : Vrin 2015, 117, note 2.

25 LAMBOT, C. : Nouveaux sermons de saint Augustin, 95 et suivantes.

26 HEIDEGGER, Martin : Phdnomenologie des religiésen Lebens, GA 60, 291-292.

27 Ibid.

28 SAINT AUGUSTIN : In lohannis Epistulam ad Parthos tractatus decem, VIII, Homélies sur
la premiére épitre de saint Jean, BA 76 (= Bibliothéque Augustinienne. Neuviéme série :
Traités sur saint Jean 76). Paris : Institut d'Etudes Augustiniennes 2008, 326-327.



392 Vincent Blanchet

nienne spécifie en conséquence I'amor, en le nommant dilectio ou cari-
tas2?, deux mots pour ce que le grec johannique nomme d&ydmnn3°,

Etabli que la dilection ne consume pas ce qu’elle vise, ne s’en prend pas
a I'étre de I'aimé, saint Augustin se demande ensuite si, dans I'autre sens,
I'amour véritable peut consister a « donner » (praesto) plutét qu'a prendre,
et s'il se résume dés lors a la « bienveillance » (beneuolentia). Sans qu’il ne
'exclue, saint Augustin précise cependant que vouloir donner a l'autre, et
aimer cette maniére d’aimer, implique de vouloir I'indigence de 'aimé, de
souhaiter son besoin de 'amant, ce qui comporte toujours le risque, pour
ce dernier, de s'attacher a sa propre supériorité : « Car si tu donnes quel-
que chose a un malheureux, peut-étre désires-tu te grandir a ses dépens
[extollere te cupis aduersus eum] et peut-étre veux-tu qu'il te soit assujetti
[eum tibi esse subiectum] parce que tu es, toi, 'auteur [auctor] du bien-
fait »31, En ce cas, conclut saint Augustin, sans pour autant écarter la bene-
uolentia, mieux vaut aimer « un homme heureux auquel tu n'as rien a
offrir »32 (felicem hominem cui non habes quod praestes), puisque l1a uni-
quement I'amour est « plus sincére » (sincerior), c’est-a-dire plus résolu-
ment tourné vers l'autre, penchant vers lui, et non toujours a nouveau
orienté vers soi-méme. Aimer n’'est pas soumettre et ce n'est pas vers un
inférieur que 'amour se déploie le plus purement, bien plutét est-ce vers
I'égal ou le supérieur. Celui que tu aimes, recommande le sermon, « sou-
haite qu'’il te soit égal, afin que vous soyez tous deux soumis au seul a qui
I'on ne peut rien donner [Opta aequalem, ut ambo sub uno sitis cui nihil
praestari potest] »33. Aimer, tel que le permet la relation entre les égaux ou
envers le supérieur, ne revient donc ni A prendre ni simplement & donner.

Aimer sans prendre ni donner, hors de toute indigence, qu’elle soit
celle de I'aimé ou de I'amant, et celle de I'aimé, pour autant qu’elle excite
son amour, révéle aussi celle de I'amant, est-ce toutefois autre chose que
simplement jouir et se réjouir de 1'étre aimé ? Affranchi du besoin, I'amour
n'est-il pas la pure jouissance prise a ce que l'aimé soit ? Et que fait
I'amour, en ce cas, quand il n'apporte ni ne retranche rien, sinon précisé-
ment laisser étre I'aimé ? De fait, la jouissance désigne 'amour au repos
dans 'aimé : « Jouir, c’est en effet étre rivé par amour a une chose pour

29 Ce qui n'empéche pas I'univocité de I'amour, voir MARION, Jean-Luc : Au lieu de soi.
L’approche de saint Augustin. Paris : Presses universitaires de France 2008, 365 et suivantes.

30 SAINT AUGUSTIN : Sermon, 349, 3, PL, 39, 1529. Cf. « [...] la dilection ou la charité [dilec-
tio sive charitas] (car I'un et l'autre nom vaut pour la méme et unique chose) » (SAINT
AUGUSTIN : De Trinitate, XV, XVIil, 32, BA 16 (= Bibliothéque Augustinienne. Deuxiéme série :
Dieu et son ceuvre 16). Paris : Institut d’Etudes Augustiniennes 1955, 510-511).

31 SAINT AUGUSTIN : In Iohannis Epistulam ad Parthos tractatus decem, VIII, BA 76, 328-329.

32 Ibid.

33 Ibid.



« Amo, volo ut sis ». Heidegger et saint Augustin 393

elle-méme [Frui enim est amore alicui rei inhaerere propter seipsam] »34. Et
ce qui se nomme ici amor est bien dilectio, puisque fruor, selon un passage
déja cité, veut dire « praesto habere, quod diligis »35. Mais si jouir est aimer,
il est aussi des cas ou aimer ne signifie pas autre chose que jouir, ainsi
justement lorsque nous aimons un égal, a qui il n’est rien a prendre ni a
donner, dont nous ne faisons aucun usage. Pour cette raison Heidegger
peut-il écrire, en latin bien que le latin augustinien ne le dise pas lui-
méme, que I'amour véritable se tourne vers le dilectum, ut sit. C’est que si
jouir implique d’aimer, 'amour le plus sincére est inversement jouissance.
La paraphrase heideggérienne tend en somme a comprendre la dilectio dans
I'horizon déterminant de la fruitio, et de la comme pur acquiescement a
I'étre de 'aimé. Reconduite a la fruitio, la dilectio se formule par consé-
quent « volo, ut sis », par opposition d’avec l'usus qui, quelles que soient
les choses auxquelles il s’attache, ne les aime d’une certaine fagon que « ut
non sint », puisqu'’il les reconduit a autre chose qu’elles-mémes. Plus de
deux décennies plus tard, lorsque Heidegger justifiera par la médiation du
frui augustinien sa compréhension de « brauchen » comme « laisser venir
en présence », il n'est donc pas impossible qu’il y ait encore entendu ré-
sonner une telle dilectio, comme le suggére du reste la constance de sa dé-
finition de 'amour comme « laisser-étre » (sein-lassen). Si brauchen doit
alors dire la fagon dont I'étre se rapporte a I'étant, il ne sera peut-étre pas
impossible de discerner en cette relation un lointain reflet de cet amour.

Cette convergence entre aimer et jouir, qui semble a l'arriére-plan de la
paraphrase heideggérienne, peut-elle néanmoins étre tenue jusqu'au bout
et la jouissance doit-elle étre comprise comme laisser-étre ? Répondre de-
mande de préciser a chaque fois I'amour dont il est question. La conver-
gence semble valoir avant tout, nous I'avons vu, mais il faut y revenir et
préciser encore, de I'amour de I'égal pour son égal, c’est-a-dire du frere
pour son frére. Mais cette dilection est-elle vraiment un simple laisser-
étre, une réjouissance prise a I'étre de 'autre ? Dans la suite de I'homélie
sur laquelle Heidegger s’appuie, saint Augustin ne dit pas amo, volo ut sis,
mais tout au contraire, s'agissant de I'ennemi qu'il me faut pourtant aimer
comme mon frére : « Tu n'aimes pas en lui ce qu'il est, mais ce que tu veux
qu'’il soit [Non enim amas in illo quod est, sed quod uis ut sit] »36. Aimer son
frére n'est donc pas toujours jouir et se réjouir de son étre, car si mon frere
ne m'aime pas, s'il s’avére mon ennemi, je ne puis pas I'aimer en tant que
tel, c’est-a-dire aimer sa haine, ce qui reviendrait 4 me détester moi-méme,

34 SAINT AUGUSTIN : De Doctrina christiana, BA n/2 (= Bibliothéque Augustinienne.
Premiére série : Opuscules 11/2). Paris : Institut d’Etudes augustiniennes 1997, 81.

35 SAINT AUGUSTIN : De moribus ecclesiae catholicae, 1, 111, 4, BA 1, 142-143.
36 SAINT AUGUSTIN : In Iohannis Epistulam ad Parthos tractatus decem, VIII, BA 76, 342~
343.



394 Vincent Blanchet

et I'aimer signifie simplement souhaiter qu’il soit mon frére, en sorte que
mon amour ne porte pas sur ce qu’il est (quod est), mais sur ce qu'il est dans
ma volonté, autrement dit sur ce que je veux qu'il soit. Or, que puis-je vou-
loir de mon ennemi ? Qu'y a-t-il en lui dont il faudrait se réjouir et que je
puisse simplement laisser étre ? Ceci uniquement qu’il soit mon frére, que
mon pére soit aussi le sien. C’est pourquoi aimer son ennemi signifie re-
connaitre « qu'il est fait par Dieu » (a Deo factus est). Or, ce cas particulier
de 'amour fraternel, lui-méme « parfaite dilection »37, le cas de 'amour
pour I'ennemi, enseigne un point capital et plus général : aimer ne signifie
jamais vouloir sans plus que l'autre soit, le laisser étre ce qu'il est, mais
toujours vouloir qu'il soit tel que Dieu I'a fait, c’est-a-dire tel que Dieu
I'aime et le veut. Par dilection, je n’aime pas 'autre, qu'’il soit mon ennemi
ou non, pour la raison qu'il serait mon égal, mais quoi qu'il en soit et pour
qu'il le soit, parce qu’il doit I'étre, mon égal ou mon frere, puisqu’il est, lui
aussi, c’'est-a-dire est créé. C'est pourquoi aimer mon frére n'est pas le
laisser étre, mais plutdt prier le Seigneur par ces mots : « transforme-le ! »38
(muta illum). Qu’il soit ou non mon ennemi, je ne jouis en 'aimant que de
I'amour qui est en lui comme en moi, celui dont notre étre est 'ceuvre et
par lequel nous sommes fréres. Aimer son égal n'est donc possible qu'a
aimer le tiers au regard duquel nous sommes égaux, c’est pourquoi, comme
'écrivait Augustin, lorsque je souhaite que l'autre soit mon frére, je sou-
haite en vérité que nous soyons « tous deux soumis au seul a qui I'on ne
peut rien donner [ut ambo sub uno sitis cui nihil praestari potest] »39.

Dans le De Trinitate, saint Augustin le formule encore autrement, qui
rappelle d’abord que « la créature nous est soit égale, soit inférieure [aut
par nobis, aut inferior creatura sit] », puis que de l'inférieur il faut « user
pour Dieu [inferiore utendum est ad Deum] », avant de souligner que de
« l'égal il faut en jouir, mais en Dieu [pari autem fruendum, sed in Deo »,
« comme tu dois, toi, jouir de toi-méme, non pas en toi-méme, mais en
celui t'a fait [te ipso, non in te ipso frui debes, sed in eo qui fecit te] »40. Si
I'amour de I'égal est dilectio et la dilectio une fruitio plutét qu'un usage, il
n’en demeure pas moins que la jouissance de 1'étre de I'autre ne vaut qu’a
la condition que la créature soit ressaisie in Domino, et donc en ce qui,
d’elle, demeure dans celui qui I'a faite, c’est-a-dire pour autant que l'at-
tachement que je porte a son étre s’attache a I'auteur de son étre. Con-
trairement a ce qui est d’abord apparu, la jouissance n'a donc pas primor-

37 SAINT AUGUSTIN : In Iohannis Epistulam ad Parthos tractatus decem, VIII, BA 76, 342~
343.

38 Ibid.

39 SAINT AUGUSTIN : In Iohannis Epistulam ad Parthos tractatus decem, VIII, BA 76, 328-
329.

40 SAINT AUGUSTIN : De Trinitate, 1X, ViiI, 13, BA 16, 98-99 ; et saint Augustin insiste im-
médiatement sur le fait qu'il ne faut pas nous en « remettre a nous-méme » ni « nous laisser
aller [relaxare], pour ainsi dire, vers le bas ».



« Amo, volo ut sis ». Heidegger et saint Augustin 395

dialement pour terme l'égal, mais le « supérieur a 'homme »41, en sorte
qu’il n'y a de jouissance légitime et pleine que de Dieu ; entre égaux, il n'y
a en vérité de jouissance qu’a la condition que chacun aime l'autre en Dieu,
c’est-a-dire Dieu en l'autre, et ce n’est qu’a cet instant que la dilectio pour
une autre créature peut s’'identifier a une jouissance. Aimer ne se réduit
donc pas a laisser simplement étre ce qui est, mais signifie plutét jouir en
chaque étre de son auteur, de 'amour que celui-ci porte a sa création4?,
laisser Dieu étre « tout en tous »%3, si I'on veut, mais, plus activement en-
core, tendre vers lui en tout ce qui est44, reconduire en lui tout ce qui cher-
che a s’en écarter, en lui soumettant ce qui nous est inférieur et dont nous
usons pour lui, ad Deum, et en lui confiant nos égaux, dont nous jouissons
en lui, in Deo.

Si aimer signifie reconduire I'autre a demeure, heimkehren lassen, comme
le notait Heidegger, le lieu d’une telle reconduction n’est cependant pas,
dans Augustin, I'étre de chaque étant, mais Dieu lui-méme, unique lieu de
repos véritable. Si, quoi que nous aimions, en usage ou jouissance, nous le
reconduisons a Dieu, c’est que reconduire chaque chose a « ce qu’elle est
elle-méme » (quod ipsa est), comme y insiste le commentaire augustinien
de la Genése, revient a la placer en celui qui donne et soutient son étre, en
Dieu, « le lieu de son repos »45 (autem quietis locum). Aimer signifie par
conséquent disposer 'aimé en Dieu comme lieu en lequel tout ce qui est a
son étre, ou encore confier 'aimé, non pas a son étre propre, mais a I'amour
lui-méme, car « Dieu est amour [Deus dilectio est] et celui qui demeure
dans I'amour demeure en Dieu et Dieu en lui »46.

Dans tous les cas, puisque c’est a Dieu que jouissance et amour pour
nos égaux doivent étre rapportés en derniére instance, aucun « laisser » ne
saurait par conséquent suffire a les décrire. Jouir de I'autre en Dieu, ne
signifie ni « reldichement ni négligence »47 (remissio et neglegentia). La né-
gligence qui délie et délaisse est littéralement le contraire de la dilection et

41 SAINT AUGUSTIN : De moribus ecclesiae catholicae, 1, 111, 5, BA 1, 142-143.

42 Cet amour n’est pas un jouir, il est un user, mais en un sens tout autre que I'user qui
est le ndtre a I'égard des créatures : « C'est parce qu'il est bon que nous sommes. [...] L'usage
donc que Dieu est dit faire de nous ne se rapporte pas a son utilité a lui, mais a la nétre, et a
sa bonté a lui seulement » (SAINT AUGUSTIN : De doctrina christiana, 1, XXXI, 34-XXXII, 35, BA
11/2, 120-123).

431Co15,28.

44 « Mais toi, tends-toi vers lui de toutes les forces de ton esprit, cours vers lui, cherche
ses embrassements, redoute de t'éloigner de lui » (SAINT AUGUSTIN : In Iohannis Epistulam ad
Parthos tractatus decem, IX, BA 76, 386-387).

45 SAINT AUGUSTIN : De Genesi ad litteram, 1V, Xvill, 34, BA 48 (= Bibliothéque Augus-
tinienne. Septiéme série : Exégése 48), Paris : Institut d’Etudes Augustiniennes 1972, 326-327.

46 SAINT AUGUSTIN : In Iohannis Epistulam ad Parthos tractatus decem, VIII, BA 76, 350~
351

47 SAINT AUGUSTIN : In Iohannis Epistulam ad Parthos tractatus decem, VII, BA 76, 308-
309.



396 Vincent Blanchet

saint Augustin préche afin que la « charité soit ardente a redresser et a
corriger »48, Plus généralement : « 'amour lui-méme ne peut étre oisif »4°
(Ipsa dilectio vacare non potest). En revanche, quant a la jouissance que
nous avons de Dieu lui-méme, lorsque nous I'aimons, bien qu’elle ne puisse
tre parfaite en ce temps olt « nous avons existé a partir lui » (nobis ab illo
extitisse), c’est-a-dire hors de lui, elle consistera bien il est vrai & « s’étre
reposé en lui »50 (in illo quieuisse).

Cet amour, non plus celui de 'homme pour 'homme, mais celui de
I'homme pour Dieu, pourrait alors apparaitre plus proche du Sein-lassen
heideggérien. D’une part, en effet, le Dieu qu'il faut aimer est bien « I'étre
lui-méme »51 (idipsum esse), d’autre part 'amour se trouve en lui pleine-
ment satisfait et au repos. L’étre apparait ainsi le terme d'un acte essentiel-
lement tranquille. L'amour, et c’est l1a une différence majeure, la différence
capitale, s’avére toutefois I'étre de Dieu, qui est I'étre lui-méme ; or sa di-
lectio toujours hiérarchise, préfére ceci a cela, en sorte que laisser étre Dieu
signifie suivre sa préférence, c’est-a-dire faire sa volonté en suivant et en
aimant l'ordre de son amour, l'ordo amoris dont traite la Cité de Dieus2.
Aimer n’est donc pas laisser-étre, mais préférer, car le seul étre aimé dont
nous puissions vraiment jouir est lui-méme amour, c'est-a-dire ordre, et se
reposer en lui signifie mettre ou remettre en ordre, et finalement se sou-
mettre a I'ordre. C'est pourquoi la Cité de Dieu décrit la « jouissance de
Dieu » et de « tous en Dieu » comme la « tranquillité de 'ordre » (tranquil-
litas ordinis)33.

La divergence entre aimer et laisser tient donc pour finir, et au sommet
de leur proximité dans 'amour de Dieu comme fruitio Dei, a ceci que I'étre
aimé, I'étre lui-méme, s’avére a son tour amour primordial, tout a la fois
premier, car Dieu nous a aimés avant que nous ne l'aimions, et source de
I'ordre comme de I'étre. Aimer vraiment, c’est-a-dire aimer Dieu, revient
par conséquent a aimer 'amour, et d’abord celui de Dieu pour la création.
Or, premiérement, un tel amour n’est pas un jouir ; si « Dieu nous aime »,

48 SAINT AUGUSTIN : In Iohannis Epistulam ad Parthos tractatus decem, V1I, BA 76, 310~
311

49 SAINT AUGUSTIN : Enarrationes in Psalmos, XXXI, 2, BA 58/A (= Bibliothéque Augusti-
nienne. Huitiéme série : Enarrationes in Psalmos 58/A). Paris : Institut d’Etudes Augusti-
niennes 2011, 342-343.

50 SAINT AUGUSTIN : De Genesi ad litteram, IV, XVi1, 29, BA 48, 320-321.

51 « Nous devons donc aimer [diligere debemus] Dieu, unité trine, Pére, Fils et Esprit
saint, que je dirai n'étre rien d’autre que ceci, qu'il est ['étre lui-méme [idipsum esse] »
(SAINT AUGUSTIN : De moribus ecclesiae catholicae, 1, 14, 24, BA 1, 172). Cf. Exode 3,14.

52 SAINT AUGUSTIN : De Civitate Dei, XV, XXii, BA 36 (= Bibliothéque Augustinienne.
Cinquiéme série : La Cité de Dieu 36). Paris : Institut d’Etudes Augustiniennes 1959-1960,
140-141.

53 SAINT AUGUSTIN : De Civitate Dei, XIX, XiI, BA 37 (= Bibliothéque Augustinienne.
Cinquiéme série : La Cité de Dieu 37). Paris : Institut d’Etudes Augustiniennes 1959-1960,
110-111.



« Amo, volo ut sis ». Heidegger et saint Augustin 397

il ne « jouit pas de nous » insiste saint Augustin, mais il en « use », non
pour son bien, non par indigence, puisqu’il est I'étre méme a qui rien ne
saurait faire défaut, mais pour le nétre, par « bonté »54. Jouir de Dieu ne
revient donc pas a le laisser étre, mais a jouir de I'usage qu’il a de nous,
c’est-a-dire a le laisser faire ou, plus conformément a notre indigence, a
prier qu'il fasse. Deuxiémement, cette bonté est indissociablement justice,
sa dilection prédilection, c’est-a-dire hiérarchisation. L'amour créateur est
une « distinction ordonnée »55 (ordinata distinctio), puisque si Dieu «a
fait toutes choses trés bonnes », « il les a ordonnées en leur assignant des
niveaux distincts, ou telle chose est meilleure que telle autre »56, Dés lors,
jouir de Dieu, aimer son amour, ne signifie pas simplement laisser en
chaque étant I'étre se déployer, mais plutdt suivre et conserver, dans notre
commerce avec ce qui est, 'ordre selon lequel Dieu I'a institué en vertu des
prédilections de son amour. Aimer Dieu n’est pas laisser étre I'étre qu'il
est, mais obéir a son ordre, garder sa volonté.

Au terme de ce parcours, la référence heideggérienne a I'amour augusti-
nien ne s’avére donc pas simplement problématique au sens ou elle puise a
une source, celle de la pensée chrétienne, a laquelle Heidegger dénie pour-
tant, en tant que chrétienne, toute portée philosophique, c’est-a-dire tout
rapport a la question de I'étre. Elle 'est également en ceci que I'amour au-
gustinien, méme dans la jouissance de Dieu, n’a jamais le sens d'un simple
laisser-étre. Ce n’est pas I'étre, a moins que celui-ci ne soit reconduit a Dieu
et a son amour, qui en constitue I'horizon, et I'agir aimant ne tient pas
alors dans la retenue qui caractérise le laisser. L'amour en lequel régne
Dieu, I'étre lui-méme, a le sens d'une « disposition ordonnée » et non d'un
délaissement recueillant. La dilection est une dis-lectio, c’est-a-dire un cer-
tain Aéyetv, tout a la fois rassemblement et mise en rapport, mais par dis-
tinction et élection précisément, institution d'une logique ou d’un ordre de
préférence. Cette dis-lectio est ainsi dis-positio, un positionnement, qui
dresse et établit hiérarchiquement les créatures. Pour reprendre un verset
du livre de la Sagesse cité a plusieurs reprises par saint Augustin, telle est
la clairvoyance propre a 'amour qu’il « a tout disposé selon la mesure
[pétpw, mensura], le nombre [dpOud, numero] et le poids [ota®pud, pon-
dere] »57. Plus succinctement, et parce que cet ordre est celui de I'amour :

54 SAINT AUGUSTIN : De Doctrina christiana, I, XXXI, 34-XXXI1, 35, BA 11/2, 120-123.

55 SAINT AUGUSTIN : De Genesi contra Manichaeos, 1, 11, 5, BA 50 (= Bibliothéque
Augustinienne. Septi¢éme série : Exégése 50). Paris : Institut d'Etudes Augustiniennes 2004,
170-171.

56 SAINT AUGUSTIN : De Genesi contra Manichaeos, 11, XXIX, 43, BA 50, 382-383.

57 Sagesse 1,20. Sur 'amour comme poids, voir CARRAUD, Vincent : Ce que sait la foi.
Paris : Parole et Silence / Communio 2020, 190 et suiv.



398 Vincent Blanchet

« la sagesse divine » (sapientia Dei) « dispose tout avec douceur »38 (dispo-
nit omnia suauiter).

Il est alors éclairant de rappeler que Heidegger aussi, dans une note des
Cahiers noirs, fait référence a ce verset de la Sagesse : « L'étre autrefois sou-
daineté et emportement de I'éclair, qui tirait jusqu'en sa lumiére chaque
chose selon sa mesure, sa loi et son poids - a présent une apparence épui-
sée, dont toute mesure et tout poids se sont retirés »5%, Ici la mesure est
cependant celle qui provient de I'étre, de son décélement, en lequel il faut
en effet reconnaitre « un luire, un briller, un paraitre qui donne la mesure
[mafSgebend] »60. L'émergence des choses dans le décélement de I'étre n’est
pas leur création a partir de l'ordre de 'amour qui les dispose selon un
nombre, un poids et une mesure qui les transcendent en la sagesse de
Dieu ; venir en présence signifie au contraire déployer sa propre clarté et
sa propre mesure, et par la éclairer singuliérement la di-mension a laquelle
rien n'échappe, celle du non-retrait, 'ouvert de la présence. A I'occasion
d’'un commentaire du fragment DK 30 d’Héraclite, Heidegger prend d’ailleurs
soin d’opposer la signification originaire de pérpov au sens que la mesure
revét dans « I'’Ancien Testament »61, Pour 'amour de la sagesse, pour la
philosophie, telle que Heidegger la comprend du moins, I'étre en chaque
étant donne ainsi sa mesure a 'amour qui le laisse se déployer.

La différence entre I'ordre de 'amour et la dimension du « laisser-étre »
est alors la plus nette, car I'évéque d’'Hippone demeure, de son coté, fidele
a I'Ecriture et ce qu’il nomme « mesure sans mesure », « nombre sans
nombre » et « poids sans poids »62, c’est-a-dire la sagesse de 'amour lui-
méme, transcende les choses mesurées, nombrées et pesées, a savoir les
créatures :

« Admettons donc que les paroles Tu as tout disposé avec mesure, nombre et
poids, signifient : Tout a été disposé de telle sorte que chaque chose ait sa me-
sure propre [proprias mensuras], son nombre propre [proprios numeros], son

58 SAINT AUGUSTIN : De Genesi ad litteram, IV, Xl1, 23, BA 48, 310-311. Voir Sagesse, I1I, 1.

59 « Das Sein einstmals der jih auffahrende Blitz, der alle Dinge nach ihrem Maf und Ge-
setz und Gewicht in sein Licht gezogen - jetzt ein miider Schein, bei dem alles Gewicht und
Mag sich fortgeschlichen hat » (HEIDEGGER, Martin : Uberlegungen II-VI [Schwarze Hefte
1931-1938], GA 94, 89). Cf. HERACLITE: DK 64.

60 HEIDEGGER, Martin : Parmenides, GA 54, 214.

61 HEIDEGGER, Martin : Heraklit, GA 55, 170. L'allusion vise Sagesse 1,21 : mévra pérp@
kol apiOud kol orabud Sitragag; omnia mensura et numero et pondere disposuisti. Saint
Augustin cite A plusieurs reprises ce verset, voir notamment SAINT AUGUSTIN : De Civitate
Dei, XI, XXX, BA 35 (= Bibliothéque Augustinienne. Cinquiéme série : La Cité de Dieu 35).
Paris : Institut d’Etudes Augustiniennes 1959-1960, 130-131, ou encore XII, XIX, BA 35, 214~
215. Voir également De Genesi contra Manichaeos, 1, XVl, 26 et I, XXI, 32, BA 50, 216-217 et
230-231. Cf. SAINT AUGUSTIN : De libero arbitrio, 1I, XX, 54, BA 6 (= Bibliothéque Augusti-
nienne. Premiére série : Opuscules 1), Paris : Institut d’Etudes Augustiniennes 1976, 376-377.

62 SAINT AUGUSTIN : De Genesi ad litteram, 1V, 1v, 8, BA 48 (= Bibliothéque Augusti-
nienne. Septi¢me série : Exégése 48). Paris : Institut d’Etudes Augustiniennes 1972, 290-293.



« Amo, volo ut sis ». Heidegger et saint Augustin 399

poids propre [proprium pondus] ; selon ces trois perfections et le mode de chan-
gement propre a chacune d’elles, les choses changent en devenant plus grandes
et plus petites, plus abondantes et plus rares, plus légeéres et plus lourdes, selon
le dessein de Dieu. Est-ce a dire que le dessein méme de Dieu, selon lequel il en
a disposé ainsi, est muable comme ces choses sont muables ? Que Dieu nous
préserve d'une si grande démence ! »63.

Résumé

Aimer, est-ce laisser étre ? La question se posera dans cet article a partir de
Heidegger et en direction de saint Augustin. Elle prendra son impulsion dans
une référence heideggérienne a l'évéque d’Hippone, dont la provenance, la
fidélité et la portée seront interrogées en vue de faire apparaitre la différence
irréductible entre la conception heideggérienne du « laisser » et la pensée
augustinienne de I'amour.

Abstract

Does loving mean “letting be”? In this paper, we shall raise this question
with the help of Heidegger and Augustine. As a starting point, we shall
examine the references to the Augustinian definition of love in Heidegger
and interrogate their authenticity and accuracy. We shall then demonstrate
the irreducible difference between Heidegger’s Seinlassen and Augustin’s
concept of love.

63 SAINT AUGUSTIN : De Genesi ad litteram, 1V, VI, 12, BA 48, 294-295.






	"Amo, volo ut sis" : Heidegger et saint Augustin

