
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 2

Artikel: "Amo, volo ut sis" : Heidegger et saint Augustin

Autor: Blanchet, Vincent

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vincent Blanchet

« Arno, volo ut sis ». Heidegger et saint
Augustin

Aimer, est-ce laisser être Dans ce qui suit, le dernier verbe de la question
aura priorité sur les autres. Il ne s'agira donc ni de psychologie, ni de
philosophie morale, mais d'une interrogation sur le sens de l'être. Que laisser
ou aimer puissent dire l'être suppose toutefois une compréhension singulière

de ce que recouvre l'ontologie - pour autant qu'un tel nom puisse être
employé encore. S'il faut commencer à s'en expliquer, soulignons que notre
question ne s'adressera pas également à saint Augustin et à Heidegger. Elle
vient de l'un, de Heidegger, et s'adresse aux deux. Il y aura à cet égard
asymétrie. Or, la pensée heideggérienne ne cesse de décrire la façon dont l'être
se déploie au moyen de verbes désignant des manières d'agir. Et peut-être
ne faut-il pas s'en étonner, dans la mesure où, inversement, ainsi qu'il
devait l'écrire en ouverture de sa longue lettre à Jean Beaufret, nous « ne
méditons pas de façon assez décisive encore l'essence de l'agir [das Wesen
des Handelns] », et puisqu'il faut en vérité entendre par là : « déployer
quelque chose jusque dans la plénitude de son essence [in die Fülle seines
Wesens] »L En conduisant chaque chose à soi, l'être agit le premier et ce

sont nos comportements, pratiques, poïétiques et même théorétiques,
nulle différence à cet égard entre manier et voir, qui sont nommés en fonction

du déploiement de l'être, non l'inverse. S'il y a métaphore, elle consiste

à appliquer à l'homme des verbes convenant d'abord et plus essentiellement

à l'être lui-même - aimer et laisser ne font pas exception.
Une fois cette précision apportée, il faut indiquer brièvement ce qui

suscite cette interrogation sur l'amour et sur le laisser, ce qui justifie
qu'elle s'adresse ainsi de Heidegger à saint Augustin. Qu'elle se concentre
précisément sur le « laisser » (Lassen) tient à la fonction que reçoit ce verbe
dans la dernière pensée de Heidegger. Premièrement, ce terme décrit la
relation entre l'être et l'étant, c'est-à-dire la façon dont l'être conduit l'étant
jusqu'à lui-même, le décèle ou le mène dans le non-retrait (Unverborgen-
heit), ou plus simplement encore dans la présence (Anwesen), en laquelle
consiste la vérité de l'être lui-même. De fait, Heidegger décrit ce « décèle-
ment » (Entbergung) comme un « faire » ou plutôt un « laisser venir en
présence »2 (Anwesenlassen). L'être ne cause pas l'étant, ne le fonde pas, il

1 HEIDEGGER, Martin : « Brief über den "Humanismus" », Wegmarken. Gesamtausgabe
[désormais abrégé en GA, suivi du numéro du volume], Bd. 9. Frankfurt am Main : Vittorio
Klostermann 2004, 313.

2 HEIDEGGER, Martin : « Zeit und Sein », Zur Sache des Denkens, GA 14,16.



386 Vincent Blanchet

n'en est pas davantage la condition de possibilité a priori, il le laisse plutôt
et plus étrangement être, c'est-à-dire se présenter, se montrer. S'il y a de
l'étant, c'est à ce « laisser », par lequel l'être le donne, qu'il faut le rapporter.
Deuxièmement, l'importance du « laisser » tient également au critère de
démarcation qu'il constitue dans la compréhension heideggérienne de l'histoire

de la philosophie, ou plutôt de la façon dont l'être s'adresse, en elle, à

l'être de l'homme. Heidegger s'est certes efforcé de ressaisir l'expérience
grecque de l'être, celle d'où jaillit le questionnement philosophique, sa

pensée ne s'en est cependant pas moins engagée, pour finir, en direction
de ce que les Grecs n'ont pu voir ni nommer, vers une expérience plus
originaire encore, dont Heidegger écrira dans Unterwegs zur Sprache qu'elle
n'est « plus jamais grecque »3 (nie mehr griechisch). Or, une note des
Cahiers noirs affirme justement que « les Grecs ne savent rien du "laisser" »4.

Ainsi le laisser se présente-t-il comme la ligne de démarcation entre ce qui
est grec et ce qui ne l'est plus, entre la réappropriation heideggérienne de

l'expérience grecque de l'être et le domaine plus originaire, sien
irréductiblement, depuis lequel cette réappropriation a lieu. Ces deux éléments,
au moins, font l'importance de ce verbe.

À partir de là, il est particulièrement remarquable que ce « laisser »,
inconnu des Grecs donc, soit justement le ressort de la description heideggérienne

de l'amour, comme si les premiers amants de la sagesse n'avaient
pourtant pas eu la sagesse de l'amour. Dans une lettre adressée à Ludwig
von Ficker, l'ami du poète Georg Trakl, Heidegger conçoit notamment
l'amour comme « le laisser-être en un sens plus profond [Liebe ist das
Seinlassen in einem tieferen Si'nn] »5. Et déjà dans ses leçons sur Nietzsche,
lorsqu'il cherchait à préciser la signification de l'amor fati, Heidegger
reconnaissait en lui l'acquiescement à l'être, assentiment en lequel la volonté
s'accomplit : « Amor - l'amour est à comprendre en tant que volonté, en
tant que volonté qui veut que l'aimé soit en son essence ce qu'il est »6.

Quelques années plus tard, la méditation du poème Andenken, de Hölderlin,
offrira également l'occasion à Heidegger de comprendre l'amour, ou plus
précisément son « esprit [Geist] », comme « la volonté que l'aimé atteigne
son déploiement d'essence [Wesen] et y demeure fermement »7. Comme

amour, la volonté semble donc rejoindre son degré le plus haut et le plus
essentiel en tant qu'elle laisse être l'aimé. Dans le premier volume des

Anmerkungen, Heidegger écrit encore que le « secret de l'amour » (Geheimnis

3 HEIDEGGER, Martin : « Aus einem Gespräch von der Sprache », Unterwegs zur Sprache,
GA 12, 126.

4 HEIDEGGER, Martin : Winke 1 und II (Schwarze Hefte 1957-1959), GA 101, 107.
5 HEIDEGGER, M./ficker, L. von : Briefwechsel 1952-196-7. Stuttgart : Klett-Cotta 2004,

136-137.
6 HEIDEGGER, Martin : Nietzsche, GA 6.1, 422. Cf. HEIDEGGER, Martin : Überlegungen II-VI

(Schwarze Hefte 1951-1958), GA 94, 242.
7 HEIDEGGER, Martin : Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung, GA 4,125 (trad, fr., 160).



« Amo, volo ut sis ». Heidegger et saint Augustin 387

der Liebe) consiste à « laisser rapatrier [heimkehren lassen] l'aimé, dans

l'amour, jusque dans le propre de l'essence, qui s'élève en lui à travers
l'amour »8. Dans la mesure où l'amour, ainsi, n'intervient ni ne se saisit,
n'oriente ni n'accapare l'aimé, mais attend l'autre en son propre, l'attend là
où il demeure, chez lui {Heim) d'une certaine manière, et le laisse s'y
épanouir et s'y recueillir (Ge-), le « laisser » est bien le « secret » {Ge-heimnis)

que l'amour recèle. Et ce sens de l'amour, avec en lui le « laisser » pourtant
inconnu des Grecs, éclaire encore, dans Besinnung cette fois, le sens de la

4>iÀoaoc|)fa, que Heidegger traduit ainsi : « Die Liebe zur Weisheit » ; avant
de préciser que cet amour « ne souhaite ni n'exige rien », mais « laisse
d'abord ce qui est digne d'amour "devenir" l'aimé en tant que tel », car
l'amour est justement la volonté que « l'aimé soit »9. Aimer, ce à quoi la

philosophie se destine, c'est donc bien laisser-être.
Inversement, il arrive aussi à Heidegger de définir le « laisser » comme

une forme d'amour, comme la « manière d'aimer de ce qui est noble »10

(die Weise, in der Edle lieben). Tantôt l'amour paraît-il la plus haute modalité

du laisser, tantôt c'est donc le laisser qui semble à l'inverse la plus noble
façon d'aimer. Au reste, comme y insistent les Vorträge und Aufsätze,
« laisser [belassen] d'avance quelque chose en son essence »n ne signifie
pas délaisser, mais doit être envisagé comme un « ménager » {schonen).
Laisser être signifie par conséquent se retenir pour protéger le déploiement

de ce qui est, lui laisser place ou lui donner lieu ; ainsi de l'être ne
donnant l'étant, ne le montrant qu'en se soustrayant lui-même dans ce dé-
cèlement donateur. Laisser signifie partant aimer de la façon la plus haute,
et cela veut dire ménager ou épargner.

Mais la centralité qu'il faut reconnaître au verbe « lassen » dans la
méditation heideggérienne, et son lien à l'amour, se marque d'une autre façon
encore et ne saurait être abstraite du rôle que la réflexion de Heidegger sur
l'époque de la technique, en laquelle domine la « volonté de volonté », confère

à la sérénité comme délaissement {Gelassenheit12). Se soustraire à l'empire

de la technique signifie s'affranchir de la volonté elle-même, perspec-

8 HEIDEGGER, Martin : Anmerkungen I-V (Schwarze Hefte 1942-1948), CA 97, 61. Un autre
passage (p. 51) identifie, dans un contexte déterminé toutefois, l'amour (Liebe) et la sérénité
(Gelassenheit).

9 Heidegger, Martin : Besinnung, CA 66, 63.
10 HEIDEGGER, Martin : Anmerkungen VI-IX (Schwarze Hefte 1948/49-1951), CA 98,16.
11 Heidegger, Martin : « Bauen, Wohnen, Denken », Vorträge und Aufsätze, GA 7,151.
12 Voir HEIDEGGER, Martin : « Gelassenheit », Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges,

GA 16, 517 et suivantes ; voir également HEIDEGGER, Martin : « Zur Erörterung der
Gelassenheit. Aus einem Feldweggespräch über das Denken », Aus der Erfahrung des Denkens,
GA 13, 37 et suivantes. Sur la Gelassenheit, Eckhart et Heidegger, voir Schürmann, Reiner :

Maître Eckhart ou la joie errante. Sermons allemands, trad, et commentaires. Paris : Payot &
Rivages 2005 ; Cattin, Emmanuel : Sérénité. Eckhart, Schelling, Heidegger. Paris : Vrin 2012,
et MOORE, Ian Alexander : Eckhart, Heidegger, and the Imperative ofReleasement. New York :

SUNY Press 2019.



388 Vincent Blanchet

tive en laquelle Heidegger se tourne vers la pensée et la langue de Maître
Eckhart. Gelâzenheit ou abgescheidenheit, ce dernier terme donnant son
titre à un traité dont on discute l'attribution au Maître13, permettent à

Eckhart de nommer et de concevoir le faîte de la volonté, qui est aussi sa

libération, et d'abord son affranchissement à l'égard d'elle-même. Relativement

à notre question, les constantes lectures eckartiennes de Heidegger14
et le fait qu'il en assume la langue - fût-ce pour en infléchir la signification
- n'importent pas seuls. Il faut encore relever que ce délaissement de la

volonté, la prédication eckartienne l'a une fois décrit comme le cœur de
l'amour. Aimer n'est pas s'attacher à soi, tout au contraire. Celui qui aime
son ami ne saurait rechercher le bien qu'il en reçoit, sans quoi il se
chercherait toujours lui-même en l'autre. Aimer signifie s'ouvrir à l'autre, c'est-
à-dire, précise le Maître, qu'il « faut te laisser toi-même, te laisser totalement

»15. Un tel abandon advient alors dans l'amour, qui n'attend rien de
l'aimé, qui demeure « sans pourquoi » et en lequel la volonté se transforme,
jusqu'à la limite de l'annihilation, puisqu'elle ne veut plus rien, aimant
l'ami uniquement « pour ce qui est en lui »lé. Pareil amour, qui laisse être
l'aimé, n'est alors jamais si parfait que lorsqu'il se tourne vers celui qui est,
celui dont l'être est d'être17, à savoir Dieu. La sérénité (Gelassenheit), avant
que d'être un mot de Heidegger, se joint donc à l'amour dans la prédication

eckartienne, en laquelle aimer signifie laisser être ou vouloir que l'aimé

soit ce qu'il est.
Le commentaire du Maître thuringien n'est cependant pas le lieu en

lequel Heidegger élabore sa pensée de l'amour. C'est en effet en 1925, pour
la première fois, puis en 1927 à nouveau, que Heidegger adressait à Hannah
Arendt ces mots, qu'il attribuait alors à saint Augustin : amo, vo/o ut sis'8.

13 Voir la préface des traducteurs de Maître ECKHART : Du détachement et autres textes,
trad. G. Jarczyk et P. -J. Labarrière. Paris : Payot 2016, 14 et suivantes.

14 Voir à ce sujet SCHÜRMANN, R. : Maître Eckhart ou la joie errante, 295, n. 1.

13 M. ECKHART : Sermon 28, Traités et sermons, trad. A. de Libera, Paris : Gamier
Flammarion 1995, 323.

16 Ibid.
17 Voir Exode, 3,14 et le commentaire eckartien de ce verset dans Maître ECKHART :

Commentaire du livre de l'Exode, trad. J.-C. Lagarrigue. Paris : Les Belles Lettres 2022, 52 et

suivantes.
18 « Amo signifie vo/o ut sis, a dit une fois Augustin, je t'aime - je veux que tu sois ce que

tu es » (Lettre de Heidegger à Arendt datée du 13 mai 1925, in : HEIDEGGER, M./Arendt, H. :

Briefe 1925 bis 1975 und andere Zeugnisse. Frankfurt am Main : Klostermann 1998, 31 ; trad,
fr., p. 36) et « Vo/o, ut sis Telle est la seule et unique réponse que je trouve à ta si tendre
lettre » (Lettre du 7 décembre 1927, in : HEIDEGGER, M./ARENDT, H. : Briefe 1925 bis 1975 und
andere Zeugnisse, 59). Heidegger adressera également la même formule à Elisabeth
Blochmann dans une lettre du 11 janvier 1928 ; l'amour est ainsi compris « als innerste
Freiheit des Einen zum Anderen » (HEIDEGGER, H./BLOCHMANN, E. : Briefwechsel [1918-1969].
Marbach am Neckar : Deutschen Literaturarchiv 1990, 23). Heidegger a également écrit quelques

vers à partir de ces mots ; voir Gedachtes, GA 81, 109. Sur la pensée heideggérienne de



« Arno, vo/o ut sis ». Heidegger et saint Augustin 389

Le concept d'amour, comme volonté que l'aimé soit, concept à partir
duquel Heidegger éclairera jusqu'à l'amour de la sagesse, la cj>iÀoaoc|>la, dont
il se servira encore pour approcher aussi bien Hölderlin que Nietzsche,
concept, surtout, dont le « laisser-être » ne semble parfois qu'une modalité,

peut en conséquence être ultimement renvoyé, d'une façon qui devrait
être précisée, mais qui ne manque pas de surprendre, à Augustin, évêque
d'Hippone.

Tenir cette référence, en raison de son contexte scolaire ou épistolaire,
pour locale et périphérique serait par ailleurs erroné. D'une façon tout à

fait similaire, dans La parole d'Anaximandre, dont la tâche consiste à établir

l'expérience de l'être la plus originairement grecque, tout autant que la
détermination de la justice (5ixr|) dès lors qu'elle n'est plus rapportée à la

volonté, mais à la vérité de l'être, Heidegger opère le même détour augus-
tinien, cette fois lorsqu'il s'agit de traduire en allemand la section à ses

yeux la plus décisive du fragment d'Anaximandre : koct& rô xped>v>

habituellement rendue par : « selon la nécessité ». La manœuvre est alors
étrange19, car pour justifier la traduction dans l'allemand der Brauch,
l'usage, du grec tö XPet*>v> qui détermine selon lui la relation de l'être à

l'étant, Heidegger renvoie à la compréhension augustinienne du latin fruor,
qui signifie jouir de quelque chose, en avoir la jouissance, et qui s'avère

étymologiquement apparenté à l'allemand brauchen, faire usage de ceci ou
cela, ou, secondairement, en avoir besoin. Heidegger cite alors saint Augustin
dans le De Moribus catholicae Ecclesiae : « Qu'est-ce en effet que nous
nommons jouir, sinon avoir à disposition ce que l'on aime avec dilection
[Quid enim est aliud quod dicimus frui, nisi praesto habere, quod dili-
gis] »20. Et Heidegger conclut : « Dans frui, il y a : praesto habere ; praesto,
praesitum signifie en grec ÛTTOtcdpevov, ce qui repose là devant à découvert,

l'oùala, ce qui est à chaque fois présent. "Brauchen" veut donc dire :

laisser venir en présence ce qui est présent en tant que présent [etwas
Anwesendes als Anwesendes anwesen lassen] ; frui, bruchen, brauchen, Brauch

signifient : remettre quelque chose à son essence propre et le retenir en
tant que présent ainsi en une main qui le garde »21. Puisque Heidegger
extrait « le présent en tant que présent » (Anwesendes als Anwesendes), via le

grec fmoKElpcvov, de l'adverbe praesto compris comme *praesito, l'autre
partie de la formule augustinienne, le verbe « avoir » et son complément,

l'amour et son rapport à saint Augustin, voir PERRIN, Christophe : Les sources augustiniennes
du concept d'amour chez Heidegger, in : Revue philosophique de Louvain 107 (2009) 2, 239-267.

19 Elle fut déjà l'objet des analyses de D. Franck ; voir FRANCK, Didier : Heidegger et le
christianisme. L'explication silencieuse. Paris : Presses universitaires de France 2004,123 et suiv.

20 Saint Augustin : De moribus ecclesiae catholicae, I, III, 4, La morale chrétienne, BA 1

Bibliothèque Augustinienne. Première série 1). Paris : Institut d'Études Augustiniennes
1949, 142-143 ; passage cité par Heidegger, Martin : « Der Spruch des Anaximander », Holzwege,

GA 5, 367.
21 HEIDEGGER, M. : « Der Spruch des Anaximander », Holzwege, GA 5, 367.



39° Vincent Blanchet

précisant que la possession est celle de l'aimé, possession de l'aimé qui
définit précisément la jouissance, cette partie de l'expression d'Augustin,
habere, quod diligis, se trouve par conséquent glosée par l'allemand anwesen
lassen, « laisser venir en présence ». Et rien ne justifie ce commentaire hei-
deggérien, sinon ceci : avoir à disposition ce que l'on aime, c'est bien aussi
aimer ce que l'on a à disposition, tel qu'il est, et partant le laisser se déployer

en présence, le laisser être et le garder en son être. Difficile, dès lors,
de méconnaître, dans le sens que Heidegger prête au fruor augustinien, et
dont il fait l'analogue du tô xpewv anaximandrien comme du Brauch par
lequel il cherche à saisir la relation de l'être et de l'étant, la signification
qu'il confère par ailleurs à l'amour et à son laisser-être, là aussi en
référence à saint Augustin.

Pareils emprunts ne sont cependant pas sans conséquences. Si le
« laisser » est justement ce à quoi les Grecs n'ont jamais eu accès, faut-il en
conclure que « l'amour » au sens le plus profond leur fut étranger Plus

encore, ce qui « n'est plus jamais grec » reconduit-il, et comment, à ce qui
fut accessible à saint Augustin et demeure peut-être proprement chrétien
D'une autre façon, si le laisser-être peut se nommer amour, au sens augustinien,

faut-il admettre une analogie entre la relation de l'être à l'étant et
celle de Dieu à la créature Difficile d'imaginer que Heidegger puisse
opposer autre chose qu'un refus à de telles hypothèses. Au reste, si jamais ces

questions peuvent recevoir une réponse, celle-ci ne saurait être atteinte ici.
Mais, puisqu'il est apparu, d'une part, que « laisser-être » signifie pour
Heidegger aimer, que l'inverse est également vrai, et, d'autre part, que
cette détermination de l'amour se réclame d'Augustin, il n'est pas interdit,
cependant et plus modestement, de contribuer à clarifier ces interrogations,

peut-être sans réponse, en s'enquérant de l'œuvre augustinienne
elle-même, afin de mesurer la portée de la référence heideggérienne. Aimer,
pour saint Augustin, est-ce simplement vouloir que l'aimé soit, et cela si-
gnifie-t-il le laisser être ce qu'il est L'enjeu s'avère à la fois conceptuel et
doctrinal, puisqu'il s'agit d'approcher ce que signifie essentiellement aimer,
aussi bien que de préciser la conception augustinienne de l'amour et la

signification de la manière dont Heidegger s'y réfère.

Si telle est à présent notre question, il faut commencer par relever l'impossibilité

d'identifier la provenance littérale du amo, vo/o ut sis, présenté par
Heidegger comme une parole augustinienne22. Un passage très approchant
se trouve bien, il est vrai, dans un sermon de saint Augustin. En voici le

texte : « Quiconque aime quelque chose, veut-il qu'il soit ou ne le veut-il

22 On consultera sur ce point M ILES, Margaret : Vo/o ut sis : Arendt and Augustine, in :

Dialog : A Journal of Theology 41 (2002) 3, 221-230, et surtout MAYER, Cornelius : Augustinus

: „Ich will, dass du bist"(?). Zum Problem der angeblich augustinischen Herkunft dieser

Sentenz, in : Augustiniana 62 (2012), 3-4, 251-264.



« Amo, vo/o ut sis ». Heidegger et saint Augustin 391

pas je crois que si tu aimes tes fils, tu veux qu'ils soient ; mais si tu ne
veux pas qu'ils soient, tu ne les aimes pas. Et quoi que tu aimes, tu veux
qu'il soit [vis ut sit], ce dont tu désires qu'il ne soit pas [cupis ut non sit] tu
ne l'aimes aucunement »23. L'« ouverture à l'autre » prend ici le sens d'une
« tendance vers l'être »24, en sorte qu'aimer signifie d'une certaine façon
laisser être l'aimé. Toutefois, jamais Heidegger ne mentionne ce sermon,
qu'il ne pouvait d'ailleurs connaître, puisqu'il n'a été découvert dans des

homiliaires allemands, par Cyrille Lambot, qu'en 195225. Il semble plutôt
que le premier embryon de cette reconstruction heideggérienne remonte à

un cours de 1921 intitulé « Augustin et le néoplatonisme »2é. Dans l'un des

compléments de ces leçons, constitué à partir des notes d'Oskar Becker,
Heidegger commente le sens de la dilectio augustinienne en se référant en
particulier et en les paraphrasant, sans les distinguer nettement, aux traités

VIII et IX des Homélies sur la première épître de saint Jean. Heidegger
affirme alors pour la première fois, du moins semble-t-il : « l'amour au
sens propre tend fondamentalement vers le dilectum, ut sit. L'amour est
donc la volonté en vue de l'être de l'aimé »27. Heidegger en vient à déterminer

l'amour véritable de cette façon par opposition avec une autre
manière d'aimer, que saint Augustin commence précisément par écarter. En
effet, le Tractatus in Iohannis Epistulam précise : « nous ne devons pas
aimer les hommes [amare homines] [...] dans le sens où nous entendons
dire aux gourmands : j'aime les grives [amo turdos] », car aimer les grives
signifie en ce cas les priser « pour les tuer et pour les consommer [occidat
et consumât] », c'est-à-dire « les aimer pour qu'elles ne soient plus [amat,
ut non s/nf] ; les aimer pour qu'elles périssent [ad hoc amat, ut périmât] »28.

L'amour ne saurait vouloir détruire l'aimé sans basculer dans la haine. Plus

amplement, aimer ne peut signifier vouloir s'unir à l'aimé par absorption,
c'est-à-dire en se le soumettant, en le subordonnant à la finalité de la vie
de l'amant. Une telle union, celle que réclame la convoitise (cupiditas),
serait à sa manière encore une annihilation de l'aimé. La langue augusti-

23 SAINT Augustin : Sermon CCCXXXV/I Lambot XXVII), 3 : « Quod quisque amat,
vult esse, an non vult esse Puto quia, si amas filios tuos, vis illos esse; si autem illos non vis
esse, non amas. Et quodcumque amas, vis ut sit, nec omnino amas quod cupis ut non sit » ;

voir LAMBOT, Cyrille : Nouveaux sermons de saint Augustin, in : Revue bénédictine 62 (1952),
106. Nous remercions Kristell Trego d'avoir à nouveau attiré notre attention sur ce passage
important.

24 Ces deux expressions, se référant à ce passage augustinien, sont celles de K. Trego ;

voir : TREGO, Kristell : La liberté en actes. Ethique et métaphysique, d'Alexandre d'Aphrodise à

Jean Duns Scot. Paris : Vrin 2015,117, note 2.
23 LAMBOT, C. : Nouveaux sermons de saint Augustin, 95 et suivantes.
26 HEIDEGGER, Martin : Phänomenologie des religiösen Lebens, GA 60, 291-292.
27 Ibid.
28 SAINT Augustin : In Iohannis Epistulam ad Parthos tractatus decern, VIII, Homélies sur

la première épître de saint Jean, BA 76 Bibliothèque Augustinienne. Neuvième série :

Traités sur saint Jean 76). Paris : Institut d'Études Augustiniennes 2008, 326-327.



392 Vincent Blanchet

nienne spécifie en conséquence l'amor, en le nommant dilectio ou cari-
tas29, deux mots pour ce que le grec johannique nomme dytSotq30.

Etabli que la dilection ne consume pas ce qu'elle vise, ne s'en prend pas
à l'être de l'aimé, saint Augustin se demande ensuite si, dans l'autre sens,
l'amour véritable peut consister à « donner » (praesto) plutôt qu'à prendre,
et s'il se résume dès lors à la « bienveillance » (beneuolentia). Sans qu'il ne
l'exclue, saint Augustin précise cependant que vouloir donner à l'autre, et
aimer cette manière d'aimer, implique de vouloir l'indigence de l'aimé, de
souhaiter son besoin de l'amant, ce qui comporte toujours le risque, pour
ce dernier, de s'attacher à sa propre supériorité : « Car si tu donnes quelque

chose à un malheureux, peut-être désires-tu te grandir à ses dépens
[extollere te cupis aduersus eum] et peut-être veux-tu qu'il te soit assujetti
[eum tibi esse subiectum] parce que tu es, toi, l'auteur [auctor] du bienfait

»31. En ce cas, conclut saint Augustin, sans pour autant écarter la
beneuolentia, mieux vaut aimer « un homme heureux auquel tu n'as rien à

offrir »32 (felicem hominem cui non habes quod praestes), puisque là

uniquement l'amour est « plus sincère » (sincerior), c'est-à-dire plus résolument

tourné vers l'autre, penchant vers lui, et non toujours à nouveau
orienté vers soi-même. Aimer n'est pas soumettre et ce n'est pas vers un
inférieur que l'amour se déploie le plus purement, bien plutôt est-ce vers
l'égal ou le supérieur. Celui que tu aimes, recommande le sermon, «

souhaite qu'il te soit égal, afin que vous soyez tous deux soumis au seul à qui
l'on ne peut rien donner [Opta aequalem, ut ambo sub uno sitis cui nihil
praestari potest] »33. Aimer, tel que le permet la relation entre les égaux ou
envers le supérieur, ne revient donc ni à prendre ni simplement à donner.

Aimer sans prendre ni donner, hors de toute indigence, qu'elle soit
celle de l'aimé ou de l'amant, et celle de l'aimé, pour autant qu'elle excite
son amour, révèle aussi celle de l'amant, est-ce toutefois autre chose que
simplement jouir et se réjouir de l'être aimé Affranchi du besoin, l'amour
n'est-il pas la pure jouissance prise à ce que l'aimé soit Et que fait
l'amour, en ce cas, quand il n'apporte ni ne retranche rien, sinon précisément

laisser être l'aimé De fait, la jouissance désigne l'amour au repos
dans l'aimé : « Jouir, c'est en effet être rivé par amour à une chose pour

29 Ce qui n'empêche pas l'univocité de l'amour, voir Marion, Jean-Luc : Au lieu de soi.

L'approche de saint Augustin. Paris : Presses universitaires de France 2008, 365 et suivantes.
30 SAINT Augustin : Sermon, 349, 3, PL, 39,1529. Cf. « [...] la dilection ou la charité [dilectio

sive Charitas] (car l'un et l'autre nom vaut pour la même et unique chose) » (SAINT

AUGUSTIN : De Trinitate, XV, xvm, 32, BA 16 Bibliothèque Augustinienne. Deuxième série :

Dieu et son oeuvre 16). Paris : Institut d'Études Augustiniennes 1955, 510-511).
31 Saint Augustin : In lohannis Epistulam ad Parthos tractatus decern, VIII, BA 76,328-329.
32 Ibid.
33 Ibid.



« Arno, vo/o ut sis ». Heidegger et saint Augustin 393

elle-même [Frui enim est amore alicui rei inhaerere propter seipsam] »34. Et
ce qui se nomme ici amor est bien dilectio, puisque fruor, selon un passage
déjà cité, veut dire « praesto habere, quod diligis »35. Mais si jouir est aimer,
il est aussi des cas où aimer ne signifie pas autre chose que jouir, ainsi
justement lorsque nous aimons un égal, à qui il n'est rien à prendre ni à

donner, dont nous ne faisons aucun usage. Pour cette raison Heidegger
peut-il écrire, en latin bien que le latin augustinien ne le dise pas lui-
même, que l'amour véritable se tourne vers le dilectum, ut sit. C'est que si

jouir implique d'aimer, l'amour le plus sincère est inversement jouissance.
La paraphrase heideggérienne tend en somme à comprendre la dilectio dans
l'horizon déterminant de la fruitio, et de là comme pur acquiescement à

l'être de l'aimé. Reconduite à la fruitio, la dilectio se formule par conséquent

« vo/o, ut sis », par opposition d'avec 1 'usus qui, quelles que soient
les choses auxquelles il s'attache, ne les aime d'une certaine façon que « ut
non sint », puisqu'il les reconduit à autre chose qu'elles-mêmes. Plus de

deux décennies plus tard, lorsque Heidegger justifiera par la médiation du
frui augustinien sa compréhension de « brauchen » comme « laisser venir
en présence », il n'est donc pas impossible qu'il y ait encore entendu
résonner une telle dilectio, comme le suggère du reste la constance de sa
définition de l'amour comme « laisser-être » (sein-lassen). Si brauchen doit
alors dire la façon dont l'être se rapporte à l'étant, il ne sera peut-être pas
impossible de discerner en cette relation un lointain reflet de cet amour.

Cette convergence entre aimer et jouir, qui semble à l'arrière-plan de la

paraphrase heideggérienne, peut-elle néanmoins être tenue jusqu'au bout
et la jouissance doit-elle être comprise comme laisser-être Répondre
demande de préciser à chaque fois l'amour dont il est question. La convergence

semble valoir avant tout, nous l'avons vu, mais il faut y revenir et
préciser encore, de l'amour de l'égal pour son égal, c'est-à-dire du frère

pour son frère. Mais cette dilection est-elle vraiment un simple laisser-
être, une réjouissance prise à l'être de l'autre Dans la suite de l'homélie
sur laquelle Heidegger s'appuie, saint Augustin ne dit pas amo, volo ut sis,
mais tout au contraire, s'agissant de l'ennemi qu'il me faut pourtant aimer
comme mon frère : « Tu n'aimes pas en lui ce qu'il est, mais ce que tu veux
qu'il soit [Non enim amas in illo quod est, sed quod uis ut s/t] »36. Aimer son
frère n'est donc pas toujours jouir et se réjouir de son être, car si mon frère
ne m'aime pas, s'il s'avère mon ennemi, je ne puis pas l'aimer en tant que
tel, c'est-à-dire aimer sa haine, ce qui reviendrait à me détester moi-même,

34 SAINT Augustin : De Doctrina Christiana, BA 11/2 Bibliothèque Augustinienne.
Première série : Opuscules 11/2). Paris : Institut d'Études augustiniennes 1997, 81.

33 Saint Augustin : De moribus ecclesiae catholicae, 1, III, 4, BA 1,142-143.
36 SAINT Augustin : In lohannis Epistulam ad Parthos tractatus decern, VIII, BA 76, 342-

343-



394 Vincent Blanchet

et l'aimer signifie simplement souhaiter qu'il soit mon frère, en sorte que
mon amour ne porte pas sur ce qu'il est (quod est), mais sur ce qu'il est dans

ma volonté, autrement dit sur ce que je veux qu'il soit. Or, que puis-je vouloir

de mon ennemi Qu'y a-t-il en lui dont il faudrait se réjouir et que je
puisse simplement laisser être Ceci uniquement qu'il soit mon frère, que
mon père soit aussi le sien. C'est pourquoi aimer son ennemi signifie
reconnaître « qu'il est fait par Dieu » (a Deo factus est). Or, ce cas particulier
de l'amour fraternel, lui-même « parfaite dilection »37, le cas de l'amour
pour l'ennemi, enseigne un point capital et plus général : aimer ne signifie
jamais vouloir sans plus que l'autre soit, le laisser être ce qu'il est, mais
toujours vouloir qu'il soit tel que Dieu l'a fait, c'est-à-dire tel que Dieu
l'aime et le veut. Par dilection, je n'aime pas l'autre, qu'il soit mon ennemi
ou non, pour la raison qu'il serait mon égal, mais quoi qu'il en soit et pour
qu'il le soit, parce qu'il doit l'être, mon égal ou mon frère, puisqu'il est, lui
aussi, c'est-à-dire est créé. C'est pourquoi aimer mon frère n'est pas le
laisser être, mais plutôt prier le Seigneur par ces mots : « transforme-le »3S

(muta illum). Qu'il soit ou non mon ennemi, je ne jouis en l'aimant que de
l'amour qui est en lui comme en moi, celui dont notre être est l'œuvre et

par lequel nous sommes frères. Aimer son égal n'est donc possible qu'à
aimer le tiers au regard duquel nous sommes égaux, c'est pourquoi, comme
l'écrivait Augustin, lorsque je souhaite que l'autre soit mon frère, je
souhaite en vérité que nous soyons « tous deux soumis au seul à qui l'on ne
peut rien donner [ut ambo sub uno sitis cui nihil praestari potest] »39.

Dans le De Trinitate, saint Augustin le formule encore autrement, qui
rappelle d'abord que « la créature nous est soit égale, soit inférieure [aut
par nobis, aut inferior creatura sit] », puis que de l'inférieur il faut « user
pour Dieu [inferiore utendum est ad Deum] », avant de souligner que de

« l'égal il faut en jouir, mais en Dieu [pari autem fruendum, sed in Deo »,
« comme tu dois, toi, jouir de toi-même, non pas en toi-même, mais en
celui t'a fait [te ipso, non in te ipso frui debes, sed in eo qui fecit te] »40. Si

l'amour de l'égal est dilectio et la dilectio une fruitio plutôt qu'un usage, il
n'en demeure pas moins que la jouissance de l'être de l'autre ne vaut qu'à
la condition que la créature soit ressaisie in Domino, et donc en ce qui,
d'elle, demeure dans celui qui l'a faite, c'est-à-dire pour autant que
l'attachement que je porte à son être s'attache à l'auteur de son être.
Contrairement à ce qui est d'abord apparu, la jouissance n'a donc pas primor-

37 Saint Augustin : In lohannis Epistulam ad Parthos tractatus decern, VIII, BA 76, 342-
343•

38 Ibid.
39 Saint Augustin : In lohannis Epistulam ad Parthos tractatus decern, VIII, BA 76, 328-

329.
40 Saint Augustin : De Trinitate, IX, vill, 13, BA 16, 98-99 ; et saint Augustin insiste

immédiatement sur le fait qu'il ne faut pas nous en « remettre à nous-même » ni « nous laisser
aller [relaxare], pour ainsi dire, vers le bas ».



« Amo, volo ut sis ». Heidegger et saint Augustin 395

dialement pour terme l'égal, mais le « supérieur à l'homme »41, en sorte
qu'il n'y a de jouissance légitime et pleine que de Dieu ; entre égaux, il n'y
a en vérité de jouissance qu'à la condition que chacun aime l'autre en Dieu,
c'est-à-dire Dieu en l'autre, et ce n'est qu'à cet instant que la dilectio pour
une autre créature peut s'identifier à une jouissance. Aimer ne se réduit
donc pas à laisser simplement être ce qui est, mais signifie plutôt jouir en
chaque être de son auteur, de l'amour que celui-ci porte à sa création42,
laisser Dieu être « tout en tous »43, si l'on veut, mais, plus activement
encore, tendre vers lui en tout ce qui est44, reconduire en lui tout ce qui cherche

à s'en écarter, en lui soumettant ce qui nous est inférieur et dont nous
usons pour lui, ad Deum, et en lui confiant nos égaux, dont nous jouissons
en lui, in Deo.

Si aimer signifie reconduire l'autre à demeure, heimkehren lassen, comme
le notait Heidegger, le lieu d'une telle reconduction n'est cependant pas,
dans Augustin, l'être de chaque étant, mais Dieu lui-même, unique lieu de

repos véritable. Si, quoi que nous aimions, en usage ou jouissance, nous le
reconduisons à Dieu, c'est que reconduire chaque chose à « ce qu'elle est
elle-même » (quod ipsa est), comme y insiste le commentaire augustinien
de la Genèse, revient à la placer en celui qui donne et soutient son être, en
Dieu, « le lieu de son repos »45 (autem quietis locum). Aimer signifie par
conséquent disposer l'aimé en Dieu comme lieu en lequel tout ce qui est a

son être, ou encore confier l'aimé, non pas à son être propre, mais à l'amour
lui-même, car « Dieu est amour [Deus dilectio est] et celui qui demeure
dans l'amour demeure en Dieu et Dieu en lui »46.

Dans tous les cas, puisque c'est à Dieu que jouissance et amour pour
nos égaux doivent être rapportés en dernière instance, aucun « laisser » ne
saurait par conséquent suffire à les décrire. Jouir de l'autre en Dieu, ne
signifie ni « relâchement ni négligence »47 (remissio et neglegentia). La

négligence qui délie et délaisse est littéralement le contraire de la dilection et

41 SAINT Augustin : De moribus ecclesiae catholicae, I, III, 5, BA 1, 142-143.
42 Cet amour n'est pas un jouir, il est un user, mais en un sens tout autre que l'user qui

est le nôtre à l'égard des créatures : « C'est parce qu'il est bon que nous sommes. [...] L'usage
donc que Dieu est dit faire de nous ne se rapporte pas à son utilité à lui, mais à la nôtre, et à

sa bonté à lui seulement » (SAINT AUGUSTIN : De doctrina Christiana, 1, XXXI, 34-XXXII, 35, BA
11/2, 120-123).

43 1 Co 15,28.
44 « Mais toi, tends-toi vers lui de toutes les forces de ton esprit, cours vers lui, cherche

ses embrassements, redoute de t'éloigner de lui » (SAINT AUGUSTIN : In Johannis Epistulam ad
Parthos tractatus decern, IX, BA 76, 386-387).

43 SAINT Augustin : De Genesi ad litteram, IV, XVIII, 34, BA 48 Bibliothèque Augus-
tinienne. Septième série : Exégèse 48), Paris : Institut d'Études Augustiniennes 1972, 326-327.

46 SAINT Augustin : In Iohannis Epistulam ad Parthos tractatus decern, VIII, BA 76, 350-
35»-

47 SAINT Augustin : In Iohannis Epistulam ad Parthos tractatus decern, VII, BA 76, 308-
309.



396 Vincent Blanchet

saint Augustin prêche afin que la « charité soit ardente à redresser et à

corriger »48. Plus généralement : « l'amour lui-même ne peut être oisif »49

(Ipsa dilectio vacare non potest). En revanche, quant à la jouissance que
nous avons de Dieu lui-même, lorsque nous l'aimons, bien qu'elle ne puisse
être parfaite en ce temps où « nous avons existé à partir lui » (nobis ab illo
extitisse), c'est-à-dire hors de lui, elle consistera bien il est vrai à « s'être
reposé en lui »50 (in illo quieuisse).

Cet amour, non plus celui de l'homme pour l'homme, mais celui de
l'homme pour Dieu, pourrait alors apparaître plus proche du Sein-lassen
heideggérien. D'une part, en effet, le Dieu qu'il faut aimer est bien « l'être
lui-même »51 (idipsum esse), d'autre part l'amour se trouve en lui pleinement

satisfait et au repos. L'être apparaît ainsi le terme d'un acte essentiellement

tranquille. L'amour, et c'est là une différence majeure, la différence
capitale, s'avère toutefois l'être de Dieu, qui est l'être lui-même ; or sa
dilectio toujours hiérarchise, préfère ceci à cela, en sorte que laisser être Dieu
signifie suivre sa préférence, c'est-à-dire faire sa volonté en suivant et en
aimant l'ordre de son amour, l'ordo amoris dont traite la Cité de Dieu52.
Aimer n'est donc pas laisser-être, mais préférer, car le seul être aimé dont
nous puissions vraiment jouir est lui-même amour, c'est-à-dire ordre, et se

reposer en lui signifie mettre ou remettre en ordre, et finalement se
soumettre à l'ordre. C'est pourquoi la Cité de Dieu décrit la « jouissance de
Dieu » et de « tous en Dieu » comme la « tranquillité de l'ordre » (tranquil-
Utas ordinis)53.

La divergence entre aimer et laisser tient donc pour finir, et au sommet
de leur proximité dans l'amour de Dieu comme fruitio Dei, à ceci que l'être
aimé, l'être lui-même, s'avère à son tour amour primordial, tout à la fois
premier, car Dieu nous a aimés avant que nous ne l'aimions, et source de
l'ordre comme de l'être. Aimer vraiment, c'est-à-dire aimer Dieu, revient
par conséquent à aimer l'amour, et d'abord celui de Dieu pour la création.
Or, premièrement, un tel amour n'est pas un jouir ; si « Dieu nous aime »,

48 Saint Augustin : In Iohannis Epistulam ad Parthos tractatus decern, VII, BA 76, 310-
311.

49 SAINT Augustin : Enarrationes in Psalmos, XXXI, 2, BA 58/A (» Bibliothèque Augusti-
nienne. Huitième série : Enarrationes in Psalmos 58/A). Paris : Institut d'Études Augusti-
niennes 2011, 342-343.

50 Saint Augustin : De Genesi ad litteram, IV, xvn, 29, BA 48, 320-321.
« Nous devons donc aimer [diligere debemus] Dieu, unité trine, Père, Fils et Esprit

saint, que je dirai n'être rien d'autre que ceci, qu'il est l'être lui-même [idipsum esse] »

(Saint Augustin : De moribus ecclesiae catholicae, 1,14, 24, BA 1,172). Cf. Exode 3,14.
52 Saint Augustin : De Civitate Dei, XV, xxii, BA 36 Bibliothèque Augustinienne.

Cinquième série : La Cité de Dieu 36). Paris : Institut d'Études Augustiniennes 1959-1960,

140-141.
53 Saint Augustin : De Civitate Dei, XIX, XII, BA 37 Bibliothèque Augustinienne.

Cinquième série : La Cité de Dieu 37). Paris : Institut d'Études Augustiniennes 1959-1960,
110-111.



« Arno, volo ut sis ». Heidegger et saint Augustin 397

il ne « jouit pas de nous » insiste saint Augustin, mais il en « use », non
pour son bien, non par indigence, puisqu'il est l'être même à qui rien ne
saurait faire défaut, mais pour le nôtre, par « bonté »54. Jouir de Dieu ne
revient donc pas à le laisser être, mais à jouir de l'usage qu'il a de nous,
c'est-à-dire à le laisser faire ou, plus conformément à notre indigence, à

prier qu'il fasse. Deuxièmement, cette bonté est indissociablement justice,
sa dilection prédilection, c'est-à-dire hiérarchisation. L'amour créateur est
une « distinction ordonnée »55 (ordinata distinctio), puisque si Dieu « a

fait toutes choses très bonnes », « il les a ordonnées en leur assignant des
niveaux distincts, où telle chose est meilleure que telle autre »56. Dès lors,
jouir de Dieu, aimer son amour, ne signifie pas simplement laisser en
chaque étant l'être se déployer, mais plutôt suivre et conserver, dans notre
commerce avec ce qui est, l'ordre selon lequel Dieu l'a institué en vertu des

prédilections de son amour. Aimer Dieu n'est pas laisser être l'être qu'il
est, mais obéir à son ordre, garder sa volonté.

Au terme de ce parcours, la référence heideggérienne à l'amour augusti-
nien ne s'avère donc pas simplement problématique au sens où elle puise à

une source, celle de la pensée chrétienne, à laquelle Heidegger dénie pourtant,

en tant que chrétienne, toute portée philosophique, c'est-à-dire tout
rapport à la question de l'être. Elle l'est également en ceci que l'amour au-
gustinien, même dans la jouissance de Dieu, n'a jamais le sens d'un simple
laisser-être. Ce n'est pas l'être, à moins que celui-ci ne soit reconduit à Dieu
et à son amour, qui en constitue l'horizon, et l'agir aimant ne tient pas
alors dans la retenue qui caractérise le laisser. L'amour en lequel règne
Dieu, l'être lui-même, a le sens d'une « disposition ordonnée » et non d'un
délaissement recueillant. La dilection est une dis-lectio, c'est-à-dire un
certain Àéyeiv, tout à la fois rassemblement et mise en rapport, mais par
distinction et élection précisément, institution d'une logique ou d'un ordre de

préférence. Cette dis-lectio est ainsi dis-positio, un positionnement, qui
dresse et établit hiérarchiquement les créatures. Pour reprendre un verset
du livre de la Sagesse cité à plusieurs reprises par saint Augustin, telle est
la clairvoyance propre à l'amour qu'il « a tout disposé selon la mesure
[pérpaj, mensura], le nombre [àpi0pfl>, numéro] et le poids [ataGpcb,
pondéré] »57. Plus succinctement, et parce que cet ordre est celui de l'amour :

54 SAINT Augustin : De Doctrina Christiana, I, XXXI, 34-XXXII, 35, BA 11/2, 120-123.
55 SAINT Augustin : De Genesi contra Manichaeos, 1, III, 5, BA 50 Bibliothèque

Augustinienne. Septième série : Exégèse 50). Paris : Institut d'Études Augustiniennes 2004,
170-171.

56 SAINT AUGUSTIN : De Genesi contra Manichaeos, II, XXIX, 43, BA 50, 382-383.
57 Sagesse 11,20. Sur l'amour comme poids, voir CARRAUD, Vincent : Ce que sait la foi.

Paris : Parole et Silence / Communio 2020, 190 et suiv.



398 Vincent Blanchet

« la sagesse divine » (sapientia Dei) « dispose tout avec douceur »5S (dispo-
nit omnia suauiter).

Il est alors éclairant de rappeler que Heidegger aussi, dans une note des
Cahiers noirs, fait référence à ce verset de la Sagesse : « L'être autrefois
soudaineté et emportement de l'éclair, qui tirait jusqu'en sa lumière chaque
chose selon sa mesure, sa loi et son poids - à présent une apparence épuisée,

dont toute mesure et tout poids se sont retirés »59. Ici la mesure est
cependant celle qui provient de l'être, de son décèlement, en lequel il faut
en effet reconnaître « un luire, un briller, un paraître qui donne la mesure
[maßgebend] »60. L'émergence des choses dans le décèlement de l'être n'est

pas leur création à partir de l'ordre de l'amour qui les dispose selon un
nombre, un poids et une mesure qui les transcendent en la sagesse de

Dieu ; venir en présence signifie au contraire déployer sa propre clarté et
sa propre mesure, et par là éclairer singulièrement la di-mension à laquelle
rien n'échappe, celle du non-retrait, l'ouvert de la présence. À l'occasion
d'un commentaire du fragment DK 30 d'Héraclite, Heidegger prend d'ailleurs
soin d'opposer la signification originaire de pétpov au sens que la mesure
revêt dans « l'Ancien Testament »61. Pour l'amour de la sagesse, pour la

philosophie, telle que Heidegger la comprend du moins, l'être en chaque
étant donne ainsi sa mesure à l'amour qui le laisse se déployer.

La différence entre l'ordre de l'amour et la dimension du « laisser-être »

est alors la plus nette, car l'évêque d'Hippone demeure, de son côté, fidèle
à l'Ecriture et ce qu'il nomme « mesure sans mesure », « nombre sans
nombre » et « poids sans poids »62, c'est-à-dire la sagesse de l'amour lui-
même, transcende les choses mesurées, nombrées et pesées, à savoir les

créatures :

« Admettons donc que les paroles Tu as tout disposé avec mesure, nombre et
poids, signifient : Tout a été disposé de telle sorte que chaque chose ait sa

mesure propre [proprias mensuras], son nombre propre [proprios numéros], son

5® SAINT AUGUSTIN : De Genesi ad litteram, IV, XII, 23, BA 48, 310-311. Voir Sagesse, III, 1.

59 « Das Sein einstmals der jäh auffahrende Blitz, der alle Dinge nach ihrem Maß und
Gesetz und Gewicht in sein Licht gezogen - jetzt ein müder Schein, bei dem alles Gewicht und
Maß sich fortgeschlichen hat » (HEIDEGGER, Martin : Überlegungen II-VI [Schwarze Hefte
1931-1938/, GA 94, 89). Cf. HÊraclite: DK 64.

60 Heidegger, Martin : Parmenides, GA 54, 214.
61 Heidegger, Martin : Heraklit, GA 55, 170. L'allusion vise Sagesse 11,21 : névra pérpcp

Kai àpi9p$ Kai araGpfl) SiétaÇac; ; omnia mensura et numéro et pondéré disposuisti. Saint

Augustin cite à plusieurs reprises ce verset, voir notamment SAINT AUGUSTIN : De Civitate
Dei, XI, XXX, BA 35 Bibliothèque Augustinienne. Cinquième série : La Cité de Dieu 35).
Paris : Institut d'Études Augustiniennes 1959-1960, 130-131, ou encore XII, XIX, BA 35, 214-
215. Voir également De Genesi contra Manichaeos, I, XVI, 26 et I, XXI, 32, BA 50, 216-217 et

230-231. Cf. Saint Augustin : De libero arbitrio, II, xx, 54, BA 6 (- Bibliothèque Augustinienne.

Première série : Opuscules 1). Paris : Institut d'Études Augustiniennes 1976, 376-377.
62 Saint Augustin : De Genesi ad litteram, IV, iv, 8, BA 48 Bibliothèque Augustinienne.

Septième série : Exégèse 48). Paris : Institut d'Études Augustiniennes 1972, 290-293.



« Arno, volo ut sis ». Heidegger et saint Augustin 399

poids propre [proprium pondus] ; selon ces trois perfections et le mode de

changement propre à chacune d'elles, les choses changent en devenant plus grandes
et plus petites, plus abondantes et plus rares, plus légères et plus lourdes, selon
le dessein de Dieu. Est-ce à dire que le dessein même de Dieu, selon lequel il en
a disposé ainsi, est muable comme ces choses sont muables Que Dieu nous
préserve d'une si grande démence »63.

Résumé

Aimer, est-ce laisser être La question se posera dans cet article à partir de

Heidegger et en direction de saint Augustin. Elle prendra son impulsion dans
une référence heideggérienne à l'évêque d'Hippone, dont la provenance, la

fidélité et la portée seront interrogées en vue défaire apparaître la différence
irréductible entre la conception heideggérienne du « laisser » et la pensée
augustinienne de l'amour.

Abstract
Does loving mean "letting be"? In this paper, we shall raise this question
with the help of Heidegger and Augustine. As a starting point, we shall
examine the references to the Augustinian definition of love in Heidegger
and interrogate their authenticity and accuracy. We shall then demonstrate
the irreducible difference between Heidegger's Seinlassen and Augustin's
concept of love.

63 Saint Augustin : De Genesi ad litteram, IV, vi, 12, BA 48, 294-295.




	"Amo, volo ut sis" : Heidegger et saint Augustin

