Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)
Heft: 2
Artikel: Aspekte der Transformation des Mdglichkeits-Begriffs durch die judisch-

christliche Schépfungslehre oder : die Theologisierung des Mdglichen.

Eine Diskussion mit Blick auch auf Leibniz
Autor: Leinkauf, Thomas
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1055252

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1055252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THOMAS LEINKAUF

Aspekte der Transformation des Moglichkeits-
Begriffs durch die jiidisch-christliche
Schopfungslehre oder:
die Theologisierung des Moglichen.

Eine Diskussion mit Blick auch auf Leibniz*.

Wirklich ist alles das, was ist - omne id, quod est. Notwendig ist alles das,
was nicht nicht sein kann - omne id, quod non potest non esse! oder dessen
Gegenteil einen Widerspruch einschlieft. Moglich ist alles das, was sein
kann - omne id, quod esse potest oder das, was nicht notwendiger Weise
nicht ist (quod non necessario non est). Hier, am ,posse esse‘ allerdings
haben sich die Geister mehr geschieden als an den anderen modi essendi.2

*Dieser Text wurde auf Einladung von Wouter Goris im Wintersemester 2021/22 am
Philosophischen Institut der Universitit Bonn vorgetragen. Ich danke Wouter, aber auch
Theo Kobusch, Lars Andreas Heckenroth und den anderen Teilnehmern fiir die Einladung
und die Diskussionsbeitrage.

1 Es ist interessant, daR es etwa fiir Origenes dem durch Gott, den Alles-Kénnenden
(omni-potens), geschaffenen Sein, da es im intentionalen Strahl von dessen Willen steht, nicht
moglich sei, nicht zu sein. Modal-logisch ist hier zwar Notwendigkeit angezeigt, jedoch im
Banne eines an sich nicht-notwendigen, da freien und unverfiigbaren Willensaktes Gottes
zur Schopfung (ad hoc facta), siehe ORIGENES: Peri archén (De principiis) 111, 6, 5, hgg. von
Herwig Gorgemanns, Heinrich Karpp. Darmstadt: WBG 1992, 656: ,Nihil enim omnipotenti
impossibile est, nec insanabile est aliquid factori suo: propterea enim fecit omnia, ut essent;
et ea, quae facta sunt, ut essent, non esse non possunt. [...] Substantialem interitum ea, quae a
deo ad hoc facta sunt, ut essent et permanerent, recipere non possunt®.

2 Einige Autoren setzen etwa beim possibile ein ,denominative dicitur a potentia‘ an, an-
dere verschiedene possibilia je nach Hinsicht des Kontextes, siehe BONAVENTURA: In sent. I,
dist. 42, art. unicus, q. 4, in: Opera theologica selecta. Firenze: Ad claras aquas 1934 [im
Folgenden = Opera], I, 599b-601b), der in seiner Antwort auf verschiedene ,modi dicendi“
verweist. In seiner Antwort auf das zweite Dubium (602b: potuit Deus simul omnia facrere,
sed ratio prohibuit) ist Bonavetura sachlich ganze nahe am Begriff des ,compossibile‘: ,Di-
cendum quod ,ratio' hic vocatur voluntas rationalis et rationabilitas in voluntate, quamvis non
dicat aliud quantum ad principale significatum a divina essentia, connotat tamen aliud, scili-
cet congruitatem aliquam in volito [!], quae quidem non reperitur in eius opposito. Quod pa-
tet. Si omnia simul producta essent quantum ad esse singulare, nulla creatura aliquid face-
ret, et non esset rerum cursus in universo, qui est. Voluntas ergo rationalis hoc exigebat, ut
Deus non faceret omnia simul, quamvis posset [!]; unde ,prohibitio‘ non accipitur hic pro re-
pugnantia (sc. logica), sed pro arctatione potentiae quantum ad actum, non quantum ad
posse. Et haec est determinatio indifferentiae ad hoc opus, non ad oppositum“. Da Bonaventura



350 Thomas Leinkauf

Ausnahme macht, wie immer, das Nichts oder Nichtseiende, das eben kein
modus essendi ist. Ein mogliches ,Sein‘ des Nichts, so sieht es zumindest die
grundsitzlich nicht-dualistische Position seit Platon-Aristoteles bis hin zu
den Patres, bestiinde nur in der Aufhebung von Etwas - gibt es kein Etwas,
dann auch kein Nichts (zumindest im Sinne des ,aliud quid3). Daher ist
seit Platons Sophistes klar ausgesprochen: nicht das absolute Nichts oder
Nicht-Sein (ouk on) ,ist’, sondern ausschliefflich das relativ (auf ein Seien-
des oder Etwas) Nicht-Seiende (mé dn).4 Aber zuriick zum posse: nicht
alles das, was sein kann, ist auch wirklich - non omne id, quod esse potest,
et actu est. Alles Notwendige ist auch notwendigerweise moglich - omne
necessarium necessario possibile est. Aber: das Moglich-Sein des Notwen-
digen selbst ist nie nur moéglich und wenn wir vom Méglichen sprechen,

den Ausdruck ,incompossibilia‘ (dist. 43, art. unicus, q. 2, 6ogb) kennt (ista duo sint incom-
possibilia, quod potentia sit infinita, omnino existente substantia finita), diirfte dessen Kom-
plement ,compossibilia® ebenso geldufig sein. Sicherlich bezieht sich die ,ordinatio in crea-
turis ... ad se invicem“ (q. 3; 612b) hierauf. Wichtig fiir die spitere Diskussion (vor allem
auch bei Leibniz) ist es auch, dafl hier bei Bonaventura aber auch spiter bei Nikolaus von
Autrecourt der Begriff der ,concomitantia“ auftaucht, so etwa ib. dist. 44, art. 1, q. 4; Opera
I, 627b; AUTRECOURT: Exigit (Anm. 18), 258,30-259,14 (hier beziiglich des Zusammen-Wirkens
verschiedener Krifte, virtutes, in einem physikalischen Prozess; siehe etwa LEIBNIZ: Brief an
Arnauld, Juni 1686, in: Die Philosophischen Schriften, hg. von Carl 1. Gerhardt. Berlin: Weid-
mann 1875-9o0 [Nachdruck Hildesheim: Olms 1978] (=GP), Bd. I, 47: hypothése de la conco-
mitance“; 58: die hypothése de la concomitance bezieht sich auf den ,accord des substances
entre elles; 68-69; an Arnauld 30. 4. 1687; GP Il, 94-95: la concomitance zwischen Kérper und
Seele ,qui marque la sagesse admirable du createure bien plus que toute autre hypothése®.
Zu contingenta, necessaria, possibilia, impossibilia siehe auch LEIBNIZ: Confessio philosophi,
in: Sdmtliche Schriften und Briefe, hg. von der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wis-
senschaften und der Akademie zu Gottingen. Berlin: De Gruyter 1923ff. (=A) V1/3, 126-127.

3 So aber auch noch SUAREZ, Franciscus: Disputationes Metaphysicae (1597), in: Opera
omnia, ed. Luis Vives. Parisiis 1866, T. XXV-XXVI [= Opera], Disp. III, sect. 2, n. 5: das nihil
als ,non ens” ist dem aliquid kontradiktorisch entgegengesetzt, insofern letzteres eben ein
»ens‘ mit Wesensgehalt ist. Es ist natiirlich etwas Anderes, dieser logischen eine ontologi-
sche Opposition hinzuzufiigen, d.h. das Nichts zu einem Existenz-Abgrund zu erheben. Die
Maglichkeit hierzu liegt in einem Schopfungsbegriff, der nicht-mythologisch ist, sondern die
Faktizitat und Realitit der Wirklichkeit anspricht, dies ist Thema dieses Textes. Natiirlich
kann ich hier nicht die Konsequenzen verfolgen, die bis in den Idealismus, die Existenzphi-
losophie oder den Nihilismus-Pessimismus des 20. Jahrhunderts reichen werden, hierzu sie-
he die immer noch hellsichtigen Beobachtungen von Luigi PAREYSON: Vom Staunen der Ver-
nunft, hg. und eingeleitet von Gianluca de Candia. Miinster: Aschendorff 2021, insbes. 47-61.

4 PLATON: Sophistes 241 D 6, 258 E-259 B, 258 D 6: eidos toi mé éntos; BEIERWALTES,
Werner: Nicht-Sein ,ist’ Identitdt und Differenz als Elemente platonischer Dialektik, in: Iden-
titdt und Differenz. Frankfurt/M: Klostermann 1980, 9-23. Cusanus hat hingegen mit seinem
dynamischen Funktionsbegriff des ,Nicht-Anderen' auch den Eigenstand des Nichts benenn-
bar gemacht: es ist ,nichts anderes als das Nichts (non aliud quam nihil) und damit aus der
ontologischen Dialektik zum Sein/Etwas herausgehoben, siehe De non aliud sive directio spe-
culantis, in: Opera omnia iussu et auctoritate Academiae Heidelbergensis. Hamburgi: Meiner
1932-2014 (=h), IV, h XIII, g-10; VII; 15-16. Man kann, mit Blick auf unser Thema, sagen: nur
weil es ein Nicht-Nichts gibt, ,ist’ das Nichts dessen Negation und ebenso: nur weil es ein
Wirkliches ,noch nicht' gibt, ist es méglich, daR es zum Sein oder zur Wirklichkeit kommt.
Was aber ist mit einem Maglichen, das nie wirklich werden wird?



Aspekte der Transformation des Moglichkeits-Begriffs 351

dann immer auch und vor allem im Blick auf Wirkliches. Im Unterschied
zum Nicht-Sein/-Seienden ist das Mogliche keine Negation des Seins, son-
dern dessen Noch-Nicht, erdffnet also, eher im Sinne einer vorlaufigen
Privation (darin dem relativen mé én Platons doch verwandt), einen Hori-
zont, impliziert Dynamik und Tendenz.5 Bevor ich auf Aspekte der histo-
risch-sachlichen Diskussion der Implikationen dieser modalen Aspekte ein-
gehen werde, mochte ich - mit dem vorlaufenden Hinweis, dal es natiir-
lich nicht moglich ist, dafd ein einziger Vortrag und vor allem der hinter
dem Vortrag stehende Vortragende alle Moglichkeiten des Moglichen wird
irgendwie anzeigen kénnen - ganz kurz einige systematische Uberlegun-
gen anstellen: dem Wirklichen und auch dem Notwendigen geht das Mog-
liche in einer bestimmten Hinsicht voraus. Es erscheint zumindest dem
Denken zundchst als Bedingung der Moglichkeit des Wirklichen und des
Notwendigen: was noch nicht einmal sein kann, das kann auch nicht wirk-
lich oder gar notwendig sein. Nun lafdt sich jedoch andererseits auch sa-
gen, daf} wiederum Bedingung des Moglichen selbst ein Modus der Wirk-
lichkeit oder sogar der Notwendigkeit ist, der schlechthin aller modalen
oder bedingten Form von Sein vorgreift. So hat zumindest im Kern das
klassische griechische Denken argumentiert: das Mdogliche ist nicht sui suffi-
zient oder autark, da ihm zum Sein eben der Modus des Wirklich-Seins
fehlt, der nicht verwechselt werden darf mit demjenigen der Existenz (der
diese aber auch nicht ausschliefdt). Oder, umgekehrt: aus dem reinen Mog-
lich-Sein 1af3t sich kein Gramm an Realitat oder Wirklichkeit herauspres-

5 Matthaeus ab Aquasparta, der Schiiler des Bonaventura, hat hierzu eine dezidierte Po-
sition entwickelt, siehe die Quaestiones disputatae de fide et de cognitione, q. 1. Quaracchi:
Coll. S. Bonaventurae 1957, 209-215; siehe KOBUSCH, Theo: Die Philosophie des Hoch-und Spdt-
mittelalters [Anm. 13], 2904-297, hier 295. Fiir Aristoteles allerdings war das Mogliche im Sin-
ne der Kontingenz nach einer Lesart immer gebunden an die Wirklichkeit: ist das kontin-
gent-mogliche x (die Seeschlacht) wirklich geworden, ist es zugleich auch notwendig (nur
Aussagen tiber Wirkliches haben Wahrheitswert). Jedes x, das da ist oder existiert, ist somit
notwendig (somit Vergangenheit) und das nicht-notwendig Mdgliche, das Kontingente, eine
Sache der Zukunft (aber moglicherweise ohne pradikationslogischen Wahrheitswert oder mit
einem unbestimmten Wahrheitswert), siche De interpretatione, c. 9, 18a-19a. Ob aber Aussa-
gen iiber das Zukiinftige Wahrheitswert besitzen, ist nicht wirklich klar. Ist aber Vergange-
nes als solches mit EN VI 2, n3gb notwendig (da nicht ungeschehen zu machen) und gilt das
Gesetz der Kausalitat, dann ist jedes zukiinftige x?, da es notwendig auf einem (notwendi-
gen) vergangenen x* basiert, selbst notwendig (vgl. BOETHIUS: Commentarii in librum
Aristotelis Peri ermeneias, 1, 1, c. 9; 11, 3, c. 9, ed. K. Meiser. Leipzig: Teubner 1877-1888, 122-
123, 249-250; THOMAS: STh 1. q. 14, a. 13 ad 2). Die spatere Entwicklung (nach 1277) wird vor
allem durch Scotus der Kontingenz nicht das blof# Nicht-Notwendig-Sein zuschreiben, son-
dern einen Status, ,dessen Gegenteil sogar im selben Zeitpunkt geschehen konnte, siehe DE
CANDIA, Gianluca: ,Les pays des réalités possibles’. Possibile logicum bei Duns Scotus und
G.W. Leibniz, in: Einheit und Vielheit metaphysischen Denkens. Festschrift fir Thomas
Leinkauf, hg. von Walter Mesch, Michael Stadtler, Christian Thein. Hamburg: Meiner 2022,
162-180, 168f.; siehe auch zum hiermit verbundenen Problem gottlichen Vorher-Wissens
CRAIG, W.L.: The Problem of Divine Foreknowledge and Future Contingents from Aristotles to
Sudrez. Leiden: Brill 1988, sowie die knappen und prazisen Analysen von HOENEN: Marsilius
von Inghen (Anm. 18), 157-233.



352 Thomas Leinkauf

sen. Also ist die Wirklichkeit oder das Wirklich-Sein, das energefa(i) efnai
oder das actu esse, Bedingung wiederum der Moglichkeit des Moglichen.
Letzteres erscheint somit als defizitdr, als Mangel an Aktualitat, Effizienz
oder Prasenz. Diese mufl ihm aus dem absolut vorgingigen reinen aktua-
len Sein zukommen - entweder aus einem Prinzip oder einem Gott, der
ontds enérgeia 6n ist, oder aus einer Natur, die aus ihr selbst heraus oder
aus ihrem Wesen heraus alle Realitdt entldfdt. Erst indem dann mit der
jidisch-christlichen Denkform, das ist hier eine meiner Thesen, das Mogli-
che selbst zu einem integralen Moment des gottlichen Wesens, namlich
seiner Macht oder seines Vermdgens (potentia), gemacht wird, eroffnet
sich ein Horizont, in dem ein posse esse oder eine possibilitas essendi als
unverkiirzte Wirklichkeit selbst noch jedem tatsachlich wirklich Geworde-
nen, jedem esse existens und esse creatum, (in einem nicht temporalen
Sinne) vorausliegen kann. Indem also Gott selbst das Mogliche in sich so-
zusagen aufnimmt, und zwar als Horizont des in der Amplitude seines
Willens stehenden Erschaffbaren oder Bewirkbaren, das die gesamte lati-
tudo entis umspannt, wird die Diskussion um das Mogliche schrittweise,
wie man sagen konnte, ,theologisiert’.6 Das Mdgliche ist nur noch ,mog-
lich’ im Sinne seiner Existenz-Setzung und in seiner Abhdngigkeit von
Gott als einer zu ihm extrinsischen Potenz. In Gott selbst hingegen ist das
Mogliche identisch mit seinem Sein (posse = esse) oder eben, etwa als esse
essentiae (die Frage ware: welche Form des esse hier eigentlich anzusetzen
sei), sui-suffizient, da es keines komplementdren Aktes zu seiner Verwirk-
lichung bedarf.” Zum anderen jedoch gilt ebenso: die Bewahrung der Idea-
litdit der Wesensform, wie sie in der griechischen Tradition konzipiert wor-
den war, konnte nur durch die Autonomisierung des esse essentiae - sei
dies im Sinne des intelligiblen Sie-selbst- und des Wahr-Seins einer Sache,
sei es im Sinne der (formalen) Propositionalitdt eines Sachgehaltes - er-
reicht werden.? Dadurch wurde - und dies ist sozusagen das Fundament

6 Es ist vielleicht sinnvoll, hier vor Mi8verstindnissen zu warnen: Theologisierung meint
nicht, daf8 die Argumente, die sich um die Bestimmung des Moglichen ranken, selbst im en-
geren Sinne theologische Argumente wiren, also aus der Trinitdtsspekulation, der Inkarna-
tionslehre, der Providenz- und Heilsokonomielehre etc. kommen, vielmehr sind diese alle
im Kern philosophisch (oder, wie man auch sagen konnte: dialektisch). ,Theologisierung' be-
zieht sich hier darauf, daf das Mogliche zu einem Moment des Gottlichen selbst wird, neben
den klassischen Bestimmungen der Einheit, des Seins oder der Giite, Das Mogliche nicht nur
im Sinne von Vermégen (potentia), Machtigkeit (virtus), Kraft-Macht (potestas), sondern im
Sinne von ,possibilitas“ wird schrittweise zu einer Bestimmung des gottlichen Wesens und
Seins. Siehe LEIBNIZ: Brief an Arnauld, Mai 1686, GP II, 42: das ,entdendement de Dieu" ist
ein ,pays de possibles“; ebenso Juni/Juli 1686, 55-56.

7 BONAVENTURA: In sent. |, dist. 43, art. unicus, q. 3; Opera I, 613a: ,[...] divina potentia non
completur per actum, et ideo non est frustra, etiamsi non habeat potentiam passivam corres-
pondentem®.

8 SUAREZ, Franciscus: Disputationes metaphysicae (1597), in: Opera XXV, Disputatio VIII,
sect. 7, n. 16: ,Denique etiamsi fingas nullum actu esse intellectum, res erit intelligibilis ex se
et vera“, siehe die Analyse von COURTINE, Jean-Francois: Suarez et le systéme de la métaphy-



Aspekte der Transformation des Moglichkeits-Begriffs 353

jedes nicht-voluntaristischen Denkansatzes - die Wesensform, das stabile
Etwas-Sein einer Sache, ihr Mit-sich-Identisch-Sein, zugleich gegeniiber ei-
nem manipulativen Zugriff seitens des ,Willens“ Gottes immunisiert.? Ge-
geniiber dem in ihm selbst oder besser: in seinem Intellekt und Denken
Moglichen kann selbst Gott nicht die Sach-Unméglichkeit verhdangen, und
selbst die Existenz-Unmdoglichkeit hangt von Rationalitatsbedingungen ab
(etwa, wie bei Thomas von Aquin und Duns Scotus, von der ,compossi-
bilitas‘), die dem Willen Gottes vorgreifen.10 Diese Theologisierung des

sique. Paris: PUF 1990, 309-325. Courtine zeigt iiberzeugend, daff dieser intelligible, autono-
me Sachgehalt (zu trennen vom nur Satz-formigen Sachverhalt) hier gerade noch nicht mit
dem ,ens rationis“ zusammenfillt, 317-318. Schon Duns Scotus etwa hatte das esse intelligi-
bile als direktes Produkt gottlichen Denkens begriffen, siehe Ordinatio 1, d. 35, q. unica, n. 32
(Vat. VI) 258 (zur Debatte nach Scotus siehe HOENEN: Marsilius of Inghen [Anm. 18], 88-89).
Allerdings gilt auch: das Wesens oder die Wesensform als esse intelligibile darf nicht ver-
wechselt werden mit dem ,esse intellectile“ (intellectibilia), etwa der Rationalseele als anima
separata oder der Engel, die ein eigenes, vom Denken - auch vom gottlichen Denken - un-
abhdngiges Sein oder eine Entitat besitzen, siehe etwa HUGO VON ST. VIKTOR: Didascalicon
De studio legendi, Apparatus A, ed. Thilo Offergeld (= Fontes Christiani 2). Freiburg: Herder
1997, 409; Expositio in Hierarchiam Caelesti.l, c. 1, PL 175, col. 925-928; die intelligibila haben
dagegen ihr Sein (esse) im ewigen Denk-Akt Gottes (dessen Gehalte gegeniiber seinem Will-
len immun sind).

? Das Schreckgespenst dieser moglichen Manipulation (die kalkuliert in der sichersten
Wissensform, namlich der mathematischen platziert wird) hatte René Descartes mit seinem
genius maglignus - der ganz kalkuliert nicht mit der voluntas Dei ineins gesetzt worden ist -
an die Wand der Frithen Neuzeit gemalt, siehe Meditationes de prima philosophia, in:
Oeuvres, publiées par Charles Adam et Paul Tannery. Paris: Cerf 1897-1910 (= AT), Med. I, n.
12, AT VII 22: genius malignus; II, n. 3; AT VII 25: ,deceptor nescio quis [...] summe potens,
summe callidus, qui de industria me semper fallit“. Leibniz riickt hier die Verhadltnisse wie-
der zurechht und, wie man sagen konnte, ,zuriick’ in die vor-voluntaristische Ausgangslage,
etwa bei ALSTED, Johann Heinrich: Philosophia digne restituta. Herbornae Nassoviorum: 1612,
Archeologia 1, c. 23, 138: ,Nihil est in voluntate, quod non antea fuerit in intellectu. Intel-
lectus enim [..] portat voluntati lucernam. Ille est rex, haec veluti regina“, siehe LEIBNIZ:
Brief an Arnauld, Juni/Juli 1686, GP II, 49: « les essences sont dans I'entendement divin avant
la consideration de la volonté » oder in den spaten Essais de Theodicée, seconde partie § 186;
GP VI, 228: « les Verités eternelles, qui avoient eté jusqu’a cet auteur [sc. Descartes] un objet
de I'entendement divin, sont devenues tout d'un coup [das muss man natiirlich anders se-
hen] un objet de sa volonté. Or les actes de sa volonté sont libres, donc Dieu est la cause
libre des Verités ». Siehe das Zitat folgende Anm.

10 DuUNs ScoTus: Ord. 1, dist. 42, n. 16: ,Quod intelligo sic: ,impossibile simpliciter inclu-
dit incompossibilia, quae ex rationibus suis formalibus sunt incompossibilia, et ab eo sunt
principiative incompossibilia, a quo principiative habent suas rationes formales. Est ergo ibi
iste processus, quod sicut Deus suo intellectu producit possibile in esse possibili, ita produ-
cit duo entia formaliter (utrumque in esse possibili), et illa ,producta’ se ipsis formaliter sunt
incompossibilia, ut non possint simul esse unum, neque aliquid tertium ex eis; hanc autem
incompossibilitatem, quam habent, formaliter ex se habent, et principiative ab eo - aliquo
modo - qui ea produxit®; n. 18: ,Sed omne ,simpliciter nihil‘ includit in se rationes plurium,
ita quod ipsum non est primo nihil ex ratione sui, sed ex rationibus illorum quae intelligitur
includere, propter formalem repugnantiam illorum inclusorum plurium; et ista ratio repug-
nantiae est ex rationibus formalibus eorum, quam repugnantiam primo habent per intellec-
tum divinum®. Dafl die Ideen = possibilia im Denken Gottes sind, ohne da Gott sie ,ge-
macht’ oder ,hervorgebracht’ habe, also als reale, ewige Wesnsbestimmungen (und zwar ,vor*



354 Thomas Leinkauf

Maoglichen oder Verlagerung des Moglichen in Gott steht hier im Blick,
wenn ich von der Transformation des Moglichkeitsbegriffs durch das jiidi-
sche, mehr noch christliche Denken spreche. Denn diese Transformation
steht unbestreitbar im Horizont oder Schlagschatten des Schopfungsbe-
griffs und es ist ebenso unbestreitbar, daf ein wirklicher Begriff von Schop-
fung als ,creatio ex nihilo‘ dem jiidisch-christlichen Denken angehért und
dafd der Demiurg Platons, obgleich er fiir die Weltentstehungs-Lehre un-
abdingbar gewesen ist!!, nicht nur aus der Sicht Platons selbst, ebenso wie
die Materie, einem nothos légos angehdrt und nur bedingt die Implikatio-
nen eines deus creator erfiillt. Eines der Resultate der christlichen Refle-
xion auf diese Grundeinsicht in eine Erschaffung/Schopfung ,aus Nichts®
wird eben die Ersetzung dieses ,Nichts‘ (nihil) durch Gott selbst sein, eine,
wie Cusanus sagen wird, ,creatio ex Deo” (De possest n. 67; 16-20; 69, 3-5
h XI/2), wobei Gott hierbei aus seiner eigenen Moglichkeit, die als ein
Nichts-von-Allem dem (dialektisch-spekulativ verstandenen) Nichts oder
Nicht-Sein entspricht, aus seinem posse-fieri heraus, Sein setzt (siehe un-
ten Schema II, D zur Kapazitit des Seienden). Cusanus kann uns auch ein
gutes Beispiel dafiir geben, daf es dieser ganzen Tradition durchaus be-
wufdt gewesen ist, dafd sie etwa vorausgesetzt hat, was die antike Tradition
nicht gekannt oder, als gekannt, auf keinen Fall akzeptiert hatte: den Ge-
danken, daf} Gott ein ,principium supernaturale, liberum* sei, ,quod vo-
luntate creat omnia“ (De beryllo n. 37; h XI/1, 43). Daher konstatiert er:

»Omnis igitur creatura est intentio voluntatis omnipotentis. Istud ignorabant
tam Plato quam Aristoteles. Aperte enim uterque credidit conditorem intel-
lectum ex necessitate naturae omnia facere, et ex hoc omnis eorum error se-

seinem Wollen, vgl. Reportata Parisiensia I, dist. 36, q. 4, n. 7-9 [Wadding XI, f. 208b-209a];
Lectura I, dist. 39, q. 1-5 [Vat. XVII, f. 485] behauptet Leibniz, ganz im Sinne von Scotus,
noch in seiner Theodicée §§ 189 und 380, auch hingt die Unvereinbarkeit des Gegensitzli-
chen ebenfalls nicht vom Willen Gottes ab, vgl. die Annotationes von Leibniz zu einem
Schreiben Eckharts (ca. 1677/1678), GP I, p. 253, 255-256: ,nam intellectus est natura prior
voluntate, seu voluntas intellectum supponit“. Dennoch ,existieren‘ auch die Ideen oder Es-
senzen oder possibilia ausschlieBlich im Denken Gottes: nur wenn er selbst existiert, ,exis-
tieren' auch diese als possibilia: nichts wiirde ,méglich’ sein (im Sinne der realitas objectiva
possibili), wenn das ,notwendige Sein nicht existierte“ (an Bourguet, Dezember 1714, GP III,
572), siehe auch schon Confessio philosophi (1672/1673), A VI3, 122 und MONDADORI: Modali-
ties (Anm. 56), 185-188.

11 Siehe BALTES, Matthias: Die Weltentstehung des Platonischen Timaios nach den anti-
ken Interpreten. 2 Bde. Leiden: Brill 1976-1978 (dieser Band vor allem zu Proklos’ Kommentar
zum Timaios). Bd. I, 208-209: ,Die Ansicht, Platon vertrete im Timaios eine wirkliche Welt-
entstehung, scheint bis ins 1. Jahrhundert vor Christus die vorherrschende gewesen zu sein,
Erst Eudor hat hier, wie wir vermuten, die Wende gebracht”. Eine strikte nicht-zeitliche, d.h.
uneigentliche Welt-Entstehung” haben seit des Aristoteles Kritik an Platon alle Aristoteliker
vorgetragen, die Gegenthesen von Attikos und Plutarch fiir eine zeitliche, dem Wortlaut des
Timaios folgende ,Schopfung' iberzeugten jedoch Alexander von Aphrodisias. Die umfassen-
de Rekonstruktion der nicht-jiidischen (Ausnahme Philon) und nicht-christlichen Modelle
durch Baltes zeigt die hier herausgestellte Differenz des schopfungstheologischen Grundan-
satzes der christlichen Lehre und ihrer theologischen Durchformung.



Aspekte der Transformation des Moglichkeits-Begriffs 355

cutus est. Nam licet not operetur ,per accidens sicut ignis per calorem’, ut be-
ne dicit Avicenna, nullum enim accidens cadere potest in eius ,simplicita-
tem’, et per hoc videtur agere ,per essentiam’, non tamen propterea agit quasi
natura seu instrumentum necessitatum per superioris imperium, sed per libe-
ram voluntatem, quae est et essentia eius“ (De beryllo n. 37-38; h XI/1, 43-44).

II.

Zusétzlich zur Theologisierung des Moglichen und von dieser sachlich nicht
abzutrennen, weil zu ihr in substantieller Wechselwirkung stehend, muf}
noch auf eine andere fiir unsere Fragestellung zentrale Voraussetzung hin-
gewiesen werden: Eine ganze Reihe bedeutender Untersuchungen zur Ent-
wicklung der Disziplin, die wir gewohnt sind als Metaphysik zu bezeich-
nen, von Etienne Gilson, Henri de Lubac, Max Wundt, insbesondere aber
August Faust, bis hin zu Jean-Francois Courtine, Alain de Libera, Ludger
Honnefelder und anderen, hat auf beeindruckende Weise zeigen konnen -
sich dabei zusdtzlich auf eine bis heute immer umfanglicher werdende
Menge von gesicherten Textzeugnissen stiitzend - , da diese Entwicklung
seit der durch Albertus Magnus und Thomas von Aquin gewonnenen ,klas-
sischen’ Form der Scholastik, also seit der Mitte des 13. Jahrhunderts, eine
Richtung genommen hatte, in welcher, sicherlich in der Folge des Einflus-
ses Avicennas, eine Aufspaltung des Gegenstandes der Metaphysik zu kon-
statieren ist. Endprodukte dieser Aufspaltung sind auf der einen Seite das
wirkliche Existieren eines Etwas im Sinne seiner Seins-Bedingungen und
auf der anderen Seite das begriffliche Gegenstand-Sein einer Sache im Sin-
ne ihrer Denk-Bedingungen (cogitabilitas) - es ist sicherlich nicht von der
Hand zu weisen, daf in dieser Differenz auch noch die seit Boethius und
vor allem im boethianischen 12. Jahrhundert, vor allem in der Schule von
Chartres wirksame Unterscheidung zwischen der forma essendi und ,dem,
was ist“ (id, quod est) weiterhin prasent geblieben ist, das kann ich hier
nicht weiter verfolgen.!2 Die Seins-Bedingungen und die Denk-Bedingun-

12 In dieser ,ontologischen Differenz' zwischen dem Seins-Prinzip (forma essendi, forma
substantialis) und dem Prinzipierten (ens, esse) ist sozusagen diejenige angelegt, die als Dif-
ferenz zwischen Wesen und Existenz dann als dominant weiterwirken wird. Zu Boethius ist
die grundlegende Schrift Quomodo substantiae in eo quod sint bonae sint, in: BOETHIUS: Die
theologischen Traktate, iibers., eingel. und mit Anmerkungen versehen von M. Elsasser.
Hamburg: Meiner 1988, 35ff. zu vergleichen, fiir die Schule von Chartres etwa THIERRY VON
CHARTRES: Abbreviatio Monacensis. Commentum super Hebdomades Boetii n. 16, in: Com-
mentaries on Boethius, by Thierry of Chartres and his school, ed. N.M. Haring. Toronto: Pon-
tif. Inst. of Mediaeval Studies 1971, 407-409. Zur Sache siehe HADOT, Pierre: ,Forma essendi’.
Interprétation philosophique d’'une formule de Boéce, in: Les études classiques 38 (1970), 143~
156. Es erscheint mir auch wichtig, da die Forschung einmal die mogliche sachliche Vorbe-
reitung des Kompossibilitats-Begriffs im modallogisch-/ontologischen Bereich durch das Char-
tresische Konzept der possibilitas determinata in den Blick nihme. Die Kontraktion gleich-
sam des allgemeinen Mdglichkeitsraumes durch diese Spezifizierung konnte als Vorstufe zu
den spiteren durch Scotus und andere eingefiihrten Uberlegungen gedient haben. Die



356 Thomas Leinkauf

gen nun, um die es hier geht, betreffen zwar jeweils ein Etwas, ein ,aliquid’,
aber sie thematisieren dieses auf hochst unterschiedliche Weise, die bis hin
zu Kant noch einen Reflex der von Thomas herkommenden aber erst nach
ihm, namlich von Heinrich von Gent, ausformulierten Unterscheidung von
esse essentiae und esse existentiae bilden.13 Natirlich treffen sich Wirk-
lich-Sein und Gedacht-Sein auf der vorgreifenden Ebene des Seins, vor al-
lem der Ebene des Wesens und der quidditas, und natiirlich gehort das We-
sen als ,essentia’ oder ,quidditas‘ ebenso zu den Existenz- wie den Denkbe-
dingungen, aber es ist etwas Anderes, wenn sich das ,ens reale‘ schrittwei-
se ablost von dem, was ihm durch das ,ens cogitabile’, sofern es Produkt
individueller Denkleistung ist, als Sachgehalt seines Wirklich-Seins vindi-
ziert werden kann.!4 Dieses ,ens cogitabile’ und mit ihm die Moglichkeits-

Einschrankung durch die Wesensform (species) entspricht sachlich durchaus der
Einschrankung, die das Zusammenbestehen von inkompatiblen Wesensformen auslost. Der
letztere Gedanke ist nur in sich komplexer ausgepragt und erfahrt bis hin zu Leibniz Verfei-
nerungen, die der Schule von Chartres, da ihr der Blick auf die faktisch existierende Welt
nicht in gleicher Weise dringlich gewesen ist, so nicht moglich gewesen sind. Die Verkiir-
zungen-Kontraktionen der Moglichkeiten der je eigenen Spezies/Form sind andere gegenii-
ber den Einschrankungen, die durch das Konfligieren der Totalitit aller anderen Spezies/
Formen gegeben sind. Kontraktion ist bis ins spdte 16. Jahrhundert hinein immer als Ein-
schrankung des Universal-Intelligiblen durch eine materiale Dimension verstanden worden,
so etwa ZABARELLA, Jacobo: De tribus praecognitis liber, c. 14, in: Opera logica. Francofurti:
Zetzner 1608, f. 527 D: ,sed est eadem forma utrobique, prius quidem abiuncta a materia,
deinde ad sensilem materiam contracta®“.

13 HEINRICH VON GENT: Summa (Quaestiones ordinariae). Parisiis: 1520 (ND 1953), a. 21, q.
3, f. 126Vh; q. 4, f. 127rO. Vgl. COURTINE: Suarez et le systéme de la métaphysique (Anm. 8),
183-190, 308: ,l'esse essentiae, tel qu’il est fixé en son indépendance et son absoluité par
Henri de Gand"“; KOBUSCH, Theo: Die Philosophie des Hoch-und Spdtmittelalters (= Geschich-
te der Philosophie V). Miinchen: Beck 2011, 308-323, 311-312 (esse existentiae-esse essentiae)
mit Verweis auf Quodl. IX, q. 2; XI, q. 3, 353 die Differenz zu Scotus. Kobusch macht auch
deutlich, daf? Heinrich wie Duns Scotus ihre (idealistischen) Wurzeln im Denken Avicennas
haben (und damit auch in einem platonischen Verstandnis von Wesen und Intelligibilitdt).
Die Implikationen dieser Unterscheidung werden sozusagen immer aufdringlicher und zwin-
gen den philosophisch-theologischen Diskurs zu weiteren, nicht weniger konsequenzenrei-
chen Untetscheidungen, siehe etwa SUAREZ, Franciscus: Disputationes metaphysicae (1597),
Opera XXV: De divinis substantiis, Disp. III, c. 4, n. 2: ,omnes et solae creaturae non [!] inclu-
dunt essentialiter ipsum esse existentiae actualis, et ideo possunt (sc. a Deo) quidditative
cognosci secundum suas essentias et ut possibiles sunt, etiamsi non videantur existantias®.
Zur epistemischen Dimension und derdort von Heinrich angesetzten Bedeutung der Wesens-
form (quiditas, essentia) siehe PERLER, Dominik: Zweifel und Gewifsheit. Skeptische Debatten
im Mittelalter. Frankfurt/M: Klostermann 2006, 37-8s.

14 Sofern es allerdings ,Produkt’ des géttlichen Denkens, d.h. des Denkens im absoluten,
vor-propositionalen Sinne, ist, war es - in der platonischen, durch Avicenna vermittelten
Tradition durchaus denkbar, da das Maogliche als rationaler Sachgehalt einer existieren
kéonnenden Sache und im Sinne des ,esse essentiae”“, wie es etwa Heinrich von Gent formu-
liert hatte, diesem erst-instanzlichen Denken als ,ewiger” (aeternum) intelligibler Gegen-
stand (gleichsam als Idee) gegeniiberstand und aus seiner formal-essentiellen Bestimmtheit
,nur noch‘ in die Existenz gebracht werden mufte. Diese Position, die kritisch gegeniiber der
Tradition von Augustinus bis Thomas von Aquin anzusetzen ist, wird dann von Duns Scotus
verschirft. Umso schwieriger wird dann die genaue Bestimmung des Verhiltnisses zwischen



Aspekte der Transformation des Moglichkeits-Begriffs 357

bedingungen des Erkenntnisapparates werden spdter in der Gestalt des Et-
was, was ,sein kann“ (id, quod esse potest; posse esse), zum Seinsbegriff
schlechthin der Transzendental-Philosophie.!5 Das ,ens reale‘ oder das in-

apriorischem ewigen (formalen) Sachgehalt oder Wesen einer Sache und ihrer konktrakten,
individuellen Existenzform. Siehe fiir das Weiterleben bis ins 16. Jahrhundert COURTINE:
Suarez et le systéme de la métaphysique (Anm. 8), 210-227, 225: ,La possibilité de distinguer,
sinon réellement (in re), du moins par la raison (ratione), entre I'étre et ses propriétés trans-
cendantales, méme s’il est déja intrinséquement présent dans ces propriétés, les principia
cognitionis et les principia essendi”. Die entia rationis, so Sudrez, haben keine ,entitas‘ und
,realitas’, siehe Dipsutationes metaphysciae I, sect. 1, n. 4. Es ist in diesem Kontext auf-
schlufreich, da® Nicolaus Cusanus in seiner Schrift De ludo globi dem ,Wert“ (valor) eine
transzendentale Dimension zuschreibt (natiirlich diejenige des ,bonum°) und ihn als ein ,ens
reale“ bezeichnet (De ludo globi 11, n. 112, 6-7), das unserem Urteilen vorgreift (praecedere).
Indem dies aber so ist, ist eben der Wert (oder das Gute) auf das Urteilen des Intellektes an-
gewiesen, der Sachgehalt sozusagen durch die Annahme des Begriffsgehaltes alleine auch wirk-
lich oder real (n. 114, 3-7). Dies kann nur funktionieren und jede kantische Transzenden-
talitdt a limine ausschliefen, insofern der Intellekt des Menschen selbst eine Subjekt-trans-
zendierende Instanz ist, deren ,subjektive’ Aktuierung die Universalitit des ,valor’ kontra-
hiert auf eine singulare Perspektive. Zur Sache siehe KREMER, Klaus: Das kognitive und affek-
tive Apriori bei der Erfassung des Sittlichen, in: KREMER, Klaus/REINHARDT, Klaus (Hgg): Sein
und Sollen. Die Ethik des Nikolaus von Kues. Trier: Paulinus 2000, 105-146; MANDRELLA,
Isabelle: Viva imago. Die praktische Philosophie des Nicoalus Cusanus. Miinster: Aschendorff
2012; PEROLI, Enrico: Niccold Cusano. La vita, l'opera, il pensiero. Roma: Carocci ed. 2021,
425-428. Alle Moglickeit selbst des Wert-Seins ist, als ens reale, der Wert; das individuelle
Werturteil realisert eine dieser Moglichkeiten, in welcher jedoch das gesamte Potential von
Wert ,aufgehoben’ ist.

15 Sachlich allerdings abhingig vom ingenidsen, visioniren Denkansatz von Leibniz, der
Maoglichkeit, Wesen und Realitit im Gedanken der Harmonie synthetisiert. Jean-Francois
Courtine kann daher konstatieren (Suarez et le systéme [Anm. 8], 267, Anm. 12): « [..] la
‘science générale’ est science ‘réale’ ou ontologique, précisément parce qu'elle a pour objet le
possible comme tel [ !] : res et ens sont synonymes, et c’est a titre de possible que I'étant est
‘réal’, i. e. différent de I'étre de raison, dont toute la realitas est in mente ». Siehe LEIBNIZ, in:
Opuscules et fragments inédits, ed. par Louis Couturat. Paris: F. Alcan 1903 (ND Hildesheim
1983) 22: ,essentia seu realitas in genere sive possibilitas [...] nihil aliud est quam cogitabi-
litas“. Zum systematischen Zusammenhang von Realitit und Harmonie siehe LEINKAUF,
Thomas: Harmonie und Realitdt. Eine systematische Einleitung, in: LEINKAUF, Thomas/MEIER-
OESER, Stephan (Hgg.): Harmonie und Realitdt. Beitrdge zur Philosophie des spdten Leibniz (=
Studia Leibnitiana Sonderheft 51). Wiesbaden: Steiner 2017, 9-22. Im Ansatz von Leibniz
wird klar, da Moglichkeit oder Moglich-Sein grundsatzlich das Wesen einer Sache (eines
aliquid) zum Ausdruck bringt und zwar genau als dessen harmonische Grundverfasstheit.
Sofern Wesen oder Realitit in einer durch Komplexitdt (Ein-Vielheit) ausgedriickten Denk-
barkeit (cogitabilitas) besteht, entspricht dem auf der sprach-logischen Seite eine complexe
significabile-Struktur. Auch Schelling in seiner stark von Kant und Fichte beeinflu8ten, aber
durchaus Kant-kritischen frithen Philosophie, hilt an dem (aus dem Nominalismus stammen-
den) Grundsatz fest, dafd die Existenz oder das Existieren nicht zur Realitit einer Sache, auch
nicht des hochsten Realgrundes, gehért, vgl. SCHELLING: Vom Ich als Prinzip der Philosophie
(1795), in: Sdmmtliche Werke, hg. von K.F.A. Schelling. Stuttgart: Cotta 1856-1861, I, Bd. 1,
164-165: ,Allein ein Objekt realisiert sich niemals selbst; um zur Existenz eines Objekts zu
gelangen, muf ich iiber den Begriff des Objekts hinausgehen: seine Existenz ist kein Teil sei-
ner Realitdt: ich kann seine Realitdt denken, ohne es zugleich als existierend zu setzen“. Die-
ser Realitits-Begriff geht zuriick bis auf Avicennas Begriff des Wesens oder der Sache
(Sachhaltigkeit), die auch ,aufSerhalb’ des Seins Gottes nicht an Existenz, wohl aber an wi-
derspruchslose Denkbarkeit und ein absolutes intelligibles Selbst.Sein gebunden ist.



358 Thomas Leinkauf

dividuelle existierende Einzelseiende hingegen, das sich schon mit Duns
Scotus langsam aus dem Zugriffshorizont des Begrifflichen herauslést (man
kann ja nicht sagen, dafd der Kunstbegriff und Kunstgriff der ,haecceitas’
das Problem gelost hatte)16, wird zum Pflock, um den das Lasso einer On-
tologie geschlagen ist, die, wenn dieses zur absoluten Kontraktion zugezo-
gen ist, quasi Begriffs-los vor dem faktischen Sein des Einzeldinges steht.17
Dies deswegen, weil alles, was von diesem esse singulare pradiziert werden
kann, eben gerade nicht diese Singularitat als solche trifft (sondern durch-
gehend Essential-Formen am Prddikatsterm instantiiert). Dieses Treffen
oder Erfassen des Singularen als Singuldren wird dann sozusagen dem ,Be-
rihren’ oder der ,Intuition‘ iiberantwortet, die jedoch selbst zunachst Be-
griffs-los ist.18 Sofern, wie bei Ockham, jedoch das ,ens reale‘ und das ,ens

16 Es ist etwas anderes, wenn Existenz (existentia) verstanden wird als der formale, d.h.
sachhaltig-intelligible Grund fiir das Sein eines Etwas ,auflerhalb seiner Ursachen®, so etwa
bei SUAREZ, Franciscus: Disputationes Metaphysicae (Salmanticae: Renaut 1597), Opera XXVI,
disp. XXXI, sect. 4, n. 6: ,Nam existentia nihil aliud est quam illud esse [!], quo formaliter et
immediate entitas aliqua constituitur extra causas suas et desinit nihil, ac incipit esse ali-
quid“, Es ist die entitas und damit eine bestimmte qualitas, die zur Existenz kommt und da-
mit ein grundsatzlich Wi8bares und dem Bereich des Wesens und des Intelligiblen Angeho-
riges, so hat es auch schon Duns Scotus gesehen, siehe Quaestiones quodlibetales VIII 8, g:
,existentia non est per se ratio objecti ut scibile est“, d.h. Existenz ist per se jenseits dessen,
was gewusst werden kann. Es muss eine weitere Bedingung, ein ,per aliud‘, hinzutreten, um
den Kontraktionspunkt des esse existentiae ins Licht einer rational anrechenbaren Bestimmt-
heit zu stellen.

17 Wer etwa die Aussage des Petrus Aureoli ernst nimmt: ,omnis res se ipsa est singu-
laris et per nihil aliud. Igitur quaerere per quod res extra intellectum est, est singularis, nihil
est quaerere” (In sent. I, dist. 9, qu. 3, art. 3), wird das ,se ipsa‘' begrifflich nicht aufschlie-
Ben, sondern nur hinnehmen konnen. Alle Sachbestimmungen dieses individuellen Seins
sind dann konsequent ,extrinsisch’ denominativ und verbleiben im Horizont der pradizie-
renden Rationalitdt. Die Zuriickbiegung der Wesensbestimmung (essentia) auf genus, spe-
cies und categoriae ist aus der Sicht des Nominalismus nur konsequent, fiigt zum Sein (Ex-
istenz) der Sache jedoch nichts hinzu (nihil addit) - das ist ja die Stoffrichtung unserer Argu-
mentation (siehe auch Anm. 21): der Sachgehalt wird rein zum Denkgehalt und damit auch
zu einem - mit Blick auf das wirkliche Sein (Existieren) - rein Moglichen. So auch BIEL,
Gabriel: In sent. I, dist. 3, qu. 1: ,quaelibet res seipsa, id est per se ipsam, formaliter et intrin-
sece sibi ipsi idemptificatur et a quolibet alio distinguitur et non per quodlibet superaddi-
tum vel extrinsecum. Patet: quia ab illo res habet unitatem a quo entitatem. Sed entitatem
habet a se ipsa formaliter. Non enim res est ens per aliud formaliter, sed seipsa“ (zitiert bei
COURTINE: Suarez et le systéme de la métaphysique [Anm. 8, S. 511, dort Anm. 21).

18 Hier ist insbesondere, weil fiir die Diskussion bis in die Frithe Neuzeit und bis zum
Idealismus hinein wirkmichtig, die Position Wilhelm von Ockhams zu nennen, nach dem das-
jenige, was er ,intuitive Erkenntnis' nennt, vor allem die Existenz oder Nicht-Existenz von
Etwas erfaft und nicht, wie die ,abstraktive’ Erkenntnis, den Sachgehalt oder die Wesensbe-
stimmung. Auch wenn die innere Erfahrung der reflexiven Erfassung kontingenter subjekti-
ver Vorginge (ich bin, ich denke, ich fiihle, ich liebe etc.) wegen ihrer Gewifheit allen ande-
ren Gewiflheiten vorausgehen mu#, ist die Erfassung trans-subjektiver kontingenter Fakten
in ihrem Daf3-Sein alleine Sache der intuitiven sinnlichen Erkenntnis - aber eben keine defi-
nitorische, das Wesen erfassende begriffliche Bestimmung. Vgl. etwa OCKHAM: Ordinatio I,
prol., q. 1; Opera theologica I, 40-44, 64; siehe auch Expositio in libros Physicorum, Prologus;
Opera philosophica IV, 9: ,Nam obiectum scientiae est tota propositio nota“, die Verschie-



Aspekte der Transformation des Méglichkeits-Begriffs 359

rationis' (oder, anders gesagt, das Wissens-Objekt und die mentale Propo-
sition) gleichgesetzt werden, wird, wenn nicht schon bei Ockham so doch
in der Folge bis hin zu Kant, der vormalige Sach-und Wesensgehalt aus
seinem ontologischen Status der (normativen) Selbstandigkeit in denjeni-
gen einer innermentalen, rein begrifflichen Subsistenz tiberfiihrt.!® Hier ist

bung des Sach- und Wesensgehaltes aus der Prasenz einer identischen, idealen und univer-
salen Form in die Satz-Form 1dt dem eigentlich ad extra bezogenen Erkenntnisakt nur noch
die direkte Bezgnahme offen, die jedoch im wahrsten Sinne Sprach-los weil Satz-los, nicht
aber Begriff-los ist. Die ,direkte empirische Basis“ (PERLER: Zweifel und Gewifheit [Anm. 19],
220) kann Ockham trotz der grundsitzlichen These, dal Wissen sich auf mentale Sitze be-
zieht, nicht wegdriicken. Dennoch bezieht sich das Wissen selbst auf die Satzform, deren Ge-
halt durch die einzelnen Begriffe (termini) erzeugt wird, Perler spricht S. 222 von einer ,na-
tiirlichen Kausalrelation“, die den Begriffen und ihrer Fundierung in der Sache (extramen-
taler Tatsache) gegeniiber dem Satz eine Prioritit zuweist. Johannes von Mitrecourt hingegen
13t wieder eine wieder eine auch den Sach-oder Wesensgehalt eines Sinnendatums betref-
fende intuitive Erkenntnis zu, siehe etwa MITRECOURT: Questioni inedite sulla conoscenza, q.
3, a cura di Anna Franzinelle, in: Rivista critica di storia della filosofia 13 (1958), 319-340, 331:
,experimur enim nos scire evidenter quod albedo est”, dieses ,quod’ steht im Kontext aber
auch fiir das damit verbundene ,quid’, denn die Sinneserfahrung, die auf das Daf geht, wird
hier durch die Erkenntnis (intellectio), der es um den ,evidentem assensum de veritate con-
tingenti geht (fiir den die Existent oder Prisenz nur Bedingung ist), potenziert. Ginge es
ausschliefflich um das Daf}, dann wire es gleichgiiltig und auch epistemisch unzugdnglich,
Was denn hier im Daf8 ,ist'. Mitrecourt sagt aber explizit, da wir uns sicher sind, daf es die
,albedo“ sei, die da gegenwartig ist! NIKOLAUS VON AUTRECOURT: Exigit ordo executiones, ed.
]J.R. O’Donnell, in: Mediaeval Studies 1 (1939) 242, 23-29: ,Ex praecdentibus apparet quod illa
propositio non est omnino vera quae dicit: ,cognitio intuitiva est rei existentis ut existens et
abstractiva non‘; unde est indifferens ad esse et non esse, Ut supra dixi, quaelibet cognitio
est rei existentis, sed in hoc est differentia, quia intuitiva est rei existentis sub esse claro
magis, et si Deus sic clarissime omnia cognoscat ut creidtur, nostra intuitiva etiam posset di-
ci abstractiva respectu cognitionis Dei quae intuitiva simpliciter diceretur”. Siehe auch
HOENEN, Maarten J.F.M.: Marsilius of Inghen. Divine knowledge in late medieval thought.
Leiden: Brill 1993, 43-45 zu SCOTUS: Ordinatio I, d. 8, p.1, q. 4, n. 187.

19 So auch KOBUSCH: Die Philosophie des Hoch-und Spdtmittelalters [Anm. 13], 421-423,
422: ,eine Art Paradigmenwechsel in der Ontologie“, Siehe zuvor COURTINE: Sudrez et la mé-
taphysique (Anm. 8), 157-194; PERLER, Dominik: Zweifel und GewifSheit. Skeptische Debatten
im Mittelalter. Frankfurt/M: Klostermann 2006, 208-266 zu Ockham.Wenn Begriffe im Den-
ken (entia rationis) keine ,objektiven“ Seinden mehr sind, wie Ockham in den Quodlibeta
behauptet, dann miissen sie Akte des Denkens sein, die dennoch als solche wiederum ein
,reales‘ Sein besitzen, siche MCCORD ADAMS, Marilyn: Ockham on Identity and Distinction,
in: Franciscan Studies 36 (1976), 5-74, 24-26; Gottes Sein und das Sein der Begriffe, die das
Denken in Bezug auf Gott konzipiert, sind dann zwei verschiedene Realititen, die in einem
Verhiltnis stehen. Was jedoch das Denken im Begriff von Gott erfasst, ist selbst wiederum
rein begrifflich, das Sein oder Wesen Gottes wie auch seine ,realen‘ Attribute, bleiben hier-
von unterschieden (OCKHAM: Scriptum in librum primum sententiarum [Ordinatio] I, dist. 2,
q. 2, OTh II, 66: ,quod attributa divina quae sunt plura non sunt realiter essentia divina, sed
attributa, quae sunt conceptus [..] quae tamen vere praedicantur de ipsa essentia, quia pro
ipsa vere supponunt).“ Der ontologischen Einheit Gottes steht nicht nur die begrifflich-se-
mantische Vielheit seiner Attribute (als Pradikate) gegeniiber, sondern auch das Pradikat
,Einheit’ selbst. Letzteres kann nur ,Zeichen' der ersteren sein, nur fiir diese supponieren.
Die Differenz der Attribute, die durch den Unterschied ihrer Wesensbestimmung (essentiae)
fir Thomas und Heinrich von Gent gekennzeichnet ist, wird durch Scotus' Einfiihrung der
Formalunterscheidung (distinctio formalis) in Richtung der sich dem Denken zeigenden



360 Thomas Leinkauf

etwas passiert - die schrittweise Transformation eines von Seele und Den-
ken unabhdngigen, idealen Wesensgehaltes in eine rein psychologisch-men-
tal fundierte Begriffsform (die sich eine Zeit lang noch der Kriicke der
ideae innatae bediente, um dann auch diese abzustof3en) -, das die Denk-
geschichte bis heute beschiftigt und in diesem Zusammenhang ist auch,
wie schon angedeutet, der Begriff des Mdoglichen (possibile) oder der Mog-
lichkeit (possibilitas) transformiert worden - etwa zu der Bedeutung hin,
dal Moglich-Sein eher mit Denk-méglich-Sein zusammenfallt als mit Exis-
tieren-Konnen oder daf}, anders gesagt, das Existieren-Konnen das Nicht-
Nichts-Sein oder das abstrakte Etwas-Sein indiziert, das ausschlief8lich im
Akt des Denkens begegnet (oder ,Objekt’ wird). 20 Die Verschiebung geht
hier, in the long run, von der im Intellekt Gottes bewahrten Wesensform/ -
natur (esse essentiae) schrittweise zu der im Intellekt des Menschen kon-
stituierten Begriffsform, die einen Sachverhalt indiziert. Diese Diskussion,
die hier nur vorausgesetzt werden kann, mufdte aber auf jeden Fall durch
das Nadel6hr dessen gefadelt werden, was Heinrich von Gent, Bonaventura
und der doctor subtilis in ihren komplexen Uberlegungen zum Status des
Seins, des Moglichseins und des Wirklich-Seins vorgelegt hatten. Ein mog-
liches Wirkliches kann vor diesem Hintergrund, der auch eine Aufwertung
des Begriffs des Unendlichen (infinitum, infinitas) impliziert, dann vor al-
lem als ein ,Setzbares“ (ponibile) verstanden werden2! - natiirlich ndhert

Differenzen geriickt, obgleich eben noch nicht zu einer bloffen mental-nominalen Unter-
scheidung depotenziert. Dafiir drohte die Gefahr, da8 die Einheit Gottes durch diese ,Viel-
heit’ zersetzt wiirde, wenn sie nicht letztlich als reine Setzung des Denkens behauptet wiirde
(wie bei Ockham, Thomas von Strafburg, Adam Wodeham, Marsilius von Inghen). Zur zu-
nehmenden Bedeutung der Supposition im Rahmen des sich in der ersten Halfte des 14. Jahr-
hunderts unter englischem Einfluf durchsetzenden logisch-semantischen Zugriffs auf gerade
auch theologische Fragestellungen (Gottes Wissen, futura contingentia) siehe HOENEN:
Marsilius of Inghen (Anm. 18), 242-246.

20 Es ist Theo Kobusch, der darauf insistiert, und zwar mit guten Griinden, daf es
Heinrich von Gent gewesen sei, der hier Innovatives mit grofler Folgewirkung geleistet habe,
siehe KOBUSCH: Philosophie des Hoch-und Spdtmittelalters (Anm. 13), 314: ,Die Unterschei-
dung zwischen dem, was von Natur aus ist, und dem durch den menschlichen Intellekt ,Er-
ginzten' bzw. ,Vervollstindigten' ist von fundamentaler Wichtigkeit. Sie durchzieht das gan-
ze Werk"“. In seiner Transzendentalien-Lehre und der Verkniipfung mit dem ,ordo rationis’
antizipiert Heinrich die Entwicklung zur ,modernen’ Transzendentalitit, die wir hier auch
im Blick haben.

21 Die Bedeutung der Setzbarkeit steht in direktem Verhaltnis zu derjenigen des Unend-
lichen (als einem Relat der Disjunktion ,infinitum-finitum‘) und der Aufwertung der ,intrin-
sischen‘ oder ,virtuellen’ Bestimmung eines Seienden. Siehe hierzu die Beobachtungen von
Courtine, der eine Entwicklungslinie von Heinrich von Gent iiber Duns Scotus bis hin zu
Franciscus Suarez und der Leibniz-Wolff-Tradition zieht, COURTINE: Sudrez et le systéme
(Anm. 8), 394-401. HEINRICH VON GENT: Summa quaestionum ordinariarum 1I, art. 44, q. 2.
Parisiis 1520, fol. XVr-XVIr, XVr: ,infinitum in quantum infinitum significat positionem®;
SUAREZ: Disputationes metaphysicae (1597), Opera XXV, Disp. XXX, sect. 2, n. 18-19. Hierauf
baut die Absetzung vom thomistischen Verstandnis des Seins als ,actus essendi’ auf: jetzt
wird das Wesen (essentia) einer Sache als aus dem Begriff des Moglichen (possibile) und der
Setzbarkeit (positio, protensio, praetensio) heraus verstehbar - damit aber eben auch zu-



Aspekte der Transformation des Moglichkeits-Begriffs 361

dieses Verstandnis von Wirklichkeit das Sein theologisch dem Geschaffen-
Sein an, das zeigt schon die Ndahe von ponibile und creabile an, die im ,,pos-
sibile“ konvergieren - philosophisch jedoch demjenigen, was gesetzt wer-
den kann. Hier steht, obgleich der Ursprung dieser Reflexionen metaphy-
sisch und vor allem theologisch motiviert ist, die Tiir weit auf zur Transzen-
dentalphilosophie und den Setzungslehren des Idealismus von Kant iiber
Fichte zu Hegel .22

111,

Reflexionen iiber einen gedanklich konsistenten Begriff des Moglichen oder
des Moglich-Seins, das sich einer Moglichkeit verdankt, die nicht nur der
Formalitdt des logischen ,possibile®, des possibile logicum, entspringt, die-

gleich als ausschlieflich in den Akt des Denkens zuriickgeschoben. Dies war zuvor, bei
Thomas oder Bonaventura, anders: hier fielen Wesen und Sein mit dem Maglichsein dann
zusammen, wenn es um das Verstindnis Gottes ging. Auch der Ternar essentia-virtus-ope-
ratio ist in Bezug auf das absolute Vermdgen Gottes eine Ausfaltung unendlicher Implika-
tion: ,propter summam enim indivisionem virtutis cum essentia, et propter summam unita-
tem ipsius virtutis, ubicumque potest, tota potest”, so BONAVENTURA: In sent. I, dist. 43, art.
unicus, q. 1; Opera [, 606b mit Blick auf 6o6a: ,quantum est de se, potentia illa (sc. Dei)
potest in infinitis operari“, sowie Liber de causis § 15 (16); 8o Pattin: ,omnes virtutes quibus
non est finis pendentes sunt per infinitum primum quod est virtus virtutum®. Zu beachten
ist die intrinsische Beschrinkung der unendlichen Macht/Michtigkeit Gottes im Blick auf
privatives oder negatives Sein: ,non potest in mala vel privatoria“ (6o7b), dies wird dann
ausgedehnt auf widerspriichliches oder dann sogar nicht-kompossibles Sein. Ebenso ist auch
fir Bonaventura die Setzbarkeit an die Limitation gebunden, ib., q. 3; 613b: ,possibile se-
cundum potentiam finitam potest poni, quia omnino potest esse ad actum reducta; sed pos-
sibile secundum potentiam infinitam non potest poni, quia semper est in reducendo, et nus-
quam in reductum esse“. Jede Beschrankung ,finitisiert' das Mogliche, die Setzungs-Macht
(potentia) Gottes ist gerade deswegen unendlich, weil sie nicht, wie notwendigerweise jedes
Gesetzte (positum), in einem solchen selbst terminiert, sie bleibt ,infinitas circa potentiam,
non circa opus”“ (614a). Dies ,circa potentiam‘ indiziert Bonaventuras Verstindnis des ,actus,
qui est posse”, sofern dessen Grund (ratio) ,in habitu“ bleibt - nur dann setzt Gott tatsach-
lich Unendliches; sofern allerdings dieser Grund im Tun (facere) liegt, kontrahiert sich das
Vermogen auf ein begrenztes Sein (q. 4; 615b). Auch hier deutet sich ein Uberschuss des
Kénnens gegeniiber dem auf Setzung gehenden Wollen an: ,Deus possit plura quam velit“!
Setzen kann er jedoch nicht ohne Wollen/Willen: ,non potest operari sine voluntae®“. Die
Macht des unbedingten Kénnens (posse) wird eingehegt durch die Kontrolle rationaler In-
tention (velle).

22 Gijehe etwa Kants Reflexionen zum ,Gegenstand iiberhaupt [...] ob er Etwas oder Nichts
sei“ (das ,scholastische’ Problem des ens/res/aliquid-nihil Gegensatzes), KANT: KrV A 290-
201; B 347-347; AA XVIII, Reflexion 5726. DUNS SCOTUS: Lect. |, dist. 5, p. 2, q. un., n. 317: die
allgemeine Washeit (quidditas) des ens ratim oder der allgemeinen Naturen ist nur durch
die Eignung der Existenz vom Nichts unterschieden, ein Gedanke, der sich bis hin zu Sudrez
und anderen Autoren der Frithen Neuzeit halten wird, siehe auch Anm. 63 (zu Sudrez). Man
konnte sagen: wie es in Gott eine Entwicklung gibt von der Vorfindlichkeit eines per se und
ex se Wesenhaften (extra voluntatem) zur Setzung dieses Wesenhaften durch seinen Willen
in ihm, so auch beim menschlichen Geist eine Entwicklung von der Vorfindlichkeit ,ewiger’

Wahrheiten und Axiomata qua ,innatae“ oder ,infusae“ zur Setzung durch sein eigenes Den-
ken.,



362 Thomas Leinkauf

se jedoch fiir ihre eigene Sachhaltigkeit nicht ausschlief3t, durchziehen die
Geschichte des Denkens wie ein roter Faden.23 Sie tun dies signifikanter
Weise jedoch nicht von Anfang an in der gleichen Intensitit, denn dazu
bedurfte es mindestens zweier entscheidender, den Rahmen des antiken
Denkens sprengender Voraussetzungen, die ich schon angesprochen hatte:
(1) erstens des sich durchsetzenden Gedankens, daf} Sein selbst sich in al-
len seinen Aspekten, also auch den modalen, einem Grund verdankt, der
ihm schlechterdings vorausliegt und aus dem es kraft dessen Intention
und Schopfungskraft entspringt, anders gesagt: des Gedankens, daf} Mog-
lichsein und Mdglichkeit im Sein Gottes, das sich selbst nicht mehr im Sin-
ne eines Moglich-Seins, das ein Noch-nicht implizierte, vorausliegen kann,
selbst als Wirklichkeit gesetzt sind - dieser Gedanke spiegelt sich in der
Bestimmung, daf} das Sein Gottes entweder als von jeder Mdglichkeit frei
und als reiner Akt zu begreifen sei (wie bei Thomas von Aquin) oder, wie
es dann etwa Nicolaus Cusanus (mit Patenschaft bei Bonaventura und
Duns Scotus) fassen wird, daf} er das reine Konnen selbst sei, das ,posse
ipsum®, der Zusammenfall von posse und esse im Gottesnamen ,possest‘24
oder eben, wie schon in De docta ignorantia, das Im-Akt-Sein alles dessen,
was ,moglich ist“ (I, c. 5, n. 14);25 (2) und zweitens bedurfte es des daraus

23 Vgl. DEKU, Henry: Possibile logicum, in: ID.: Wahrheit und Tradition. Kritische Refle-
xionen, hgg. von Werner Beierwaltes und Rolf Schonberger. Regensburg: Pustet 2012, 35-63.
JACOBI, Klaus: Die Modalbegriffe in den logischen Schriften des Wilhelm von Shyreswood und
in anderen Kompendien des 12. und 13. Jahrhunderts. Leiden: Brill 1980. Siehe jetzt den Sam-
melband: Potentialitdt und Possibilitdt. Modalaussagen in der Geschichte der Metaphysik,
hgg. von Thomas Buchheim, Corneille Henri Kneepkens Kuno und Lorenz. Stuttgart-Bad
Cannstatt: Frommann-Holzboog 2001.

24 Hierzu LEINKAUF: Thomas Nicolaus Cusanus. Eine Einfiihrung. Miinster: Aschendorff
2006, 138-143. Eine der irritierenden, aber sich dem dialektisch-spekulativen Blick dann ko-
harent erschliefenden Aussagen dieses ungewohnlichen, alle traditionellen Vorgaben spren-
genden (ebenso hier diejenigen der Schule von Chartres) Denkers, findet sich etwa in De
visione Dei, c. IX, n. 37: ,impossibilitas coincidet cum necessitate”. Dies konnte man so ver-
stehen: wenn es immer wahr ist, daf das Unmégliche nicht méglich ist, dann ist dies not-
wendig so. Das ,Sein' der Unmoglichkeit besteht dann notwendiger Weise im Nicht-mog-
lich-Sein - wie das ,Sein‘ des Nichts oder Nicht-Seins in seinem Nicht.Sein besteht. Es ,ist’
also notwendig und ausschlieBlich als Unmagliches oder als ,impossibilitas” in der Notwen-
digkeit (necessitas), die, zumindest in der chartreser Schule, allerdings als necessitas abso-
luta, ein Gottes-Namen ist. Aber fiir Cusanus ist auschlieflich in Gott, und zwar im Sehen
oder ,Blick' Gottes diese Koinzidenz von Unmaglichkeit und Notwendigkeit gegeben, denn
die Unméglichkeit betrifft hier den Zusammenfall der Gegensitze, der fiir unser Denken
,unmoglich’ zu denken und eine ,Dunkelheit“ (caligo) ist. In dieser, den Gedanken der lux
inaccessibilis aufnehmenden Dunkelheit ,wohnt' das absolte Kénnen, das posse ipsum.

25 Dies macht doch, zumindest in der expliziten Formulierung, einen Unterschied aus
zum Gedanken des actus purus oder actus ipse. Giordano Bruno wird spiter genau diesen
Gedanken von Gott als des ,omne id quod esse potest’ firr seinen Begriff des Einen und Prin-
zips des Universums unter explizitem Riickgriff auf Cusanus iibernehmen, siehe etwa De la
causa, principio et uno, dialogo 111, ed. Thomas Leinkauf (= Bruno Werke 3). Hamburg: Mei-
ner 2007, 170-180 mit Bezug zu CUSANUS: De possest, nn. 7-8; h XI 8, siehe den Kommentar
410-411. Zum cusanischen Gedanken des Maglichen als Gottesnamen siehe die ausgezeich-



Aspekte der Transformation des Moglichkeits-Begriffs 363

sich entwickelnden Gedankens, daf sich zwischen das Sein Gottes, in dem
Moglich-Sein und Wirklich-Sein absolut in Eins gesetzt sind, und das Sein
der Wirklichkeit (Realitdt), in dem alles, was ,real“, also physisch méglich
ist, zugleich auch wirklich und damit notwendig ist26, ein Bereich schiebt,
der eine Seins-Form sui generis bezeichnet: das zwar mogliche, aber noch
nicht verwirklichte oder sogar niemals wirklich werdende Sein, so daf es
jetzt denkbar wurde, dafd aus dem hochsten und letzten Seins-Grund nicht
alles das entsteht (als creatum oder posihlm), was in diesem der Moglich-
keit und dem Vermogen nach angelegt und impliziert ist, sondern nur das,

nete Zusammenfassung von PEROLI: Niccolo Cusano (Anm. 14), c. 6. 2: La potenza di Dio. 1l
possest, 475-496, bes. 485f. Siehe auch MEIER-OESER, Stephan: Potentia vs. Possibilitas? Pos-
se!, in: BUCHHEIM/KNEEPKENS/LORENZ (Hgg): Potentialitdt und Possibilitdt, (Anm. 23), 237-
253; MOJSISCH, Burckhart: Possibilitdtsphilosophie im Wandel bei Nikolaus von Kues, in:
IREMADZE, T./TSKHADADZE, T./KHEOSHVILI, G. (eds.): Philosophy, Theology, Culture. Problems
and Perspectives. Tbilisi: Nekeri 2007, 142-152.

26 Was physisch oder real wirklich moglich ist, dessen Seinsbedingungen miissen alle
gegeben sein, davor ist es nicht einmal moglich; die Wirklichkeit des Physischen ist nicht
anders als sie von sich her sein kann, es gibt in ihr keine ,Kontingenz“, denn daf} etwas nicht
wirklich ist, verdankt sich nicht der Tatsache, daf8 es eben anders gekommen ist, als es hitte
kommen kénnen und daf8 das, was tatsachlich ist daher an sich die Signatur des Nicht-Not-
wendigen oder Kontingenten tragt - diese Perspektive 1a8t sich aus dem Physischen imma-
nent gar nicht erdffnen -, sondern der Tatsache, da nicht alle Bedingungen seines Méglich-
seins vorhanden waren, dem, was etwa Thomas Hobbes in seiner Schrift De corpore X 4-5 als
,potentia plena“ bezeichnet hat. Sein-Konnen, Sein und Sein-Miissen koinzidieren hier bzw.
diese Unterscheidung macht in Bezug auf natiirliches Seiendes an sich keinen Sinn, sie ist
aus einem anderen, meta-physischen Bereich auf den physischen nur iibertragen. Duns
Scotus referiert eine auf Boethius (Consolatio philosophiae V, prosa 6) zuriickgehende Auf-
fassung, nach welcher es fiir die existierenden (geschaffenen) Dinge den Sachverhalt der Kon-
tingenz nur in Bezug auf ihre ,ndheren Ursachen’ (causae proximae) geben konne, wahrend
sie zugleich notwendig sind in Bezug auf ihre (oder ganz generell: die) erste Ursache (causa
prima = Gott), siehe hierzu mit den Argumenten ,e contra’ Ordinatio I, dist. 39, n. 32-37;
Scotus’ Position (n. 38sqq) ist diejenige, daR man auch in Gott selbst schon einen Ursprung
der Kontingenz annehmen miisse: ,oportet ponere causam istius contingentiae ex parte
Dei“, mit der konsequenten Frage: ,quid sit illud in Deo quod est causa contingentiae in
entibus“? Fiir Scotus 1iRt sich die Kontingenz nicht aus dem Notwendigen ableiten (nicht: es
gibt Notwendiges, also auch Kontingentes), sondern nur aus dem schon angenommenen (di-
rekte Erfahrung) Kontingenten auf ein Notwendiges zuriickschliefen (n. 40-41). Die Ursache
hierfiir kann aber nur im Willen Gottes und nicht in seinem rein auf Notwendigkeit basier-
ten Intellekt liegen (n. 42-46), siehe bes. n. 51: der menschliche Wille verhalt sich in der
Wahl des Willensaktes frei zu diesem Wahlakt selbst und zu dem Gewollten: ,unde in illo
instanti in quo elicit volitionem, contingenter se habet ad volendum et contingentem habet
habitudinem ad nolendum®. Er kann ,in oppositum‘ Wollen, der gottliche Willensakt aller-
dings ist noch auf einer hierzu vorgingigen Stufe rein einheitlich (voluntas unica, volituo
unica) und absolut frei (n. 54). Die Absolutheit dieses Willensaktes markiert den Einschlag
der Kontingenz (n. 60-61). DE CANDIA: Les pays des réalités possibles, (Anm. 5) 169 sieht
hingegen den Wechsel von der Kausalitit des Versstandes zu derjenigen des Willens bei
Scotus als Grund fiir die ,Freiheit“ Gottes. Fiir Alexander von Aphrodisias besteht selbst das
Kénnen (dynamis, posse) in seiner Praefatio zum Kommentar zu dem ersten Buch der Topcia
de Aristoteles (Commentaria in Aristotelis Topicorum, ed. M. Wallies. Berlin: Reimer 1891)
vor allem darin, in gleicher Weise sich ,in contraria“ zu richten, so ZABARELLA, Jacobo: De
natura logicae Lib. I, c. 9; Opera. Francofurti 1586, co 18 F- 19 A.



364 Thomas Leinkauf

was von diesem gottlichen Seins-Grund auch explizit gewollt worden ist.2”
Es mufdte also etwas philosophisch einsichtig gemacht werden, was nie
wirklich werden kann (aufler eben im gottlichen Denk-Akt oder im ,mun-
dus intelligibilis“ selbst), etwas, das reine Moglichkeit oder in statu possibi-
litatis, bleiben konnte, obgleich es der Sache nach, da es nichts Wider-
spriichliches impliziert und alle Bedingungen eines ,ens ratum® erfiillt, wirk-
lich werden konnte.28 Dies, was wirklich werden kdonnte, wenn es denn
gewollt werden wiirde (also in den von Gott intendierten Heilsplan pafite),
mufdte jedoch Bedingungen aufweisen, die es von dem unterschied, was
noch nicht einmal gewollt werden konnte. Was noch nicht einmal gewollt
werden kann, ist dasjenige, das in sich widerspriichlich ist, also eben auch
nicht wirklich gedacht werden kann (es kann hochstens imaginiert und fin-
giert werden oder, wie der ,eckige Kreis‘ in einer begriffs- und referenzlo-

27 Siehe DEKU: Possibile logicum (Anm. 23), 52-56; Deku markiert das ,Problem unreali-
sierter Moglichkeiten“ als ,spezifisch christlich“ und stellt es in den Horizont des Schop-
fungsgedankens einer ,creatio ex nihilo“ so 55 mit Anm. 28. Siehe JOHANNES PETRUS OLIVI:
Quaestio an in homine sit liberum arbitrium, Solutiones 7, ed. Peter Nickl. Freiburg: Herder
2006, 16: ,Non habeo autem in proposito pro inconvenienti, immo pro magna veritate quod
presente causa sufficiente et inquantum tali effectus possit non esse (hier muff der freie
Willensakt hinzutreten). Der Gedanke, daf es ein ,mogliches Zukiinftiges (gibt), das niemals
verwirklicht wird“ (so KOBUSCH: Philosophie des Hoch-und Spdtmittelalters [Anm. 13], 303),
scheint erst dem spiten 13. Jahrhundert, in letzter Konsequenz auch erst dem 14. Jahrhun-
dert anzugehoren. Er spielt eine Rolle bei Richard von Mediavilla und seinem spezifisch neu-
en Begriff der ,futuritio®, siehe Super quatuor libros Sententiarum I, d. 38, a. 1, q. 6. Brixiae:
1591, Vol. I, f. 341b. Gegen die Invektive des Bischofs Tempier in seiner Verurteilung von 1277
setzt Mediavilla wie dann auch Scotus und der Scotismus auf die Maglichkeit ,mehrerer
Welten“ (plures mundos).

28 Fiir Duns Scotus etwa wire ein ens creatum, wenn es denn in sich selbst notwendig
ware (also der Akt des Schaffens natiirlich auch selbst notwendig), ein Seiendes, das nicht
nicht sein konnte, wenn alle es am Sein hindernden Bedingungen aufgehoben waren, so etwa
Ordinatio 1, dist. 2, pars 2, q. 4, n. 261: ,Creatura ergo si esset ex se necessaria, non posset
non esse circumscripto omni alio cuius circumscriptio non implicat contradictionem, tamen
circumscripta causa alia a se per incompossibile, posset non esse”. Die Situation im 17. Jahr-
hundert spiegelt auch diese Problematik: so kann etwa Antoine Arnauld in seinem Brief-
wechsel mit Leibniz erklartermafen nichts anfangen mit dem Gedanken eines an sich Mogli-
chen, das nie realisiert werden wird, siehe Breif an Leibniz vom 13. Mai 1686, GP II, 31-32:
« j’avoue de bonne foy que je n’ay aucune idée des ces subsstances purement possibles, c’est-
a-dire, que Dieu ne créera jamais. Et je suis fort porté a croire che ce sont des chimeres que
nous nous formons, et que tout ce que nous appelons substances possibles, purement pos-
sibles, ne peut estre autre chose que le toute puissance de Dieu, qui estant un pur acte, ne
souffre point qu'il y ait en luy autre possibilité [...], Mais je suis fort trompé s'il y a personne
qui ose dire qu'il a I'idée d'une substance possible purement possible. Car pour moy je suis
convaincu, que quoyqu’on parle tant de ces substances purement possibles, on n’en concoit
néanmoins jamais aucune que sous l'idée de quelqu'une de celles que Dieu a créés. Il me
semble donc, que I'on pourroit dire, que hors les choses de Dieu a créées ou qu'il doit créer,
il n'y a nulle possibilité passive, mais seulement une puissance active et infinie ». Zum
Begriff des ,(ens) ratum' siehe (von Leibniz intensiv studiert) ALSTED, Johann Heinich: Philo-
sophia digne restituta. Herbornae Nassoviorum: 1612, Archelogia I, c. 26, 165: ,Ratio enim
dicta est a reor, ratum: quod scilicet firmet, & ratam faciat sententiam*,



Aspekte der Transformation des Moglichkeits-Begriffs 365

sen Weise artikuliert werden).2? Was hingegen im status possibilitatis blei-
ben konnte, ohne wirklich zu werden, ist dasjenige, das nicht in sich wider-
spriichlich ist, sondern zu anderem, das mit ihm den Anspruch auf Exis-
tenz behaupten will, in Widerspruch steht (Leibniz wird diesen Anspruch
auf Existenz spdter in dem lateinischen Kunstwort ,existiturieren’ begriff-
lich zu fassen suchen).30 Auch fiir Franciscus Sudrez ist spater dann das es-
se essentiae, sofern es als real verstanden und begriffen wird, ein Sein, das
,die Fahigkeit einschlief3t auf das Existieren hingeordnet zu sein®, es weist
eine bestimmte Form der Méglichkeit auf, die als ,potentia obiectiva“ schon
von Heinrich von Gent diskutiert worden ist:3! ,eius (sc. entis) ratio con-
sistit in hoc, quod sit habens essentiam realem, id est non fictam, nec chy-
mericam, sed veram er aptam ad realiter existendum®32.

IV.

Somit kommen wir, in unserer hermeneutisch einkreisenden Reflexion, zu-
ndchst zu den Bedingungen des an sich méglichen und im reinen Intellekt

29 HEINRICH VON GENT: Quodlibet VI, q. 3. ed. G.A. Wilson (= Opera omnia 10). Leuven:
1987, 41-50; VIII, q. 3, Quodlibeta Magistri Henrici Goetals a Gandavo, ed. ]. Badius Ascen-
sius. Parisiis 1518 (ND Leuven 1961), f. 304vQ. Zu dem, was noch nicht einmal gewollt werden
kann, steht dasjenig im Gegensatz, das noch nicht einmal nicht gewollt werden kann! Hier
hat schon Augustinus etwa festgehalten, daf es ganzlich unméglich ist, da wir nicht nicht-
wollen kénnen, daf8 wir gliickselig werden, siehe De natura et gratia liber unus c. 46, 54; PL
44, col. 273 [CSEL 60, 272]: ,[...] quod beati esse volumus, quia id omnino nolle non possu-

“

mus .

30 Siehe LEIBNIZ: Veritates absolutae primae (nach 1677), GP VII 194-197, hier 194: ,omne
possibile existere exigit, et proinde existeret nisi aliud impediret, quod etiam existere exigit
et priori incompatibile est, unde sequitur, sempere am existere rerum combinationem, qua
existunt quam plurima"“; Notationes generalea (1683/1685), A VI/4, 557: ,Omnis essentia seu
realitas exigit existentiam quemadmodum omnis conatus exigit motum, vel effectum, scili-
cet, nisi quid obstet. Et omne possibile non tantum involvit Possibilitatem, sed et conatum
actu existendi [..] quia ita postulant ideae essentiarum in Deo actu existentes ; postquam
Deus libere decrevit eligere quod est perfectissimum [...] ita unaquaeque res ad existentiam
aspirat pro modulo suae perfectionis, obstinet autem quae perfectior est. Proinde omne pos-
sibile existit, nisi impediat existentiam perfectioris. Ex his patet: Essentias rerum pendere a
natura divina, existentias a voluntate divina; neque enim propria vi sed decreto Dei existen-
tiam obtinere possunt“; De rerum originatione radicali (1697), GP VII, 302-308. Dietrich
Mahnke nennt dies das ,Daseinsstreben der Moglichkeiten“, siehe MAHNKE, Dietrich: Leibniz’
Synthese von Universalmathematik und Individualmetaphysik. Halle: Niemeyer 1925, 254.

31 SUAREZ: Disputationes metaphysicae (1597), Opera XXV, Disp. VI, sect.3, n. 3: ,esse
essentiae non potest concipi ut reale, nisi saltem aptitudine includat ordinem ad existen-
tiam“; dabei muf$ im Blick bleiben, da} Suarez Existenz (existere) versteht als ,extra causas
esse” (DM XXXI, sect. 12, n. 5) mit ib. sect. 1, n. 4: ,existentia non convenit creaturae, nisi per
causam efficientem et ideo non potest creatura dici actu esse, nisi facta sit“. Zur ,potentia
obiectiva’ sieche HEINRICH VON GENT: Quodlibet X, q. 7, ed. 185-186, 189, 197 und PORRO,
Pasquale: Possibilita ed esse essentiae in Enrico di Gand, in: VANHAMEL, W. (ed.): Henry of
Ghent. Leuven: Leuven Univ. Press 1996, 211-253; KOBUSCH: Philosophie des Hoch- und Spdt-
mittelalters (Anm. 13), 312-313.

32 SUAREZ: Disputationes metaphysicae (1597), Opera XXV, Disp. II, sect. 4, n. 4.



366 Thomas Leinkauf

wirklichen, aber vom Wirklich-Sein, dem esse existentiae oder esse reale,
(noch) abgeschiedenen Sein. Ich mochte jetzt auch zwei, natiirlich unaus-
weichlich simplifizierende Schemata zur Hand geben, um anhand dieser
den von mir hier intendierten Ubergang von einer ,klassischen‘ Grundvor-
stellung, in welcher sich Gott, Ideen und Welt zueinander verhalten (Sche-
ma I), zu einer komplexen Anreicherung zu verdeutlichen, in welcher vor
allem der Horizont der im Intellekt, nicht, das ist wichtig, im Willen oder
Wollen Gottes konzipierten Ideen sich deutlich verandert hat (Schema II).
Ein Blick auf die 42. und 43. Distinktion des ersten Bandes des Senten-
zen-Kommentares des Petrus Lombardus sowie auf deren ausfiihrliche Kom-
mentierungen durch Albert, Thomas, Bonaventura und Scotus macht klar,
daf’ die hier angesprochene intensivierte Diskussion des Moglichkeitsbe-
griffes, die den Rahmen antiker Vorstellung sprengt, sich vor dem Hinter-
grund eines durch den Schopfungsbegriff (creatio ex nihilo) extrem forcier-
ten Rekurses auf die Machtigkeit oder Macht Gottes - das, was man als die
,potentia absoluta Dei“ bezeichnet hat - entwickelte. Wenn die Welt erst
durch Gottes Tun entsteht und d.h., wenn es kein Materie-Substrat geben
kann, das dem durch dieses Schaffen entstehenden Wirklichen, ihm vor-
ausliegend, eine Moglichkeitsbasis gibt - dies war durch den rein philoso-
phisch gestiitzten Gedanken des ,ex nihilo nihil fit“ notwendiger Weise
anzunehmen -, dann muf3 diese Moglichkeitsbasis in der Instanz des schaf-
fenden Prinzips selbst liegen.33 In Gott muf also, da in ihm keine einen
Mangel und ein Noch-Nicht indizierende ,potentia passiva“ sein kann34,
eine ,potentia“ im Sinne der unbedingten, absoluten Machtigkeit angenom-
men werden und eine ,possibilitas“ im Sinne des durch diese vis oder vir-
tus creativa/creationis zu realisierenden Wirklichen. Vor allem in der dis-
tinctio 43, die das ,quantum Deus potest” diskutiert und in diesem Zusam-
menhang auf die Frage nach der Unendlichkeit des durch das Kénnen ge-
setzten Effektes eingeht, tauchen viele der Grundprobleme auf, die die
spatere Diskussion beherrschen werden (Frage nach der Unendlichkeit der
Wirkung = Welt, Frage nach der Absolutheit des Willens, Frage nach der
Moglichkeit des Seienden). Wichtig fiir das Folgende ist, daf} die Méglich-
keit des Seins und die Macht oder Michtigkeit des Seinsprinzips (Gottes)
immer vor dem Hintergrund der Rationalitdtskriterien diskutiert worden
sind, die im Intellekt Gottes liegen - seine Macht kann nichts realisieren,

33 Siehe z.B. BONAVENTURA: In sent. I, dist. 42, art. unicus, q. 1, Opera I, 591b: ,[...] divina
autem potentia non indiget alio sustentante, quod patet, quia non indiget subiecta materia,
sed facit ex nihilo®.

34 vgl. die signifikant schwankende Position von THOMAS VON AQUIN: Summa contra
gentiles I c. 16, eds. K. Albert, P. Engelhardt. Darmstadt: 1974, Bd. 1, 64-66), der einmal klar
feststellt: ,nihil potentiae in sua (sc. Dei) substantia invenitur®, dann jedoch, mit Blick auf
das ,possibile absolutum“ bzw. ,logicum* und die ,potentia“ = ,virtus®, korrigiert: ,nihil ergo
habet de potentia, scilicet passiva“ (64), um sogleich wieder ganz generell zu sagen ,nullo
modo in potentia“ (66); vgl. Il c. 8 (eds. K. Albert, P. Engelhardt. Darmstadt: 1982, Bd.2, 18).



Aspekte der Transformation des Moglichkeits-Begriffs 367

das nicht grundsatzlich den Anspriichen der Vernunft gehorcht (SCOTUS:
Ord. 1, dist. 2, p. 2, q. 1-4, n. 262; dist. 7, q. 1, n. 27; dist. 36, n. 28: intellec-
tus divinus producit illa intelligibilia in esse intelligibili; n. 44-47). Erst so-
bald sich dies dndert, wird eine rein voluntaristische Option ins Spiel kom-
men, in welcher der Wille (Gottes) frei oder unabhangig (absoluta, mora-
lisch: supra legem) von der Einsicht der Vernunft ist (in je verschiedener
Hinsicht bei Ockham, Buridan, Pierre d’Ailly)35 - Leibniz wird sie bekannt-
lich dann wieder zuriickweisen.

Dazu einige Vorbemerkungen: dafd die im Lateinischen durch die Be-
griffe ,potentia“ bzw. ,potens“ und ,possibilitas“ bzw. ,possibile“ markierte
Differenz in den angesprochenen philosophisch-theologischen Grundsatz-
iberlegungen eine immer groflere Bedeutung erhielt, verdankt sich auch
der Tatsache, daff der Text, in dem diese Differenz zum ersten Mal termi-
nologisch festgehalten worden ist, das fiinfte Buch der Metaphysik des
Aristoteles, neben den anderen Texten des Stagiriten fiir die Autoren des
13. Jahrhunderts wieder vollstindig verfiigbar war.3¢ Aristoteles konden-
sierte seine Reflexionen zum Begriff der Moglichkeit, dynamis, in der grund-
satzlichen Unterscheidung zwischen den dynata kata dynamin und den
dynata ou kata dynamin, d.h. dem Maoglichen, das entsprechend oder ge-
maf einer es realisierenden Kraft, eines Vermdgens oder einer Machtigkeit
wirklich wird und dem Maoglichen, das sich nicht einer solchen Instanz
verdankt und das ein rein als solches oder aus sich Mogliches ist37 -

35 Immer finden sich dennoch rationale Einschrinkungen gegeniiber absoluter All-
macht: Johannes Buridan allerdings sieht auch Gottes (freien) Willen nicht losgelost (abso-
lut) von der Normativitit und Geltung des ersten Prinzips des Satzes vom Widerspruch (der
bebaiotdté arché schon des Aristoteles), siehe Quaestiones in Metaphysicen Aristotelis 1V, q.
12. Parisiis 1588, fol. 21vb. Siehe KRIEGER, Gerhard: Subjekt und Metaphysik. Die Metaphysik
des Johannes Buridan. Miinster: Aschendorff 2003, 84-102. In der Konsequenz heifdt dies, daf8
Gott selbst bei prinzipiell moglicher Tauschung unserer epistemischen Leistungen (In analy-
tica posteriora, 1, q. 2, corp.: intellectus posset decipi per causam supernaturalem) in diesem
Tauschen selbst dem Prinzip des Widerspruchs folgen muf. Pierre d’Ailly 1at unter der Per-
spektive prinzipieller Tauschungsmoglichkeit Seitens Gottes daher tiberhaupt nur noch Wis-
sen mit bedingter Evidenz zu, d.h. es gibt zuverldssiges Wissen, wenn Gott nicht eingreift,
da wir aber nicht wissen konnen, ob und wann dies geschieht, konnen wir auch grundsatz-
lich nur bedingte oder hypothetische Gewif$heit erlangen. In diesem Ansatz kommt alles auf
die Zustimmung (assensus) des Menschen an: die faktisch wirksame Tauschung entsteht erst
durch diesen Akt der Zustimmung, D’AILLY: Quaestiones super libros sententiarum 1, q. 12; Ar-
gentorati: 1490, fol. GG: die Allmacht Gottes bleibt auf der Seite des ,guten Willens“ veran-
kert, das Schlechte-Bose tritt durch den Menschen hinzu.

36 FAusT, August: Der Méglichkeitsgedanke. Systemgeschichtliche Untersuchungen. Zwei-
ter Teil: Christliche Philosophie. Heidelberg: Winter 1932, 205.

37 ARISTOTELES: Metaphysica V 12, 1019 b 30 sqq. Dies ,aus sich' sehen wir dann eben
auch etwa noch bei SUAREZ: Disputations metaphysiscae (1597), Opera XXV, Disp. 11, sect. 4,
n. 7 in der Unterscheidung, da eine wahrhafte essentia realis, da sie weder einen Wider-
spruch impliziert (quae in se nullam repugnantiam involvit) noch rein fiktional ist (mere con-
ficta peer intellectum) einerseits eine duflere Ursache (causa extrinseca) ihrer Existenz auf-
weist (a Deo realiter produci potest), andererseits aber eben auch ,aus sich heraus zum Sein



368 Thomas Leinkauf

Aristoteles fiihrt fiir ersteren Typus, den er ganz allgemein als ,Prinzip der
Verdnderung in einem anderen oder insofern es ein anderes ist“ definiert,
als Beispiel die Baukunst oder die Heilkunst an3$, fiir den zweiten Typus
des als solches Moglichen, das sich einer inneren, ihm eigenen Disposition,
didthesis, verdankt, etwa die Moglichkeit des Menschen zu Sitzen (daf} er
actu nicht sitzt ist nicht notwendiger Weise un-méglich, widerspriichlich
oder - insofern in einer Proposition formuliert - falsch).3? Diese zweite Be-
stimmung des Maglichen, die unabhdngig von einem Vermdgen im Sinne
einer dynamis metablétiké zu denken ist, wird, insbesondere durch Proble-
matisierungen, die Thomas von Aquin leistet40, und dann folgend vor al-
lem durch die spekulativen Reflexionen des Duns Scotus, zum Begriff der
»potentia logica“ oder ,potentia metaphysica“ erweitert4!, zu einer Bestim-

geeignet ist” (ex se apta est esse seu realiter existere) im Sinne einer inneren Ursache (causa
intrinseca).

38 ARISTOTELES: Metaphysica V 12, 1019 a 16-18. Die Definition, 1B., 1020 a 4-6.

39 ARISTOTELES: Metaphysica, V 12, 1019 b 29-30.

40 vgl, THOMAS VON AQUIN: Summa contra gentiles 11 c. 37 (eds. K. Albert, P. Engelhardt.
Darmstadt: Wiss. Buchges. 1982, Bd. 2, 136); De potentia 1,3; 3, 1,1; S. th. | 25, 3: Thomas re-
flektiert auf das Problem, daf bei Annahme einer creatio ex nihilo das Sein einer Sache in je-
der Hinsicht, auch in dem der Seins-Méglichkeit, entweder unter das aktive Vermogen des
Schopfers fallen muf - es gibt keine ,ewige“ Materie, die als passive Moglichkeit einem Akt
korrespondieren kann - oder zumindest von ihm selbst her dem Sein nicht widerstreiten
darf. Ein Sein das ,secundum se ipsum“ als moglich zu denken ist, muf8 eine Nichtwider-
spriichlichkeit der es konstituierenden Begriffe aufweisen (non repugnantia terminorum). Die-
se Bedingung oder dieses Kriterium der Nicht-Repugnanz erweitert, so sieht es richtig Henry
Deku (Possibile logicum, Anm. 23, 53), den antiken, vor allem aristotelischen Begriff des der
Anlage nach Maéglichen zu einem logisch oder metaphysisch Moglichen. Das von Ewigkeit
her in sich Mogliche hat allerdings fiir Thomas seinen eigenen Seinsgrund oder sein Funda-
ment ausschlieRlich im Denken Gottes, vgl. S. th. I 15; | 16, 7; Quaestiones disputatae de
veritate 2, 3, 3; Duns Scotus kennt das der Anlage nach (ad aliud) Mogliche durchaus, siehe
etwa In sent. |, dist. 2, pars 2, q. 4, n. 262: ,possibilitas, sive activa sive passiva, est ad aliud
in natura, sicut patet per definitionem potentiae activae et passivae V Metaphysicae, quod
est principium transmutandi aliud vel ab alio in quantum aliud, vel ab alio vel in quantum
aliud“ mit Bezug auf Metaphysica V, 1019a15-20.

41 THOMAS VON AQUIN: De potentia, q. 3, a. 14 concl.: dem ,possibile absolutum“ ent-
spricht der Sachverhalt, ,quando termini enunciationis nullam ad invicem repugnantiam ha-
bent“, d.h. ,secundum se impossibile“ bzw. ,sibi ipsi repugnans” sind. DUNS ScOTUS: Ordina-
tio I dist. 2, q. 7, n. 10; pars 2, q. 4, n. 262 (mit direktem Bezug auf Aristoteles): ,Dico quod
possibile logicum differt a possibili reali, sicut patet per Philosophum V Metaphysicae cap.
De potentia. Possibile logicum est modus comparationis formatae ab intellectu, illius quidem
cuius termini non includunt contradictionem [...]. Sed possibile reale est, quod accipitur ab
aliqua potentia in re“; von Gott kann dann gesagt werden, ib., I dist. 43, q. unica, n. 6, Opera
VIII 734 b: ,Deus suo intellectu producit possibile in esse possibili”. Die ,Unméglichkeit*
eines geschopflichen Seins liegt in dessen ,repugnantia formalis partium®, ib. n. 3, Opera
VIII 730 a; siehe auch Ordinatio I, dist. 7, q. 1, n. 27; dist. 42, n. 5: ,nihil est simpliciter im-
possibile nisi quia simpliciter repugnat sibi esse; cui autem repugnat esse, repungat ei ex se
primo, et non propter respectum affirmativum vel negativum eius ad aliquid aliud primo®.
Die ,ratio possibilitatis“ eines Seienden liegt jedoch nicht primdr im Willen Gottes, sondern
in seinem Intellekt (n. 6: intellectus divinus erit illud a quo est prima ratio possibilitatis in
lapide). Das ist die ,possibilitas ex se formaliter’, fundiert im intelligiblen Subsistieren im gétt-



Aspekte der Transformation des Moglichkeits-Begriffs 369

mung von Moglichkeit, die diese als innere dispositio einer Sache begreift,
als deren innere, logisch und ontologisch widerspruchsfreie Wesensbestim-
mung. Es ist Grundintention dieser Reflexionen auf das Moglich-Sein einer
Sache, der schlechthinnigen Kontingenz, die der Welt durch die Tatsache
der creatio ex nihilo zukommt (letztlich ist der Wille Gottes die Wurzel aller
Kontingenz, SCOTUS: Lectura Sent. I, dist. 39, q. 1-5, n. 61 [Vat. XVII, f.
500]), eine mindestens ebenso starke Substantialitit oder wesenhafte Kon-
sistenz der durch den Schaffensakt tatsachlich geschaffenen méglichen Din-
ge zur Seite zu stellen.42 Dazu diente der Begriff der ,metaphysischen
Moglichkeit“, sofern in ihm die widerspruchsfreie Wesensbestimmung ei-
ner Sache als ,formaliter ex se”, also als rein aus der Wesenheit oder Quid-
ditat der Sache selbst heraus, bestimmt und mit dieser Moglichkeit zugleich
die absolute Seins-Moglichkeit verbunden wird, die in sich notwendig ist
im Unterschied zur Seins-Wirklichkeit.43 Alles, was tatsachlich ist oder ex-
istiert, erhdlt durch diesen Gedanken ein seinem Existieren vorgdngig zu
denkendes absolutes Moglichsein zugewiesen, dessen Wirklichkeit wiede-
rum rein begrifflich ist und auf der Nicht-Repugnanz oder Kompossibiltat
der den jeweiligen ,terminus” ausmachenden Teilmomente beruht (SCOTUS:
Ord. 1, d. 7, q. 1, n. 27: non-repugnantia terminorum; NICHOLAUS VON

lichen Intellekt (n. 7, insbes. n. 14-17 mit Einfihrung der (In-)Kompossibilitat). Vgl. FAUST:
Der Madglichkeitsgedanke (Anm. 36), 239-266. Siehe auch SUAREZ, Franciscus: Disputationes
metaphysicae (1597), Opera XXVI, Disputatio XLII, sect. 3, n. 9: ,In eo quod possibile dicitur,
duo includi videntur: unum est quasi negativum, nimirum non repugnantia essendi, et hoc
dici solet possibile logicum, eique correspondet potentia logica”. Noch fiir Johannes Clauberg
ist die Nicht-Repugnanz dasjenige ausgezeichnete Merkmal, welches das Seiende (ens) als
ein rein ,denkbares“ (cogitabile) ausweist. Damit gehort diese Grundbestimmung fiir ihn zu
den drei zentralen Bedeutungen von ,ens“, vgl. Metaphysica de ente, quae recte Ontosophia
dicitur, § 4, in: Opera omnia. Amstelodami: 1691, 283: das Seiende (ens) kann verstanden
werden 1. als reines ,intelligibile“ oder ,cogitabile“, dem nichts widerstreitet (non potest op-
poni quicquam), 2. als ,id quod vere est aliquid“, auch wenn keiner (es) denkt (nemine etiam
cogitante) - in diesem Fall ist es kein ,ens rationis“ und hat eigenen ontologischen Selbst-
stand, und 3. als Substanz ,vel significat rem, quae per se existit, ut substantia, cui solent
opponi accidentia“.

42 Leibniz stellt, gegen Descartes, vor allem SPINOZA: Ethica I, prop. 29, Cogitata meta-
physica (1663), 1. c. 3, Opera, ed. Bruder. Lipsiae: 1843, no-16, heraus: ,ego cum aliis contin-
gens sumo pro eo, cuius essentia non involvit existentiam®, ad Ethicum B. de Spinoza (nach
1678), 1, prop. 29, GP IV, 148 = A VI/4, n. 337, 1775. Leibniz excerpiert sich zuvor schon aus
Ethica IV, def. 3; A VI/4, n. 336, 1736: ,contingens est in cuius essentia nihil invenimus quod
existentiam ponat vel tollat”.

43 vgl. die Unterscheidung ,possibile in re“ und ,possibile in dicto“ bei ALBERTUS MAG-
NUS: Summa theologiae, pars |, tract. XIX, q. 78, Opera XXXI, p. 828 b; wobei dem ,possibile
in dicto” die Bedeutung einer ,cohaerentia terminorum subiecti et praedicati“ entspricht, dem
»possibile in re“ einerseits das ,possibile secundum naturam“ (causae inferiores) und ande-
rerseits das ,possibile secundum Dei potentiam“ (causae superiores). Siehe SUAREZ: Disputa-
tiones metaphysicae (1597), Opera XXV, Disp. |, sect. 4, n. 21: ,homo [...] non ideo est animal
rationale, quia Deus talem illum cognoscat, seu quia in exemplari divino talis repraesenta-
tur, sed potius ideo talis cognoscitur, quia ex se postulat talem essentiam*; SCOTUS: Lect. I,
d. 2, p. 1, q. 1-2, n. 57; Vaticana XVI, 131.



370 Thomas Leinkauf

AUTRECOURT: Exigit ordo executionis, ed. O’Donnell 1939, 188,2-15: omne
ens quod non includit in suo conceptu repugnantiam est possibile). Ein
solches mogliches Sein (logisch mdglich, Nicht-Repugnanz), das Gegen-
stand des gottlichen Intellektes ist, ist diesem ,gegenwdrtig“ (praesentialiter)
als logisch maglich (nicht als unabhdngige Wesensform wie bei Heinrich
von Gent) und als ,esse deminutum* bzw. ,secundum quid“ (als Produkt
gottlichen Denkens und Intendierens, SCOTUS: Ord. |, d. 8, p. 2, q. unica, n.
274: praesentialiter; d. 36, q. unica, n. 28: secundum quid, n. 46: ens demi-
nutum). Es ist, um dies kurz anzumerken, historisch sehr wahrscheinlich,
daf} diese das Wesen einer Sache betreffende metaphysische Moglichkeit
nicht ohne Avicennas These von der reinen Wesenheit zustande gekom-
men ist, die auch als formaler Bestand eines an sich Méglichen oder als das
ideale prd-esse einer Sache expliziert werden kann.44 Ich mochte diese Kom-
possibilitdt, die vor allem durch Scotus wohl auf den Tisch der Diskussion
gelegt worden ist und deren sozusagen ontologische Voraussetzung die Ab-
16sung der Idee von der aktualen Existenz ist (die zuvor in ihr eingeschlos-
sen war), als interne Kompossibilitit bezeichnen. Beispiele fiir diese sind
sich absolut ausschlieffende Wesenspradikate, wie dreieckiger Kreis, der
Mensch als animal non rationale, die Aquivalenz von 2+2 und 5, ,Sokrates
fliegt etc. Dies deswegen, weil ich denke, daf} erst spater durch Leibniz mit
der zusatzlichen Ausweitung auf eine externe Kompossibilitat die volle Im-
plikation dieser Gedanken auf den Begriff gebracht worden ist. Beispiel
hierfiir ist die Unmoglichkeit der Koexistenz von Seienden mit unvertrag-

44 AVICENNA: Metaphysica sive Philosophia prima V sect.1, De rebus communibus et
quomodo est esse earum, a cura di Olga Lizzini e Pasquale Porro. Milano: Bompiani 2002,
442-465: hier der Unterschied zwischen ,equinitas tantum’ oder ,humanitas tantum’ inner-
halb der Proposition oder Definition 444-445: ,equinitas etenim habet definitionem quae
non eget universalitate, sed est cui accidit universalitas. Unde ipsa equinitas non est aliquid
nisi equinitas tantum; ipsa in se nec est multa nec unum, nec est existens in his sensibilibus
neque in anima, nec est aliquid horum potentia vel effectu, ita ut hoc contineatur intra es-
sentiam equinitatis, sed ex hoc quod est equinitas tantum®; siehe auch KoBuscH: Die Philo-
sophie des Hoch-und Spdtmittelalters (Anm. 13), 178-179 zur ,Essentialisierung der Ontolo-
gie“; LEINKAUF: Der Ternar essentia-virus-operatio (siche Anm. 57) zur Essentialisierung der
Akzidentien. Man sehe etwa wie Leibniz spiter, auf dem Sockel vor allem der skotistischen
Diskussion, in den ,état de pure possibilité“, den die Dinge im Intellekt Gottes haben, auch
die Akzidentien festgelegt sein 1d8t, LEIBNIZ: Essais de Theodicée, Premier partie §52; GP
VI1/6, 131: ,ce decret (sc. das Fiat Gottes) ne change rien dans la constitution des choses, et
qu'il laisse telles qu'elles étoient dans I'état de pure possibilité, c’est a dire qu'il change rien,
ny dans leur essence ou nature, ny méme dans leur accidens [!], representés déja parfaite-
ment dans l'idée de ce monde possible”. Natiirlich muf8 Leibniz mit Blick auf das grofle Al-
ternativ-System des Spinoza auf der anderen Seite die traditionelle Differenz zwischen Sub-
stanz und Akzidens, gemif welcher die Substanz sich gleichbleibt und die Akzidentien sich
im Verhiltnis hierzu ebenso substantiell verindern. gelten lassen, siehe ebd., Troisieme
partie §§ 390-396, 346-352. Dennoch ist auch klar, da8 die Akzidentien auf eine essentielle
Weise genau so sich an ,ihrer* Substanz verindern, wie es die harmonie preétablie verlangt
(§ 396, 352; § 403, 356-357). Die grofte systematisache Differenz zu Spinoza ist, da die Sub-
stanzen-Monaden selbst keine Modifikationen (= Akzidentien) der absoluten Substanz sind.



Aspekte der Transformation des Moglichkeits-Begriffs 371

lichen Akzidentien, z.B. daf das selbe Individuum zugleich Alt und Jung,
derselbe Tisch zugleich griin und rot ist, der eine und selbe Alexander Sie-
ger und Verlierer gegen Darius gewesen ist, etc. Selbst wenn die synchrone
In-Kompossibilitat durch eine diachron-sequentielle Kompossibilitat ersetzt
werden wiirde - das Individuum x war zuerst jung und dann alt, etc. - sind
doch die Forderungen Leibniz’scher Kompossibilitit noch radikaler: hier
wird jede Bestimmung an ihrem individuellen Trager zu einer wesentlichen,
die zu allen Bestimmungen, seien sie essentiell oder akzidentell, aller an-
derer Individuen (auch auf der temporalen Achse), in einem Verhaltnis on-
tologischer Vertraglichkeit stehen muf}: Wird auch nur eine Bestimmung,
selbst das unscheinbarste Akzidens, verandert, liegt unmittelbar ein ande-
rer Trager und ebenso unmittelbar eine andere Welt vor. Der ,Ort‘ des ers-
teren ,possibile“, das ein ,esse intelligibile“ auf Basis rational-logischer
Non-Repugnanz ist, ist das Denken Gottes vor der Schopfung.45 Albertus
Magnus halt daher in seinem Sentenzen-Kommentar fest:4¢ ,Schon ehe die
Welt da war, war es moglich, daf} die Welt dasein werde®. Obgleich dies
nicht in der Intention der an diesem Diskurs des 13. bis 14. Jahrhunderts
beteiligten Theoretiker lag, wird doch mit diesem Gedanken der Horizont
fiir eine Reflexion darauf eréffnet, daf der Umfang des von Gott kraft sei-
nes Ratschlusses - bis hin zu Leibniz auch als ,decretum absolutum® be-
zeichnet - ausgewdhlten Moglichen (Schema II, C), ohne in Widerspriiche
zu verfallen, kleiner sein kann, als der Umfang des schlechthin und an sich
Maoglichen, sofern in diesem die Mdglichkeit vieler moglicher Welten auf-
scheint (Schema II, B).#7 Es war fiir das griechische Denken gleichsam

45 DuNs Scotus: Ord. 1, dist. 43, q. unica, n. 3: ,rem produci in esse intelligibili non est
rem produci in esse simpliciter”; das ,esse intelligibile“ ist dabei der ,entitas quidditativa“
zuzuordnen; siehe auch Ord. 11, dist. 1, q. 2, n. 93. Das esse possibile ist zu unterscheiden von
dem esse possibile, ersteres entspricht dem intelligiblen Sein von x als possibile im Intellekt
Gottes (Ord. 1, dist. 3, pars 1, q. 4, n. 262), zweiteres dem durch Gottes Willen in die
Wirklichkeit gesetzten Sein dieses possibile. Siehe auch Ord. 11, dist.1, q. 2, n.83; Lectura I,
dist. 43, q. un., n.19; II, dist. 1, q. 2, n. 82.

46 ALBERTUS MAGNUS: I sent. 42, a. 9, Opera XXV, 372 a,b.

47 Ein interessanter Beleg hierfiir (plura sunt possibilia quam volita) findet sich bei
BONAVENTURA: Quaestiones disputatae de mysterio trinitatis [im Folgenden MT] in: S. Bona-
venturae opera omnia, Tomus V. Quaracchi: Ad claras aquas 1891, q. 3, a. 1 (72 b-73 a): ,Tri-
pliciter est loqui de potentia et voluntate: aut quantum ad affectum, aut quantum ad effec-
tum, aut quantum ad respectum. Primo modo habent identitatem et aequalitatem, quia quid-
quid vult Deus potest velle, vel quidquid potest vult posse. Ultimo modo habent inaequalita-
tem, quia potentia dicitur respectu possibilium, et voluntas respectu volitorum, et plura sunt
possibilia quam volita. Medio autem modo aequalitatem habent, scilicet quantum ad effec-
tum, quia licet potentia ad plura se extendat quam voluntas, quia tamen Deus nihil facit, nisi
quod vult, aequari dicuntur voluntas et potentia quantum ad effectum [..]“ (meine Hervor-
hebungen). Zur Bedeutung der Terminologie posse creare/posse creari bzw. posse facere/
posse fieri im Rahmen der mittelalterlichen Diskussion um eine ,pluralitas mundorum®, die ja
ebenfalls als Indikator gottlicher Schopfermacht diente, vgl. MEIER-OESER, Stephan: Die Prd-
senz des Vergessenen. Zur Rezeption der Philosophie des Nicolaus Cusanus vom 15. bis zum 18.
Jahrhundert. Miinster: Aschendorff 1989, 212-225.



372 Thomas Leinkauf

undenkbar und also widerspriichlich, daf} essentiell Mégliches nicht wirk-
lich werden konnte - dazu mufdte keine ,megarische’ Position eingenom-
men werden (siehe ARISTOTELES: Metaphysica IX 3) - ebenso natiirlich wie
umgekehrt auch dasjenige, was unmoglich ist, nicht wirklich werden kann
(ARISTOTELES: Physica VI 10, 241b; De Caelo 1 7, 274b). Somit mufite etwas
Mégliches irgendwann irgendwie wirklich werden - diese Moglichkeit des
(an sich) Moglichen wurde nicht modallogisch entschieden, sonderen chro-
nologisch. Es galt: was moglich ist, wird auch (irgendwann) méglich. Dies
nun, daf} der Umfang des zum ,creabile’ erkorenen Méglichen (aus christ-
lich-theologischer Perspektive) kleiner sein konnte als derjenige des an
sich, d.h. durchs Denken Maégliche, erweist sich als modal-theoretische Er-
weiterung des grundsatzlichen ontologisch-kosmologischen Problems, wie
die unbestreitbar absolute Schaffenspotenz Gottes (fiir deren intrinsische
Begrenzung es keinerlei rationales und auch keinerlei moralisches Argu-
ment geben konnte, sofern diese sich eben schon auf eine potentia ordinata
oder secundum quid beziehen) sich zu einer Welt verhalt, deren Einzigkeit
sowohl aus aristotelisch-physikalischen als auch aus christlich-theologi-
schen Griinden ebenso unbestreitbar notwendig erschien. Es ist allerdings
durch die intensive Reflexion auf die Implikationen der Schaffenspotenz
Gottes die fiir Platon und Aristoteles gleichsam ungefragt feststehende Vor-
stellung von der Einzigkeit der Welt, von der ja auch nur deswegen gesagt
werden konnte, dafd sie ein ,theds aisthétds’ sei (ein sichtbarer Gott,
Timaios 92 C; CUSANUS: De possest [1460], n. 72; Sermo [Jan. 1454] CLX]I, n.
4), aufgesprengt worden. Als Konsequenz dieser Diskussionen ist dann zu-
mindest im Possibilien-Raum die Idee einer ,pluralitas mundorum’ erlaubt,
ja sie schien logisch sogar geboten. Im Blick auf diesen Horizont war eine
sozusagen ,klassische’ Losung sicherlich die, da8 nicht die All-Macht
Gottes (Schema II, A) zu bestreiten sei, sondern die unbegrenzte Aufnah-
mefdhigkeit einer an sich moglichen unendlichen Schaffensintention (C)
von Seiten des Zu-Erschaffenden oder a parte rei.48 Diesem Horizont der
capacitas wurde sachlich derjenige der Materie und des ,posse fieri“ zuge-

48 So ALBERTUS MAGNUS: De caelo et mundo, Lib. I, tract. 3, c. 6, ed. P. Hof#feld (= Opera
omnia V). Miinster: Aschendorff 1971, 65: ,est magna differentia inter id quod deus potest fa-
cere de absoluta potentia ipsius, et inter id quod in natura potest fieri”. Vgl. zur Sache
DUHEM, Pierre: Le systéme du monde. Paris: Librarie scientifique A. Hermann et Fils 1913~
1959, Tome IX, 365; PETRUS LOMBARDUS: [ sent, dist. 35, c. 1-6; dist. 36, c. 2; THOMAS VON
AQUIN: I Sent., dist. 36, q. 1, a. 2; siehe HOENEN: Marsilius of Inghen (Anm. 18), 12-13 zu
Marsilius, Sent. I, q. 38, a. 4, ed. Hoenen (Marsilius von Inghen, Dissertation Nijmegen 1989,
Teil 11, 39-41. LEIBNIZ: Essais de Theodicée, Troisieme partie § 388; GP VI, 346: ,les limita-
tions et imperfections y (sc. dans la creation) naissent par la nature du sujet, qui borne la
production de Dieu; c'est la suite de I'imperfection originale des creatures”. Dies betrifft so-
zusagen das ,malum metaphysicum* und zeigt sich zunichst als ,malum physicum®, das die
korperlich-sensitive Natur alles Seienden, auch des Menschen, betrifft. Hingegen sind Laster
(vice) und Verbrechen (crime) erst Produkt der ,operation interne libre de la creature (sc.

rationelle, intellectuelle)”.



Aspekte der Transformation des Méglichkeits-Begriffs 373

ordent (D) - den hdchsten Grad an Komplexitat wird dies, vor Leibniz, in
Nicolaus Cusanus’ Abhandlung De venatione Dei erhalten.#? Die modal-
theoretische Diskussion musste dann dringlich zu einer Klarung des Ver-
haltnisses zwischen dem rein an sich und logisch Méglichen (B) und dem
schopfungs-logisch Moglichen fithren (C), dies war aber nur dadurch mog-
lich, daf man B unter dem Index eines posse fieri analysierte und dadurch
die relationalen Bedingungen einfiihrte, die den Bereich des possibile logi-
cum oder intrinsisch Mdglichen (B) aufsprengen zu dem hin, was man als
possibile reale bezeichnen konnte - zu dem, was ich das extrinsisch Kom-
possible genannt habe (C). Die wirkliche Welt (E) ist das possibile reale (C)
auf der Basis des posse fieri (D). Immer bleiben wir hier jedoch in eine vor-
voluntaristischen Grund-Position, die der Allmacht Gottes absolute Grenzen
in der Rationalitdt des Moglichen zieht: ,non potest facere (Deus) contra
institutionem naturae ordinatae“, so etwa Bonaventura in seinem Senten-
zen-Kommentar.5? Die ,Dinge‘ (res) sind ,in Gott“, aber nicht als sie selbst,
als ,res ipsae“, auf zweifache Weise: als in ihrer Ursache (Gott als cogno-
scens) und als in ihrer Moglichkeit (Gott als potens producere)s!, d.h. sie

49 Hierzu PEROLI: Niccold Cusano (Anm. 14), 496-51 mit einschligiger Literatur.

50 BONAVENTURA: In sent. |, dist. 42, art. unicus, q. 3, Opera |, 595a; IB.: 595b-596a die
Unterscheidung der Typen des ,impossibile’, hier gilt kategorisch, daf} im vierten Modus des
,impossibile secundum illustrationem veritatis aeternae“, 596a, daf} das gottliche Wollen/
Konnen nichts vermag gegen den ,ordo divinae sapientiae“, d.h. etwa gegen die logischen
Impossibilia (quod duo opposita insint eidem et secundum idem, duo et tria non esse quinque).
Wie wir wissen, wird sich dies Regimen der Ordnung géttlicher Weisheit (ordo divinae sa-
pientiae, so auch 597a) im Zeitbogen bis hin zu Descartes’ Meditationes de prima philosophia
fir einige Denkansitze dramatisch dndern. Zu potentia absoluta-ordinata siehe, neben
THOMAS VON AQUIN: Summa contra gentiles 1, c. 35; S. th. 1, q. 25; De potentia q. 1, art. 6,
auch grundlegend DUNS SCOTUS: Ordinatio I, dist. 44, n. 3: ,In omni agente per intellectum
et voluntatem, potente conformiter agere legi rectae et tamen non necessario conformiter
agere legi rectae, est distinguere potentiam ordinatam a potentia absoluta; et ratio huius est,
quia potest agere conformiter illi legi rectae, et tunc secundum potentiam ordinatam (ordi-
nata enim est in quantum est principium exsequendi aliqua conformiter legi rectae), et po-
test agere praeter illam legem vel contra eam, et in hoc est potentia absoluta, excedens po-
tentiam ordinatam. Et ideo non tantum in Deo, sed in omni agente libere - qui potest agere
secundum dictamen legis rectae et praeter talem legem vel contra eam - est distinguere in-
ter potentiam ordinatam et absolutam; ideo dicunt iuristae quod aliquis hoc potest facere de
facto, hoc est de potentia sua absoluta, - vel de iure, hoc est de potentia ordinata secundum
iura“. Zur Sache siehe RANDI, Eugenio: Il sovrano e l'orologiaio. Due immagini di Dio nel di-
battito sulla ,potentia absoluta’ fra XIIl e XIV secolo. Firenze: La Nuova Italia Ed. 1987;
COURTENAY, William J.: Capacity and Volition. A History of the Distinction of Absolute and
Ordained Power. Bergamo: Lubrina 1990.

51 BONAVENTURA: In sent. 1, dist. 36, art. 1, q. 1, Opera I, 493b: , Dicendum quod aliquid
dicitur esse in aliquo tripliciter: vel secundum actualem existentiam, vel secundum similitu-
dinis praesentiam, vel secundum causativam potentiam. Primo modo sunt res in universo,
secundo modo in cognitiva substantia, tertio modo in sua causa. His duobus modis ultimis
res sunt in Deo, quia est cognoscens res antequam fiant, et potens producere; art. 2, q. 1,
496a-b. Fiir Duns Scotus ist das Gewuft-Werden (esse cognitum) einer Sache immer ein ,es-
se diminutum®, also auch im Denken Gottes (dies wird dann Ockham radikal verneinen,
Scriptum 1, d. 35, q. 5; OTh 1V, 490-497); das Sein oder Existieren dieses cognitum (extra



374 Thomas Leinkauf

sind dort im Intellekt Gottes als Wesenheiten, die an sich moglich sind (B)
weil sich ihre Faktoren in ihnen selbst nicht widersprechen (non repugnan-
tia), aber, wie es Heinrich Schepers genannt hat, als ,ungegliederte Un-
endlichkeit von Moglichkeiten“; und sie sind dort im Willen Gottes als
Maoglichkeiten, weil sich ihre Faktoren unter einander nicht widersprechen
(non incompossibilia, C-D) und daher eine mdgliche Welt bilden konnen.
Man konnte diese beiden Aspekte des im Sein Gottes vorfindlichen Mogli-
chen als den der ,Denkbarkeit’ (Nicht-Repugnanz der inneren Faktoren
einer Sache, Intelligibilitdt) und der ,Schaffbarkeit’ (Nicht-Repugnanz der
dufleren Relationen einer Sache mit allen anderen Sachen, Kompossibili-
tit) bezeichnen. In letzter Konsequenz 6ffnet sich mit dem zweiten Aspekt
nicht nur der Haresie-verdachtige und zudem nicht-aristotelische (siehe
De coelo 277b, 279a) Horizont einer Pluralitit der Welten, wie er ja seit
dem 13. Jahrhundert durchaus diskutiert worden ist, sondern vor allem der-
jenige nach der Frage des zureichenden Grundes fiir die wirklich existie-
rende Welt, wie sie Leibniz dann mit aller Scharfe stellen wird (unter dem
Index: de mundo optimo) und mit seinem Konzept der ,Begriffsinklusion”
in Verbindung mit der Wahl des Besten aus konkurrierenden Méglichkei-
ten, d.h. einer Synthese aus Logik und Metaphysik, zu beantworten sucht.52

Wieviel das Denken des spdten Leibniz der angedeuteten mittelalterli-
chen Diskussion verdankt, die dann vor allem durch den Skotismus und
dessen Rezeption im jesuitischen Bereich, etwa bei Sudrez, eine bis hinein
ins 17. Jahrhundert wirkende, wegweisende Orientierung erfuhr, ist offen-
sichtlich.53 Den Zusammenhang der hier von mir herausgestellten Fakto-
ren A, B, C und D mit Blick auf die tatsdchlich existierende Welt E konnte
es nicht unberiihrt lassen, daf}, wie wir wissen, in der grofden Entwicklungs-

Deum) hingt dann vom Willen der verursachenden Instanz ab, SCOTUS: Lectura I, dist. 36,
quaestio unica, n. 26; Vat. XVIII, f. 468-9. Der Status der ,Ideen' im Denken Gottes ist bei
Scotus derjenige eines esse cognitum et diminutum (ontisch: ein Nicht-Sein oder Nichts,
nihil), dessen Existenz oder Wirklichkeit von willentlicher Setzung abhingt; Heinrich von
Gent hingegen gibt den Ideen in Gott ein wesentliches Sein (esse essentiae), das es von fikti-
vem Sein abgrenzt und dessen Grad an Sein eine Vorstufe zum wirklichen Sein (esse) dar-
stellt, in: Summa quaestionum ordinarium, a. 21, q. 4. Parisiis 1520 [ND Paderborn: Scho-
ningh 1983]), f. 127r-v. Hier stellt sich das Problem, ob noch von einer ,creatio ex nihilo* ge-
sprochen werden kann (dies kritisierten Richard von Middleton wie Scotus daran), nicht je-
doch die Frage nach der Funktion des Willens hinsichtlich der Existenz-Setzung, siehe
HOENEN: Marsilius von Inghen (Anm. 18), 130-132, zu Ockham 135-139.

52 Zur Sache siehe KRUGER, Lorenz: Rationalismus und Entwurf einer universalen Logik
bei Leibniz. Frankfurt/M: Klostermann 1969, 32-36; LORENZ, Stefan: De mundo optimo. Stu-
dien zu Leibniz’ Theodizee und ihrer Rezeption in Deutschland (1710-1791) (= Studia Leibni-
tiana Supplementa 31). Stuttgart: Steiner 1997, vor allem 47-82, 48. Den Grundsatz vom zu-
reichenden Grund hat Leibniz schon in den 1670er Jahren formuliert, siehe etwa die Confes-
sio philosophi (1672/1673), A V1/3, n. 7, u8: ,nihil esse sine ratione, fundamentum est physi-
cae et moralis”“.

53 vgl. hierzu LEINKAUF, Thomas: Gottfried Wilhelm Leibniz. Systematische Transforma-
tion der Substanz: Einheit, Kraft, Geist, in: KREIMENDAHL, Lothar (Hg.): Philosophen des 17.
Jahrhunderts. Darmstadt: Primus-Verlag 1999, 209-212 mit weiterfiilhrenden Hinweisen.



Aspekte der Transformation des Moglichkeits-Begriffs 375

linie von Duns Scotus tiber Sudrez zu Kant das zuvor erwdhnte ,intelligi-
bile“, also die rein rational zu erfassende Wesensbestimmung einer Sache,
zum alleinigen Kriterium philosophischen, d.h. metaphysischen Wissens,
geworden ist und damit auch zum Kriterium des Moglichen schlechthin -
ob ,an sich’ (B) oder eben ,secundum intentionem Dei‘ (C mit Blick auf D)
- dadurch aber eben auch die hier verhandelte Modalform des Mdoglichen
in diejenige des Notwendigen zu kollabieren drohte.54 Nicht die (logisch-
rationale) Unmoglichkeit einer anderen moglichen Welt oder Wirklichkeit
hindert diese daran ins Sein (Existenz) zu treten, sondern die Tatsache,
daf} sie fiir die Weisheit (also den Intellekt) Gottes nicht zukunfts-fahig
ist, weil diese nur das Beste oder eben: die beste Welt, nicht irgendeine
mogliche Welt, wahlt (eligit) oder ,will“.55 Neben die Nicht-Repugnanz der
Wesensformen und -begriffe, die an sich mdglich sind, sowie die Nicht-In-
kompossibilitait des Moglichen, das im Kontext mit anderem Moglichen
wirklich sein konnte, treten dann schrittweise die Totalitat (absolute Voll-
standigkeit) und Harmonie (absolute Wechsel-Relation) als Bedingungen
fir die ,eine‘ wirkliche - tatsachlich geschaffene - Welt. Das ist dann die
eigentlich von Gott so ,gewollte“ Welt, fiir die Leibniz auf jeden Fall mehr
Griinde angeben konnen wollte, als das ,quia voluit’, das (epistemologi-
sche) Stoppschild seit Augustinus bis hin zu Scotus. Der letzte Grund fiir
die Wahl fiir E (auf Basis des Potentiales von C-D) ist dann die vollstandi-
ge Vertrdglichkeit aller und zwar noch der kleinsten, scheinbar kontingen-
ten Bestimmungen aller Einzelseienden untereinander.

V.

Die metaphysische Moglichkeit, deren Sachstruktur Leibniz wohl vor al-
lem durch seine Kenntnis des Duns Scotus und von dessen frithneuzeitli-
cher Schule sich erarbeitet hat,5¢ wird sozusagen auf die Physis ausge-

54 KRUGER: Rationalismus und Entwurf einer universalen Logik (Anm. 52), 38: ,Damit
aber ist die Nichtexistenz des betrachteten Maoglichen bereits ausgeschlossen, und es ware
seinem Begriff nach notwendig geworden®; siehe die Diskussion bei LORENZ: De mundo opti-
mo (Anm. 52), 48-49.

55 LEIBNIZ: Specimen quaestionum philosophicarum (1664), A V1/1, 69-95, q. X, § 3; 86:
,Uti, cum negatur, potuisse mundum a Deo aliter, quam factus est, creari. Non quod impos-
sibile est, sed quia ob sapientiam Conditoris, qui optimum eligit, non erat futurum“. Zum
Kontext des Harmonie-und Totalitats-Begriffes siehe LEINKAUF, Thomas: Diversitas identita-
te compensata. Ein Grundtheorem in Leibniz’ Denken und seine Voraussetzungen in der frii-
hen Neuzeit, in: Studia leibnitiana 28 (1996), 58-83; 29 (1997), 81-102.

56 Hierzu siehe MONDADORI, Fabrizio: Modalities, Representations and Exemplars: The
,Region of Ideas', in: HEINEKAMP, A./LENZEN, W./SCHNEIDER, M. (eds.): Mathesis rationis.
Festschrift fiir Heinrich Schepers. Miinster: Nodus-Publ. 1990, 169-188; DE CANDIA, Gianluca:
Die Scotus-Rezeption des jungen Leibniz, in: Studia leibnitiana 48 (2016), 119-150, bes. 123-
127. Wichtige Autoren, die Leibniz mit Blick auf Scotus nachweislich gelesen und auch zi-
tiert hat sind: Francisco a Sancto Augustino Macedo (1596-1681), Collationes doctrinae S.
Thomae et Scoti: cum differentiis inter utrumque, textibus utriusuqe fideliter productis, sen-



376 Thomas Leinkauf

dehnt, die Akzidentien werden, wie ich es an anderer Stelle einmal disku-
tiert habe, essentialisiert.5” Dabei ist klar, dafd Leibniz in der Linie, die von
Thomas, Bonaventura und Scotus ausgeht, eine klar anti-voluntaristische
Position einnimmt, die vor allem durch die bebaiétdté arché des zureichen-
den Grundes (bei den aristotelisch gepragten Scholastikern war es der Wi-
derspruchssatz) garantiert ist: dadurch wird sichergestellt, da schon die
Wesensformen der Dinge ihre Moglichkeiten einbegreifen! Diese Mog-
lichkeit als solche, also das, was wir auf unserem Hilfs-Schema II unter B-
C-D markiert haben, das esse essentiae, wird aus der Sicht von Leibniz von
Gott nicht ,gemacht®, sondern er erwirkt ausschlieflich ihre Existenz, das
esse existentiae.58 Im Possibilien-Horizont a la Leibniz ist jedoch alles das
impliziert, was in der Tradition zuvor als zumindest problematisch gegol-
ten hatte: das Uble, das Bése, die Siinde, der Mangel etc. Der Weg sagen
wir von 1250 bis 1670 ist da sehr lang, von Bonaventuras klarer Aussage:
Deus non potest in mala vel privatoria, bis zu derjenigen des (noch jun-
gen) Leibniz: ,peccata bona sunt, id est harmonica, sumta cum poena aut
expiatione“!5? Alle zentralen Faktoren, die seit der hochscholastischen Dis-

tentiis subtiliter examinatis, commentariis interpretum Caietani (...) et Lychtei diligenter exus-
sis et aliarum (..) apte prolatis. Pataviae: 1671 (befindet sich in der Bibliothek von Leibniz,
Sigle HOFBIB F), spit 1706 hat Leibniz erworben Johannes Poncius (1603-1661), Scotus Hi-
berniae restitutus. Parisiis: 1660 (ebenfalls in der Bibliothek Sigle Gg-A 682), vgl. etwa A
VI1/4, B, 1343, 1374. Natiirlich hat es auch eine indirekte Kenntnis von Thesen und Lehrstii-
cken des Scotus gegeben, die durch Autoren wie B. Pereira, J. Zabarella, F. Sudrez, de
Bassoles oder Fonseca, um nur einige zu nennen, vermittelt wurden, Mondadori hat zusatz-
lich dauf hingewiesen (175), da8 Leibniz auch {iber den Kommanter des Cajetan zur Summa
theologiae des Thomas von Aquin, dort Pars 1, q. 14, a. 5, n. 10-11; q. 15, a. 1, n. 6-8, den Be-
griff des ,esse objectivum"” aus der Sicht des Scotus kennen konnte.

57 Hierzu LEINKAUF, Thomas: Der Ternar essentia-virtus-operatio und.die Essentialisierung
der Akzidentien, in: Philosophie im Umbruch, hg. von Arbogast Schmitt u. Gyburg Radke-
Uhlmann. Stuttgart: Franz Seiner Verlag 2009, 131-153.

58 Siehe unten Anm. 62-63. LEIBNIZ: Brief an Magnus Wedderkopf, Mai 1671; A 11/1, n. 6o,
17-18, n7: ,Essentiae enim rerum sunt sicut numeri continentque ipsam Entium possibilita-
tem, quam [!] Deus non facit, sed existentiam: cum potius illae possibilitates seu Ideae re-
rum coincidant cum ipso Deo [...]. Cum autem Deus sit mens perfectissima, impossibile est
ipsum non affici harmonia perfectissima, atque ita ab ipsa rerum idealitate ad optimum ne-
cessitari”, Der hier sichtbar werdenden moglichen Nezessitierung Gottes durch diese perfek-
te Harmonie wird Leibniz spater, vor allem in seinen Essais de Theodicee sur la Bonté de
Dieu, la Liberté de 'Homme et I'Origine du Mal (1710), Discours preliminaire § 2, GP VI, 50,
mit dem Konzept der Wahl des Besten durch die ,moralischen Notwendigkeit” zu begegnen
versuchen; siehe auch Premiere partie § 20, 14-115: ,les verités eternelles qui sont dans I'en-
tendement de Dieu, independamment de da volonté“,

59 Fiir Bonaventura siehe In sent. I, dist. 43, art. unicus, q. 1; Opera I, 607b; fiir Leibniz
etwa den Brief an Magnus Wedderkopf (vmtl. Mai 1671), A 11/1, n. 60, 1n8; wichtig hierzu: De
libertate, contingentia et serie causarum, providentia (1689), A VI/4, n. 326, 1653-1659, hier
1656-1657: ,itaque pro certo habere possumus, omnia a Deo fieri perfectissimo modo, neque
quicquam ab eo praeter rationem agit [..] peccata oriuntur ex originali rerum limitatione.
Deus autem non tam peccata decernit, quam certarum substantiarum possibilium, futurum
peccatum liberum in notione sua completa sub ratione possibilitatis iam involventium, to-
tamque adeo rerum seriem cui inrunt [Futur!] connotantium, admissionem ad existendum®;



Aspekte der Transformation des Moglichkeits-Begriffs 377

kussion um das mogliche Sein angefiihrt worden sind, finden sich durch
eine neue Synthese vereinigt, auch in Leibniz’ System:

i) die Allmacht Gottes, die jedoch ihre inneren Grenzen am Intellekt Got-
tes (der die Ideen zu seinen ,Objekten‘ hat) findet:0 Gott kann nichts
Wollen, was ihm sein Intellekt nicht als rational ausgewiesen hat; ii) die
Anreicherung des Horizontes des Intelligiblen, der Wesensformen und der
Ideen durch die Kriterien Repugnanz und Kompossibilitat; iii) die Refle-
xion auf mogliche Welten; iv) das Insistieren auf didere Singularitdt der
faktischen Welt, die diese allein aufgrund der Tatsache einnimmt, daf} sie
die Beste ist und ihre Existenz die grofdte Kapazitat an Seins-Wirklichkeit
dokumentiert.61

Was hinzutritt ist die v) systematisch konsequente Ausdehnung der We-
sensbestimmungen auf die Ganzheit oder Totalitat dessen, was einem Ein-
zelsein zukommen konnte - damit aber eben auch die Ausdehnung der
metaphysisch-theologischen Implikationen des Monas-Begriffs auf alles das,
was existiert. Nicht mehr nur eine Theologisierung des Moglichen also,
sondern eine Theologisierung des Wirklichen, dies natiirlich unter dem In-
dex der Bedingung des Optimums. Das schien aber auch unumganglich,
wenn wir bedenken, daf} von Moglichem immer nur sinnvoll als Mogli-
chem in Bezug auf eine ihm zukommen konnende Wirklichkeit gespro-
chen werden kann. Wenn also das Mogliche selbst einen Status von Wirk-
lichkeit erhdlt, wie es hier auf jeden Fall fiir dessen Subsistenz im Denken
Gottes angenommen wird, dann scheint es eben auch kein Mogliches mehr
zu sein, sondern selbst ein Wirkliches - eine wirklich intelligibel subsistie-

Confessio philosophi (1672/3), A VI/3, n. 7, 122: ,Peccata scilicet contingere ita ferente har-
monia rerum universali, lucem umbris distinguente, Harmoniam autem universalem non a
voluntate Dei, sed intellectu seu idea, id est natura rerum esse. Eidem ergo peccata transcri-
benda, peccata proinde non voluntatem, sed existentiam Dei sequi“. Die Ubel, das Bése und
die Siinde sind also fiir Leibniz in provokanter Weise integrale Momente der ,series rerum*
der geschaffenen (besten) Welt, so daf gilt: ,[...] ita sublatis peccatis tota rerum series longe
alia futura erit. Sublata, vel mutata rerum serie, etiam ultima ratio rerum, id est Deus e me-
dio tolletur mutabiturque” (IB.).

60 vgl. LEIBNIZ: Theodizee § 7 und § 20; NE 111 4, 17; GP VI, 422, 449; VII, 305 wird der
inner-gottliche Ideen-Raum als ,regio idearum“ bezeichnet. Zum eindeutig platonischen, ver-
mutlich durch Marsilio Ficino vermittelten Hintergrund vgl. LEINKAUF, Thomas: Leibniz und
Platon, in: Zeitspriinge 13 (2009), 23-45. Dennoch weist Leibniz gegen die antike (PLATON:
Tim. 30C, 51E-52A) und einen Grofdteil der mittelalterlichen Tradition seit Avicennea die Un-
abhangigkeit und Selbstindigkeit der Idee bzw. Essentialbestimmungen zuriick. Sie sind
ihm Teil des (an AUGUSTINUS: De diversis quaestionibus 83, q. 46, n. 2; Retractationes I, 3, n.
2 angelehnten) ,mundus intelligibilis“, dessen ,Ort' das Verbum divinum oder der Intellekt
Gottes ist, sieche GP VII, 614.

61 Leibniz Ms ohne Titel und Datum, GP VII 289-291, 290, § 10: die Welt ist ,maxime ca-
pax“ mit grolter ,quantitas realitatis“, sie ist (§ 9, 289): ,ea rerum series, per quam pluri-
mum existit, seu series omnium possibilium maxima®“,



378 Thomas Leinkauf

rende Wesensform oder Essential-Bestimmung - zu sein.62 Von dieser Wirk-
lichkeit des Méglichen mufd dann eben diejenige unterschieden werden,
die es als existierend oder geschaffen ,extra causam suam’ - und eben nicht
intra - ansetzt, je hoher oder grofler hierbei wiederum der Kompossibili-
tatsfaktor angesetzt wird, desto expliziter wird auch diese Wirklichkeit ,ex-
tra causam suam’ ihres Kontingenz-Charakters entkleidet und gleichsam
essentialisiert.63 Die Differenz zwischen Mdglichkeit und Wirklichkeit im
Sinne des esse existentiae scheint dann bei Leibniz, ein weiterer Punkt vi,
von den modalen Kriterien weg auf die ontologisch-werthaften Kriterien
verschoben zu sein, d.h. auf die Quantitit und Qualitdt der relationieren-
den Pradikate, die alle Seienden zur vollkommensten und besten harmoni-
schen Ganzheit (totalitas, totum) verkniipfen. Nur vor dieses Optimum will
Leibniz noch einen (singuldren, individuellen) Existenz-Indikator stellen
(der ja dem reinen Possibilien-Raum, egal welcher Perfektion, nicht von
sich her zukommen kann).64

¥l

Was man, bei aller Komplexitdt im Einzelnen, doch sehen kann, ist sicher-
lich Folgendes: durch die Intensivierung der Diskussion des Mdoglichen
wird vor allem auch der Begriff des Wirklichen in vielfacher Weise modi-
fiziert - ebenso wie, in Parenthese gesagt, die Diskussion des Seins oder

62 Leibniz sagt dies auch ganz klar, insbesondere in den Essais de Theodicée, Seconde
partie § 184; GP VI, 226 - nachdem zuvor ausfiihrlich und zustimmend in § 183 aus PIERRE
BAYLES: Pensées diverses, c. 152, Bd. Il, 774-775 zitiert worden ist, mit der an die scholasti-
sche Tradition anschliessenden Behauptung: « cet emprire (de la volonté de Dieu) ne s'etend
que sur l'existence des creatures, il ne s’etend point aussi sur leurs essences » - heifdt es 226:
« c'est @ mon avis 'entendement Divin qui fait la realité des Verités eternelles: quoyque sa
volonté n'y ait point de part. Toute realité doit étre fondée dans quelque chose d’existant ».

63 Das Existieren ,aulerhalb’ der Ursache ist auch fiir Sudrez das entscheidende Krite-
rium, vgl. SUAREZ: Disputationes metaphysicae (1597), Opera XXV, Disp. XXXI, sect. 1, n. 4:
,existentia non convenit creaturae nisi per causam efficientem et ideo non potest creatura di-
ci actu esse, nisi facta sit; sect. 12, n. 5: ,quid enim aliud est existere quam extra causas esse”.

64 Siehe die treffenden Beobachtungen von André Robinet in seinem Beitrag ROBINET:
De la notion individuelle compléte et concréte: logique et metaphysque dans les textes de
Leibniz, in: HEINEKAMP/LENZEN/SCHNEIDER (eds.): Mathesis rationis (Anm. 56), 103-18, hier
1s5: « Il n'y a pas de passage du complet au concret parce que I'existence ne fait pas partie
des perfections calculés en optimum. Aucune texte ne mentionne |'existence parmi les per-
fections compossibilisées [...]. Le meilleur des mondes possibles est un monde |[...] possible.
Il n’est pas le monde réel ». Nicht folgen kann ich ihm allerdings in der These, da® die Kon-
tigenz im Schopfungsakt deswegen ,radikal“ werde, weil der Schopfungswille (volonté créa-
trice) ihn in jedem Moment ,aussetzen“ (suspendue) konne (117) und daf es fiir diesen Wil-
len eher eine Determination beziiglich des ,Wie“ (comment), nicht jedoch des ,Warum*“
(pourquoi) gebe (118). Aus meiner Sicht ist dies Warum gerade substantielle in der Unaus-
weichlichkeit begriindet, das auf rationalen Kriterien basierende ,Beste’ wirklich werden zu
lassen - der Wille des Leibnizschen Gottes ist nicht radikal von seinem Intellekt und dessen
begriindeten Entscheidungen abgespalten oder selbstindig.



Aspekte der Transformation des Mdglichkeits-Begriffs 379

des Etwas auch denjenigen des Nichtseins oder Nichts tangiert hat. Damit
einerseits, um wieder von Leibniz sozusagen auf die Sichthdhe seit der
Avicenna-Rezeption des Hochmittelalters zuriickzugehen, das Mogliche
als esse essentiae oder als forma und idea nicht ein Sein vor allem Sein, ei-
nen Wirklichkeits-Status erhalt, der in gewifler Weise das esse existentiae
oder die realitas ipsa iiberfliiflig machte (sozusagen ein Ideen-Raum ohne
jede Individualitat-Singularitat)és oder damit, andererseits, die Herausstel-
lung eines exklusiven Wirklichkeitsanspruchs flir das esse existentiae oder
esse singulare nicht deren Wesensformen in ihrer normativen Selbstandig-
keit ebenso tiberfliiffig machte (ein Horizont des Individuellen ohne jede
trans-individuelle, intelligible Norm)é6, mufite schon seit dem hohen Mit-

65 Dies steht vielleicht im Hintergrund der doch, sieht man die seit Heinrich von Gent
laufende Diskussion um das esse essentiae und dessen Status als eines von Avicenna her-
kommenden Aus-sich-Seins (hier: de se-esse), auf einem anderen Denkansatz beruhenden
Position des Sudrez, die dem wesentlichen Sein kein ,reales' Sein ohne den Setzungsakt
Gottes zusprechen will, SUAREZ: Disputationes metaphysicae (1597), Opera XXV, Disp. XXXI,
sect. 2 (zur ratio possibilitatis), n. 1: ,statuendum est, essentiam creaturae, seu creaturarum
de se, et priusquam a Deo fiat, nullum habere in se verum esse reale, et in hoc sensu, praeci-
so esse existentiae, essentiam non esse rem aliquam, sed omnino esse nihil“. Sudrez will sich
hier mit Scotus eins wissen (hoc in parte Scotus nobiscum convenit in principio posito, quod
essentiae creaturarum, etiam a Deo sint cognitae ab aeterno (!), nihil sunt, nullum verum
esse habent, antequam per liberum Dei efficientiam illud recipiant“. Zur Sache COURTINE:
Sudrez et le systéme de la métaphysique [Anm. 8], 298-321, 298: fiir Sudrez konne man nicht
behaupten, daf® die possibilia einen ,ordre autonome, étrangere a Dieu“ besdflen, « indé-
pendant de lui, et par conséquent s'imposent nécessairement a sa volonté ». Aber auch fiir
Scotus sehen wir: Die Existenz oder das Wirklich-Sein der Washeiten oder Wesensgehalte
wiirde fiir Scotus eine creatio ex nihilo zunichte machen, daher kam diesem ,Sein“ des Was-
heitlichen nur ein Status des intelligiblen Seins zu, das ,hervorgebracht®, aber nicht ,er-
schaffen” ist (SCOTUS: Ordinatio 1, d. 36, q. un., n. 13; II, d. 1, q. 2, n. 84). Auch Sudrez selbst
rudert etwas spiater XXXI, sect. 2, n. 2 zuriick von der harten These des ,omnino esse nihil*
zu derjenigen Einsicht, daf8: ,ipsa essentia (= natura, quiditas) et semper est aliquid in gene-
re essentiarum et in esse intelligibili (!) et in potentia activa creatoris, licet non in esse reali
actuali“, Es gibt also ein ,Sein‘ der Wesensformen und Essenzen vor dem aktualen Wirklichsein
(als creatum), zumindest in der ,potentia Dei“ und dem ,esse intelligibile“! Darauf deutet
Sudrez auch hin in SUAREZ: Disputatio 1, sect. 4, n. 21 (ganz im Sinne dessen, was man bei
HEINRICH VON GENT: Quodl. XI, q. 3, ed. Parisiis 1518, f. 450rl finden kann): ,homo [...] non ideo
est animal rationale, quia Deus talem illum cognoscat, seu quia in exemplari divino talis
repraesentatur, sed potius ideo talis cognoscitur, quia ex se (!!) postulat talem essentiam®,

66 Nochmals ein kurzer Hinweis auf Nikolaus von Autrecourt: dieser hat in dem Absatz
An aliqua eadem causa possit produci diversos effectus in specie seines Exigit ordo execu-
tionis, folgende Feststellung gemacht (NIKOLAUS VON AUTRECOURT: Exigit [Anm. 18], 255:
»omnis entitas possibilis, cuius positio esset conveniens et ad ornatum universi, est; sed illa
est quaedam entitas possibilis, scilicet causa directe correspondens effectui; non enim inclu-
dit repugnantiam in conceptu et eius positio est conveniens; (conveniens) enim videtur quod
quilibet effectus producatur a causa sibi convenienti. [..] causa naturalis operatur semper
secundum suum totum cognatum®. Die realen Méglichkeiten der Entfaltung einer Sache lie-
gen in deren ,virtus activa“, die sozusagen die inner-natiirliche Dimension des Besten be-
reitstellen - es wire interessant, aber das sagt der Text hier nicht, in welcher Weise die
Schopfungsintention Gottes diese aktiven Potentiale in ihrem universalen Kalkiil als wech-



380 Thomas Leinkauf

telalter eine differenzierte Abwagung der Optionen in die intellektuelle
Offentlichkeit eingespeist werden, sei dies iiber bestimmte Distinktionen
in den Sentenzen-Kommentaren, sei es in vielen Quodlibeta, sei es in Tei-
len einer Summa. Das Resultat, wenn man denn davon sprechen kann, ist
eine Diskussion, deren Rekonstruktion vielleicht noch immer nicht den
Grad an Subtilitat und Substantialitat erreicht hat, den sie selbst tiber den
Zeitraum zwischen 1250 und 1700 vorgelegt hatte. Was sich zeigt sind u.a.
folgende Zuordnungen, die zum Teil auch im vorhergehenden Text thema-
tisch gewesen sind - die Forschung miif3te allerdings noch in genauerer
Weise aufzeigen, wie in diesem Diskussionskonfinium der Begriff des Mog-
lichen (possibile) in den hier aufgezeigten semantischen Schattierungen
tradiert oder modifiziert worden ist: diejenige des creatum zum positum
oder des creabile zum ponible mit Gott als der causa extrinseca; diejenige
des esse essentiae mit dem reinen Aus-sich-Sein oder der reinen, nicht-ge-
setzten Wesenhaftigkeit; diejenige des esse existentiae mit dem esse singu-
lare sowie der nicht-propositionalen Direkterfahrung oder -erfassung (cog-
nitio intuitiva); diejenige, analog hierzu, des esse essentiae mit der ratio-
nal-definitorischen Operation; diejenige aber auch des possibile reale mit
der Setzungs-Intention Gottes, des possibile logicum mit der nicht gesetz-
ten, aus sich heraus seienden Nicht-Widerspriichlichkeit, diejenige der klas-
sischen Transzendentalien und der sie begleitenden Differenzierungen von
Seins-Lehre oder Ontologie (allgemeine Metaphysik) und (spezielle) Meta-
physik (in Physik, Theologik und Mathematik) mit einer diese noch iiber-
greifenden, unitiven, super-transzendentalen Seinsweise, die den Begriff
der Metaphysik verdanderte und die allgemeine Seinslehre (Ontologie) im-
mer starker in den Vordergrund treten lief367 (hier ist, iiber den Jesuiten
Benedictus Pereira [1535-1610], der Einfluf des Duns Scotus nicht zu tiber-
sehen¢8) - alle diese Zuordnungen, zu denen sich sicherlich noch andere
hinzufiigen lieffen, haben bis hinein in die Wolff-Schule und die Philoso-
phie Kants und des Idealismus ihre provozierende Attraktivitat behalten.
In ihnen jedoch, das sollte deutlich geworden sein, hat der Begriff des
Maoglichen eine immer differenzierte Bedeutung und Stellung erhalten.

selweise sich bedingend antizipiert haben kénnte. Dann waren wir natiirlich auf direktem
Wege zu Leibniz.

67 Hierzu siehe die Ausfithrungen von COURTINE: Suarez et le systéme de la métaphysique
(Anm. 8) und vor allem auch LAMANNA, Marco: La nascita dell’'ontologia nella metafisica di
Rudolph Géckel (1547-1628). Hildesheim: Olms 2013; LEINKAUF: Philosophie des Humanismus
und der Renaissance 1350-1600. Hamburg: Meiner 2017, Bd. I, 107-no0.

68 PERERIUS (Pereira), Benedictus: De communibus omnium rerum principiis et affectio-
nibus, 1562. Ebenso wichtig: FONSECA, Petrus: Commentarii in libros Metaphysicorum, 1577-
1579. Coloniae: 1616; SUAREZ, Franciscus: Disputationes metaphysicae, 1598 (erste Publikation
im Reichsgebiet: Moguntiae 1600); GOCLENIUS (GOCKEL), Rudolphus: Isagogé in Peripateti-
corum et Scholasticorum primam Philosophiam quae dici consuevit Metaphysica Francofurti:
Palthenius 1598.



Aspekte der Transformation des Méglichkeits-Begriffs 381

% % %

SCHEMATA

Schema I (radikal vereinfacht)

A = Gott (Intellekt-Wille)
B = Ideen in Gott (Intellekt), wird dann zu B-C-D in Schema II, vgl.
ABAELARD: Theologia christiana 1V, n.138 (= Corpus Christianorum 12), 335;
V, n. 7; 349; ACHARD VON ST. VIKTOR: De unitate Dei et pluralitate crea-
turarum (u170/u171) I, 38, ed. Martineau. Saint Lambert de Bois: Ed. du
Franc-Dire 1987, 108; I, 44-45; 16-118; I, 48; 130.

------------ Kontingenz
C = Welt wird dann spater zu E

Schema I — II (Mittelplatonismus bis 12. Jahrhundert)

Schema II

A = Allmacht Gottes (potentia absoluta), Intellekt Gottes (intellectus divi-
nus)

— schlechthinnige Setzungsmoglichkeit als Setzungsmacht, BONAVEN-
TURA: In sent. 1, q. 42, art. unicus, q. 2, Opera I, 593b:

quod (Deus) potest omne quod posse est potentiae ; et in se potest omne
quod est potentiae simpliciter; in alio potest quod est potentiae imperfectae
[...] dicitur omnipotens, quia potentia eius ad omnia sufficit et in nulllo defi-
cit®;
sofern das ,possibile’ durch die ,potentia‘ hervorgebracht wird (causatur),
ist es ein diminutum: possibile (A-B) diminuit de ratione potentiae (C).

------- Bereich des Essentiellen (intra Deum: essentiae, res ratae), reine
Rationalitat

B = schlechthin, an sich Mogliches (simpliciter possibile, potentia ordinata)

— possibile sine repugnantia; ideae =essentiae, vgl. BONAVENTURA: In
sent. I, dist. 35, art. unicus, q. 1; Opera I, 480a; q. 2; 481b-482a; q. 3; 484a
mit Definition von Idee, alles mit Blick auf AUGUSTINUS: De diversis quaes-
tionibus, q. 46, n. 2: idea, causa primordialis, formae aeternae.

-------- Bereich des Erschaffbaren, quasi materia intra Deum, relationale
Rationalitat



382 Thomas Leinkauf

C = das existieren konnende Maogliche (possibile secundum quid, potentia
ordinata)

— compossibile in mente divina (= posse fieri [formaliter]) - vgl.
BONAVENTURA: In sent. I, dist. 35, art. unicus, q. 4; Opera 1. 486a:

die Vervielfaltigung der Ideen in Gott tangiert nicht die reale Einheit
(ad rem), fiihrt jedoch zu einer Komplexitat hinsichtlich der ,ratio expres-
siva cognoscendi“! dennoch, so q. 5, 488b-489a, keine Ordnung und Rela-
tionalitdt, sondern Sach-Einheit (in Deo ideae sunt simpliciter unum

D = Kapazitat des Seienden (potentia receptiva, relativa, posse fieri [mate-
rialiter])

— Verwirklichungsmoglichkeit von B, ordinatio ad se invicem, vgl.
BONAVENTURA: In sent. I, dist. 43, q. 3; Opera I, 612b, d.h. das Unendlich-
Sein ist dem geschaffenen Sein nicht gemafd (nullo modo convenit creatu-
rae); hinsichtlich der ,capacitas‘ gilt ib., q. 44, art. 1, q. 1; 620a: Deus facit
capacitatem (sc. mundi/creaturae), d.h. er hitte diese, entsprechend seiner
Schopfungsintention erweitern konnen (maiorem capacitatem dare). Dies
1afdt jedoch die Essentialstruktur der Welt (B) nicht zu: ,non tamen quan-
tum ad essentiarum nobilitatem maiorem (sc. potuit Deus fecisse mundum
meliorem)“ (621a), ebenso aber lafdt es auch die Realstruktur nicht zu: ,res
non sunt capaces nisi ordinis finiti“ (dist. 44, art. 1, q. 4; 625a); Leibniz,
Essais de Theodicée, Troisieme partie § 388.

——————— Kontingenz/Oboedienz-Schwelle:

— divina virtus ad nihil arctetur; [...] quia posset omnino non facere
(dist. 44, art. 1, q. 4; 627a), zu obedientia mit Blick auf Materie (dist. 44,
art. 1, q. 1; 620b: materia prima est creata in omnimoda possibilitate et in
perfecta obedientia respectu Creatoris; 622a)

E = wirklich existierende Welt

diese kann, trotz der unendlichen Machtigkeit und Willenskraft Gottes
(potentia absoluta), nicht besser sein als sie substantiell oder ihren sie be-
stimmenden Wesensformen nach ist (mundus ordinatus secundum poten-
tiam ordinatam), da, um einen infiniten Regress zu vermeiden, als einzige
ratio sufficiens das ,quia voluit“ oder besser: ,quia sic voluit’ angesetzt wer-
den muss (BONAVENTURA: In sent. I, dist. 44, art. 1, q. 1; Opera I, 622a):
,quia voluit et rationem ipse novit".



Aspekte der Transformation des Méglichkeits-Begriffs 383

Zusammenfassung

Dieser Beitrag versucht einige Phasen der komplexen Transformation des
Begriffs der Moglichkeit (possibilitas) oder des Mdglichen (possibilie) zwi-
schen Antike-Spdtantike und jiidisch-christlichem Denkansatz nachzuzeich-
nen und auf deren wichtige Auswirkung auf die System-Konstruktion von
Leibniz zu verweisen. Hierbei geht es auch um grundsdtzliche ontologische -
vor allem den Status der Wesensformen im Verhdltnis zu ihren eingeschrdnk-
ten Existenz-Bedingungen - und dann auch epistemologische - vor allem die
Aufladung des Begriffs des Einzel-Seienden und des Begriffs des Begriffs
(conceptus conceptus) selbst - Konsequenzen und deren Implantation in die
ibergreifenden Diskussionen in den Disputationes und Summen. Als ein zen-
traler Indikator der Verschiebung innerhalb des semantischen Konfiniums
des Moglichen ist hierbei die der Antike in dieser Radikalitdt unbekannte Be-
deutung des Schiopfungsbegriffs und der damit verbundenen zentralen Be-
deutung, die der Intentionalitdt und der Willenskraft und Wollens-Méglich-
keit der schopfend-schaffenden Instanz zukommt,

Abstract

This contribution tries to show some of the steps which the quite complex
transformtion of the concept of possiblity or of the possible was submitted
to in the development of thought between the antique/late-antique and
Jewish-Christian traditions and, finally, to make clear the improtant influ-
ence this discussion has had in the systematic thought of Leibniz. In this
context ontological—for example regarding the status of the essential forms
in relation to their contracted, limited instantiations—or epistemological
problems—for example the ever more complex concept of the individual be-
ings and of the concept of the concept itself—have been at stake and have
been integrated in the discussions that took place in the ‘disputationes’ or
‘summae’. As a most central indication for the tranformations inside the
semantics of the concept of the possible is surely the central importance the
concept of creation implying also a new reflection on intentionality and vo-
lition in the creator gained in the development from antique to the Jewish-
Christian thinking.






	Aspekte der Transformation des Möglichkeits-Begriffs durch die jüdisch-christliche Schöpfungslehre oder : die Theologisierung des Möglichen. Eine Diskussion mit Blick auch auf Leibniz

