
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 2

Artikel: Aspekte der Transformation des Möglichkeits-Begriffs durch die jüdisch-
christliche Schöpfungslehre oder : die Theologisierung des Möglichen.
Eine Diskussion mit Blick auch auf Leibniz

Autor: Leinkauf, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Leinkauf

Aspekte der Transformation des Möglichkeits-
Begriffs durch die jüdisch-christliche

Schöpfungslehre oder:
die Theologisierung des Möglichen.

Eine Diskussion mit Blick auch auf Leibniz*.

i.

Wirklich ist alles das, was ist - omne id, quod est. Notwendig ist alles das,

was nicht nicht sein kann - omne id, quod non potest non esse1 oder dessen

Gegenteil einen Widerspruch einschließt. Möglich ist alles das, was sein
kann - omne id, quod esse potest oder das, was nicht notwendiger Weise
nicht ist (quod non necessario non est). Hier, am ,posse esse' allerdings
haben sich die Geister mehr geschieden als an den anderen modi essendi.2

'Dieser Text wurde auf Einladung von Wouter Goris im Wintersemester 2021/22 am
Philosophischen Institut der Universität Bonn vorgetragen. Ich danke Wouter, aber auch
Theo Kobusch, Lars Andreas Heckenroth und den anderen Teilnehmern für die Einladung
und die Diskussionsbeiträge.

1 Es ist interessant, daß es etwa für Origenes dem durch Gott, den Alles-Könnenden
(omni-potens), geschaffenen Sein, da es im intentionalen Strahl von dessen Willen steht, nicht
möglich sei, nicht zu sein. Modal-logisch ist hier zwar Notwendigkeit angezeigt, jedoch im
Banne eines an sich nicht-notwendigen, da freien und unverfügbaren Willensaktes Gottes
zur Schöpfung (ad hoc facta), siehe ORIGENES: Perl archôn (De principiis) III, 6, 5, hgg. von
Herwig Görgemanns, Heinrich Karpp. Darmstadt: WBG 1992, 656: „Nihil enim omnipotenti
impossibile est, nec insanabile est aliquid factori suo: propterea enim fecit omnia, ut essent;
et ea, quae facta sunt, ut essent, non esse non possunt. [...] Substantialem interitum ea, quae a
deo ad hoc facta sunt, ut essent et permanerent, recipere non possunt".

2 Einige Autoren setzen etwa beim possibile ein .denominative dicitur a potentia' an,
andere verschiedene possibilia je nach Hinsicht des Kontextes, siehe BONAVENTURA: In sent. I,
dist. 42, art. unicus, q. 4, in: Opera theologica selecta. Firenze: Ad ciaras aquas 1934 [im
Folgenden Opera], I, 599b-6oib), der in seiner Antwort auf verschiedene „modi dicendi"
verweist. In seiner Antwort auf das zweite Dubium (602b: potuit Deus simul omnia facrere,
sed ratio prohibuit) ist Bonavetura sachlich ganze nahe am Begriff des .compossibile': „Di-
cendum quod .ratio' hie vocatur voluntas rationalis et rationabilitas in voluntate, quamvis non
dicat aliud quantum ad principale significatum a divina essentia, connotat tarnen aliud, scilicet

congruitatem aliquam in volito [!], quae quidem non reperitur in eius opposito. Quod pa-
tet. Si omnia simul producta essent quantum ad esse singulare, nulla creatura aliquid face-
ret, et non esset rerum cursus in universo, qui est. Voluntas ergo rationalis hoc exigebat, ut
Deus non faceret omnia simul, quamvis posset [!]; unde .prohibitio' non accipitur hic pro re-
pugnantia (sc. logica), sed pro arctatione potentiae quantum ad actum, non quantum ad

posse. Et haec est determinatio indififerentiae ad hoc opus, non ad oppositum". Da Bonaventura



350 Thomas Leinkauf

Ausnahme macht, wie immer, das Nichts oder Nichtseiende, das eben kein
modus essendi ist. Ein mögliches .Sein' des Nichts, so sieht es zumindest die
grundsätzlich nicht-dualistische Position seit Platon-Aristoteles bis hin zu
den Patres, bestünde nur in der Aufhebung von Etwas - gibt es kein Etwas,
dann auch kein Nichts (zumindest im Sinne des .aliud quid'3). Daher ist
seit Piatons Sophistes klar ausgesprochen: nicht das absolute Nichts oder
Nicht-Sein (ouk on) ,ist', sondern ausschließlich das relativ (auf ein Seiendes

oder Etwas) Nicht-Seiende (mê ôn).4 Aber zurück zum posse: nicht
alles das, was sein kann, ist auch wirklich - non omne id, quod esse potest,
et actu est. Alles Notwendige ist auch notwendigerweise möglich - omne
necessarium necessario possibile est. Aber: das Möglich-Sein des Notwendigen

selbst ist nie nur möglich und wenn wir vom Möglichen sprechen,

den Ausdruck ,incompossibilia' (dist. 43, art. unicus, q. 2, 609b) kennt (ista duo sint incom-
possibilia, quod potentia sit infinita, omnino existente substantia finita), dürfte dessen
Komplement ,compossibilia' ebenso geläufig sein. Sicherlich bezieht sich die „ordinatio in crea-
turis ad se invicem" (q. 3; 612b) hierauf. Wichtig für die spätere Diskussion (vor allem
auch bei Leibniz) ist es auch, daß hier bei Bonaventura aber auch später bei Nikolaus von
Autrecourt der Begriff der „concomitantia" auftaucht, so etwa ib. dist. 44, art. 1, q. 4; Opera
I, 627b; AUTRECOURT: Exigit (Anm. 18), 258,30-259,14 (hier bezüglich des Zusammen-Wirkens
verschiedener Kräfte, virtutes, in einem physikalischen Prozess; siehe etwa LEIBNIZ: Brief an
Arnauld, Juni 1686, in: Die Philosophischen Schriften, hg. von Carl I. Gerhardt. Berlin: Weidmann

1875-90 [Nachdruck Hildesheim: Olms 1978] (=GP), Bd. II, 47: hypothèse de la
concomitance"; 58: die hypothèse de la concomitance bezieht sich auf den „accord des substances
entre elles"; 68-69; an Arnauld 30. 4. 1687; GP II, 94-95: la concomitance zwischen Körper und
Seele „qui marque la sagesse admirable du createure bien plus que toute autre hypothèse".
Zu contingenta, necessaria, possibilia, impossibilia siehe auch Leibniz: Confessio philosophi,
in: Sämtliche Schriften und Briefe, hg. von der Berlin-Brandenburgischen Akademie der
Wissenschaften und der Akademie zu Göttingen. Berlin: De Gruyter i923ff. (=A) VI/3,126-127.

3 So aber auch noch SuArez, Franciscus: Disputationes Metaphysicae (1597), in: Opera
omnia, ed. Luis Vives. Parisiis 1866, T. XXV-XXVI [= Opera], Disp. Ill, sect. 2, n. 5: das nihil
als „non ens" ist dem aliquid kontradiktorisch entgegengesetzt, insofern letzteres eben ein
„ens" mit Wesensgehalt ist. Es ist natürlich etwas Anderes, dieser logischen eine ontologi-
sche Opposition hinzuzufügen, d.h. das Nichts zu einem Existenz-Abgrund zu erheben. Die
Möglichkeit hierzu liegt in einem Schöpfungsbegriff, der nicht-mythologisch ist, sondern die
Faktizität und Realität der Wirklichkeit anspricht, dies ist Thema dieses Textes. Natürlich
kann ich hier nicht die Konsequenzen verfolgen, die bis in den Idealismus, die Existenzphilosophie

oder den Nihilismus-Pessimismus des 20. Jahrhunderts reichen werden, hierzu siehe

die immer noch hellsichtigen Beobachtungen von Luigi Pareyson: Vom Staunen der
Vernunft, hg. und eingeleitet von Gianluca de Candia. Münster: Aschendorff 2021, insbes. 47-61.

4 PLATON: Sophistes 241 D 6, 258 E-259 B, 258 D 6: eîdos toî mê ôntos; BEIERWALTES,

Werner: Nicht-Sein ,ist'. Identität und Differenz als Elemente platonischer Dialektik, in: Identität

und Differenz. Frankfurt/M: Klostermann 1980, 9-23. Cusanus hat hingegen mit seinem

dynamischen Funktionsbegriff des .Nicht-Anderen' auch den Eigenstand des Nichts benennbar

gemacht: es ist .nichts anderes als das Nichts (non aliud quam nihil) und damit aus der

ontologischen Dialektik zum Sein/Etwas herausgehoben, siehe De non aliud sive directio spe-
culantis, in: Opera omnia iussu et auctoritate Academiae Heidelbergensis. Hamburgi: Meiner

1932-2014 (=h), IV, h XIII, 9-10; VII; 15-16. Man kann, mit Blick auf unser Thema, sagen: nur
weil es ein Nicht-Nichts gibt, ,ist' das Nichts dessen Negation und ebenso: nur weil es ein
Wirkliches ,noch nicht' gibt, ist es möglich, daß es zum Sein oder zur Wirklichkeit kommt.
Was aber ist mit einem Möglichen, das nie wirklich werden wird?



Aspekte der Transformation des Möglichkeits-Begriffs 351

dann immer auch und vor allem im Blick auf Wirkliches. Im Unterschied
zum Nicht-Sein/-Seienden ist das Mögliche keine Negation des Seins,
sondern dessen Noch-Nicht, eröffnet also, eher im Sinne einer vorläufigen
Privation (darin dem relativen mê ort Piatons doch verwandt), einen Horizont,

impliziert Dynamik und Tendenz.5 Bevor ich auf Aspekte der
historisch-sachlichen Diskussion der Implikationen dieser modalen Aspekte
eingehen werde, möchte ich - mit dem vorlaufenden Hinweis, daß es natürlich

nicht möglich ist, daß ein einziger Vortrag und vor allem der hinter
dem Vortrag stehende Vortragende alle Möglichkeiten des Möglichen wird
irgendwie anzeigen können - ganz kurz einige systematische Überlegungen

anstellen: dem Wirklichen und auch dem Notwendigen geht das Mögliche

in einer bestimmten Hinsicht voraus. Es erscheint zumindest dem
Denken zunächst als Bedingung der Möglichkeit des Wirklichen und des

Notwendigen: was noch nicht einmal sein kann, das kann auch nicht wirklich

oder gar notwendig sein. Nun läßt sich jedoch andererseits auch
sagen, daß wiederum Bedingung des Möglichen selbst ein Modus der
Wirklichkeit oder sogar der Notwendigkeit ist, der schlechthin aller modalen
oder bedingten Form von Sein vorgreift. So hat zumindest im Kern das
klassische griechische Denken argumentiert: das Mögliche ist nicht sui suffi -
zient oder autark, da ihm zum Sein eben der Modus des Wirklich-Seins
fehlt, der nicht verwechselt werden darf mit demjenigen der Existenz (der
diese aber auch nicht ausschließt). Oder, umgekehrt: aus dem reinen Mög-
lich-Sein läßt sich kein Gramm an Realität oder Wirklichkeit herauspres-

5 Matthaeus ab Aquasparta, der Schüler des Bonaventura, hat hierzu eine dezidierte
Position entwickelt, siehe die Quaestiones disputatae de ßde et de cognitione, q. 1. Quaracchi:
Coll. S. Bonaventurae 1957, 209-215; siehe KOBUSCH, Theo: Die Philosophie des Hoch-und
Spätmittelalters [Anm. 13], 294-297, hier 295. Für Aristoteles allerdings war das Mögliche im Sinne

der Kontingenz nach einer Lesart immer gebunden an die Wirklichkeit: ist das kontin-
gent-mögliche x (die Seeschlacht) wirklich geworden, ist es zugleich auch notwendig (nur
Aussagen über Wirkliches haben Wahrheitswert). Jedes x, das da ist oder existiert, ist somit
notwendig (somit Vergangenheit) und das nicht-notwendig Mögliche, das Kontingente, eine
Sache der Zukunft (aber möglicherweise ohne prädikationslogischen Wahrheitswert oder mit
einem unbestimmten Wahrheitswert), siehe De interpretatione, c. 9, löa-iga. Ob aber Aussagen

über das Zukünftige Wahrheitswert besitzen, ist nicht wirklich klar. 1st aber Vergangenes

als solches mit EN VI 2, 1139b notwendig (da nicht ungeschehen zu machen) und gilt das

Gesetz der Kausalität, dann ist jedes zukünftige xz, da es notwendig auf einem (notwendigen)

vergangenen xv basiert, selbst notwendig (vgl. BOETHIUS: Commentarii in librum
Aristotelis Peri ermeneias, I, 1, c. 9; II, 3, c. 9, ed. K. Meiser. Leipzig: Teubner 1877-1888, 122-
123, 249-250; THOMAS: STh 1. q. 14, a. 13 ad 2). Die spätere Entwicklung (nach 1277) wird vor
allem durch Scotus der Kontingenz nicht das bloß Nicht-Notwendig-Sein zuschreiben,
sondern einen Status, „dessen Gegenteil sogar im selben Zeitpunkt geschehen könnte", siehe De

Candia, Gianluca: ,Les pays des réalités possibles'. Possibile logicum bei Duns Scotus und
C.W. Leibniz, in: Einheit und Vielheit metaphysischen Denkens. Festschrift für Thomas
Leinkauf, hg. von Walter Mesch, Michael Städtler, Christian Thein. Hamburg: Meiner 2022,
162-180, i68f.; siehe auch zum hiermit verbundenen Problem göttlichen Vorher-Wissens
CRAIG, W.L.: The Problem of Divine Foreknowledge and Future Contingents from Aristotles to
Sudrez. Leiden: Brill 1988, sowie die knappen und präzisen Analysen von HOENEN: Marsilius
von Inghen (Anm. 18), 157-233.



352 Thomas Leinkauf

sen. Also ist die Wirklichkeit oder das Wirklich-Sein, das energeta(i) etnai
oder das actu esse, Bedingung wiederum der Möglichkeit des Möglichen.
Letzteres erscheint somit als defizitär, als Mangel an Aktualität, Effizienz
oder Präsenz. Diese muß ihm aus dem absolut vorgängigen reinen aktua-
len Sein zukommen - entweder aus einem Prinzip oder einem Gott, der
ontôs enérgeia ôn ist, oder aus einer Natur, die aus ihr selbst heraus oder
aus ihrem Wesen heraus alle Realität entläßt. Erst indem dann mit der
jüdisch-christlichen Denkform, das ist hier eine meiner Thesen, das Mögliche

selbst zu einem integralen Moment des göttlichen Wesens, nämlich
seiner Macht oder seines Vermögens (potentia), gemacht wird, eröffnet
sich ein Horizont, in dem ein posse esse oder eine possibilitas essendi als
unverkürzte Wirklichkeit selbst noch jedem tatsächlich wirklich Gewordenen,

jedem esse existens und esse creatum, (in einem nicht temporalen
Sinne) vorausliegen kann. Indem also Gott selbst das Mögliche in sich
sozusagen aufnimmt, und zwar als Horizont des in der Amplitude seines
Willens stehenden Erschaffbaren oder Bewirkbaren, das die gesamte lati-
tudo entis umspannt, wird die Diskussion um das Mögliche schrittweise,
wie man sagen könnte, .theologisiert'.6 Das Mögliche ist nur noch .mög¬
lich' im Sinne seiner Existenz-Setzung und in seiner Abhängigkeit von
Gott als einer zu ihm extrinsischen Potenz. In Gott selbst hingegen ist das

Mögliche identisch mit seinem Sein (posse esse) oder eben, etwa als esse
essentiae (die Frage wäre: welche Form des esse hier eigentlich anzusetzen
sei), sui-suffizient, da es keines komplementären Aktes zu seiner Verwirklichung

bedarf.7 Zum anderen jedoch gilt ebenso: die Bewahrung der Idealität

der Wesensform, wie sie in der griechischen Tradition konzipiert worden

war, konnte nur durch die Autonomisierung des esse essentiae - sei
dies im Sinne des intelligiblen Sie-selbst- und des Wahr-Seins einer Sache,
sei es im Sinne der (formalen) Propositionalität eines Sachgehaltes -
erreicht werden.8 Dadurch wurde - und dies ist sozusagen das Fundament

6 Es ist vielleicht sinnvoll, hier vor Mißverständnissen zu warnen: Theologisierung meint
nicht, daß die Argumente, die sich um die Bestimmung des Möglichen ranken, selbst im
engeren Sinne theologische Argumente wären, also aus der Trinitätsspekulation, der
Inkarnationslehre, der Providenz- und Heilsökonomielehre etc. kommen, vielmehr sind diese alle
im Kern philosophisch (oder, wie man auch sagen könnte: dialektisch). .Theologisierung'
bezieht sich hier darauf, daß das Mögliche zu einem Moment des Göttlichen selbst wird, neben
den klassischen Bestimmungen der Einheit, des Seins oder der Güte. Das Mögliche nicht nur
im Sinne von Vermögen (potentia), Mächtigkeit (virtus), Kraft-Macht (potestas), sondern im
Sinne von „possibilitas" wird schrittweise zu einer Bestimmung des göttlichen Wesens und
Seins. Siehe Leibniz: Brief an Arnauld, Mai 1686, GP II, 42: das „entdendement de Dieu" ist
ein „pays de possibles"; ebenso Juni/Juli 1686, 55-56.

7 Bonaventura: In sent. I, dist. 43, art. unicus, q. 3; Opera I, 613a: „[...] divina potentia non
completur per actum, et ideo non est frustra, etiamsi non habeat potentiam passivam corres-
pondentem".

8 SuAREZ, Franciscus: Disputationes metaphysicae (1597), in: Opera XXV, Disputatio VIII,
sect. 7, n. 16: „Denique etiamsi fingas nullum actu esse intellectum, res erit intelligibilis ex se

et vera", siehe die Analyse von COURTINE, Jean-Francois: Suarez et le système de la métaphy-



Aspekte der Transformation des Möglichkeits-Begriffs 353

jedes nicht-voluntaristischen Denkansatzes - die Wesensform, das stabile
Etwas-Sein einer Sache, ihr Mit-sich-Identisch-Sein, zugleich gegenüber
einem manipulativen Zugriff seitens des „Willens" Gottes immunisiert.9
Gegenüber dem in ihm selbst oder besser: in seinem Intellekt und Denken
Möglichen kann selbst Gott nicht die Sach-Unmöglichkeit verhängen, und
selbst die Existenz-Unmöglichkeit hängt von Rationalitätsbedingungen ab

(etwa, wie bei Thomas von Aquin und Duns Scotus, von der .compossi-
bilitas'), die dem Willen Gottes vorgreifen.10 Diese Theologisierung des

sique. Paris: PUF 1990, 309-325. Courtine zeigt überzeugend, daß dieser intelligible, autonome

Sachgehalt (zu trennen vom nur Satz-förmigen Sachverhalt) hier gerade noch nicht mit
dem „ens rationis" zusammenfällt, 317-318. Schon Duns Scotus etwa hatte das esse intelligi-
bile als direktes Produkt göttlichen Denkens begriffen, siehe Ordinatio I, d. 35, q. unica, n. 32
(Vat. VI) 258 (zur Debatte nach Scotus siehe HOENEN: Marsilius oflnghen [Anm. 18], 88-89).
Allerdings gilt auch: das Wesens oder die Wesensform als esse intelligibile darf nicht
verwechselt werden mit dem „esse intellectile" (intellectibilia), etwa der Rationalseele als anima
separata oder der Engel, die ein eigenes, vom Denken - auch vom göttlichen Denken -
unabhängiges Sein oder eine Entität besitzen, siehe etwa HUGO VON St. VIKTOR: Didascalicon
De studio legendi, Apparatus A, ed. Thilo Offergeid Fontes Christiani 2). Freiburg: Herder
1997, 409; Expositio in Hierarchiam CaelestiA, c. 1, PL 175, col. 925-928; die intelligibila haben
dagegen ihr Sein (esse) im ewigen Denk-Akt Gottes (dessen Gehalte gegenüber seinem Wüllen

immun sind).
9 Das Schreckgespenst dieser möglichen Manipulation (die kalkuliert in der sichersten

Wissensform, nämlich der mathematischen platziert wird) hatte René Descartes mit seinem
genius maglignus - der ganz kalkuliert nicht mit der voluntas Dei ineins gesetzt worden ist -
an die Wand der Frühen Neuzeit gemalt, siehe Meditationes de prima philosophia, in:
Oeuvres, publiées par Charles Adam et Paul Tannery. Paris: Cerf 1897-1910 AT), Med. I, n.
12, AT VII 22: genius malignus; II, n. 3; AT VII 25: „deceptor nescio quis [...] summe potens,
summe callidus, qui de industria me semper fallit". Leibniz rückt hier die Verhältnisse wieder

zurechht und, wie man sagen könnte, .zurück' in die vor-voluntaristische Ausgangslage,
etwa bei ALSTED, Johann Heinrich: Philosophia digne restituta. Herbornae Nassoviorum: 1612,

Archeologia I, c. 23, 138: „Nihil est in voluntate, quod non antea fuerit in intellectu. Intel-
lectus enim [...] portât voluntati lucernam. Ille est rex, haec veluti regina", siehe LEIBNIZ:

Briefan Arnauld, Juni/Juli 1686, GP II, 49: « les essences sont dans l'entendement divin avant
la consideration de la volonté » oder in den späten Essais de Theodicée, seconde partie § 186;
GP VI, 228: « les Vérités eternelles, qui avoient été jusqu'à cet auteur [se. Descartes] un objet
de l'entendement divin, sont devenues tout d'un coup [das muss man natürlich anders
sehen] un objet de sa volonté. Or les actes de sa volonté sont libres, donc Dieu est la cause
libre des Vérités ». Siehe das Zitat folgende Anm.

10 DUNS Scotus: Ord. I, dist. 42, n. 16: „Quod intelligo sie: .impossibile simpliciter' inclu-
dit incompossibilia, quae ex rationibus suis formalibus sunt incompossibilia, et ab eo sunt
prineipiative incompossibilia, a quo prineipiative habent suas rationes formales. Est ergo ibi
iste processus, quod sicut Deus suo intellectu producit possibile in esse possibili, ita produ-
cit duo entia formaliter (utrumque in esse possibili), et illa .producta' se ipsis formaliter sunt
incompossibilia, ut non possint simul esse unum, neque aliquid tertium ex eis; hanc autem
incompossibilitatem, quam habent, formaliter ex se habent, et prineipiative ab eo - aliquo
modo - qui ea produxit"; n. 18: „Sed omne .simpliciter nihil' includit in se rationes plurium,
ita quod ipsum non est primo nihil ex ratione sui, sed ex rationibus illorum quae intelligitur
includere, propter formalem repugnantiam illorum inclusorum plurium; et ista ratio repug-
nantiae est ex rationibus formalibus eorum, quam repugnantiam primo habent per intellec-
tum divinum". Daß die Ideen possibilia im Denken Gottes sind, ohne daß Gott sie .ge¬
macht' oder .hervorgebracht' habe, also als reale, ewige Wesnsbestimmungen (und zwar ,vor'



354 Thomas Leinkauf

Möglichen oder Verlagerung des Möglichen in Gott steht hier im Blick,
wenn ich von der Transformation des Möglichkeitsbegriffs durch das
jüdische, mehr noch christliche Denken spreche. Denn diese Transformation
steht unbestreitbar im Horizont oder Schlagschatten des Schöpfungsbegriffs

und es ist ebenso unbestreitbar, daß ein wirklicher Begriff von Schöpfung

als ,creatio ex nihilo' dem jüdisch-christlichen Denken angehört und
daß der Demiurg Piatons, obgleich er für die Weltentstehungs-Lehre
unabdingbar gewesen ist11, nicht nur aus der Sicht Piatons selbst, ebenso wie
die Materie, einem nothös logos angehört und nur bedingt die Implikationen

eines deus creator erfüllt. Eines der Resultate der christlichen Reflexion

auf diese Grundeinsicht in eine Erschaffung/Schöpfung „aus Nichts"
wird eben die Ersetzung dieses .Nichts' (nihil) durch Gott selbst sein, eine,
wie Cusanus sagen wird, „creatio ex Deo" (De possest n. 67; 16-20; 69, 3-5
h XI/2), wobei Gott hierbei aus seiner eigenen Möglichkeit, die als ein
Nichts-von-Allem dem (dialektisch-spekulativ verstandenen) Nichts oder
Nicht-Sein entspricht, aus seinem posse-ßeri heraus, Sein setzt (siehe unten

Schema II, D zur Kapazität des Seienden). Cusanus kann uns auch ein
gutes Beispiel dafür geben, daß es dieser ganzen Tradition durchaus
bewußt gewesen ist, daß sie etwa vorausgesetzt hat, was die antike Tradition
nicht gekannt oder, als gekannt, auf keinen Fall akzeptiert hatte: den
Gedanken, daß Gott ein „principium supernaturale, liberum" sei, „quod vo-
luntate creat omnia" (De beryllo n. 37; h XI/i, 43). Daher konstatiert er:

„Omnis igitur creatura est intentio voluntatis omnipotentis. Istud ignorabant
tarn Plato quam Aristoteles. Aperte enim uterque credidit conditorem
intellectual ex necessitate naturae omnia facere, et ex hoc omnis eorum error se-

seinem Wollen, vgl. Reportata Parisiensia I, dist. 36, q. 4, n. 7-9 [Wadding XI, f. 2o8b-209a];
Lectura I, dist. 39, q. 1-5 [Vat. XVII, f. 485] behauptet Leibniz, ganz im Sinne von Scotus,
noch in seiner Theodicée §§ 189 und 380, auch hängt die Unvereinbarkeit des Gegensätzlichen

ebenfalls nicht vom Willen Gottes ab, vgl. die Annotationes von Leibniz zu einem
Schreiben Eckharts (ca. 1677/1678), GP I, p. 253, 255-256: „nam intellectus est natura prior
voluntate, seu voluntas intellectual supponit". Dennoch .existieren' auch die Ideen oder
Essenzen oder possibilia ausschließlich im Denken Gottes: nur wenn er selbst existiert, .exis¬

tieren' auch diese als possibilia: nichts würde .möglich' sein (im Sinne der realitas objectiva
possibili), wenn das „notwendige Sein nicht existierte" (an Bourguet, Dezember 1714, GP III,
572), siehe auch schon Confessio philosophi (1672/1673), A VI3, 122 und Mondadori: Modalities

(Anm. 56), 185-188.
11 Siehe Baltes, Matthias: Die Weltentstehung des Platonischen Timaios nach den antiken

Interpreten. 2 Bde. Leiden: Brill 1976-1978 (dieser Band vor allem zu Proklos' Kommentar
zum Timaios). Bd. I, 208-209: „Die Ansicht, Piaton vertrete im Timaios eine wirkliche
Weltentstehung, scheint bis ins 1. Jahrhundert vor Christus die vorherrschende gewesen zu sein,
Erst Eudor hat hier, wie wir vermuten, die Wende gebracht". Eine strikte nicht-zeitliche, d.h.
uneigentliche Welt-Entstehung" haben seit des Aristoteles Kritik an Piaton alle Aristoteliker
vorgetragen, die Gegenthesen von Attikos und Plutarch für eine zeitliche, dem Wortlaut des

Timaios folgende .Schöpfung' überzeugten jedoch Alexander von Aphrodisias. Die umfassende

Rekonstruktion der nicht-jüdischen (Ausnahme Philon) und nicht-christlichen Modelle
durch Baltes zeigt die hier herausgestellte Differenz des schöpfungstheologischen Grundansatzes

der christlichen Lehre und ihrer theologischen Durchformung.



Aspekte der Transformation des Möglichkeits-Begriffs 355

cutus est. Nam licet not operetur ,per accidens sicut ignis per calorem', ut bene

dicit Avicenna, nullum enim accidens cadere potest in eius .simplicita-
tem', et per hoc videtur agere ,per essentiam', non tarnen propterea agit quasi
natura seu instrumentum necessitatum per superioris imperium, sed per libérant

voluntatem, quae est et essentia eius" (De beryllo n. 37-38; h XI/i, 43-44).

II.

Zusätzlich zur Theologisierung des Möglichen und von dieser sachlich nicht
abzutrennen, weil zu ihr in substantieller Wechselwirkung stehend, muß
noch auf eine andere für unsere Fragestellung zentrale Voraussetzung
hingewiesen werden; Eine ganze Reihe bedeutender Untersuchungen zur
Entwicklung der Disziplin, die wir gewohnt sind als Metaphysik zu bezeichnen,

von Etienne Gilson, Henri de Lubac, Max Wundt, insbesondere aber
August Faust, bis hin zu Jean-Francois Courtine, Alain de Libera, Ludger
Honnefelder und anderen, hat auf beeindruckende Weise zeigen können -
sich dabei zusätzlich auf eine bis heute immer umfänglicher werdende
Menge von gesicherten Textzeugnissen stützend - daß diese Entwicklung
seit der durch Albertus Magnus und Thomas von Aquin gewonnenen .klas¬
sischen' Form der Scholastik, also seit der Mitte des 13. Jahrhunderts, eine
Richtung genommen hatte, in welcher, sicherlich in der Folge des Einflusses

Avicennas, eine Aufspaltung des Gegenstandes der Metaphysik zu
konstatieren ist. Endprodukte dieser Aufspaltung sind auf der einen Seite das

wirkliche Existieren eines Etwas im Sinne seiner Seins-Bedingungen und
auf der anderen Seite das begriffliche Gegenstand-Sein einer Sache im Sinne

ihrer Denk-Bedingungen (cogitabilitas) - es ist sicherlich nicht von der
Hand zu weisen, daß in dieser Differenz auch noch die seit Boethius und
vor allem im boethianischen 12. Jahrhundert, vor allem in der Schule von
Chartres wirksame Unterscheidung zwischen der forma essendi und „dem,
was ist" (id, quod est) weiterhin präsent geblieben ist, das kann ich hier
nicht weiter verfolgen.12 Die Seins-Bedingungen und die Denk-Bedingun-

12 In dieser .ontologischen Differenz' zwischen dem Seins-Prinzip (forma essendi, forma
substantialis) und dem Prinzipierten (ens, esse) ist sozusagen diejenige angelegt, die als
Differenz zwischen Wesen und Existenz dann als dominant weiterwirken wird. Zu Boethius ist
die grundlegende Schrift Quomodo substantiae in eo quod sint bonae sint, in: BOETHIUS: Die
theologischen Traktate, übers., eingel. und mit Anmerkungen versehen von M. Elsässer.

Hamburg: Meiner 1988, 35ff. zu vergleichen, für die Schule von Chartres etwa THIERRY VON

Chartres: Abbreviatio Monacensis. Commentum super Hebdomades Boetii n. 16, in:
Commentaries on Boethius, by Thierry of Chartres and his school, ed. N.M. Häring. Toronto: Pon-
tif. Inst, of Mediaeval Studies 1971, 407-409. Zur Sache siehe HADOT, Pierre:,Forma essendi'.

Interprétation philosophique d'une formule de Boèce, in: Les études classiques 38 (1970), 143-
156. Es erscheint mir auch wichtig, daß die Forschung einmal die mögliche sachliche
Vorbereitung des Kompossibilitäts-Begriffs im modallogisch-/ontologischen Bereich durch das Char-
tresische Konzept der possibilitas determinata in den Blick nähme. Die Kontraktion gleichsam

des allgemeinen Möglichkeitsraumes durch diese Spezifizierung könnte als Vorstufe zu
den späteren durch Scotus und andere eingeführten Überlegungen gedient haben. Die



356 Thomas Leinkauf

gen nun, um die es hier geht, betreffen zwar jeweils ein Etwas, ein ,aliquid',
aber sie thematisieren dieses auf höchst unterschiedliche Weise, die bis hin
zu Kant noch einen Reflex der von Thomas herkommenden aber erst nach
ihm, nämlich von Heinrich von Gent, ausformulierten Unterscheidung von
esse essentiae und esse existentiae bilden.'3 Natürlich treffen sich Wirk-
lich-Sein und Gedacht-Sein auf der vorgreifenden Ebene des Seins, vor
allem der Ebene des Wesens und der quidditas, und natürlich gehört das Wesen

als .essentia' oder .quidditas' ebenso zu den Existenz- wie den
Denkbedingungen, aber es ist etwas Anderes, wenn sich das ,ens reale' schrittweise

ablöst von dem, was ihm durch das ,ens cogitabile', sofern es Produkt
individueller Denkleistung ist, als Sachgehalt seines Wirklich-Seins vindiziert

werden kann.14 Dieses ,ens cogitabile' und mit ihm die Möglichkeits-

Einschränkung durch die Wesensform (species) entspricht sachlich durchaus der
Einschränkung, die das Zusammenbestehen von inkompatiblen Wesensformen auslöst. Der
letztere Gedanke ist nur in sich komplexer ausgeprägt und erfährt bis hin zu Leibniz
Verfeinerungen, die der Schule von Chartres, da ihr der Blick auf die faktisch existierende Welt
nicht in gleicher Weise dringlich gewesen ist, so nicht möglich gewesen sind. Die
Verkürzungen-Kontraktionen der Möglichkeiten der je eigenen Spezies/Form sind andere gegenüber

den Einschränkungen, die durch das Konfligieren der Totalität aller anderen Spezies/
Formen gegeben sind. Kontraktion ist bis ins späte 16. Jahrhundert hinein immer als
Einschränkung des Universal-Intelligiblen durch eine materiale Dimension verstanden worden,
so etwa ZABARELLA, Jacobo: De tribus praecognitis Uber, c. 14, in: Opera logica. Francofurti:
Zetzner 1608, f. 527 D: „sed est eadem forma utrobique, prius quidem abiuncta a materia,
deinde ad sensilem materiam contracta".

13 Heinrich VON Gent: Summa (Quaestiones ordinariae). Parisiis: 1520 (ND 1953), a. 21, q.
3, f. 126VF1; q. 4, f. i27rO. Vgl. COURTINE: Suarez et le système de la métaphysique (Anm. 8),
183-190, 308: „Lesse essentiae, tel qu'il est fixé en son indépendance et son absoluitè par
Henri de Gand"; KOBUSCH, Theo: Die Philosophie des Hoch-und Spätmittelalters Geschichte

der Philosophie V). München: Beck 2011, 308-323, 311-312 (esse existentiae-esse essentiae)
mit Verweis auf Quodl. IX, q. 2; XI, q. 3, 353 die Differenz zu Scotus. Kobusch macht auch
deutlich, daß Heinrich wie Duns Scotus ihre (idealistischen) Wurzeln im Denken Avicennas
haben (und damit auch in einem platonischen Verständnis von Wesen und Intelligibilität).
Die Implikationen dieser Unterscheidung werden sozusagen immer aufdringlicher und zwingen

den philosophisch-theologischen Diskurs zu weiteren, nicht weniger konsequenzenreichen

Untetscheidungen, siehe etwa SUÂREZ, Franciscus: Disputationes metaphysicae (1597),

Opera XXV; De divinis substantiis, Disp. III, c. 4, n. 2: „omnes et solae creaturae non [!] inclu-
dunt essentialiter ipsum esse existentiae actualis, et ideo possunt (sc. a Deo) quidditative
cognosci secundum suas essentias et ut possibiles sunt, etiamsi non videantur existantias".
Zur epistemischen Dimension und derdort von Heinrich angesetzten Bedeutung der Wesensform

(quiditas, essentia) siehe PERLER, Dominik: Zweifel und Gewißheit. Skeptische Debatten
im Mittelalter. Frankfurt/M: Klostermann 2006, 37-85.

14 Sofern es allerdings .Produkt' des göttlichen Denkens, d.h. des Denkens im absoluten,
vor-propositionalen Sinne, ist, war es - in der platonischen, durch Avicenna vermittelten
Tradition durchaus denkbar, daß das Mögliche als rationaler Sachgehalt einer existieren
könnenden Sache und im Sinne des „esse essentiae", wie es etwa Heinrich von Gent formuliert

hatte, diesem erst-instanzlichen Denken als „ewiger" (aeternum) intelligibler Gegenstand

(gleichsam als Idee) gegenüberstand und aus seiner formal-essentiellen Bestimmtheit

,nur noch' in die Existenz gebracht werden mußte. Diese Position, die kritisch gegenüber der
Tradition von Augustinus bis Thomas von Aquin anzusetzen ist, wird dann von Duns Scotus
verschärft. Umso schwieriger wird dann die genaue Bestimmung des Verhältnisses zwischen



Aspekte der Transformation des Möglichkeits-Begriffs 357

bedingungen des Erkenntnisapparates werden später in der Gestalt des

Etwas, was „sein kann" (id, quod esse potest; posse esse), zum Seinsbegriff
schlechthin der Transzendental-Philosophie.15 Das ,ens reale' oder das

inapriorischem ewigen (formalen) Sachgehalt oder Wesen einer Sache und ihrer konktrakten,
individuellen Existenzform. Siehe für das Weiterleben bis ins 16. Jahrhundert Courtine:
Suarez et le système de la métaphysique (Anm. 8), 210-227, 225: »La possibilité de distinguer,
sinon réellement (in re), du moins par la raison (ratione), entre l'être et ses propriétés trans-
cendantales, même s'il est déjà intrinsèquement présent dans ces propriétés, les principia
cognitionis et les principia essendi". Die entia rationis, so Suârez, haben keine .entitas' und
,realitas', siehe Dipsutationes metaphysciae I, sect. 1, n. 4. Es ist in diesem Kontext
aufschlußreich, daß Nicolaus Cusanus in seiner Schrift De ludo globi dem „Wert" (valor) eine
transzendentale Dimension zuschreibt (natürlich diejenige des ,bonum') und ihn als ein „ens
reale" bezeichnet (De ludo globi II, n. 112, 6-7), das unserem Urteilen vorgreift (praecedere).
Indem dies aber so ist, ist eben der Wert (oder das Gute) auf das Urteilen des Intellektes
angewiesen, der Sachgehalt sozusagen durch die Annahme des Begriffsgehaltes alleine auch wirklich

oder real (n. 114, 3-7). Dies kann nur funktionieren und jede kantische Transzenden-
talität a limine ausschließen, insofern der Intellekt des Menschen selbst eine Subjekt-trans-
zendierende Instanz ist, deren .subjektive' Aktuierung die Universalität des ,valor' kontrahiert

auf eine singuläre Perspektive. Zur Sache siehe KREMER, Klaus: Das kognitive und affektive

Apriori bei der Erfassung des Sittlichen, in: Kremer, KUus/Reinhardt, Klaus (Hgg): Sein
und Sollen. Die Ethik des Nikolaus von Kues. Trier: Paulinus 2000, 105-146; Mandrella,
Isabelle: Viva imago. Die praktische Philosophie des Nicoalus Cusanus. Münster: Aschendorff
2012; PEROU, Enrico: Niccolù Cusano. La vita, l'opéra, il pensiero. Roma: Carocci ed. 2021,

425-428. Alle Möglickeit selbst des Wert-Seins ist, als ens reale, der Wert; das individuelle
Werturteil realisert eine dieser Möglichkeiten, in welcher jedoch das gesamte Potential von
Wert .aufgehoben' ist.

I-5 Sachlich allerdings abhängig vom ingeniösen, visionären Denkansatz von Leibniz, der
Möglichkeit, Wesen und Realität im Gedanken der Harmonie synthetisiert. Jean-Francois
Courtine kann daher konstatieren (Suarez et le système [Anm. 8], 267, Anm. 12): « [...] la
'science générale' est science 'réale' ou ontologique, précisément parce qu'elle a pour objet le
possible comme tel [ !] : res et ens sont synonymes, et c'est à titre de possible que l'étant est
'réal', i. e. différent de l'être de raison, dont toute la realitas est in mente ». Siehe LEIBNIZ, in:
Opuscules et fragments inédits, ed. par Louis Couturat. Paris: F. Alcan 1903 (ND Hildesheim
1983) 22: „essentia seu realitas in genere sive possibilitas [...] nihil aliud est quam cogitabi-
litas". Zum systematischen Zusammenhang von Realität und Harmonie siehe LEINKAUF,
Thomas: Harmonie und Realität. Eine systematische Einleitung, in: Leinkauf, Thomas/MEIER-
OESER, Stephan (Hgg.): Harmonie und Realität. Beiträge zur Philosophie des späten Leibniz
Studia Leibnitiana Sonderheft 51). Wiesbaden: Steiner 2017, 9-22. Im Ansatz von Leibniz
wird klar, daß Möglichkeit oder Möglich-Sein grundsätzlich das Wesen einer Sache (eines
aliquid) zum Ausdruck bringt und zwar genau als dessen harmonische Grundverfasstheit.
Sofern Wesen oder Realität in einer durch Komplexität (Ein-Vielheit) ausgedrückten
Denkbarkeit (cogitabilitas) besteht, entspricht dem auf der sprach-logischen Seite eine complexe
significabile-Struktur. Auch Schelling in seiner stark von Kant und Fichte beeinflußten, aber
durchaus Kant-kritischen frühen Philosophie, hält an dem (aus dem Nominalismus stammenden)

Grundsatz fest, daß die Existenz oder das Existieren nicht zur Realität einer Sache, auch
nicht des höchsten Realgrundes, gehört, vgl. SCHELLING: Vom Ich als Prinzip der Philosophie
(1795), in: Sämmtliche Werke, hg. von K.F.A. Schelling. Stuttgart: Cotta 1856-1861, 1, Bd. 1,

164-165: „Allein ein Objekt realisiert sich niemals selbst; um zur Existenz eines Objekts zu
gelangen, muß ich über den Begriff des Objekts hinausgehen: seine Existenz ist kein Teil seiner

Realität: ich kann seine Realität denken, ohne es zugleich als existierend zu setzen". Dieser

Realitäts-Begriff geht zurück bis auf Avicennas Begriff des Wesens oder der Sache
(Sachhaltigkeit), die auch .außerhalb' des Seins Gottes nicht an Existenz, wohl aber an
widerspruchslose Denkbarkeit und ein absolutes intelligibles Selbst.Sein gebunden ist.



35« Thomas Leinkauf

dividuelle existierende Einzelseiende hingegen, das sich schon mit Duns
Scotus langsam aus dem Zugriffshorizont des Begrifflichen herauslöst (man
kann ja nicht sagen, daß der Kunstbegriff und Kunstgriff der ,haecceitas'
das Problem gelöst hätte)16, wird zum Pflock, um den das Lasso einer
Ontologie geschlagen ist, die, wenn dieses zur absoluten Kontraktion zugezogen

ist, quasi Begriffs-los vor dem faktischen Sein des Einzeldinges steht.17
Dies deswegen, weil alles, was von diesem esse singulare prädiziert werden
kann, eben gerade nicht diese Singularität als solche trifft (sondern
durchgehend Essential-Formen am Prädikatsterm instantiiert). Dieses Treffen
oder Erfassen des Singulären als Singulären wird dann sozusagen dem .Be¬

rühren' oder der .Intuition' überantwortet, die jedoch selbst zunächst
Begriffs-los ist.18 Sofern, wie bei Ockham, jedoch das ,ens reale' und das ,ens

16 Es ist etwas anderes, wenn Existenz (existentia) verstanden wird als der formale, d.h.
sachhaltig-intelligible Grund für das Sein eines Etwas „außerhalb seiner Ursachen", so etwa
bei SuÂREZ, Franciscus: Disputationes Metaphysicae (Salmanticae: Renaut 1597), Opera XXVI,
disp. XXXI, sect. 4, n. 6: „Nam existentia nihil aliud est quam illud esse [!], quo formaliter et
immediate entitas aliqua constituitur extra causas suas et desinit nihil, ac incipit esse
aliquid". Es ist die entitas und damit eine bestimmte qualitas, die zur Existenz kommt und
damit ein grundsätzlich Wißbares und dem Bereich des Wesens und des Intelligiblen Angehöriges,

so hat es auch schon Duns Scotus gesehen, siehe Quaestiones quodlibetales VIII 8, 9:
„existentia non est per se ratio objecti ut scibile est", d.h. Existenz ist per se jenseits dessen,
was gewusst werden kann. Es muss eine weitere Bedingung, ein ,per aliud', hinzutreten, um
den Kontraktionspunkt des esse existentiae ins Licht einer rational anrechenbaren Bestimmtheit

zu stellen.
17 Wer etwa die Aussage des Petrus Aureoli ernst nimmt: „omnis res se ipsa est singulars

et per nihil aliud. Igitur quaerere per quod res extra intellectum est, est singularis, nihil
est quaerere" (In sent. II, dist. 9, qu. 3, art. 3), wird das ,se ipsa' begrifflich nicht aufschließen,

sondern nur hinnehmen können. Alle Sachbestimmungen dieses individuellen Seins
sind dann konsequent .extrinsisch' denominativ und verbleiben im Horizont der prädizie-
renden Rationalität. Die Zurückbiegung der Wesensbestimmung (essentia) auf genus, species

und categoriae ist aus der Sicht des Nominalismus nur konsequent, fügt zum Sein
(Existenz) der Sache jedoch nichts hinzu (nihil addit) - das ist ja die Stoßrichtung unserer
Argumentation (siehe auch Anm. 21): der Sachgehalt wird rein zum Denkgehalt und damit auch
zu einem - mit Blick auf das wirkliche Sein (Existieren) - rein Möglichen. So auch BIEL,

Gabriel: In sent. I, dist. 3, qu. 1: „quaelibet res seipsa, id est per se ipsam, formaliter et intrin-
sece sibi ipsi idemptificatur et a quolibet alio distinguitur et non per quodlibet superaddi-
tum vel extrinsecum. Patet: quia ab illo res habet unitatem a quo entitatem. Sed entitatem
habet a se ipsa formaliter. Non enim res est ens per aliud formaliter, sed seipsa" (zitiert bei
COURTINE: Suarez et le système de la métaphysique [Anm. 8, S. 511, dort Anm. 21).

18 Hier ist insbesondere, weil für die Diskussion bis in die Frühe Neuzeit und bis zum
Idealismus hinein wirkmächtig, die Position Wilhelm von Ockhams zu nennen, nach dem
dasjenige, was er .intuitive Erkenntnis' nennt, vor allem die Existenz oder Nicht-Existenz von
Etwas erfaßt und nicht, wie die .abstraktive' Erkenntnis, den Sachgehalt oder die Wesensbestimmung.

Auch wenn die innere Erfahrung der reflexiven Erfassung kontingenter subjektiver

Vorgänge (ich bin, ich denke, ich fühle, ich liebe etc.) wegen ihrer Gewißheit allen anderen

Gewißheiten vorausgehen muß, ist die Erfassung trans-subjektiver kontingenter Fakten

in ihrem Daß-Sein alleine Sache der intuitiven sinnlichen Erkenntnis - aber eben keine
deflatorische, das Wesen erfassende begriffliche Bestimmung. Vgl. etwa OCKHAM: Ordinatio I,

prol., q. 1; Opera theologica I, 40-44, 64; siehe auch Expositio in libros Physicorum, Prologus;
Opera philosophica IV, 9: „Nam obiectum scientiae est tota propositio nota", die Verschie-



Aspekte der Transformation des Möglichkeits-Begriffs 359

rationis' (oder, anders gesagt, das Wissens-Objekt und die mentale Proposition)

gleichgesetzt werden, wird, wenn nicht schon bei Ockham so doch
in der Folge bis hin zu Kant, der vormalige Sach-und Wesensgehalt aus
seinem ontologischen Status der (normativen) Selbständigkeit in denjenigen

einer innermentalen, rein begrifflichen Subsistenz überführt.19 Hier ist

bung des Sach- und Wesensgehaltes aus der Präsenz einer identischen, idealen und universalen

Form in die Satz-Form läßt dem eigentlich ad extra bezogenen Erkenntnisakt nur noch
die direkte Bezgnahme offen, die jedoch im wahrsten Sinne Sprach-los weil Satz-los, nicht
aber Begriff-los ist. Die „direkte empirische Basis" (PERLER: Zweifel und Gewißheit [Anm. 19],

220) kann Ockham trotz der grundsätzlichen These, daß Wissen sich auf mentale Sätze
bezieht, nicht wegdrücken. Dennoch bezieht sich das Wissen selbst auf die Satzform, deren
Gehalt durch die einzelnen Begriffe (termini) erzeugt wird, Perler spricht S. 222 von einer
„natürlichen Kausalrelation", die den Begriffen und ihrer Fundierung in der Sache (extramentaler

Tatsache) gegenüber dem Satz eine Priorität zuweist. Johannes von Mitrecourt hingegen
läßt wieder eine wieder eine auch den Sach-oder Wesensgehalt eines Sinnendatums betreffende

intuitive Erkenntnis zu, siehe etwa MITRECOURT: Questioni inedite sulla conoscenza, q.
3, a cura di Anna Franzinelle, in: Rivista critica di storia della filosofia 13 (1958), 319-340, 331:

„experimur enim nos scire evidenter quod albedo est", dieses ,quod' steht im Kontext aber
auch für das damit verbundene ,quid', denn die Sinneserfahrung, die auf das Daß geht, wird
hier durch die Erkenntnis (intellectio), der es um den „evidentem assensum de veritate con-
tingenti" geht (für den die Existent oder Präsenz nur Bedingung ist), potenziert. Ginge es

ausschließlich um das Daß, dann wäre es gleichgültig und auch epistemisch unzugänglich,
Was denn hier im Daß ,ist'. Mitrecourt sagt aber explizit, daß wir uns sicher sind, daß es die
„albedo" sei, die da gegenwärtig ist! Nikolaus von AUTRECOURT: Exigit ordo executiones, ed.

J.R. O'Donnell, in: Mediaeval Studies 1 (1939) 242, 23-29: „Ex praecdentibus apparet quod illa
propositio non est omnino vera quae dicit: .cognitio intuitiva est rei existentis ut existens et
abstractiva non'; unde est indifferens ad esse et non esse. Ut supra dixi, quaelibet cognitio
est rei existentis, sed in hoc est differentia, quia intuitiva est rei existentis sub esse claro
magis, et si Deus sic clarissime omnia cognoscat ut creidtur, nostra intuitiva etiam posset di-
ci abstractiva respectu cognitionis Dei quae intuitiva simpliciter diceretur". Siehe auch
HOENEN, Maarten J.F.M.: Marsilius of Inghen. Divine knowledge in late medieval thought.
Leiden: Brill 1993, 43-45 zu Scotus: Ordinatio I, d. 8, p. 1, q. 4, n. 187.

19 So auch KOBUSCH: Die Philosophie des Hoch-und Spätmittelalters [Anm. 13], 421-423,
422: „eine Art Paradigmenwechsel in der Ontologie". Siehe zuvor COURTINE: Suàrez et la
métaphysique (Anm. 8), 157-194; Perler, Dominik: Zweifel und Gewißheit. Skeptische Debatten
im Mittelalter. Frankfurt/M: Klostermann 2006, 208-266 zu Ockham.Wenn Begriffe im Denken

(entia rationis) keine „objektiven" Seinden mehr sind, wie Ockham in den Quodlibeta
behauptet, dann müssen sie Akte des Denkens sein, die dennoch als solche wiederum ein
.reales' Sein besitzen, siehe McCord Adams, Marilyn: Ockham on Identity and Distinction,
in: Franciscan Studies 36 (1976), 5-74, 24-26; Gottes Sein und das Sein der Begriffe, die das
Denken in Bezug auf Gott konzipiert, sind dann zwei verschiedene Realitäten, die in einem
Verhältnis stehen. Was jedoch das Denken im Begriff von Gott erfasst, ist selbst wiederum
rein begrifflich, das Sein oder Wesen Gottes wie auch seine .realen' Attribute, bleiben hiervon

unterschieden (Ockham: Scriptum in librum primum sententiarum [Ordinatio] I, dist. 2,

q. 2, OTh II, 66: „quod attributa divina quae sunt plura non sunt realiter essentia divina, sed
attributa, quae sunt conceptus [...] quae tarnen vere praedicantur de ipsa essentia, quia pro
ipsa vere supponunt)." Der ontologischen Einheit Gottes steht nicht nur die begrifflich-semantische

Vielheit seiner Attribute (als Prädikate) gegenüber, sondern auch das Prädikat
.Einheit' selbst. Letzteres kann nur .Zeichen' der ersteren sein, nur für diese supponieren.
Die Differenz der Attribute, die durch den Unterschied ihrer Wesensbestimmung (essentiae)
für Thomas und Heinrich von Gent gekennzeichnet ist, wird durch Scotus' Einführung der
Formalunterscheidung (distinetio formalis) in Richtung der sich dem Denken zeigenden



360 Thomas Leinkauf

etwas passiert - die schrittweise Transformation eines von Seele und Denken

unabhängigen, idealen Wesensgehaltes in eine rein psychologisch-mental
fundierte Begriffsform (die sich eine Zeit lang noch der Krücke der

ideae innatae bediente, um dann auch diese abzustoßen) -, das die
Denkgeschichte bis heute beschäftigt und in diesem Zusammenhang ist auch,
wie schon angedeutet, der Begriff des Möglichen (possibile) oder der
Möglichkeit (possibilitas) transformiert worden - etwa zu der Bedeutung hin,
daß Möglich-Sein eher mit Denk-möglich-Sein zusammenfällt als mit Exis-
tieren-Können oder daß, anders gesagt, das Existieren-Können das Nicht-
Nichts-Sein oder das abstrakte Etwas-Sein indiziert, das ausschließlich im
Akt des Denkens begegnet (oder .Objekt' wird). 20 Die Verschiebung geht
hier, in the long run, von der im Intellekt Gottes bewahrten Wesensform/-
natur (esse essentiae) schrittweise zu der im Intellekt des Menschen
konstituierten Begriffsform, die einen Sachverhalt indiziert. Diese Diskussion,
die hier nur vorausgesetzt werden kann, mußte aber auf jeden Fall durch
das Nadelöhr dessen gefädelt werden, was Heinrich von Gent, Bonaventura
und der doctor subtilis in ihren komplexen Überlegungen zum Status des

Seins, des Möglichseins und des Wirklich-Seins vorgelegt hatten. Ein
mögliches Wirkliches kann vor diesem Hintergrund, der auch eine Aufwertung
des Begriffs des Unendlichen (infinitum, inßnitas) impliziert, dann vor
allem als ein „Setzbares" (ponibile) verstanden werden21 - natürlich nähert

Differenzen gerückt, obgleich eben noch nicht zu einer bloßen mental-nominalen
Unterscheidung depotenziert. Dafür drohte die Gefahr, daß die Einheit Gottes durch diese .Viel¬
heit' zersetzt würde, wenn sie nicht letztlich als reine Setzung des Denkens behauptet würde
(wie bei Ockham, Thomas von Straßburg, Adam Wodeham, Marsilius von Inghen). Zur
zunehmenden Bedeutung der Supposition im Rahmen des sich in der ersten Hälfte des 14.
Jahrhunderts unter englischem Einfluß durchsetzenden logisch-semantischen Zugriffs auf gerade
auch theologische Fragestellungen (Gottes Wissen, futura contingentia) siehe HOENEN:

Marsilius of Inghen (Anm. 18), 242-246.
20 Es ist Theo Kobusch, der darauf insistiert, und zwar mit guten Gründen, daß es

Heinrich von Gent gewesen sei, der hier Innovatives mit großer Folgewirkung geleistet habe,
siehe KOBUSCH: Philosophie des Hoch-und Spätmittelalters (Anm. 13), 314: „Die Unterscheidung

zwischen dem, was von Natur aus ist, und dem durch den menschlichen Intellekt .Er¬

gänzten' bzw. .Vervollständigten' ist von fundamentaler Wichtigkeit. Sie durchzieht das ganze

Werk". In seiner Transzendentalien-Lehre und der Verknüpfung mit dem ,ordo rationis'
antizipiert Heinrich die Entwicklung zur .modernen' Transzendentalität, die wir hier auch
im Blick haben.

21 Die Bedeutung der Setzbarkeit steht in direktem Verhältnis zu derjenigen des Unendlichen

(als einem Relat der Disjunktion .infinitum-finitum') und der Aufwertung der .intrin¬
sischen' oder .virtuellen' Bestimmung eines Seienden. Siehe hierzu die Beobachtungen von
Courtine, der eine Entwicklungslinie von Heinrich von Gent über Duns Scotus bis hin zu
Franciscus Suärez und der Leibniz-Wolff-Tradition zieht, COURTINE: Suàrez et le système
(Anm. 8), 394-401. HEINRICH VON GENT: Summa quaestionum ordinariarum II, art. 44, q. 2.

Parisiis 1520, fol. XVr-XVIr, XVr: „infinitum in quantum infinitum significat positionem";
SuÂREZ: Disputationes metaphysicae (1597), Opera XXV, Disp. XXX, sect. 2, n. 18-19. Hierauf
baut die Absetzung vom thomistischen Verständnis des Seins als .actus essendi' auf: jetzt
wird das Wesen (essentia) einer Sache als aus dem Begriff des Möglichen (possibile) und der
Setzbarkeit (positio, protensio, praetensio) heraus verstehbar - damit aber eben auch zu-



Aspekte der Transformation des Möglichkeits-Begriffs 361

dieses Verständnis von Wirklichkeit das Sein theologisch dem Geschaffen-
Sein an, das zeigt schon die Nähe von ponibile und creabile an, die im „pos-
sibile" konvergieren - philosophisch jedoch demjenigen, was gesetzt werden

kann. Hier steht, obgleich der Ursprung dieser Reflexionen metaphysisch

und vor allem theologisch motiviert ist, die Tür weit auf zur
Transzendentalphilosophie und den Setzungslehren des Idealismus von Kant über
Fichte zu Hegel.22

III.

Reflexionen über einen gedanklich konsistenten Begriff des Möglichen oder
des Möglich-Seins, das sich einer Möglichkeit verdankt, die nicht nur der
Formalität des logischen „possibile", des possibile logicum, entspringt, die-

gleich als ausschließlich in den Akt des Denkens zurückgeschoben. Dies war zuvor, bei
Thomas oder Bonaventura, anders: hier fielen Wesen und Sein mit dem Möglichsein dann

zusammen, wenn es um das Verständnis Gottes ging. Auch der Ternar essentia-virtus-ope-
ratio ist in Bezug auf das absolute Vermögen Gottes eine Ausfaltung unendlicher Implikation:

„propter summam enim indivisionem virtutis cum essentia, et propter summam unita-
tem ipsius virtutis, ubicumque potest, tota potest", so BONAVENTURA: In sent. 1, dist. 43, art.
unicus, q. 1; Opera 1, 606b mit Blick auf 606a: „quantum est de se, potentia ilia (sc. Dei)
potest in infinitis operari", sowie Liber de causis § 15 (16); 80 Pattin: „omnes virtutes quibus
non est finis pendentes sunt per infinitum primum quod est virtus virtutum". Zu beachten
ist die intrinsische Beschränkung der unendlichen Macht/Mächtigkeit Gottes im Blick auf
privatives oder negatives Sein: „non potest in mala vel privatoria" (607b), dies wird dann
ausgedehnt auf widersprüchliches oder dann sogar nicht-kompossibles Sein. Ebenso ist auch
für Bonaventura die Setzbarkeit an die Limitation gebunden, ib., q. 3; 613b: „possibile
secundum potentiam finitam potest poni, quia omnino potest esse ad actum reducta; sed
possibile secundum potentiam infmitam non potest poni, quia semper est in reducendo, et nus-
quam in reductum esse". Jede Beschränkung .finitisiert' das Mögliche, die Setzungs-Macht
(potentia) Gottes ist gerade deswegen unendlich, weil sie nicht, wie notwendigerweise jedes
Gesetzte (positum), in einem solchen selbst terminiert, sie bleibt „infinitas circa potentiam,
non circa opus" (614a). Dies ,circa potentiam' indiziert Bonaventuras Verständnis des „actus,
qui est posse", sofern dessen Grund (ratio) „in habitu" bleibt - nur dann setzt Gott tatsächlich

Unendliches; sofern allerdings dieser Grund im Tun (facere) liegt, kontrahiert sich das

Vermögen auf ein begrenztes Sein (q. 4; 615b). Auch hier deutet sich ein Überschuss des
Könnens gegenüber dem auf Setzung gehenden Wollen an: „Deus possit plura quam velit"!
Setzen kann er jedoch nicht ohne Wollen/Willen: „non potest operari sine voluntae". Die
Macht des unbedingten Könnens (posse) wird eingehegt durch die Kontrolle rationaler
Intention (\ielle).

22 Siehe etwa Kants Reflexionen zum „Gegenstand überhaupt [...] ob er Etwas oder Nichts
sei" (das .scholastische' Problem des ens/res/aliquid-nihil Gegensatzes), KANT: KrV A 290-
291; B 347-347; AA XVIII, Reflexion 5726. DUNS SCOTUS: Led. I, dist. 5, p. 2, q. un., n. 317: die
allgemeine Washeit (quidditas) des ens ratim oder der allgemeinen Naturen ist nur durch
die Eignung der Existenz vom Nichts unterschieden, ein Gedanke, der sich bis hin zu Suärez
und anderen Autoren der Frühen Neuzeit halten wird, siehe auch Anm. 63 (zu Suärez). Man
könnte sagen: wie es in Gott eine Entwicklung gibt von der Vorfindlichkeit eines per se und
ex se Wesenhaften (extra voluntatem) zur Setzung dieses Wesenhaften durch seinen Willen
in ihm, so auch beim menschlichen Geist eine Entwicklung von der Vorfindlichkeit .ewiger'
Wahrheiten und Axiomata qua „innatae" oder „infusae" zur Setzung durch sein eigenes Denken.



362 Thomas Leinkauf

se jedoch für ihre eigene Sachhaltigkeit nicht ausschließt, durchziehen die
Geschichte des Denkens wie ein roter Faden.23 Sie tun dies signifikanter
Weise jedoch nicht von Anfang an in der gleichen Intensität, denn dazu
bedurfte es mindestens zweier entscheidender, den Rahmen des antiken
Denkens sprengender Voraussetzungen, die ich schon angesprochen hatte:
(1) erstens des sich durchsetzenden Gedankens, daß Sein selbst sich in
allen seinen Aspekten, also auch den modalen, einem Grund verdankt, der
ihm schlechterdings vorausliegt und aus dem es kraft dessen Intention
und Schöpfungskraft entspringt, anders gesagt: des Gedankens, daß
Möglichsein und Möglichkeit im Sein Gottes, das sich selbst nicht mehr im Sinne

eines Möglich-Seins, das ein Noch-nicht implizierte, vorausliegen kann,
selbst als Wirklichkeit gesetzt sind - dieser Gedanke spiegelt sich in der
Bestimmung, daß das Sein Gottes entweder als von jeder Möglichkeit frei
und als reiner Akt zu begreifen sei (wie bei Thomas von Aquin) oder, wie
es dann etwa Nicolaus Cusanus (mit Patenschaft bei Bonaventura und
Duns Scotus) fassen wird, daß er das reine Können selbst sei, das „posse
ipsum", der Zusammenfall von posse und esse im Gottesnamen ,possesf24
oder eben, wie schon in De docta ignorantia, das Im-Akt-Sein alles dessen,
was „möglich ist" (I, c. 5, n. 14);25 (2) und zweitens bedurfte es des daraus

23 Vgl. DEKU, Henry: Possibile logicum, in: ID.: Wahrheit und Tradition. Kritische
Reflexionen, hgg. von Werner Beierwaltes und Rolf Schönberger. Regensburg: Pustet 2012, 35-63.
JACOBI, Klaus: Die Modalbegriffe in den logischen Schriften des Wilhelm von Shyreswood und
in anderen Kompendien des 12. und 13. Jahrhunderts. Leiden: Brill 1980. Siehe jetzt den
Sammelband: Potentialität und Possibilität. Modalaussagen in der Geschichte der Metaphysik,
hgg. von Thomas Buchheim, Corneille Henri Kneepkens Kuno und Lorenz. Stuttgart-Bad
Cannstatt: Frommann-Holzboog 2001.

24 Hierzu LEINKAUF: Thomas Nicolaus Cusanus. Eine Einführung. Münster: Aschendorff
2006, 138-143. Eine der irritierenden, aber sich dem dialektisch-spekulativen Blick dann
kohärent erschließenden Aussagen dieses ungewöhnlichen, alle traditionellen Vorgaben
sprengenden (ebenso hier diejenigen der Schule von Chartres) Denkers, findet sich etwa in De
visione Dei, c. IX, n. 37: „impossibilitas coincidet cum necessitate". Dies könnte man so
verstehen: wenn es immer wahr ist, daß das Unmögliche nicht möglich ist, dann ist dies
notwendig so. Das .Sein' der Unmöglichkeit besteht dann notwendiger Weise im Nicht-mög-
lich-Sein - wie das .Sein' des Nichts oder Nicht-Seins in seinem Nicht.Sein besteht. Es ,ist'
also notwendig und ausschließlich als Unmögliches oder als „impossibilitas" in der Notwendigkeit

(nécessitas), die, zumindest in der chartreser Schule, allerdings als nécessitas absoluta,

ein Gottes-Namen ist. Aber für Cusanus ist auschließlich in Gott, und zwar im Sehen

oder .Blick' Gottes diese Koinzidenz von Unmöglichkeit und Notwendigkeit gegeben, denn
die Unmöglichkeit betrifft hier den Zusammenfall der Gegensätze, der für unser Denken

.unmöglich' zu denken und eine „Dunkelheit" (caligo) ist. In dieser, den Gedanken der lux
inaccessibilis aufnehmenden Dunkelheit,wohnt' das absolte Können, das posse ipsum.

25 Dies macht doch, zumindest in der expliziten Formulierung, einen Unterschied aus

zum Gedanken des actus purus oder actus ipse. Giordano Bruno wird später genau diesen
Gedanken von Gott als des ,omne id quod esse potest' für seinen Begriff des Einen und Prinzips

des Universums unter explizitem Rückgriff auf Cusanus übernehmen, siehe etwa De la

causa, principio et uno, dialogo III, ed. Thomas Leinkauf Bruno Werke 3). Hamburg: Meiner

2007, 170-180 mit Bezug zu CUSANUS: De possest, nn. 7-8; h XI 8, siehe den Kommentar

410-411. Zum cusanischen Gedanken des Möglichen als Gottesnamen siehe die ausgezeich-



Aspekte der Transformation des Möglichkeits-Begriffs 363

sich entwickelnden Gedankens, daß sich zwischen das Sein Gottes, in dem
Möglich-Sein und Wirklich-Sein absolut in Eins gesetzt sind, und das Sein
der Wirklichkeit (Realität), in dem alles, was „real", also physisch möglich
ist, zugleich auch wirklich und damit notwendig ist26, ein Bereich schiebt,
der eine Seins-Form sui generis bezeichnet: das zwar mögliche, aber noch
nicht verwirklichte oder sogar niemals wirklich werdende Sein, so daß es

jetzt denkbar wurde, daß aus dem höchsten und letzten Seins-Grund nicht
alles das entsteht (als creatum oder positum), was in diesem der Möglichkeit

und dem Vermögen nach angelegt und impliziert ist, sondern nur das,

nete Zusammenfassung von Pérou: Niccolà Cusano (Anm. 14), c. 6. 2: La potenza di Dio. II
possest, 475-496, bes. 485F. Siehe auch MEIER-OESER, Stephan: Potentia vs. Possibilitas? Posse!,

in: Buchheim/Kneepkens/Lorenz (Hgg): Potentialität und Possibilität, (Anm. 23), 237-
253; MOJSISCH, Burckhart: Possibilitätsphilosophie im Wandel bei Nikolaus von Kues, in:
IREMADZE, T./TSKHADADZE, T./Kheoshvili, G. (eds.): Philosophy, Theology, Culture. Problems
and Perspectives. Tbilisi: Nekeri 2007, 142-152.

26 Was physisch oder real wirklich möglich ist, dessen Seinsbedingungen müssen alle
gegeben sein, davor ist es nicht einmal möglich; die Wirklichkeit des Physischen ist nicht
anders als sie von sich her sein kann, es gibt in ihr keine „Kontingenz", denn daß etwas nicht
wirklich ist, verdankt sich nicht der Tatsache, daß es eben anders gekommen ist, als es hätte
kommen können und daß das, was tatsächlich ist daher an sich die Signatur des Nicht-Notwendigen

oder Kontingenten trägt - diese Perspektive läßt sich aus dem Physischen immanent

gar nicht eröffnen -, sondern der Tatsache, daß nicht alle Bedingungen seines Möglichseins

vorhanden waren, dem, was etwa Thomas Hobbes in seiner Schrift De corpore X 4-5 als

„potentia plena" bezeichnet hat. Sein-Können, Sein und Sein-Müssen koinzidieren hier bzw.
diese Unterscheidung macht in Bezug auf natürliches Seiendes an sich keinen Sinn, sie ist
aus einem anderen, meta-physischen Bereich auf den physischen nur übertragen. Duns
Scotus referiert eine auf Boethius (Consolatio philosophiae V, prosa 6) zurückgehende
Auffassung, nach welcher es für die existierenden (geschaffenen) Dinge den Sachverhalt der
Kontingenz nur in Bezug auf ihre .näheren Ursachen' (causae proximae) geben könne, während
sie zugleich notwendig sind in Bezug auf ihre (oder ganz generell: die) erste Ursache {causa
prima Gott), siehe hierzu mit den Argumenten ,e contra' Ordinatio I, dist. 39, n. 32-37;
Scotus' Position (n. 38sqq) ist diejenige, daß man auch in Gott selbst schon einen Ursprung
der Kontingenz annehmen müsse: „oportet ponere causam istius contingentiae ex parte
Dei", mit der konsequenten Frage: „quid sit illud in Deo quod est causa contingentiae in
entibus"? Für Scotus läßt sich die Kontingenz nicht aus dem Notwendigen ableiten (nicht: es

gibt Notwendiges, also auch Kontingentes), sondern nur aus dem schon angenommenen
(direkte Erfahrung) Kontingenten auf ein Notwendiges zurückschließen (n. 40-41). Die Ursache
hierfür kann aber nur im Willen Gottes und nicht in seinem rein auf Notwendigkeit basierten

Intellekt liegen (n. 42-46), siehe bes. n. 51: der menschliche Wille verhält sich in der
Wahl des Willensaktes frei zu diesem Wahlakt selbst und zu dem Gewollten: „unde in illo
instanti in quo elicit volitionem, contingenter se habet ad volendum et contingentem habet
habitudinem ad nolendum". Er kann ,in oppositum' Wollen, der göttliche Willensakt
allerdings ist noch auf einer hierzu vorgängigen Stufe rein einheitlich (voluntas unica, volituo
unica) und absolut frei (n. 54). Die Absolutheit dieses Willensaktes markiert den Einschlag
der Kontingenz (n. 60-61). De Candia: Les pays des réalités possibles, (Anm. 5) 169 sieht
hingegen den Wechsel von der Kausalität des Versstandes zu derjenigen des Willens bei
Scotus als Grund für die „Freiheit" Gottes. Für Alexander von Aphrodisias besteht selbst das
Können (dynamis, posse) in seiner Praefatio zum Kommentar zu dem ersten Buch der Topcia
de Aristoteles (Commentaria in Aristotelis Topicorum, ed. M. Wallies. Berlin: Reimer 1891)

vor allem darin, in gleicher Weise sich „in contraria" zu richten, so Zabarella, Jacobo: De
natura logicae Lib. I, c. 9; Opera. Francofurti 1586, co 18 F-19 A.



364 Thomas Leinkauf

was von diesem göttlichen Seins-Grund auch explizit gewollt worden ist.27
Es mußte also etwas philosophisch einsichtig gemacht werden, was nie
wirklich werden kann (außer eben im göttlichen Denk-Akt oder im „muri-
dus intelligibilis" selbst), etwas, das reine Möglichkeit oder in statu possibi-
litatis, bleiben konnte, obgleich es der Sache nach, da es nichts
Widersprüchliches impliziert und alle Bedingungen eines „ens ratum" erfüllt, wirklich

werden könnte.28 Dies, was wirklich werden könnte, wenn es denn
gewollt werden würde (also in den von Gott intendierten Heilsplan paßte),
mußte jedoch Bedingungen aufweisen, die es von dem unterschied, was
noch nicht einmal gewollt werden konnte. Was noch nicht einmal gewollt
werden kann, ist dasjenige, das in sich widersprüchlich ist, also eben auch
nicht wirklich gedacht werden kann (es kann höchstens imaginiert und
fingiert werden oder, wie der ,eckige Kreis' in einer begriffs- und referenzlo-

27 Siehe DEKU: Possibile logicum (Anm. 23), 52-56; Deku markiert das „Problem unreali-
sierter Möglichkeiten" als „spezifisch christlich" und stellt es in den Horizont des
Schöpfungsgedankens einer „creatio ex nihilo", so 55 mit Anm. 28. Siehe JOHANNES PETRUS OLIVI:
Quaestio an in homine sit liberum arbitrium, Solutiones 7, ed. Peter Nicki. Freiburg: Herder
2006, 116; „Non habeo autem in proposito pro inconvenienti, immo pro magna veritate quod
présente causa sufficiente et inquantum tali effectus possit non esse" (hier muß der freie
Willensakt hinzutreten). Der Gedanke, daß es ein „mögliches Zukünftiges (gibt), das niemals
verwirklicht wird" (so KOBUSCH: Philosophie des Hoch-und Spätmittelalters [Anm. 13], 303),
scheint erst dem späten 13. Jahrhundert, in letzter Konsequenz auch erst dem 14. Jahrhundert

anzugehören. Er spielt eine Rolle bei Richard von Mediavilla und seinem spezifisch neuen

Begriff der „futuritio", siehe Super quatuor libros Sententiarum I, d. 38, a. 1, q. 6. Brixiae:
1591, Vol. I, f. 341b. Gegen die Invektive des Bischofs Tempier in seiner Verurteilung von 1277

setzt Mediavilla wie dann auch Scotus und der Scotismus auf die Möglichkeit „mehrerer
Welten" (plures mundos).

28 Für Duns Scotus etwa wäre ein ens creatum, wenn es denn in sich selbst notwendig
wäre (also der Akt des Schaffens natürlich auch selbst notwendig), ein Seiendes, das nicht
nicht sein könnte, wenn alle es am Sein hindernden Bedingungen aufgehoben wären, so etwa
Ordinatio I, dist. 2, pars 2, q. 4, n. 261: „Creatura ergo si esset ex se necessaria, non posset
non esse circumscripto omni alio cuius circumscriptio non implicat contradictionem, tarnen
circumscripta causa alia a se per incompossibile, posset non esse". Die Situation im 17.

Jahrhundert spiegelt auch diese Problematik: so kann etwa Antoine Arnauld in seinem
Briefwechsel mit Leibniz erklärtermaßen nichts anfangen mit dem Gedanken eines an sich Möglichen,

das nie realisiert werden wird, siehe Breif an Leibniz vom 13. Mai 1686, GP II, 31-32:
« j'avoue de bonne foy que je n'ay aucune idée des ces subsstances purement possibles, c'est-
à-dire, que Dieu ne créera jamais. Et je suis fort porté à croire che ce sont des chimeres que
nous nous formons, et que tout ce que nous appelons substances possibles, purement
possibles, ne peut estre autre chose que le toute puissance de Dieu, qui estant un pur acte, ne
souffre point qu'il y ait en luy autre possibilité [...], Mais je suis fort trompé s'il y a personne
qui ose dire qu'il a l'idée d'une substance possible purement possible. Car pour moy je suis

convaincu, que quoyqu'on parle tant de ces substances purement possibles, on n'en conçoit
néanmoins jamais aucune que sous l'idée de quelqu'une de celles que Dieu a créés. Il me
semble donc, que l'on pourroit dire, que hors les choses de Dieu a créées ou qu'il doit créer,
il n'y a nulle possibilité passive, mais seulement une puissance active et infinie ». Zum
Begriff des ,(ens) ratum' siehe (von Leibniz intensiv studiert) ALSTED, Johann Heinich: Philo-

sophia digne restituta. Herbornae Nassoviorum: 1612, Archelogia I, c. 26, 165: „Ratio enim
dicta est a reor, ratum: quod scilicet firmet, & ratam faciat sententiam".



Aspekte der Transformation des Möglichkeits-Begriffs 365

sen Weise artikuliert werden).29 Was hingegen im status possibilitatis bleiben

konnte, ohne wirklich zu werden, ist dasjenige, das nicht in sich
widersprüchlich ist, sondern zu anderem, das mit ihm den Anspruch auf Existenz

behaupten will, in Widerspruch steht (Leibniz wird diesen Anspruch
auf Existenz später in dem lateinischen Kunstwort .existiturieren' begrifflich

zu fassen suchen).30 Auch für Franciscus Suärez ist später dann das esse

essentiae, sofern es als real verstanden und begriffen wird, ein Sein, das

„die Fähigkeit einschließt auf das Existieren hingeordnet zu sein", es weist
eine bestimmte Form der Möglichkeit auf, die als „potentia obiectiva" schon
von Heinrich von Gent diskutiert worden ist:31 „eius (sc. entis) ratio con-
sistit in hoc, quod sit habens essentiam realem, id est non fictam, nec chy-
mericam, sed veram er aptam ad realiter existendum"32.

IV.

Somit kommen wir, in unserer hermeneutisch einkreisenden Reflexion,
zunächst zu den Bedingungen des an sich möglichen und im reinen Intellekt

29 HEINRICH VON Gent: Quodlibet VI, q. 3. ed. G.A. Wilson Opera omnia 10). Leuven:
1987, 41-50; VIII, q. 3, Quodlibeta Magistri Henrici Goetals a Gandavo, ed. J. Badius Ascen-
sius. Parisiis 1518 (ND Leuven 1961), f. 304VQ. Zu dem, was noch nicht einmal gewollt werden
kann, steht dasjenig im Gegensatz, das noch nicht einmal nicht gewollt werden kann! Hier
hat schon Augustinus etwa festgehalten, daß es gänzlich unmöglich ist, daß wir nicht
nichtwollen können, daß wir glückselig werden, siehe De natura et gratia liber unus c. 46, 54; PL

44, col. 273 [CSEL 60, 272]: „[...] quod beati esse volumus, quia id omnino nolle non possu-
mus".

30 Siehe LEIBNIZ: Veritates absolutae primae (nach 1677), GP VII 194-197, hier 194: „omne
possibile existere exigit, et proinde existeret nisi aliud impediret, quod etiam existere exigit
et priori incompatibile est, unde sequitur, sempere am existere rerum combinationem, qua
existunt quam plurima"; Notationes generalea (1683/1685), A VI/4, 557: „Omnis essentia seu
realitas exigit existentiam quemadmodum omnis conatus exigit motum, vel effectum, scilicet,

nisi quid obstet. Et omne possibile non tantum involvit Possibilitatem, sed et conatum
actu existendi [...] quia ita postulant ideae essentiarum in Deo actu existentes ; postquam
Deus libere decrevit eligere quod est perfectissimum [...] ita unaquaeque res ad existentiam
aspirat pro modulo suae perfectionis, obstinet autem quae perfectior est. Proinde omne
possibile existit, nisi impediat existentiam perfections. Ex his patet: Essentias rerum pendere a

natura divina, existentias a voluntate divina; neque enim propria vi sed decreto Dei existentiam

obtinere possunt"; De rerum originatione radicali (1697), GP VII, 302-308. Dietrich
Mahnke nennt dies das „Daseinsstreben der Möglichkeiten", siehe MAHNKE, Dietrich: Leibniz'
Synthese von Universalmathematik und Individualmetaphysik. Halle: Niemeyer 1925, 254.

31 SuArez: Disputationes metaphysicae (1597), Opera XXV, Disp. VI, sect.3, n. 3: „esse
essentiae non potest concipi ut reale, nisi saltern aptitudine includat ordinem ad existentiam";

dabei muß im Blick bleiben, daß Suärez Existenz (existere) versteht als „extra causas
esse" (DM XXXI, sect. 12, n. 5) mit ib. sect. 1, n. 4: „existentia non convenit creaturae, nisi per
causam efficientem et ideo non potest creatura dici actu esse, nisi facta sit". Zur .potentia
obiectiva' siehe HEINRICH VON Gent: Quodlibet X, q. 7, ed. 185-186, 189, 197 und PORRO,

Pasquale: Possibilità ed esse essentiae in Enrico di Gand, in: Vanhamel, W. (ed.): Henry of
Ghent. Leuven: Leuven Univ. Press 1996, 211-253; KOBUSCH: Philosophie des Hoch- und
Spätmittelalters (Anm. 13), 312-313.

32 SuArez: Disputationes metaphysicae (1597), Opera XXV, Disp. II, sect. 4, n. 4.



366 Thomas Leinkauf

wirklichen, aber vom Wirklich-Sein, dem esse existentiae oder esse reale,
(noch) abgeschiedenen Sein. Ich möchte jetzt auch zwei, natürlich
unausweichlich simplifizierende Schemata zur Hand geben, um anhand dieser
den von mir hier intendierten Übergang von einer ,klassischen' Grundvorstellung,

in welcher sich Gott, Ideen und Welt zueinander verhalten (Schema

I), zu einer komplexen Anreicherung zu verdeutlichen, in welcher vor
allem der Horizont der im Intellekt, nicht, das ist wichtig, im Willen oder
Wollen Gottes konzipierten Ideen sich deutlich verändert hat (Schema II).

Ein Blick auf die 42. und 43. Distinktion des ersten Bandes des Senten-
zen-Kommentares des Petrus Lombardus sowie auf deren ausführliche
Kommentierungen durch Albert, Thomas, Bonaventura und Scotus macht klar,
daß die hier angesprochene intensivierte Diskussion des Möglichkeitsbe-
griffes, die den Rahmen antiker Vorstellung sprengt, sich vor dem Hintergrund

eines durch den Schöpfungsbegriff (creatio ex nihilo) extrem forcierten

Rekurses auf die Mächtigkeit oder Macht Gottes - das, was man als die
„potentia absoluta Dei" bezeichnet hat - entwickelte. Wenn die Welt erst
durch Gottes Tun entsteht und d.h., wenn es kein Materie-Substrat geben
kann, das dem durch dieses Schaffen entstehenden Wirklichen, ihm
vorausliegend, eine Möglichkeitsbasis gibt - dies war durch den rein philosophisch

gestützten Gedanken des „ex nihilo nihil fit" notwendiger Weise
anzunehmen -, dann muß diese Möglichkeitsbasis in der Instanz des
schaffenden Prinzips selbst liegen.33 In Gott muß also, da in ihm keine einen
Mangel und ein Noch-Nicht indizierende „potentia passiva" sein kann34,
eine „potentia" im Sinne der unbedingten, absoluten Mächtigkeit angenommen

werden und eine „possibilitas" im Sinne des durch diese vis oder virtus

creativa/creationis zu realisierenden Wirklichen. Vor allem in der dis-
tinctio 43, die das „quantum Deus potest" diskutiert und in diesem
Zusammenhang auf die Frage nach der Unendlichkeit des durch das Können
gesetzten Effektes eingeht, tauchen viele der Grundprobleme auf, die die

spätere Diskussion beherrschen werden (Frage nach der Unendlichkeit der

Wirkung Welt, Frage nach der Absolutheit des Willens, Frage nach der

Möglichkeit des Seienden). Wichtig für das Folgende ist, daß die Möglichkeit

des Seins und die Macht oder Mächtigkeit des Seinsprinzips (Gottes)
immer vor dem Hintergrund der Rationalitätskriterien diskutiert worden
sind, die im Intellekt Gottes liegen - seine Macht kann nichts realisieren,

33 Siehe z.B. BONAVENTURA: In sent. I, dist. 42, art. unicus, q. 1, Opera I, 591b: „[...] divina
autem potentia non indiget alio sustentante, quod patet, quia non indiget subiecta materia,
sed facit ex nihilo".

34 Vgl. die signifikant schwankende Position von THOMAS VON AQUIN: Summa contra
gentiles I c. 16, eds. K. Albert, P. Engelhardt. Darmstadt: 1974, Bd. 1, 64-66), der einmal klar
feststellt: „nihil potentiae in sua (sc. Dei) substantia invenitur", dann jedoch, mit Blick auf
das „possibile absolutum" bzw. „logicum" und die „potentia" „virtus", korrigiert: „nihil ergo
habet de potentia, scilicet passiva" (64), um sogleich wieder ganz generell zu sagen „nullo
modo in potentia" (66); vgl. II c. 8 (eds. K. Albert, P. Engelhardt. Darmstadt: 1982, Bd.2, 18).



Aspekte der Transformation des Möglichkeits-Begriffs 367

das nicht grundsätzlich den Ansprüchen der Vernunft gehorcht (SCOTUS:

Ord. I, dist. 2, p. 2, q. 1-4, n. 262; dist. 7, q. 1, n. 27; dist. 36, n. 28: intellec-
tus divinus producit ilia intelligibilia in esse intelligibili; n. 44-47). Erst
sobald sich dies ändert, wird eine rein voluntaristische Option ins Spiel kommen,

in welcher der Wille (Gottes) frei oder unabhängig (absoluta, moralisch:

supra legem) von der Einsicht der Vernunft ist (in je verschiedener
Hinsicht bei Ockham, Buridan, Pierre d'Ailly)35 - Leibniz wird sie bekanntlich

dann wieder zurückweisen.
Dazu einige Vorbemerkungen: daß die im Lateinischen durch die

Begriffe „potentia" bzw. „potens" und „possibilitas" bzw. „possibile" markierte
Differenz in den angesprochenen philosophisch-theologischen
Grundsatzüberlegungen eine immer größere Bedeutung erhielt, verdankt sich auch
der Tatsache, daß der Text, in dem diese Differenz zum ersten Mal
terminologisch festgehalten worden ist, das fünfte Buch der Metaphysik des

Aristoteles, neben den anderen Texten des Stagiriten für die Autoren des

13. Jahrhunderts wieder vollständig verfügbar war.36 Aristoteles kondensierte

seine Reflexionen zum Begriff der Möglichkeit, dynamis, in der
grundsätzlichen Unterscheidung zwischen den dynatà katà dynamin und den
dynatà ou katà dynamin, d.h. dem Möglichen, das entsprechend oder
gemäß einer es realisierenden Kraft, eines Vermögens oder einer Mächtigkeit
wirklich wird und dem Möglichen, das sich nicht einer solchen Instanz
verdankt und das ein rein als solches oder aus sich Mögliches ist37 -

33 Immer finden sich dennoch rationale Einschränkungen gegenüber absoluter
Allmacht: Johannes Buridan allerdings sieht auch Gottes (freien) Willen nicht losgelöst (absolut)

von der Normativität und Geltung des ersten Prinzips des Satzes vom Widerspruch (der
bebaiotàtê archê schon des Aristoteles), siehe Quaestiones in Metaphysicen Aristotelis IV, q.
12. Parisiis 1588, fol. 2ivb. Siehe KRIEGER, Gerhard: Subjekt und Metaphysik. Die Metaphysik
des Johannes Buridan. Münster: Aschendorff 2003, 84-102. In der Konsequenz heißt dies, daß
Gott selbst bei prinzipiell möglicher Täuschung unserer epistemischen Leistungen (In analy-
tica posteriora, I, q. 2, corp.: intellectus posset decipi per causam supernaturalem) in diesem
Täuschen selbst dem Prinzip des Widerspruchs folgen muß. Pierre d'Ailly läßt unter der
Perspektive prinzipieller Täuschungsmöglichkeit Seitens Gottes daher überhaupt nur noch Wissen

mit bedingter Evidenz zu, d.h. es gibt zuverlässiges Wissen, wenn Gott nicht eingreift,
da wir aber nicht wissen können, ob und wann dies geschieht, können wir auch grundsätzlich

nur bedingte oder hypothetische Gewißheit erlangen. In diesem Ansatz kommt alles auf
die Zustimmung (assensus) des Menschen an: die faktisch wirksame Täuschung entsteht erst
durch diesen Akt der Zustimmung, D'AILLY: Quaestiones super libros sententiarum I, q. 12; Ar-
gentorati: 1490, fol. GG: die Allmacht Gottes bleibt auf der Seite des „guten Willens" verankert,

das Schlechte-Böse tritt durch den Menschen hinzu.
36 Faust, August: Der Möglichkeitsgedanke. Systemgeschichtliche Untersuchungen. Zweiter

Teil: Christliche Philosophie. Heidelberg: Winter 1932, 205.
37 ARISTOTELES: Metaphysica V 12, 1019 b 30 sqq. Dies ,aus sich' sehen wir dann eben

auch etwa noch bei SUÂREZ: Disputations metaphysiscae (1597), Opera XXV, Disp. II, sect. 4,
n. 7 in der Unterscheidung, daß eine wahrhafte essentia realis, da sie weder einen Widerspruch

impliziert (quae in se nullam repugnantiam involvit) noch rein fiktional ist (mere con-
ficta peer inteUectum) einerseits eine äußere Ursache (causa extrinseca) ihrer Existenz
aufweist (a Deo realiter produci potest), andererseits aber eben auch „aus sich heraus zum Sein



368 Thomas Leinkauf

Aristoteles führt für ersteren Typus, den er ganz allgemein als „Prinzip der
Veränderung in einem anderen oder insofern es ein anderes ist" definiert,
als Beispiel die Baukunst oder die Heilkunst an38, für den zweiten Typus
des als solches Möglichen, das sich einer inneren, ihm eigenen Disposition,
diathesis, verdankt, etwa die Möglichkeit des Menschen zu Sitzen (daß er
actu nicht sitzt ist nicht notwendiger Weise un-möglich, widersprüchlich
oder - insofern in einer Proposition formuliert - falsch).39 Diese zweite
Bestimmung des Möglichen, die unabhängig von einem Vermögen im Sinne
einer dynamis metablêtikê zu denken ist, wird, insbesondere durch
Problematisierungen, die Thomas von Aquin leistet40, und dann folgend vor
allem durch die spekulativen Reflexionen des Duns Scotus, zum Begriff der
„potentia logica" oder „potentia metaphysica" erweitert41, zu einer Bestim-

geeignet ist" (ex se apta est esse seu realiter existere) im Sinne einer inneren Ursache (causa
intrinseca).

38 Aristoteles: Metaphysica V12,1019 a 16-18. Die Definition, ib., 1020 a 4-6.
39 ARISTOTELES: Metaphysica, V 12,1019 b 29-30.
40 Vgl. THOMAS VON Aquin: Summa contra gentiles II c. 37 (eds. K. Albert, P. Engelhardt.

Darmstadt: Wiss. Buchges. 1982, Bd. 2, 136); De potentia 1,3; 3, 1,1; S. th. I 25, 3: Thomas
reflektiert auf das Problem, daß bei Annahme einer creatio ex nihilo das Sein einer Sache in
jeder Hinsicht, auch in dem der Seins-Möglichkeit, entweder unter das aktive Vermögen des
Schöpfers fallen muß - es gibt keine „ewige" Materie, die als passive Möglichkeit einem Akt
korrespondieren kann - oder zumindest von ihm selbst her dem Sein nicht widerstreiten
darf. Ein Sein das „secundum se ipsum" als möglich zu denken ist, muß eine Nichtwider-
sprüchlichkeit der es konstituierenden Begriffe aufweisen (non repugnantia terminorum). Diese

Bedingung oder dieses Kriterium der Nicht-Repugnanz erweitert, so sieht es richtig Henry
Deku (Possibile logicum, Anm. 23, 53), den antiken, vor allem aristotelischen Begriff des der
Anlage nach Möglichen zu einem logisch oder metaphysisch Möglichen. Das von Ewigkeit
her in sich Mögliche hat allerdings für Thomas seinen eigenen Seinsgrund oder sein Fundament

ausschließlich im Denken Gottes, vgl. S. th. I 15; I 16, 7; Quaestiones disputatae de

veritate 2, 3, 3; Duns Scotus kennt das der Anlage nach (ad aliud) Mögliche durchaus, siehe
etwa In sent. I, dist. 2, pars 2, q. 4, n. 262: „possibilitas, sive activa sive passiva, est ad aliud
in natura, sicut patet per definitionem potentiae activae et passivae V Metaphysicae, quod
est principium transmutandi aliud vel ab alio in quantum aliud, vel ab alio vel in quantum
aliud" mit Bezug auf Metaphysica V, 1019315-20.

41 Thomas VON AQUIN: De potentia, q. 3, a. 14 concl.: dem „possibile absolutum"
entspricht der Sachverhalt, „quando termini enunciationis nullam ad invicem repugnantiam ha-
bent", d.h. „secundum se impossibile" bzw. „sibi ipsi repugnans" sind. DUNS SCOTUS: Ordina-
tio I dist. 2, q. 7, n. 10; pars 2, q. 4, n. 262 (mit direktem Bezug auf Aristoteles): „Dico quod
possibile logicum differt a possibili reali, sicut patet per Philosophum V Metaphysicae cap.
De potentia. Possibile logicum est modus comparationis formatae ab intellectu, illius quidem
cuius termini non includunt contradictionem [...]. Sed possibile reale est, quod accipitur ab

aliqua potentia in re"; von Gott kann dann gesagt werden, ib., I dist. 43, q. unica, n. 6, Opera
VIII 734 b: „Deus suo intellectu producit possibile in esse possibili". Die „Unmöglichkeit"
eines geschöpflichen Seins liegt in dessen „repugnantia formalis partium", ib. n. 3, Opera
VIII 730 a; siehe auch Ordinatio I, dist. 7, q. 1, n. 27; dist. 42, n. 5: „nihil est simpliciter
impossibile nisi quia simpliciter répugnât sibi esse; cui autem répugnât esse, repungat ei ex se

primo, et non propter respectum affirmativum vel negativum eius ad aliquid aliud primo".
Die „ratio possibilitatis" eines Seienden liegt jedoch nicht primär im Willen Gottes, sondern
in seinem Intellekt (n. 6: intellectus divinus erit illud a quo est prima ratio possibilitatis in

lapide). Das ist die .possibilitas ex se formaliter', fundiert im intelligiblen Subsistieren im gött-



Aspekte der Transformation des Möglichkeits-Begriffs 369

mung von Möglichkeit, die diese als innere dispositio einer Sache begreift,
als deren innere, logisch und ontologisch widerspruchsfreie Wesensbestimmung.

Es ist Grundintention dieser Reflexionen auf das Möglich-Sein einer
Sache, der schlechthinnigen Kontingenz, die der Welt durch die Tatsache
der creatio ex nihilo zukommt (letztlich ist der Wille Gottes die Wurzel aller
Kontingenz, SCOTUS: Lectura Sent. I, dist. 39, q. 1-5, n. 61 [Vat. XVII, f.

500]), eine mindestens ebenso starke Substantialität oder wesenhafte
Konsistenz der durch den Schaffensakt tatsächlich geschaffenen möglichen Dinge

zur Seite zu stellen.42 Dazu diente der Begriff der „metaphysischen
Möglichkeit", sofern in ihm die widerspruchsfreie Wesensbestimmung
einer Sache als „formaliter ex se", also als rein aus der Wesenheit oder Quid-
dität der Sache selbst heraus, bestimmt und mit dieser Möglichkeit zugleich
die absolute Seins-Möglichkeit verbunden wird, die in sich notwendig ist
im Unterschied zur Seins-Wirklichkeit.43 Alles, was tatsächlich ist oder
existiert, erhält durch diesen Gedanken ein seinem Existieren vorgängig zu
denkendes absolutes Möglichsein zugewiesen, dessen Wirklichkeit wiederum

rein begrifflich ist und auf der Nicht-Repugnanz oder Kompossibiltät
der den jeweiligen „terminus" ausmachenden Teilmomente beruht (SCOTUS:

Ord. 1, d. 7, q. 1, n. 27: non-repugnantia terminorum; NlCHOLAUS VON

liehen Intellekt (n. 7, insbes. n. 14-17 mit Einführung der (In-)Kompossibilität). Vgl. FAUST:

Der Möglichkeitsgedanke (Anm. 36), 239-266. Siehe auch SuArez, Franciscus: Disputationes
metaphysicae (1597), Opera XXVI, Oisputatio XLII, sect. 3, n. 9: „In eo quod possibile dicitur,
duo includi videntur: unum est quasi negativum, nimirum non repugnantia essendi, et hoc
dici solet possibile logicum, eique correspondet potentia logica". Noch für Johannes Clauberg
ist die Nicht-Repugnanz dasjenige ausgezeichnete Merkmal, welches das Seiende (ens) als

ein rein „denkbares" (cogitabile) ausweist. Damit gehört diese Grundbestimmung für ihn zu
den drei zentralen Bedeutungen von „ens", vgl. Metaphysica de ente, quae recte Ontosophia
dicitur, § 4, in: Opera omnia. Amstelodami: 1691, 283: das Seiende (ens) kann verstanden
werden 1. als reines „intelligibile" oder „cogitabile", dem nichts widerstreitet (non potest op-
poni quiequam), 2. als „id quod vere est aliquid", auch wenn keiner (es) denkt (nemine etiam
cogitante) - in diesem Fall ist es kein „ens rationis" und hat eigenen ontologischen Selbststand,

und 3. als Substanz „vel significat rem, quae per se existit, ut substantia, cui soient
opponi accidentia".

42 Leibniz stellt, gegen Descartes, vor allem SPINOZA: Ethica 1, prop. 29, Cogitata
metaphysica (1663), 1. c. 3, Opera, ed. Bruder. Lipsiae: 1843, 110-116, heraus: „ego cum aliis contin-
gens sumo pro eo, cuius essentia non involvit existentiam", ad Ethicum B. de Spinoza (nach
1678), I, prop. 29, GP IV, 148 A VI/4, n. 337, 1775. Leibniz excerpiert sich zuvor schon aus
Ethica IV, def. 3; A VI/4, n. 336, 1736: „contingens est in cuius essentia nihil invenimus quod
existentiam ponat vel tollat".

43 Vgl. die Unterscheidung „possibile in re" und „possibile in dicto" bei ALBERTUS MAGNUS:

Summa theologiae, pars I, tract. XIX, q. 78, Opera XXXI, p. 828 b; wobei dem „possibile
in dicto" die Bedeutung einer „cohaerentia terminorum subiecti et praedicati" entspricht, dem
„possibile in re" einerseits das „possibile secundum naturam" (causae inferiores) und
andererseits das „possibile secundum Dei potentiam" (causae superiores). Siehe SUÀREZ: Disputationes

metaphysicae (1597), Opera XXV, Disp. I, sect. 4, n. 21: „homo [...] non ideo est animal
rationale, quia Deus talem ilium cognoscat, seu quia in exemplari divino talis repraesenta-
tur, sed potius ideo talis cognoscitur, quia ex se postulat talem essentiam"; SCOTUS: Lect. I,
d. 2, p. 1, q. 1-2, n. 57; Vaticana XVI, 131.



37° Thomas Leinkauf

AUTRECOURT: Exigit ordo executionis, ed. O'Donnell 1939, 188,2-15: omne
ens quod non includit in suo conceptu repugnantiam est possibile). Ein
solches mögliches Sein (logisch möglich, Nicht-Repugnanz), das Gegenstand

des göttlichen Intellektes ist, ist diesem „gegenwärtig" (praesentialiter)
als logisch möglich (nicht als unabhängige Wesensform wie bei Heinrich
von Gent) und als „esse deminutum" bzw. „secundum quid" (als Produkt
göttlichen Denkens und Intendierens, SCOTUS: Ord. I, d. 8, p. 2, q. unica, n.

274: praesentialiter; d. 36, q. unica, n. 28: secundum quid, n. 46: ens
deminutum). Es ist, um dies kurz anzumerken, historisch sehr wahrscheinlich,
daß diese das Wesen einer Sache betreffende metaphysische Möglichkeit
nicht ohne Avicennas These von der reinen Wesenheit zustande gekommen

ist, die auch als formaler Bestand eines an sich Möglichen oder als das
ideale prä-esse einer Sache expliziert werden kann.44 Ich möchte diese Kom-
possibilität, die vor allem durch Scotus wohl auf den Tisch der Diskussion
gelegt worden ist und deren sozusagen ontologische Voraussetzung die
Ablösung der Idee von der aktualen Existenz ist (die zuvor in ihr eingeschlossen

war), als interne Kompossibilität bezeichnen. Beispiele für diese sind
sich absolut ausschließende Wesensprädikate, wie dreieckiger Kreis, der
Mensch als animal non rationale, die Äquivalenz von 2+2 und 5, .Sokrates
fliegt' etc. Dies deswegen, weil ich denke, daß erst später durch Leibniz mit
der zusätzlichen Ausweitung auf eine externe Kompossibilität die volle
Implikation dieser Gedanken auf den Begriff gebracht worden ist. Beispiel
hierfür ist die Unmöglichkeit der Koexistenz von Seienden mit unverträg-

44 AviCENNA: Metaphysica sive Philosophia prima V sect. 1, De rebus communibus et
quomodo est esse earum, a cura di Olga Lizzini e Pasquale Porro. Milano: Bompiani 2002,
442-465: hier der Unterschied zwischen ,equinitas tantum' oder .humanitas tantum' innerhalb

der Proposition oder Definition 444-445: „equinitas etenim habet definitionem quae
non eget universalitate, sed est cui accidit universalitas. Unde ipsa equinitas non est aliquid
nisi equinitas tantum; ipsa in se nec est multa nec unum, nec est existens in his sensibilibus
neque in anima, nec est aliquid horum potentia vel effectu, ita ut hoc contineatur intra es-
sentiam equinitatis, sed ex hoc quod est equinitas tantum"; siehe auch Kobusch: Die
Philosophie des Hoch-und Spätmittelalters (Anm. 13), 178-179 zur „Essentialisierung der Ontologie";

LEINKAUF: Der Ternar essentia-virus-operatio (siehe Anm. 57) zur Essentialisierung der
Akzidentien. Man sehe etwa wie Leibniz später, auf dem Sockel vor allem der skotistischen
Diskussion, in den „état de pure possibilité", den die Dinge im Intellekt Gottes haben, auch
die Akzidentien festgelegt sein läßt, LEIBNIZ: Essais de Theodicée, Premier partie §52; GP

Vl/6, 131: „ce decret (sc. das Fiat Gottes) ne change rien dans la constitution des choses, et

qu'il laisse telles qu'elles étoient dans l'état de pure possibilité, c'est à dire qu'il change rien,

ny dans leur essence ou nature, ny même dans leur accidens [I], représentés déjà parfaitement

dans l'idée de ce monde possible". Natürlich muß Leibniz mit Blick auf das große Al-
ternativ-System des Spinoza auf der anderen Seite die traditionelle Differenz zwischen
Substanz und Akzidens, gemäß welcher die Substanz sich gleichbleibt und die Akzidentien sich
im Verhältnis hierzu ebenso substantiell verändern, gelten lassen, siehe ebd., Troisième

partie §§ 390-396, 346-352. Dennoch ist auch klar, daß die Akzidentien auf eine essentielle
Weise genau so sich an ,ihrer' Substanz verändern, wie es die harmonie préétablie verlangt
(§ 396, 352; § 403, 356-357). Die größte systematisache Differenz zu Spinoza ist, daß die
Substanzen-Monaden selbst keine Modifikationen Akzidentien) der absoluten Substanz sind.



Aspekte der Transformation des Möglichkeits-Begriffs 371

liehen Akzidentien, z.B. daß das selbe Individuum zugleich Alt und Jung,
derselbe Tisch zugleich grün und rot ist, der eine und selbe Alexander Sieger

und Verlierer gegen Darius gewesen ist, etc. Selbst wenn die synchrone
In-Kompossibilität durch eine diachron-sequentielle Kompossibilität ersetzt
werden würde - das Individuum x war zuerst jung und dann alt, etc. - sind
doch die Forderungen Leibniz'scher Kompossibilität noch radikaler: hier
wird jede Bestimmung an ihrem individuellen Träger zu einer wesentlichen,
die zu allen Bestimmungen, seien sie essentiell oder akzidentell, aller
anderer Individuen (auch auf der temporalen Achse), in einem Verhältnis on-
tologischer Verträglichkeit stehen muß: Wird auch nur eine Bestimmung,
selbst das unscheinbarste Akzidens, verändert, liegt unmittelbar ein anderer

Träger und ebenso unmittelbar eine andere Welt vor. Der ,Ort' des ers-
teren „possibile", das ein „esse intelligibile" auf Basis rational-logischer
Non-Repugnanz ist, ist das Denken Gottes vor der Schöpfung.45 Albertus
Magnus hält daher in seinem Sentenzen-Kommentar fest:46 „Schon ehe die
Welt da war, war es möglich, daß die Welt dasein werde". Obgleich dies
nicht in der Intention der an diesem Diskurs des 13. bis 14. Jahrhunderts
beteiligten Theoretiker lag, wird doch mit diesem Gedanken der Horizont
für eine Reflexion darauf eröffnet, daß der Umfang des von Gott kraft seines

Ratschlusses - bis hin zu Leibniz auch als ,decretum absolutum'
bezeichnet - ausgewählten Möglichen (Schema II, C), ohne in Widersprüche
zu verfallen, kleiner sein kann, als der Umfang des schlechthin und an sich

Möglichen, sofern in diesem die Möglichkeit vieler möglicher Welten
aufscheint (Schema II, B).47 Es war für das griechische Denken gleichsam

45 DUNS SCOTUS: Ord. I, dist. 43, q. unica, n. 3: „rem produci in esse intelligibili non est

rem produci in esse simpliciter"; das „esse intelligibile" ist dabei der „entitas quidditativa"
zuzuordnen; siehe auch Ord. II, dist. i, q. 2, n. 93. Das esse possibile ist zu unterscheiden von
dem esse possibile, ersteres entspricht dem intelligiblen Sein von x als possibile im Intellekt
Gottes (Ord. 1, dist. 3, pars 1, q. 4, n. 262), zweiteres dem durch Gottes Willen in die
Wirklichkeit gesetzten Sein dieses possibile. Siehe auch Ord. II, dist.i, q. 2, n.83; Lectura I,
dist. 43, q. un., n. 19; II, dist. 1, q. 2, n. 82.

46 Albertus Magnus: / sent. 42, a. 9, Opera XXVI, 372 a,b.
47 Ein interessanter Beleg hierfür (plura sunt possibilia quam volita) findet sich bei

BONAVENTURA: Quaestiones disputatae de mysterio trinitatis [im Folgenden MT] in: S. Bona-
venturae opera omnia, Tomus V. Quaracchi: Ad ciaras aquas 1891, q. 3, a. 1 (72 b-73 a): „Tri-
pliciter est loqui de potentia et voluntate: aut quantum ad affectum, aut quantum ad effec-
tum, aut quantum ad respectum. Primo modo habent identitatem et aequalitatem, quia quid-
quid vult Deus potest velle, vel quidquid potest vult posse. Ultimo modo habent inaequalita-
tem, quia potentia dicitur respectu possibilium, et voluntas respectu volitorum, et plura sunt
possibilia quam volita. Medio autem modo aequalitatem habent, scilicet quantum ad effec-
tum, quia licet potentia ad plura se extendat quam voluntas, quia tarnen Deus nihil facit, nisi
quod vult, aequari dicuntur voluntas et potentia quantum ad effectum [..]" (meine
Hervorhebungen). Zur Bedeutung der Terminologie posse creare/posse creari bzw. posse facere/
posse fieri im Rahmen der mittelalterlichen Diskussion um eine „pluralitas mundorum", die ja
ebenfalls als Indikator göttlicher Schöpfermacht diente, vgl. MEIER-OESER, Stephan: Die
Präsenz des Vergessenen. Zur Rezeption der Philosophie des Nicolaus Cusanus vom 15. bis zum 18.

Jahrhundert. Münster: Aschendorff 1989, 212-225.



372 Thomas Leinkauf

undenkbar und also widersprüchlich, daß essentiell Mögliches nicht wirklich

werden könnte - dazu mußte keine .megarische' Position eingenommen

werden (siehe Aristoteles: Metaphysica IX 3) - ebenso natürlich wie
umgekehrt auch dasjenige, was unmöglich ist, nicht wirklich werden kann
(ARISTOTELES: Physica VI 10, 241b; De Caelo I 7, 274b). Somit mußte etwas
Mögliches irgendwann irgendwie wirklich werden - diese Möglichkeit des

(an sich) Möglichen wurde nicht modallogisch entschieden, sonderen
chronologisch. Es galt: was möglich ist, wird auch (irgendwann) möglich. Dies

nun, daß der Umfang des zum ,creabile' erkorenen Möglichen (aus
christlich-theologischer Perspektive) kleiner sein konnte als derjenige des an
sich, d.h. durchs Denken Mögliche, erweist sich als modal-theoretische
Erweiterung des grundsätzlichen ontologisch-kosmologischen Problems, wie
die unbestreitbar absolute Schaffenspotenz Gottes (für deren intrinsische
Begrenzung es keinerlei rationales und auch keinerlei moralisches Argument

geben konnte, sofern diese sich eben schon auf eine potentia ordinata
oder secundum quid beziehen) sich zu einer Welt verhält, deren Einzigkeit
sowohl aus aristotelisch-physikalischen als auch aus christlich-theologischen

Gründen ebenso unbestreitbar notwendig erschien. Es ist allerdings
durch die intensive Reflexion auf die Implikationen der Schaffenspotenz
Gottes die für Piaton und Aristoteles gleichsam ungefragt feststehende
Vorstellung von der Einzigkeit der Welt, von der ja auch nur deswegen gesagt
werden konnte, daß sie ein ,theös aisthêtôs' sei (ein sichtbarer Gott,
Timaios 92 C; CUSANUS: De possest [1460], n. 72; Sermo [Jan. 1454] CLXI, n.
4), aufgesprengt worden. Als Konsequenz dieser Diskussionen ist dann
zumindest im Possibilien-Raum die Idee einer ,pluralitas mundorum' erlaubt,
ja sie schien logisch sogar geboten. Im Blick auf diesen Horizont war eine

sozusagen .klassische' Lösung sicherlich die, daß nicht die All-Macht
Gottes (Schema II, A) zu bestreiten sei, sondern die unbegrenzte
Aufnahmefähigkeit einer an sich möglichen unendlichen Schaffensintention (C)

von Seiten des Zu-Erschaffenden oder a parte rei.4S Diesem Horizont der

capacitas wurde sachlich derjenige der Materie und des „posse fieri" zuge-

48 So Albertus Magnus: De caelo et mundo, Lib. I, tract. 3, c. 6, ed. P. Hoßfeld Opera
omnia V). Münster: Aschendorff 1971, 65: „est magna differentia inter id quod deus potest fa-

cere de absoluta potentia ipsius, et inter id quod in natura potest fieri". Vgl. zur Sache

DUHEM, Pierre: Le système du monde. Paris: Librarie scientifique A. Hermann et Fils 1913-

1959, Tome IX, 365; Petrus Lombardus: I sent, dist. 35, c. 1-6; dist. 36, c. 2; Thomas von
AquiN: 1 Sent., dist. 36, q. 1, a. 2; siehe HOENEN: Marsilius of lnghen (Anm. 18), »2-113 zu
Marsilius, Sent. I, q. 38, a. 4, ed. Hoenen (Marsilius von lnghen, Dissertation Nijmegen 1989,

Teil II, 39-41. LEIBNIZ: Essais de Theodicée, Troisième partie § 388; GP VI, 346: „les limitations

et imperfections y (sc. dans la creation) naissent par la nature du sujet, qui borne la

production de Dieu; c'est la suite de l'imperfection originale des creatures". Dies betrifft
sozusagen das „malum metaphysicum" und zeigt sich zunächst als „malum physicum", das die

körperlich-sensitive Natur alles Seienden, auch des Menschen, betrifft. Hingegen sind Laster
(vice) und Verbrechen (crime) erst Produkt der „operation interne libre de la creature (sc.

rationelle, intellectuelle)".



Aspekte der Transformation des Möglichkeits-Begriffs 373

ordent (D) - den höchsten Grad an Komplexität wird dies, vor Leibniz, in
Nicolaus Cusanus' Abhandlung De venatione Dei erhalten.49 Die
modaltheoretische Diskussion musste dann dringlich zu einer Klärung des
Verhältnisses zwischen dem rein an sich und logisch Möglichen (B) und dem
schöpfungs-logisch Möglichen führen (C), dies war aber nur dadurch möglich,

daß man B unter dem Index eines posse fieri analysierte und dadurch
die relationalen Bedingungen einführte, die den Bereich des possibile logi-
cum oder intrinsisch Möglichen (B) aufsprengen zu dem hin, was man als

possibile reale bezeichnen könnte - zu dem, was ich das extrinsisch Kom-
possible genannt habe (C). Die wirkliche Welt (E) ist das possibile reale (C)
auf der Basis des posse fieri (D). Immer bleiben wir hier jedoch in eine vor-
voluntaristischen Grund-Position, die der Allmacht Gottes absolute Grenzen
in der Rationalität des Möglichen zieht: „non potest facere (Deus) contra
institutionem naturae ordinatae", so etwa Bonaventura in seinem
Sentenzen-Kommentar.50 Die .Dinge' (res) sind „in Gott", aber nicht als sie selbst,
als „res ipsae", auf zweifache Weise: als in ihrer Ursache (Gott als cogno-
scens) und als in ihrer Möglichkeit (Gott als potens producere)51, d.h. sie

49 Hierzu PEROU: Niccolö Cusano (Anm. 14), 496-511 mit einschlägiger Literatur.
50 BONAVENTURA: In sent. I, dist. 42, art. unicus, q. 3, Opera 1, 595a; IB.: 59511-5963 die

Unterscheidung der Typen des .impossibile', hier gilt kategorisch, daß im vierten Modus des

„impossibile secundum illustrationem veritatis aeternae", 596a, daß das göttliche Wollen/
Können nichts vermag gegen den „ordo divinae sapientiae", d.h. etwa gegen die logischen
Impossibilia (quod duo opposita insint eidem et secundum idem, duo et tria non esse quinque).
Wie wir wissen, wird sich dies Regimen der Ordnung göttlicher Weisheit (ordo divinae
sapientiae, so auch 597a) im Zeitbogen bis hin zu Descartes' Meditationes de prima philosophia
für einige Denkansätze dramatisch ändern. Zu potentia absoluta-ordinata siehe, neben
THOMAS VON Aquin: Summa contra gentiles 1, c. 35; S. th. 1, q. 25; De potentia q. 1, art. 6,
auch grundlegend Duns SCOTUS: Ordinatio I, dist. 44, n. 3: „In omni agente per intellectum
et voluntatem, potente conformiter agere legi rectae et tarnen non necessario conformiter
agere legi rectae, est distinguere potentiam ordinatam a potentia absoluta; et ratio huius est,
quia potest agere conformiter illi legi rectae, et tunc secundum potentiam ordinatam (ordi-
nata enim est in quantum est principium exsequendi aliqua conformiter legi rectae), et
potest agere praeter illam legem vel contra earn, et in hoc est potentia absoluta, excedens
potentiam ordinatam. Et ideo non tantum in Deo, sed in omni agente libere - qui potest agere
secundum dictamen legis rectae et praeter talem legem vel contra earn - est distinguere
inter potentiam ordinatam et absolutam; ideo dicunt iuristae quod aliquis hoc potest facere de
facto, hoc est de potentia sua absoluta, - vel de iure, hoc est de potentia ordinata secundum
iura". Zur Sache siehe Randi, Eugenio: Il sovrano e l'orologiaio. Due immagini di Dio nel di-
battito sulla ,potentia absoluta' fra XIII e XIV secolo. Firenze: La Nuova Italia Ed. 1987;
Courtenay, William J.: Capacity and Volition. A History of the Distinction of Absolute and
Ordained Power. Bergamo: Lubrina 1990.

51 BONAVENTURA: In sent. I, dist. 36, art. 1, q. 1, Opera I, 493b: „Dicendum quod aliquid
dicitur esse in aliquo tripliciter: vel secundum actualem existentiam, vel secundum similitu-
dinis praesentiam, vel secundum causativam potentiam. Primo modo sunt res in universo,
secundo modo in cognitiva substantia, tertio modo in sua causa. His duobus modis ultimis
res sunt in Deo, quia est cognoscens res antequam fiant, et potens producere"; art. 2, q. 1,

496a-b. Für Duns Scotus ist das Gewußt-Werden (esse cognitum) einer Sache immer ein „esse

diminutum", also auch im Denken Gottes (dies wird dann Ockham radikal verneinen,
Scriptum 1, d. 35, q. 5; OTh IV, 490-497); das Sein oder Existieren dieses cognitum (extra



374 Thomas Leinkauf

sind dort im Intellekt Gottes als Wesenheiten, die an sich möglich sind (B)
weil sich ihre Faktoren in ihnen selbst nicht widersprechen non repugnan-
tia), aber, wie es Heinrich Schepers genannt hat, als „ungegliederte
Unendlichkeit von Möglichkeiten"; und sie sind dort im Willen Gottes als

Möglichkeiten, weil sich ihre Faktoren unter einander nicht widersprechen
(non incompossibilia, C-D) und daher eine mögliche Welt bilden können.
Man könnte diese beiden Aspekte des im Sein Gottes vorfindlichen Möglichen

als den der .Denkbarkeit' (Nicht-Repugnanz der inneren Faktoren
einer Sache, Intelligibilität) und der .Schaffbarkeit' (Nicht-Repugnanz der
äußeren Relationen einer Sache mit allen anderen Sachen, Kompossibili-
tät) bezeichnen. In letzter Konsequenz öffnet sich mit dem zweiten Aspekt
nicht nur der Häresie-verdächtige und zudem nicht-aristotelische (siehe
De coelo 277b, 279a) Horizont einer Pluralität der Welten, wie er ja seit
dem 13. Jahrhundert durchaus diskutiert worden ist, sondern vor allem
derjenige nach der Frage des zureichenden Grundes für die wirklich existierende

Welt, wie sie Leibniz dann mit aller Schärfe stellen wird (unter dem
Index: de mundo optimo) und mit seinem Konzept der „Begriffsinklusion"
in Verbindung mit der Wahl des Besten aus konkurrierenden Möglichkeiten,

d.h. einer Synthese aus Logik und Metaphysik, zu beantworten sucht.52
Wieviel das Denken des späten Leibniz der angedeuteten mittelalterlichen

Diskussion verdankt, die dann vor allem durch den Skotismus und
dessen Rezeption im jesuitischen Bereich, etwa bei Suärez, eine bis hinein
ins 17. Jahrhundert wirkende, wegweisende Orientierung erfuhr, ist
offensichtlich.53 Den Zusammenhang der hier von mir herausgestellten Faktoren

A, B, C und D mit Blick auf die tatsächlich existierende Welt E konnte
es nicht unberührt lassen, daß, wie wir wissen, in der großen Entwicklungs-

Deum) hängt dann vom Willen der verursachenden Instanz ab, SCOTUS: Lectura 1, dist. 36,

quaestio unica, n. 26; Vat. XVIII, f. 468-9. Der Status der .Ideen' im Denken Gottes ist bei
Scotus derjenige eines esse cognitum et diminutum (ontisch: ein Nicht-Sein oder Nichts,
nihil), dessen Existenz oder Wirklichkeit von willentlicher Setzung abhängt; Heinrich von
Gent hingegen gibt den Ideen in Gott ein wesentliches Sein (esse essentiae), das es von fiktivem

Sein abgrenzt und dessen Grad an Sein eine Vorstufe zum wirklichen Sein (esse)
darstellt, in: Summa quaestionum ordinarium, a. 21, q. 4. Parisiis 1520 [ND Paderborn: Schö-

ningh 1983]), f. i27r-v. Hier stellt sich das Problem, ob noch von einer .creatio ex nihilo'
gesprochen werden kann (dies kritisierten Richard von Middleton wie Scotus daran), nicht
jedoch die Frage nach der Funktion des Willens hinsichtlich der Existenz-Setzung, siehe
Hoenen: Marsilius von Inghen (Anm. 18), 130-132, zu Ockham 135-139.

52 Zur Sache siehe KRÜGER, Lorenz: Rationalismus und Entwurf einer universalen Logik
bei Leibniz. Frankfurt/M: Klostermann 1969, 32-36; LORENZ, Stefan: De mundo optimo.
Studien zu Leibniz' Theodizee und ihrer Rezeption in Deutschland (1710-1791) Studia Leibni-
tiana Supplementa 31). Stuttgart: Steiner 1997, vor allem 47-82, 48. Den Grundsatz vom
zureichenden Grund hat Leibniz schon in den 1670er Jahren formuliert, siehe etwa die Confes-
sio philosophi (1672/1673), A VI/3, n. 7, 118: „nihil esse sine ratione, fundamentum est physi-
cae et moralis".

53 Vgl. hierzu LEINKAUF, Thomas: Gottfried Wilhelm Leibniz. Systematische Transformation

der Substanz: Einheit, Kraft, Geist, in: Kreimendahl, Lothar (Hg.): Philosophen des 17.

Jahrhunderts. Darmstadt: Primus-Verlag 1999, 209-212 mit weiterfuhrenden Hinweisen.



Aspekte der Transformation des Möglichkeits-Begriffs 375

linie von Duns Scotus über Suärez zu Kant das zuvor erwähnte „intelligi-
bile", also die rein rational zu erfassende Wesensbestimmung einer Sache,

zum alleinigen Kriterium philosophischen, d.h. metaphysischen Wissens,
geworden ist und damit auch zum Kriterium des Möglichen schlechthin -
ob ,an sich' (B) oder eben .secundum intentionem Dei' (C mit Blick auf D)

- dadurch aber eben auch die hier verhandelte Modalform des Möglichen
in diejenige des Notwendigen zu kollabieren drohte.54 Nicht die
(logischrationale) Unmöglichkeit einer anderen möglichen Welt oder Wirklichkeit
hindert diese daran ins Sein (Existenz) zu treten, sondern die Tatsache,
daß sie für die Weisheit (also den Intellekt) Gottes nicht zukunfts-fähig
ist, weil diese nur das Beste oder eben: die beste Welt, nicht irgendeine
mögliche Welt, wählt (eligit) oder „will".55 Neben die Nicht-Repugnanz der
Wesensformen und -begriffe, die an sich möglich sind, sowie die Nicht-In-
kompossibilität des Möglichen, das im Kontext mit anderem Möglichen
wirklich sein könnte, treten dann schrittweise die Totalität (absolute
Vollständigkeit) und Harmonie (absolute Wechsel-Relation) als Bedingungen
für die ,eine' wirkliche - tatsächlich geschaffene - Welt. Das ist dann die
eigentlich von Gott so „gewollte" Welt, für die Leibniz auf jeden Fall mehr
Gründe angeben können wollte, als das ,quia voluit', das (epistemologi-
sche) Stoppschild seit Augustinus bis hin zu Scotus. Der letzte Grund für
die Wahl für E (auf Basis des Potentiales von C-D) ist dann die vollständige

Verträglichkeit aller und zwar noch der kleinsten, scheinbar kontingen-
ten Bestimmungen aller Einzelseienden untereinander.

V.

Die metaphysische Möglichkeit, deren Sachstruktur Leibniz wohl vor
allem durch seine Kenntnis des Duns Scotus und von dessen frühneuzeitlicher

Schule sich erarbeitet hat,56 wird sozusagen auf die Physis ausge-

54 KRÜGER: Rationalismus und Entwurf einer universalen Logik (Anm. 52), 38: „Damit
aber ist die Nichtexistenz des betrachteten Möglichen bereits ausgeschlossen, und es wäre
seinem Begriff nach notwendig geworden"; siehe die Diskussion bei LORENZ: De mundo opti-
mo (Anm. 52), 48-49.

55 Leibniz: Specimen quaestionum philosophicarum (1664), A VI/i, 69-95, 1- X, § 3; 86:
„Uti, cum negatur, potuisse mundum a Deo aliter, quam factus est, creari. Non quod impos-
sibile est, sed quia ob sapientiam Conditoris, qui optimum eligit, non erat futurum". Zum
Kontext des Harmonie-und Totalitäts-Begriffes siehe LEINKAUF, Thomas: Diversitas identita-
te compensata. Ein Grundtheorem in Leibniz' Denken und seine Voraussetzungen in der frühen

Neuzeit, in: Studia leibnitiana 28 (1996), 58-83; 29 (1997), 81-102.
56 Hierzu siehe MONDADORI, Fabrizio: Modalities, Representations and Exemplars: The

,Region of Ideas', in: HEINEKAMP, A./LENZEN, W./SCHNEIDER, M. (eds.): Mathesis rationis.
Festschrift für Heinrich Schepers. Münster: Nodus-Publ. 1990, 169-188; De CANDIA, Gianluca:
Die Scotus-Rezeption des jungen Leibniz, in: Studia leibnitiana 48 (2016), 119-150, bes. 123-
127. Wichtige Autoren, die Leibniz mit Blick auf Scotus nachweislich gelesen und auch
zitiert hat sind: Francisco a Sancto Augustino Macedo (1596-1681), Collationes doctrinae S.

Thomae et Scoti: cum differentiis inter utrumque, textibus utriusuqe ßdeliter productis, sen-



376 Thomas Leinkauf

dehnt, die Akzidentien werden, wie ich es an anderer Stelle einmal diskutiert

habe, essentialisiert.57 Dabei ist klar, daß Leibniz in der Linie, die von
Thomas, Bonaventura und Scotus ausgeht, eine klar anti-voluntaristische
Position einnimmt, die vor allem durch die bebaiôtâtê arche des zureichenden

Grundes (bei den aristotelisch geprägten Scholastikern war es der
Widerspruchssatz) garantiert ist: dadurch wird sichergestellt, daß schon die
Wesensformen der Dinge ihre Möglichkeiten einbegreifen! Diese
Möglichkeit als solche, also das, was wir auf unserem Hilfs-Schema II unter B-
C-D markiert haben, das esse essentiae, wird aus der Sicht von Leibniz von
Gott nicht „gemacht", sondern er erwirkt ausschließlich ihre Existenz, das

esse existentiae.5S Im Possibilien-Horizont à la Leibniz ist jedoch alles das

impliziert, was in der Tradition zuvor als zumindest problematisch gegolten

hatte: das Üble, das Böse, die Sünde, der Mangel etc. Der Weg sagen
wir von 1250 bis 1670 ist da sehr lang, von Bonaventuras klarer Aussage:
Deus non potest in mala vel privatoria, bis zu derjenigen des (noch
jungen) Leibniz: „peccata bona sunt, id est harmonica, sumta cum poena aut
expiatione"!59 Alle zentralen Faktoren, die seit der hochscholastischen Dis¬

tendis subtiliter examinatis, commentariis interpretum Caietani et Lychtei diligenter exus-
sis et aliarum apte prolatis. Pataviae: 1671 (befindet sich in der Bibliothek von Leibniz,
Sigle HOFBIB F), spät 1706 hat Leibniz erworben Johannes Poncius (1603-1661), Scotus Hi-
berniae restitutus. Parisiis: 1660 (ebenfalls in der Bibliothek Sigle Gg-A 682), vgl. etwa A

VI/4, B, 1343, 1374. Natürlich hat es auch eine indirekte Kenntnis von Thesen und Lehrstücken

des Scotus gegeben, die durch Autoren wie B. Pereira, J, Zabarella, F. Suârez, de
Bassoles oder Fonseca, um nur einige zu nennen, vermittelt wurden, Mondadori hat zusätzlich

dauf hingewiesen (175), daß Leibniz auch über den Kommanter des Cajetan zur Summa
theologiae des Thomas von Aquin, dort Pars 1, q. 14, a. 5, n. 10-11; q. 15, a. 1, n. 6-8, den
Begriff des „esse objectivum" aus der Sicht des Scotus kennen konnte.

57 Hierzu Leinkauf, Thomas: Der Ternar essentia-virtus-operatio und.die Essentialisierung
der Akzidentien, in: Philosophie im Umbruch, hg. von Arbogast Schmitt u. Gyburg Radke-
Uhlmann. Stuttgart: Franz Seiner Verlag 2009,131-153.

58 Siehe unten Anm. 62-63. Leibniz: Brief an Magnus Wedderkopf, Mai 1671; A II/i, n. 60,
117-118, 117: „Essentiae enim rerum sunt sicut numeri continentque ipsam Entium possibilita-
tem, quam [!] Deus non facit, sed existentiam: cum potius illae possibilitates seu Ideae
rerum coincidant cum ipso Deo [...]. Cum autem Deus sit mens perfectissima, impossibile est

ipsum non affici harmonia perfectissima, atque ita ab ipsa rerum idealitate ad optimum ne-
cessitari". Der hier sichtbar werdenden möglichen Nezessitierung Gottes durch diese perfekte

Harmonie wird Leibniz später, vor allem in seinen Essais de Theodicee sur la Bonté de

Dieu, la Liberté de l'Homme et l'Origine du Mal (1710), Discours préliminaire § 2, GP VI, 50,
mit dem Konzept der Wahl des Besten durch die „moralischen Notwendigkeit" zu begegnen
versuchen; siehe auch Premiere partie § 20, 114-115: „les vérités eternelles qui sont dans
l'entendement de Dieu, indépendamment de da volonté".

59 Für Bonaventura siehe In sent. I, dist. 43, art. unicus, q. 1; Opera 1, 607b; für Leibniz
etwa den Brief an Magnus Wedderkopf (vmtl. Mai 1671), A II/i, n. 60, 118; wichtig hierzu: De

libertate, contingentia et serie causarum, Providentia (1689), A VI/4, n. 326, 1653-1659, hier
1656-1657: „itaque pro certo habere possumus, omnia a Deo fieri perfectissimo modo, neque
quicquam ab eo praeter rationem agit [...] peccata oriuntur ex originali rerum limitatione.
Deus autem non tarn peccata decemit, quam certarum substantiarum possibilium, futurum
peccatum liberum in notione sua compléta sub ratione possibilitatis iam involventium, to-
tamque adeo rerum seriem cui inrunt [Futur!] connotantium, admissionem ad existendum";



Aspekte der Transformation des Möglichkeits-Begriffs 377

kussion um das mögliche Sein angeführt worden sind, finden sich durch
eine neue Synthese vereinigt, auch in Leibniz' System:

i) die Allmacht Gottes, die jedoch ihre inneren Grenzen am Intellekt Gottes

(der die Ideen zu seinen .Objekten' hat) findet:60 Gott kann nichts
Wollen, was ihm sein Intellekt nicht als rational ausgewiesen hat; ii) die
Anreicherung des Horizontes des Intelligiblen, der Wesensformen und der
Ideen durch die Kriterien Repugnanz und Kompossibilität; iii) die Reflexion

auf mögliche Welten; iv) das Insistieren auf didere Singularität der
faktischen Welt, die diese allein aufgrund der Tatsache einnimmt, daß sie
die Beste ist und ihre Existenz die größte Kapazität an Seins-Wirklichkeit
dokumentiert.61

Was hinzutritt ist die v) systematisch konsequente Ausdehnung der
Wesensbestimmungen auf die Ganzheit oder Totalität dessen, was einem
Einzelsein zukommen konnte - damit aber eben auch die Ausdehnung der
metaphysisch-theologischen Implikationen des Monas-Begriffs auf alles das,

was existiert. Nicht mehr nur eine Theologisierung des Möglichen also,
sondern eine Theologisierung des Wirklichen, dies natürlich unter dem
Index der Bedingung des Optimums. Das schien aber auch unumgänglich,
wenn wir bedenken, daß von Möglichem immer nur sinnvoll als Möglichem

in Bezug auf eine ihm zukommen könnende Wirklichkeit gesprochen

werden kann. Wenn also das Mögliche selbst einen Status von
Wirklichkeit erhält, wie es hier auf jeden Fall für dessen Subsistenz im Denken
Gottes angenommen wird, dann scheint es eben auch kein Mögliches mehr
zu sein, sondern selbst ein Wirkliches - eine wirklich intelligibel subsistie-

Confessio philosophi (1672/3), A VI/3, n. 7, 122: „Peccata scilicet contingere ita ferente har-
monia rerum universali, lucem umbris distinguente, Harmoniam autem universalem non a

voluntate Dei, sed intellectu seu idea, id est natura rerum esse. Eidem ergo peccata transcri-
benda, peccata proinde non voluntatem, sed existentiam Dei sequi". Die Übel, das Böse und
die Sünde sind also für Leibniz in provokanter Weise integrale Momente der „series rerum"
der geschaffenen (besten) Welt, so daß gilt: „[...] ita sublatis peccatis tota rerum series longe
alia futura erit. Sublata, vel mutata rerum serie, etiam ultima ratio rerum, id est Deus e medio

tolletur mutabiturque" (IB.).
60 Vgl. LEIBNIZ: Theodizee § 7 und § 20; NE III 4, 17; GP VI, 422, 449; VII, 305 wird der

inner-göttliche Ideen-Raum als „regio idearum" bezeichnet. Zum eindeutig platonischen,
vermutlich durch Marsilio Ficino vermittelten Hintergrund vgl. LEINKAUF, Thomas: Leibniz und
Piaton, in: Zeitsprünge 13 (2009), 23-45. Dennoch weist Leibniz gegen die antike (PLATON:
Tim. 30C, 51E-52A) und einen Großteil der mittelalterlichen Tradition seit Avicennea die
Unabhängigkeit und Selbständigkeit der Idee bzw. Essentialbestimmungen zurück. Sie sind
ihm Teil des (an AUGUSTINUS: De diversis quaestionibus 83, q. 46, n. 2; Retractationes I, 3, n.
2 angelehnten) „mundus intelligibilis", dessen ,Ort' das Verbum divinum oder der Intellekt
Gottes ist, siehe GP VII, 614.

61 Leibniz Ms ohne Titel und Datum, GP VII 289-291, 290, § 10: die Welt ist „maxime ca-
pax" mit größter „quantitas realitatis", sie ist (§ 9, 289): „ea rerum series, per quam pluri-
mum existit, seu series omnium possibilium maxima".



378 Thomas Leinkauf

rende Wesensform oder Essential-Bestimmung - zu sein.62 Von dieser
Wirklichkeit des Möglichen muß dann eben diejenige unterschieden werden,
die es als existierend oder geschaffen .extra causam suam' - und eben nicht
intra - ansetzt, je höher oder größer hierbei wiederum der Kompossibili-
tätsfaktor angesetzt wird, desto expliziter wird auch diese Wirklichkeit .ex¬
tra causam suam' ihres Kontingenz-Charakters entkleidet und gleichsam
essentialisiert.63 Die Differenz zwischen Möglichkeit und Wirklichkeit im
Sinne des esse existentiae scheint dann bei Leibniz, ein weiterer Punkt vi,
von den modalen Kriterien weg auf die ontologisch-werthaften Kriterien
verschoben zu sein, d.h. auf die Quantität und Qualität der relationieren-
den Prädikate, die alle Seienden zur vollkommensten und besten harmonischen

Ganzheit (totalitas, totum) verknüpfen. Nur vor dieses Optimum will
Leibniz noch einen (singulären, individuellen) Existenz-Indikator stellen
(der ja dem reinen Possibilien-Raum, egal welcher Perfektion, nicht von
sich her zukommen kann).64

VI.

Was man, bei aller Komplexität im Einzelnen, doch sehen kann, ist sicherlich

Folgendes: durch die Intensivierung der Diskussion des Möglichen
wird vor allem auch der Begriff des Wirklichen in vielfacher Weise
modifiziert - ebenso wie, in Parenthese gesagt, die Diskussion des Seins oder

62 Leibniz sagt dies auch ganz klar, insbesondere in den Essais de Theodicée, Seconde
partie § 184; GP VI, 226 - nachdem zuvor ausfuhrlich und zustimmend in § 183 aus Pierre
BAYLES: Pensées diverses, c. 152, Bd. II, 774-775 zitiert worden ist, mit der an die scholastische

Tradition anschliessenden Behauptung: « cet emprire (de la volonté de Dieu) ne s'etend

que sur l'existence des creatures, il ne s'etend point aussi sur leurs essences » - heißt es 226:
« c'est à mon avis l'entendement Divin qui fait la realité des Vérités eternelles: quoyque sa
volonté n'y ait point de part. Toute realité doit être fondée dans quelque chose d'existant ».

63 Das Existieren .außerhalb' der Ursache ist auch für Suàrez das entscheidende Kriterium,

vgl. SüArez: Disputationes metaphysicae (1597), Opera XXV, Disp. XXXI, sect. 1, n. 4:
„existentia non convenit creaturae nisi per causam efficientem et ideo non potest creatura di-
ci actu esse, nisi facta sit; sect. 12, n. 5: „quid enim aliud est existere quam extra causas esse".

64 Siehe die treffenden Beobachtungen von André Robinet in seinem Beitrag ROBINET:

De la notion individuelle complète et concrète: logique et metaphysque dans les textes de

Leibniz, in: Heinekamp/Lenzen/Schneider (eds.): Mathesis rationis (Anm. 56), 103-118, hier
115: « 11 n'y a pas de passage du complet au concret parce que l'existence ne fait pas partie
des perfections calculés en optimum. Aucune texte ne mentionne l'existence parmi les
perfections compossibilisées [...]. Le meilleur des mondes possibles est un monde [...] possible.
Il n'est pas le monde réel ». Nicht folgen kann ich ihm allerdings in der These, daß die Kon-
tigenz im Schöpfungsakt deswegen „radikal" werde, weil der Schöpfungswille (volonté
créatrice) ihn in jedem Moment „aussetzen" (suspendue) könne (117) und daß es für diesen Willen

eher eine Determination bezüglich des „Wie" (comment), nicht jedoch des „Warum"
(pourquoi) gebe (118). Aus meiner Sicht ist dies Warum gerade substantielle in der
Unausweichlichkeit begründet, das auf rationalen Kriterien basierende .Beste' wirklich werden zu
lassen - der Wille des Leibnizschen Gottes ist nicht radikal von seinem Intellekt und dessen

begründeten Entscheidungen abgespalten oder selbständig.



Aspekte der Transformation des Möglichkeits-Begriffs 379

des Etwas auch denjenigen des Nichtseins oder Nichts tangiert hat. Damit
einerseits, um wieder von Leibniz sozusagen auf die Sichthöhe seit der
Avicenna-Rezeption des Hochmittelalters zurückzugehen, das Mögliche
als esse essentiae oder als forma und idea nicht ein Sein vor allem Sein,
einen Wirklichkeits-Status erhält, der in gewißer Weise das esse existentiae
oder die realitas ipsa überflüßig machte (sozusagen ein Ideen-Raum ohne
jede Individualität-Singularität)65 oder damit, andererseits, die Herausstellung

eines exklusiven Wirklichkeitsanspruchs für das esse existentiae oder
esse singulare nicht deren Wesensformen in ihrer normativen Selbständigkeit

ebenso überflüßig machte (ein Horizont des Individuellen ohne jede
trans-individuelle, intelligible Norm)66, mußte schon seit dem hohen Mit-

65 Dies steht vielleicht im Hintergrund der doch, sieht man die seit Heinrich von Gent
laufende Diskussion um das esse essentiae und dessen Status als eines von Avicenna
herkommenden Aus-sich-Seins (hier: de se-esse), auf einem anderen Denkansatz beruhenden
Position des Suärez, die dem wesentlichen Sein kein .reales' Sein ohne den Setzungsakt
Gottes zusprechen will, SuAREZ: Disputationes metaphysicae (1597), Opera XXV, Disp. XXXI,
sect. 2 (zur ratio possibilitatis), n. 1: „statuendum est, essentiam creaturae, seu creaturarum
de se, et priusquam a Deo fiat, nullum habere in se verum esse reale, et in hoc sensu, praeci-
so esse existentiae, essentiam non esse rem aliquam, sed omnino esse nihil". Suàrez will sich
hier mit Scotus eins wissen (hoc in parte Scotus nobiscum convenit in principio posito, quod
essentiae creaturarum, etiam a Deo sint cognitae ab aeterno nihil sunt, nullum verum
esse habent, antequam per liberum Dei efficientiam illud recipiant". Zur Sache COURTINE:

Suàrez et le système de la métaphysique [Anm. 8], 298-321, 298: für Suàrez könne man nicht
behaupten, daß die possibilia einen „ordre autonome, étrangère à Dieu" besäßen, «

indépendant de lui, et par conséquent s'imposent nécessairement à sa volonté ». Aber auch für
Scotus sehen wir: Die Existenz oder das Wirklich-Sein der Washeiten oder Wesensgehalte
würde für Scotus eine creatio ex nihilo zunichte machen, daher kam diesem .Sein" des Was-
heitlichen nur ein Status des intelligiblen Seins zu, das „hervorgebracht", aber nicht
„erschaffen" ist (SCOTUS: Ordinatio I, d. 36, q. un„ n. 13; II, d. 1, q. 2, n. 84). Auch Suärez selbst
rudert etwas später XXXI, sect. 2, n. 2 zurück von der harten These des „omnino esse nihil"
zu derjenigen Einsicht, daß: „ipsa essentia natura, quiditas) et semper est aliquid in gene-
re essentiarum et in esse intelligibili et in potentia activa creatoris, licet non in esse reali
actuali". Es gibt also ein ,Sein' der Wesensformen und Essenzen vor dem aktualen Wirklichsein
(als creatum), zumindest in der „potentia Dei" und dem „esse intelligibile"! Darauf deutet
Suärez auch hin in SuAREZ: Disputatio I, sect. 4, n. 21 (ganz im Sinne dessen, was man bei
HEINRICH VON Gent: Quodl. XI, q. 3, ed. Parisiis 1518, f. 45orI finden kann): „homo [...] non ideo
est animal rationale, quia Deus talem ilium cognoscat, seu quia in exemplari divino talis
repraesentatur, sed potius ideo talis cognoscitur, quia ex se postulat talem essentiam".

66 Nochmals ein kurzer Hinweis auf Nikolaus von Autrecourt: dieser hat in dem Absatz
An aliqua eadem causa possit produci diversos effectus in specie seines Exigit ordo executions,

folgende Feststellung gemacht (Nikolaus von Autrecourt: Exigit [Anm. 18], 255:
„omnis entitas possibilis, cuius positio esset conveniens et ad ornatum universi, est; sed illa
est quaedam entitas possibilis, scilicet causa directe correspondens effectui; non enim inclu-
dit repugnantiam in conceptu et eius positio est conveniens; (conveniens) enim videtur quod
quilibet effectus producatur a causa sibi convenienti. [...] causa naturalis operatur semper
secundum suum totum cognatum". Die realen Möglichkeiten der Entfaltung einer Sache
liegen in deren „virtus activa", die sozusagen die inner-natürliche Dimension des Besten
bereitstellen - es wäre interessant, aber das sagt der Text hier nicht, in welcher Weise die
Schöpfungsintention Gottes diese aktiven Potentiale in ihrem universalen Kalkül als wech-



380 Thomas Leinkauf

telalter eine differenzierte Abwägung der Optionen in die intellektuelle
Öffentlichkeit eingespeist werden, sei dies über bestimmte Distinktionen
in den Sentenzen-Kommentaren, sei es in vielen Quodlibeta, sei es in Teilen

einer Summa. Das Resultat, wenn man denn davon sprechen kann, ist
eine Diskussion, deren Rekonstruktion vielleicht noch immer nicht den
Grad an Subtilität und Substantialität erreicht hat, den sie selbst über den
Zeitraum zwischen 1250 und 1700 vorgelegt hatte. Was sich zeigt sind u.a.
folgende Zuordnungen, die zum Teil auch im vorhergehenden Text thematisch

gewesen sind - die Forschung müßte allerdings noch in genauerer
Weise aufzeigen, wie in diesem Diskussionskonfinium der Begriff des
Möglichen (possibile) in den hier aufgezeigten semantischen Schattierungen
tradiert oder modifiziert worden ist: diejenige des creatum zum positum
oder des creabile zum ponible mit Gott als der causa extrinseca; diejenige
des esse essentiae mit dem reinen Aus-sich-Sein oder der reinen, nicht-gesetzten

Wesenhaftigkeit; diejenige des esse existentiae mit dem esse singulare

sowie der nicht-propositionalen Direkterfahrung oder -erfassung (cog-
nitio intuitiva); diejenige, analog hierzu, des esse essentiae mit der ratio-
nal-definitorischen Operation; diejenige aber auch des possibile reale mit
der Setzungs-Intention Gottes, des possibile logicum mit der nicht gesetzten,

aus sich heraus seienden Nicht-Widersprüchlichkeit, diejenige der
klassischen Transzendentalien und der sie begleitenden Differenzierungen von
Seins-Lehre oder Ontologie (allgemeine Metaphysik) und (spezielle)
Metaphysik (in Physik, Theologik und Mathematik) mit einer diese noch
übergreifenden, unitiven, super-transzendentalen Seinsweise, die den Begriff
der Metaphysik veränderte und die allgemeine Seinslehre (Ontologie)
immer stärker in den Vordergrund treten ließ67 (hier ist, über den Jesuiten
Benedictus Pereira [1535-1610], der Einfluß des Duns Scotus nicht zu
übersehen68) - alle diese Zuordnungen, zu denen sich sicherlich noch andere
hinzufügen ließen, haben bis hinein in die Wolff-Schule und die Philosophie

Kants und des Idealismus ihre provozierende Attraktivität behalten.
In ihnen jedoch, das sollte deutlich geworden sein, hat der Begriff des

Möglichen eine immer differenzierte Bedeutung und Stellung erhalten.

seiweise sich bedingend antizipiert haben könnte. Dann wären wir natürlich auf direktem
Wege zu Leibniz.

67 Hierzu siehe die Ausführungen von COURTINE: Suarez et le système de la métaphysique
(Anm. 8) und vor allem auch LAMANNA, Marco: La nascita dell'ontologia nella metafisica di
Rudolph Göckel (1547-1628). Hildesheim: Olms 2013; LEINKAUF: Philosophie des Humanismus
und der Renaissance 1350-1600. Hamburg: Meiner 2017, Bd. 1, 107-110.

68 PERERIUS (Pereira), Benedictus: De communibus omnium rerum principiis et affectio-
nibus, 1562. Ebenso wichtig: FONSECA, Petrus: Commentarii in libros Metaphysicorum, 1577-

1579. Coloniae: 1616; SUAREZ, Franciscus: Disputationes metaphysicae, 1598 (erste Publikation
im Reichsgebiet: Moguntiae 1600); GOCLENIUS (GÖCKEL), Rudolphus: Isagogê in Peripateti-
corum et Scholasticorum primam Philosophiam quae dici consuevit Metaphysica Francofurti:
Palthenius 1598.



Aspekte der Transformation des Möglichkeits-Begriffs 381

***

Schemata

Schema I (radikal vereinfacht)

A Gott (Intellekt-Wille)
B Ideen in Gott (Intellekt), wird dann zu B-C-D in Schema II, vgl.
ABAELARD: Theologia Christiana IV, n.138 Corpus Christianorum 12), 335;
V, n. 7; 349; ACHARD von St. Viktor: De unitate Dei et pluralitate crea-
turarum (1170/1171) I, 38, ed. Martineau. Saint Lambert de Bois: Ed. du
Franc-Dire 1987,108; I, 44-45; 116-118; I, 48; 130.

Kontingenz
C Welt wird dann später zu E

Schema I —» II (Mittelpiatonismus bis 12. Jahrhundert)

Schema II
A Allmacht Gottes (potentia absoluta), Intellekt Gottes (intellectus divi-
nus)

—» schlechthinnige Setzungsmöglichkeit als Setzungsmacht, BONAVENTURA:

In sent. I, q. 42, art. unicus, q. 2, Opera I, 593b:

quod (Deus) potest omne quod posse est potentiae ; et in se potest omne
quod est potentiae simpliciter; in alio potest quod est potentiae imperfectae
[...] dicitur omnipotens, quia potentia eius ad omnia sufficit et in nulllo deficit";

sofern das ,possibile' durch die .potentia' hervorgebracht wird (causatur),
ist es ein diminutum: possibile (A-B) diminuit de ratione potentiae (C).

Bereich des Essentiellen (intra Deum: essentiae, res ratae), reine
Rationalität

B schlechthin, an sich Mögliches (simpliciter possibile, potentia ordinata)
—» possibile sine repugnantia; ideae =essentiae, vgl. BONAVENTURA: In

sent. I, dist. 35, art. unicus, q. 1; Opera I, 480a; q. 2; 48ib-482a; q. 3; 484a
mit Definition von Idee, alles mit Blick auf AUGUSTINUS: De diversis quaes-
tionibus, q. 46, n. 2: idea, causa primordialis, formae aeternae.

Bereich des Erschaffbaren, quasi materia intra Deum, relationale
Rationalität



382 Thomas Leinkauf

C das existieren könnende Mögliche (possibile secundum quid, potentia
ordinata)

—> compossibile in mente divina posse fieri [formaliter]) - vgl.
BONAVENTURA: In sent. I, dist. 35, art. unicus, q. 4; Opera I. 486a:

die Vervielfältigung der Ideen in Gott tangiert nicht die reale Einheit
(ad rem), führt jedoch zu einer Komplexität hinsichtlich der „ratio expres-
siva cognoscendi"! dennoch, so q. 5, 4880-4893, keine Ordnung und Rela-
tionalität, sondern Sach-Einheit (in Deo ideae sunt simpliciter unum

D Kapazität des Seienden (potentia receptiva, relativa, posse fieri [mate-
rialiter])

—> Verwirklichungsmöglichkeit von B, ordinatio ad se invicem, vgl.
Bonaventura: In sent. I, dist. 43, q. 3; Opera I, 612b, d.h. das Unendlich-
Sein ist dem geschaffenen Sein nicht gemäß (nullo modo convenit creatu-
rae); hinsichtlich der ,capacitas' gilt ib., q. 44, art. 1, q. 1; 620a: Deus facit
capacitatem (sc. mundi/creaturae), d.h. er hätte diese, entsprechend seiner
Schöpfungsintention erweitern können (maiorem capacitatem dare). Dies
läßt jedoch die Essentialstruktur der Welt (B) nicht zu: „non tarnen quantum

ad essentiarum nobilitatem maiorem (sc. potuit Deus fecisse mundum
meliorem)" (621a), ebenso aber läßt es auch die Realstruktur nicht zu: „res
non sunt capaces nisi ordinis finiti" (dist. 44, art. 1, q. 4; 625a); Leibniz,
Essais de Theodicée, Troisième partie § 388.

Kontingenz/Oboedienz-Schwelle:
—» divina virtus ad nihil arctetur; [...] quia posset omnino non facere

(dist. 44, art. 1, q. 4; 627a), zu obedientia mit Blick auf Materie (dist. 44,
art. 1, q. 1; 620b: materia prima est creata in omnimoda possibilitate et in
perfecta obedientia respectu Creatoris; 622a)

E wirklich existierende Welt
diese kann, trotz der unendlichen Mächtigkeit und Willenskraft Gottes

(potentia absoluta), nicht besser sein als sie substantiell oder ihren sie

bestimmenden Wesensformen nach ist (mundus ordinatus secundum poten-
tiam ordinatam), da, um einen infiniten Regress zu vermeiden, als einzige
ratio sufficiens das „quia voluit" oder besser: ,quia sic voluit' angesetzt werden

muss (BONAVENTURA: In sent. I, dist. 44, art. 1, q. 1; Opera I, 622a):

„quia voluit et rationem ipse novit".



Aspekte der Transformation des Möglichkeits-Begriffs 383

Zusammenfassung
Dieser Beitrag versucht einige Phasen der komplexen Transformation des

Begriffs der Möglichkeit (possibilitas) oder des Möglichen (possibilie)
zwischen Antike-Spätantike und jüdisch-christlichem Denkansatz nachzuzeichnen

und auf deren wichtige Auswirkung auf die System-Konstruktion von
Leibniz zu verweisen. Hierbei geht es auch um grundsätzliche ontologische -
vor allem den Status der Wesensformen im Verhältnis zu ihren eingeschränkten

Existenz-Bedingungen - und dann auch epistemologische - vor allem die

Aufladung des Begriffs des Einzel-Seienden und des Begriffs des Begriffs
(conceptus conceptus) selbst - Konsequenzen und deren Implantation in die

übergreifenden Diskussionen in den Disputationes und Summen. Als ein
zentraler Indikator der Verschiebung innerhalb des semantischen Konfiniums
des Möglichen ist hierbei die der Antike in dieser Radikalität unbekannte
Bedeutung des Schöpfungsbegriffs und der damit verbundenen zentralen
Bedeutung, die der lntentionalität und der Willenskraft und Wollens-Möglichkeit

der schöpfend-schaffenden Instanz zukommt.

Abstract
This contribution tries to show some of the steps which the quite complex
transformtion of the concept ofpossiblity or of the possible was submitted
to in the development of thought between the antique/late-antique and
Jewish-Christian traditions and, finally, to make clear the improtant influence

this discussion has had in the systematic thought of Leibniz. In this
context ontological—for example regarding the status of the essential forms
in relation to their contracted, limited instantiations—or epistemological
problems—for example the ever more complex concept of the individual
beings and of the concept of the concept itself—have been at stake and have
been integrated in the discussions that took place in the 'disputationes' or
'summae'. As a most central indication for the tranformations inside the
semantics of the concept of the possible is surely the central importance the

concept of creation implying also a new reflection on intentionality and
volition in the creator gained in the development from antique to the Jewish-
Christian thinking.




	Aspekte der Transformation des Möglichkeits-Begriffs durch die jüdisch-christliche Schöpfungslehre oder : die Theologisierung des Möglichen. Eine Diskussion mit Blick auch auf Leibniz

