
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 2

Artikel: Vom Mainstream zur Marginalisierung : die Stellung der Dominikaner
unter den Mendikanten zur Frage der Unbefleckten Empfängnis bis zur
Mitte des 14. Jahrhunderts

Autor: Riester, Andreas M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055251

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas M. Riester

Vom Mainstream zur Marginalisierung
Die Stellung der Dominikaner unter den Mendikanten
zur Frage der Unbefleckten Empfängnis bis zur Mitte

des 14. Jahrhunderts

Ausgangssituation

Als Thomas von Aquin (1225-1274) die Lehre vertrat, dass Maria in der
Sünde empfangen und erst später, auf jeden Fall aber vor ihrer Geburt
davon gereinigt wurde,1 war er damit keineswegs in jener Weise isoliert, wie
es später über viele Jahrhunderte hinweg für die Dominikaner gelten sollte,

als diese sich der breiten, durch die Franziskaner angeführten immaku-
listischen Front gegenübersahen. Im Gegenteil: Thomas stand damit zu
seiner Zeit in bester Gesellschaft nicht nur mit seinem Lehrer Albertus
Magnus (um 1200-1280)2, sondern geradezu selbstverständlich auch mit
den Franziskanergelehrten wie Alexander von Haies (um 1185-1245)3 oder
Bonaventura (um 1217-1274)4. Dabei ging es den großen Mendikantenleh-
rern - über die Ordensgrenzen hinweg - keineswegs darum, die Ehre
Mariens zu schmälern, vielmehr war ihr zentrales Anliegen, die
Erlösungsbedürftigkeit aller Menschen gewährleistet zu wissen. Dieses Dilemma zu
lösen, war erst Johannes Duns Scotus (um 1265/66-1308) beschieden, dem
es gelang, durch die Lehre von der Vor-Erlösung Mariens der Gottesmutter
die höchste Heiligkeit, also die völlige Freiheit von der Erbsünde,
zuzusprechen, ohne dass sie deshalb der Erlösungsordnung entzogen wäre.5

1 So lehrt Thomas etwa im Sentenzenkommentar: „[...] beata Virgo in peccato originali
fuit concepta" (THOMAS VON AQUIN: In III Sent. d. 3, q. 1, a. 1, qc. 1 co. [ed. Moos III, 98, 23])
und unterstreicht wenig später die Heiligung ante nativitatem (vgl. THOMAS VON AQUIN: In
III Sent. d. 3, q. 1, a. 1, qc. 3 co. [ed. Moos III, 100, 31)).

2 Albert hält unmissverständlich fest: „Beata Virgo contraxit peccatum prius, et postea
sanctificata fuit." (ALBERTUS MAGNUS: In III Sent. d. 3a, a. 8 ad 1 [ed. Borgnet XXVIII, 50]).

3 In diesem Sinn unterstreicht Alexander etwa: „B. Virgo in sua conceptione sanctificari
non potuit." (ALEXANDER VON HALES: Summa Theologiae III, inq. un., tr. 2, q. 2, m. 2, c. 1, a. 2

co. [ed. Quaracchi IV, 114, 76]).
4 Bonaventura erachtet die Lehre von der Heiligung nach der Beseelung fur „communion

[...] et rationabilior et securior" (BONAVENTURA: In III Sent. d. 3, p. t, a. 1, q. 2 co. [ed.
Quaracchi III, 67]; Hervorhebungen sind der Quelle übernommen); auch wenn der genaue
Zeitpunkt unklar bleibe, erachtet es Bonaventura für wahrscheinlich, dass die Heiligung
recht bald nach der Beseelung erfolgt sei (vgl. BONAVENTURA: In III Sent. d. 3, p. 1, a. t, q. 3

co. [ed. Quaracchi III, 71]).
5 Hierzu stellt Scotus zunächst drei theoretisch denkbare Optionen vor, nämlich dass

Maria nie in der Erbsünde war, indem ihre Seele bei der Eingießung von einer Ansteckung



33° Andreas M. Riester

Auch wenn es sich, wie der Blick aufAlexander und Bonaventura zeigte,
keineswegs um eine immer schon von den Franziskanern vertretene
Auffassung handelte, schloss sich dieser Orden im Nachgang zu Scotus dessen
Lehre an, während die Dominikaner unter Verweis auf Thomas der klassischen

Lehre die Treue hielten. Wie lief dieser Prozess aber näherhin ab?
Und wie verhielten sich die Theologen der anderen Bettelorden, also der
Karmeliten und der Augustinereremiten? Mit anderen Worten: Wie kam
es, dass der Dominikanerorden, der in dieser Frage zu Beginn mit Thomas
nichts anderes lehrte als die übrigen Orden, in die bekannte Isolation
geriet und bereits zur Zeit des Basler Konzils6 eine ordensspezifische
Minderheitenmeinung vertrat?7

Diese Bewegung nachzuzeichnen ist Ziel dieses Beitrags. Hierzu soll in
einem ersten Schritt die Haltung der Dominikaner im Nachklang zu Thomas
betrachtet werden, anschließend die Lehre der Franziskaner, bei denen eine

echte qualitative Änderung zu konstatieren ist. In einem dritten Schritt
kommen schließlich die anderen beiden Bettelorden in den Blick, die sich
ebenfalls positionieren mussten. Ein Fazit, das die Pendelbewegung hin
zur immakulistischen Lehre nicht nur in der universitären Theologie,
sondern, wenn auch in einem größeren zeitlichen Rahmen, ebenso im kirchlichen

Lehramt konstatiert, rundet die Ausführungen ab.

bewahrt blieb, sodann die auf Heinrich von Gent zurückgehende Lehre, dass sie einen
einzigen Augenblick in der Erbsünde war, im selben Augenblick aber von ihr gereinigt wurde,
und schließlich die allgemein verbreitete Ansicht, dass sie eine gewisse Zeit in der Erbsünde
war und dann von ihr gereinigt wurde - wenn es aber, so Scotus weiter, nicht der biblischen
oder kirchlichen Autorität entgegenstehe, müsse Maria die höchste Heiligkeit, also die erste
Option, zugesprochen werden (vgl. DUNS SCOTUS: Ord. III, d. 3, q. 1 co. 1 B [ed. Vat. IX, 179-
181, 28-34]). Dass es Scotus dabei um mehr ging, als um die bloße Möglichkeit, er also
vielmehr auch von deren Realisierung überzeugt war, zeigt sich an einer anderen Stelle im
Sentenzenkommentar, der gleichwohl nicht mehr der von ihm redigierten „Ordinatio", sondern
der so genannten „Lectura" angehört: Maria hätte die Sünde gehabt, wenn sie nicht davor
bewahrt worden wäre (vgl. DUNS SCOTUS: Lect. III, d. 18, q. un. [ed. Vat. XXI, 14, 49]).

6 Zum Basler Konzil sei vor allem verwiesen auf das umfangreiche und profunde Werk
HELMRATH, Johannes: Das Basler Konzil. 1431-1449. Forschungsstand und Probleme. Köln:
Böhlau 1987. Da diese Studie aber das Konzil als Ganzes behandelt, die vorliegende
Fragestellung in Basel aber verhältnismäßig unbedeutend war, streift Helmrath sie nur in einem
eher kleineren Kapitel (383-395).

7 Vgl. HORST, Ulrich: Nova Opinio und Novelli Doctores, Johannes de Montenigro,
Johannes Torquemada und Raphael de Pornassio als Gegner der Immaculata Conceptio, in:
HELMRATH, Johannes/MÜLLER, Heribert (Hgg.): Studien zum 15. Jahrhundert. Band 1 (FS Erich
Meuthen). München: Oldenbourg 1994,169-191, hier 169.



Vom Mainstream zur Marginalisierung 331

Die Formierung der Schulen in den Mendikantenorden

Der Dominikanerorden

Von Anfang an schlössen sich die Theologen des Dominikanerordens der
Lehre des Aquinaten an.8 Nach einer umfangreichen Betrachtung der Theologen

von 1250 bis 1350, zieht der Franziskaner Francisco de Guimaraens
sogar die Schlussfolgerug: „On ne connaît aucun dominicain de la première
moitié du XIVe siècle qui ait embrassé la doctrine de l'Immaculée
Conception."9 Exemplarisch für all diese „Pioniere der frühen Thomisten-
schule"10 - zu nennen wären etwa Hervaeus Natalis (+ 1323) oder Johannes
von Neapel (+ um 1350), beide Verfechter einer auf der thomanischen
Argumentation fußenden makulistischen Lehre11 - soll im Folgenden Thomas
von Sutton (+ um 1315) näher betrachtet werden. Als „einer der ersten und
engagiertesten Verteidiger des Aquinaten"12, den er in seinen Werken
ehrfürchtig doctor communis, venerabilis Doctor oder auch schlichtweg nur
doctor nennt,13 steht seine Treue zum Aquinaten außer Frage.14 Zwei

8 Vgl. HORST, Ulrich: Die Diskussion um die Immaculata Conceptio im Dominikanerorden.

Ein Beitrag zur Geschichte der theologischen Methode VGI, N.F. 34). Paderborn:
Schöningh 1987, 14. Für einen Überblick zur Bedeutung der Marienverehrung im Dominikanerorden

vgl. DUVAL, André: La dévotion mariale dans l'Ordre des Frères prêcheurs, in: Maria
2 (1952), 737-782. Dass hier, ebenso wie an einigen weiteren Stellen in dieser Arbeit, Literatur

aus der ersten Hälfte der 50er Jahre angeführt wird, liegt schlichtweg daran, dass neuere
Forschungen hierzu nicht vorliegen. Zugleich ist die Häufung derartiger Beiträge in dieser
Zeit kein Zufall, stand sie doch theologisch sehr stark unter mariologischen Vorzeichen, zum
einen wegen des unlängst zuvor verkündigten Dogmas von der leiblichen Aufnahme Mariens
in den Himmel, zum anderen wegen des 100. Jahrestages des Dogmas von der Unbefleckten
Empfängnis. Dass aktuellere Forschungsbeiträge - sieht man von den spezifisch dominikanischen

Beiträgen von Ulrich Horst ab - fehlen, zeigt zugleich, wie sehr und vor allem wie
schnell das Interesse an derartigen Fragen in den Folgejahren zurückgegangen war.

9 De Guimaraens, Francisco: La doctrine des théologiens sur l'Immaculée Conception de

1250 a 1350, in: EtFr (N.S.) 4 (1953), 167-187, hier 174.
10 BERGER, David: Thomismus. Große Leitmotive der thomistischen Synthese und ihre

Aktualität für die Gegenwart. Köln: Editiones Thomisticae 2001, 76.
11 Vgl. hierzu etwa die umfangreiche Aufzählung bei DE Guimaraens, Francisco: La

doctrine des théologiens sur l'Immaculée Conception de 1250 a 1350, in: EtFr (N.S.) 3 (1952),

181-203; 4 (1953), 23-51 und 167-187 sowie Lamy, Marielle: L'Immaculée Conception: Étapes et
enjeux d'une controverse au moyen-âge (XII'-XV' siècles) CEAug 35). Paris: Institut
d'Études Augustiniennes 2000, 422-430.

12 MARSCHLER, Thomas: Thomas von Sutton, in: BERGER, David/VlJGEN, Jörgen: Thomis-
tenlexikon. Bonn: nova & vetera 2006, 664-669, hier 665.

13 Vgl. HECHICH, Barnabas: De Immaculata Conceptione Beatae Mariae Virginis secundum

Thomam de Sutton O.P. et Robertum de Cowton O.F.M. Textus et doctrina BIC 7).
Rom: Academia Mariana Internationalis 1958,17.

14 Hechich fasst diese Haltung wie folgt zusammen: „Thomam in primis omnia
documenta dicunt [...] doctrinae et gloriae Thomae Aquinatis acerrimum zelatorem ac defenso-
rem fuisse" (Hechich: De Immaculata Conceptione, 1, in ähnlicher Weise ebd. 16).



332 Andreas M. Riester

Werke sind für die in Rede stehende Frage von Relevanz: Eine „Quaestio
disputata de quolibet" und sein Kommentar zu den Sentenzen.15

In seinem „Quodlibet" stellt er die Frage, ob Maria die heiligmachende
Gnade bei ihrer Erschaffung erhalten habe. Dabei erklärt er nach der
Darlegung einer gegenteiligen Meinung - es handelt sich dabei um die des

Heinrich von Gent (um 1217-1293)16 - und deren Widerlegung17 seine eigene

Lehre, wonach Maria die heiligmachende Gnade weder vor noch bei der
Beseelung erhalten habe, da sie so nicht die Erbsünde gehabt und der
Erlösung bedurft hätte, womit Christus nicht der Erlöser aller Menschen
gewesen wäre.18

Die Heiligung sei also irgendwann nach der Beseelung erfolgt, auf jeden
Fall aber vor der Geburt, wie Thomas von Sutton aus der Praxis, das Fest
ihrer Geburt zu feiern, schließt. Den genauen Zeitpunkt der Heiligung gibt
er nicht an, definiert ihn aber näher: Zum einen schließt er - in Anspielung

auf Heinrich - den Augenblick unmittelbar nach der Beseelung aus,
sodass sich ein echter Zeitraum ergibt, zum andern ergänzt er, dass man
frommerweise glauben könne, die Heiligung sei sehr bald erfolgt. In einem
abschließenden emphatischen Plädoyer bekräftigt er erneut die Notwendigkeit

einer echten Zeitspanne, da man nur in diesem Fall mit Gewissheit

sagen könne, dass sie sich die Erbsünde auch wirklich zugezogen habe.19

Obwohl der Aquinate in der gesamten Quaestion kein einziges Mal
namentlich genannt wird, ist sein Gedankengut fraglos präsent, ja, an zwei
Stellen liegen sogar beinahe wörtliche Übernahmen aus seinen Schriften
vor: zum einen bezüglich der Notwendigkeit des Zuziehens der Erbsünde,

15 Als Textgrundlage dient die genannte Ausgabe von Barnabas Hechich.
16 Wie die großen Scholastiker lehrte auch Heinrich (als Textgrundlage dient die seit

1979 in Löwen herausgegebene Gesamtausgabe), dass Maria in der Erbsünde empfangen und
in utero gereinigt wurde. Auch wenn Ansteckung und Heiligung nicht in denselben Augenblick

fallen könnten, versuchte Heinrich den Abstand zwischen beiden Zeitpunkte zu
minimieren, indem es sich nur um zwei gedachte Momente innerhalb desselben Augenblicks
gehandelt habe - keinesfalls aber liege dazwischen eine Zeitspanne. Dies versucht er mit
einem Bild zu verdeutlichen: Wenn eine Bohne (faba) von einem Stein zerquetscht werde,
könnten auch verschiedene Momente unterschieden werden, wie das Auftreffen des Steins

auf der Bohne und deren Zerquetschen, obwohl tatsächlich alles im selben Augenblick stattfinde

(vgl. HEINRICH von Gent: Quodl. XV, q. 13 [ed. Etzkorn/Wilson XX, 76-113]); Thomas

von Sutton wies diese „quasi-simultanéité" (B0RRESEN, Kari Elisabeth: Anthropologie médiévale

et théologie mariale [= SNVAO. HF N.S. 9]. Oslo: Universitetsforlaget 1971, 57) entschieden

zurück: „Exemplum [...] de faba non valet unam fabam" (THOMAS DE SUTTON: Quodl. III,
q. 15 I-A [ed. Hechich, 60, 16]).

17 Vgl. THOMAS DE Sutton: Quodl. III, q. 15 I-A (ed Hechich, 56-63, 4-27).
18 ,,[G]ratia sanctificans non infundebatur animae beatae Virginis in primo instand suae

animationis nec ante, quia tunc non contraxisset peccatum originale, et hoc derogaret digni-
tati Christi, qui est universalis salvator omnium hominum" (THOMAS DE SUTTON: Quodl. III,
q. 15 I-B [ed. Hechich, 63, 28]).

19 Vgl. Thomas DE Sutton: Quodl. III, q. 15 I-B (ed. Hechich, 63f, 28-30).



Vom Mainstream zur Marginalisierung 333

um die Bedeutung Christi als Erlöser aller Menschen aufrechtzuerhalten,20
zum andern zur Terminierung der Reinigung sehr bald nach der Beseelung,

was bereits Thomas, wenn auch nur an einer einzigen Stelle, gemutmaßt

hatte.21
Auch im Sentenzenkommentar des Thomas von Sutton finden sich zwei

Quaestionen, welche die Frage nach der Heiligung Mariens behandeln.
Zuerst stellt er dort die Frage, ob Maria sich die Erbsünde zugezogen habe. Er

bringt dabei erst eine befürwortende Meinung vor, anschließend mehrere
dagegen sprechende Argumente, um diese in einem dritten Schritt zu
widerlegen.22 Die eingangs vorgebrachte bejahende Meinung ist jene des

Aquinaten; diese wird dort aber nicht näher ausgeführt, vielmehr wird sie
eher in der Form eines Autoritätsargumentes vorgestellt, indem Thomas
von Sutton lakonisch konstatiert: „Doctor dicit quod sie."23 Inhaltsreicher
sind gleichwohl die folgenden Argumente und ihre Widerlegungen, welche
Eckpunkte der thomasischen Lehre widergeben, etwa dass Maria frei war
von jeder persönlichen Schuld, von der Erbsünde aber nicht frei sein konnte24

oder dass sie von der Erbsünde, die sie sich durch ihre Abstammung
zuziehen musste, bald gereinigt wurde, wie der Aquinate in einem Quodlibet25

gemutmaßt hatte.26
Auch in der folgenden Quaestion des Sentenzenkommentars, in der sich

Thomas von Sutton mit der Lehre des Franziskaners Robert von Cowton
(+ nach 1313) auseinandersetzt, hält er an der Lehre des Aquinaten fest:
Während Robert gelehrt hatte, dass Maria im ersten Augenblick unter der
Sünde stand, durch die sofortige Eingießung der Gnade aber ab dann frei
von ihr war,27 unterstreicht er die Lehre des Aquinaten: Gewiss sei Maria
durch die Eingießung der heiligmachenden Gnade von der Erbsünde befreit
worden, allerdings sei dies nicht im ersten Augenblick der Fall gewesen,
sondern zu einem späteren Zeitpunkt, sodass sie eine echte Zeitspanne
lang die Sünde gehabt habe.28

Die Ausführungen haben den engen Anschluss Thomas von Suttons an
den Aquinaten deutlich aufgewiesen. Bei ihm wird die Lehre des Thomas

20 In der Summa Theologiae hatte Thomas etwa geschrieben: „si nunquam anima Beatae

Virginis fuisset contagio originalis peccati inquinata, hoc derogaret dignitati Christi, secundum

quam est universalis omnium Salvator" (Thomas VON AQUIN: Summa Theologiae III, q.
27, a. 2 ad 2 [ed. Leon. XI, 290]).

21 Dort hatte Thomas geschrieben, die Heiligung sei wohl „cito post conceptionem et ani-
mae infusionem" erfolgt (Thomas VON AQUIN: Quodl. VI, q. 5, a. 1 co. [ed. Leon. XXV/2, 302]).

22 Vgl. Thomas de Sutton: In III Sent. d. 3, q. 1 (ed. Hechich, 65-67,1-12).
23 Thomas de Sutton: In III Sent. d. 3, q. 11 (ed. Hechich, 65, 2).
24 Vgl. Thomas DE Sutton: In III Sent. d. 3, q. 1 III ad 1 (ed. Hechich, 66, 8).
23 Vgl. THOMAS VON AQUIN: Quodl. VI, q. 5, a. 1 co. (ed. Leon. XXV/2, 302).
26 Vgl. THOMAS DE Sutton: In III Sent. d. 3, q. 1 III ad 5 (ed. Hechich, 67,12).
27 Vgl. THOMAS DE Sutton: In III Sent. d. 3, q. 2 I (ed. Hechich, 6gf, 15).
28 Vgl. Thomas de Sutton: In III Sent. d. 3, q. 2 II (ed. Hechich, 70, 20).



334 Andreas M. Riester

inhaltlich-argumentativ dargelegt, sie wird aber bisweilen auch autoritativ
herangezogen, wie sein lapidares „Doctor dicit quod sie"29 gezeigt hat. Der
Aquinate hat partiell also bereits die Rolle als Autoritätsargument inne,
wie sie bei diesem selbst etwa Augustinus (354-430) oder Boethius (+ 524)
besitzt - nicht ohne Grund wurde Thomas von Sutton eine „radikale Thomas-
zentriertheit in der Behandlung aller doktrinellen Fragen"30 zugesprochen.

Zwei Ereignisse sind es, die die enge Bindung der Dominikanertheologen

an die Lehre des Aquinaten in diesen ersten Jahren noch weiter
festigen: Zum einen der offizielle Anschluss des Ordens an die Lehre des

Thomas, erstmals auf dem Generalkapitel zu Mailand im Jahre 1278 - also
bereits vier Jahre nach seinem Tod -, sowie auf den Kapiteln von Paris
(1286), Saragossa (1309) und schließlich Metz (1313), auf welchen die Lehre
des Thomas von Aquin ganz offiziell zur Ordensdoktrin erhoben wurde.31
War damit das thomistische Lehrgebäude an sich schon auf den Schild
gehoben, so erfuhr es zum anderen mit der Heiligsprechung des Aquinaten
durch Papst Johannes XXII. (um 1244-1334, reg. ab 1316) zehn Jahre später
noch eine weitere das Selbstbewusstsein der Dominikaner stärkende
Bestätigung; Sebastian fasst zusammen: „When in 1323 the Angelic Doctor
was solemnly canonized, it was only natural that the Dominicans should
consider his doctrine as officially sanctioned by the Church."32

Die auf den Generalkapiteln demonstrierte Geschlossenheit darf aber
nicht darüber hinwegtäuschen, dass es auch innerhalb des Ordens Widerstand

gegen die streng-thomistische Ausrichtung gab. Es legt sich sogar
der Verdacht nahe, die zahlreichen Beteuerungen der Kapitel, jeweils mit
Androhung von Sanktionen, geradezu als Reaktion auf die Haltung jener
Ordensmitglieder zu verstehen, die den radikalen Anschluss an Thomas in
Frage stellten. Im Folgenden soll auf zwei Vertreter hingewiesen werden,
welche das eingangs angeführte Zitat de Guimaraens' zwar nicht vollständig

zu desavouieren, aber doch ein Stück weit zu relativieren vermögen:
Zum einen Durandus von S. Porciano (+ 1334), „ein entschiedener Gegner
des Thomas"33, dem auf Grund seiner antithomistischen Haltung eine „Au-

29 THOMAS DE SUTTON: In III Sent. d. 3, q. 1 I (ed. Hechich, 65, 2).
30 MARSCHLER: Thomas von Sutton, 665.
31 Vgl. bspw. TORRELL, Jean-Pierre: Magister Thomas. Leben und Werk des Thomas von

Aquin. Aus dem Französischen übersetzt von Katharina Weibel in Zusammenarbeit mit
Daniel Fischli und Ruedi Imbach. Mit einem Geleitwort von Ruedi Imbach. Freiburg i.Br.:
Herder 1995, 321-323; zum Verhältnis des Ordens zu Thomas vgl. auch HORST, Ulrich: Thomas

von Aquin und der Dominikanerorden, in: FÜLLENBACH, Elias H. (Hg.): Mehr als Schwarz und
Weiß. 800 Jahre Dominikanerorden. Unter Mitarbeit von Susanne Biber. Regensburg: Pustet
2016, 195-206.

32 SEBASTIAN, Wenceslaus: The Controversy over the Immaculate Conception from after
Scotus to the End of the Eighteenth Century, in: O'CONNOR, Edward Dennis (Hg.): The Dogma

of the Immaculate Conception. History and significance. Notre Dame (Indiana): Notre
Dame Press 1958, 213-270, hier 214.

33 TORRELL: Magister Thomas, 323.



Vom Mainstream zur Marginalisierung 335

ßenseiterrolle in der Dominikanerschule"34 zukommt.35 Seine Distanz zur
streng thomistischen Ausrichtung seines Ordens zeigt sich gleich im
Vorwort zu seinem Sentenzenkommentar36, wo er, nachdem er zuvor die
herausragende Bedeutung der Heiligen Schrift für die Theologie unterstrichen
hatte, erklärt, dass die Verpflichtung auf Thomas bedeuten würde, zum
einen diesen den großen Lehrern der Kirche vorzuziehen, zum andern aber,
die echte Suche nach der Wahrheit einzuschränken; stattdessen plädiert er
für ein vernunftgeleitetes Vorgehen in der Wissenschaft, in Abgrenzung zu
einem blinden Gehorsam gegenüber einer letztlich doch bloß menschlichen

Autorität.37
In diesem Kommentar diskutiert er im Rahmen der Frage nach der

Heiligkeit Mariens eine These: In einem Dreischritt38 erläutert er nacheinander

Möglichkeit, Angemessenheit und faktische Verwirklichung ihrer
Erbsündenfreiheit: Die Möglichkeit ergibt sich daraus, dass die durch die
Abstammung im Fleisch befindliche Sünde nur eine krankhafte Ansteckung
(morbida infectio) sei und erst bei der Eingießung der Seele durch deren
Ansteckung zur Erbsünde werde - genau diese habe Gott aber verhindern
können. Die Angemessenheit resultiere aus ihrer Rolle als Mutter Gottes.
Die tatsächliche Verwirklichung schließlich leitet er aus dem vielerorts
begangenen Fest ab - eine Einschränkung ihrer Erlösungsbedürftigkeit wäre
dadurch jedoch nicht gegeben, da diese durch die Abstammung von ihren
Eltern gewährleistet gewesen wäre.39

Dieser These stimmt Durandus aber nicht zu, da die faktische Bewahrung

ungebührlich gewesen wäre - ungeachtet ihrer generellen Möglichkeit.

Eine Empfängnis durch den Heiligen Geist sei nämlich so einmalig,
dass mit ihr ein einmaliges Privileg einhergehe, nämlich die Freiheit von
der Sünde; dies könne daher aber niemandem zukommen, der auf gewöhnlichem

Weg gezeugt wurde. Daher könne die Freiheit von der Erbsünde

nur Christus allein zugesprochen werden. Für Durandus ist es also
unabdingbar, die Einmaligkeit des Privilegs Christi aufrechtzuerhalten: Nur
diesem komme die Freiheit von der Erbsünde zu, während die Heiligkeit
Mariens sich lediglich auf die persönlichen Sünden bezogen habe, nicht

34 HORST, Ulrich: Dogma und Theologie. Dominikanertheologen in den Kontroversen um
die Immaculata Conceptio QGDOD, N.F. 16). Berlin: Akademie-Verlag 2009,19.

35 Vgl. hierzu die umfangreiche, allerdings schon etwas ältere Studie KOCH, Josef:
Durandus de S. Porciano O.P. Forschungen zum Streit um Thomas von Aquin zu Beginn des 14.

Jahrhunderts. Erster Teil. Literaturgeschichtliche Grundlegung BGPhMA 26). Münster:
Aschendorff 1927.

36 Als Grundlage dient im Folgenden die Ausgabe D.U. Durandi a Sancto Porciano, in:
Sententias theologicas Petri Lombardi commentatorium Libri quattuor [...]. Lyon: 1587.

37 Vgl. Durandus de S. Porciano: Prolog (ed. Lyon 3).
38 Die Nähe zu dem allgemein Scotus zugeschriebenen Dreischritt decuit - potuit - fecit,

der sich so gleichwohl bei Scotus nicht dem Wortlaut, sondern nur der Sache nach findet, ist
offenkundig.

39 Vgl. Durandus de S. Porciano: In III Sent. d. 3, q. 1 co. (ed. Lyon 486, 5-7).



336 Andreas M. Riester

aber auf die Erbsünde - andernfalls wäre sie Christus ebenbürtig gewesen.
Dies entspreche auch der Lehre der Bibel, da nach Paulus alle Menschen
unter der Erbsünde stünden, wovon außer Christus niemand ausgenommen

sei.40

Durandus hält am Ende also durchaus an der Doktrin seines Ordens
fest, wonach Maria unter der Erbsünde stand. Im Gegensatz zur
überwältigenden Majorität seiner dominikanischen Mitbrüder wäre die Lehre der
Unbefleckten Empfängnis für ihn aber zumindest theoretisch denkbar.
Auffällig bleibt zudem die vollkommene Distanz zum Aquinaten und seiner
Autorität, welcher in seinen Argumentationen keine Rolle zu spielen
scheint.

Eine ähnliche Position nimmt auch Petrus de Palude (+ 1342) ein, der
sich als Mitglied einer Kommission des Dominikanerordens mit den Lehren

des Durandus auseinanderzusetzen hatte.41 In seinem Sentenzenkommentar42

erörtert auch er die einschlägige Fragestellung. Er hält darin an
der klassisch-thomistischen Lehre von der Heiligung nach der Beseelung,
aber vor der Geburt fest. Dennoch diskutiert er ausführlich, ob die Lehre
der Unbefleckten Empfängnis theoretisch denkbar wäre: Hierfür erörtert
er erst die Möglichkeit ihrer Bewahrung - und bejaht sie: Die Lehre wäre
denkbar, da sie nicht der Erlösungsbedürftigkeit aller Menschen entgegenstünde,

insofern sie von ihrer Abstammung her die Erbsünde gehabt hätte,
wenn sie nicht davor bewahrt worden wäre - „obligata erat ad incurren-
dum peccatum, nisi fuisset a Deo praeseruata"43. Nach der Erörterung der
gegenteiligen These, wonach sich Maria die Erbsünde zugezogen hätte,
welche er ebenfalls für möglich erklärt, wägt er in einem Fazit die beiden
Überlegungen gegeneinander ab und kommt zu einem differenzierten
Urteil: Von seinem grundsätzlichen Vermögen (potentia absoluta) her wäre
es Gott zwar möglich gewesen, sie zu bewahren, nach seinem in der
gegenwärtigen Ordnung verwirklichten tatsächlichen Vermögen (potentia ordi-
naria) hält er dies jedoch für weniger wahrscheinlich als da Gegenteil.44

Damit kommt Petrus am Ende zu einem ähnlichen Ergebnis wie
Durandus: Zwar halten beide letztlich an der klassischen Lehre ihres
Ordens fest, doch scheuen sie sich nicht, die gegenteilige These zu diskutie-

40 Vgl. DURANDUS DE S. PorcianO: In III Sent. d. 3, q. 1 CO. (ed. Lyon 486t, 10-12).
41 Vgl. Tenge-Wolf, Viola: Petrus de Palude, in: LThlO, Bd. 8. Freiburg i.Br.: Herder

2006, 134 sowie Christian, Robert: Petrus Palude, in: BERGER, David/VlJGEN, Jörgen (Hgg.):
Thomistenlexikon. Bonn: nova 81 vetera 2006, 495-497.

42 Vgl. PETRUS DE PALUDE: In III Sent. d. 3. Die Textgrundlage bildet im Folgenden die
unter der Überschrift Veritas 249 mit Zitaten angereicherte Zusammenfassung von Alva et
Astorga aus dem 17. Jahrhundert (Alva ET ASTORGA, P. [ed.]: Sol veritatis, 683-687).

43 PETRUS DE PALUDE: In III Sent. d. 3, zitiert nach Veritas 249 (Alva ET ASTORGA [ed.]:
Sol veritatis, 684).

44 Vgl. Petrus de Palude: In III Sent. d. 3, zitiert nach Veritas 249 (Alva et Astorga
[ed.]: Sol veritatis, 683ft).



Vom Mainstream zur Marginalisierung 337

ren, ja, sie sogar - in klarem Widerspruch zu Thomas! - für denkbar zu
halten, auch wenn sie sie in der gegebenen Ordnung als nicht realisiert
erachten. Geradezu augenfällig ist dabei freilich, dass sie in all diesen
Erwägungen kein einziges Mal die Autorität des zur theologischen Leitfigur des

Ordens erhobenen Aquinaten konsultieren.45

Der Franziskanerorden

Während der Dominikanerorden von wenigen Ausnahmen abgesehen eine
Einheit bildete, gestaltete sich die Lage bei den Franziskanern anders:
Genügte es nämlich auf dominikanischer Seite, weiterhin die klassische Lehre
zu vertreten, welche durch Thomas keine Neuerung, sondern, unterstützt
durch die Erhebung seiner Lehre zur Ordensdoktrin, sogar eine Bekräftigung

erfahren hatte, war bei den Franziskanern eine echte qualitative
Veränderung von Alexander von Haies und Bonaventura auf der einen zu
Scotus auf der anderen Seite zu konstatieren, die es zu verarbeiten galt.
Hingen somit anfangs noch Vertreter der klassischen Lehre der Franziskanerschule

an - zu nennen wären etwa Bertrand de Turre (+ um 1334) oder
Alvarus Pelagius (+ 1349) -, so wurde innerhalb kürzester Zeit die neue, sich
an Scotus orientierende immakulistische Lehre gewissermaßen zur spezifischen

Doktrin des Ordens.46

Exemplarisch für diese franziskanischen Theologen, zu denen auch der
Scotusschüler Franz von Mayronis (+ um 1328) gehört,47 soll im Folgenden
der große Franziskanertheologe Petrus Aureoli (+ 1322)48, näher betrachtet
werden.49 Der Frage nach der Freiheit Mariens von der Erbsünde widmet
er zwei Schriften: den aus dem Jahre 131450 stammenden Tractatus de Con-

ceptione beatae Mariae Virginis und das etwas später verfasste51 Repercus-
sorium, eine Antwort auf die kritische Auseinandersetzung eines unbekannten

Lehrers mit dem genannten Traktat.52

45 Unverständlich bleibt vor diesem Hintergrund Sebastians Urteil, der die beiden
Dominikaner in einer Reihe mit den strengen Thomisten des Ordens als Verteidiger des
Aquinaten nennt, vgl. SEBASTIAN: Controversy, 214.

46 Vgl. SEBASTIAN: Controversy, 216-220.
47 Vgl. hierzu auch DE GuiMARAENS: La doctrine II, 46-49.
48 Vgl. hierzu auch die umfangreiche Studie ROSATO, Leo: Doctrina de Immaculata B.V.M.

Conceptione secundum Petrum Aureoli BIC 8). Rom: Academia Mariana Internationalis 1959.
49 Als Textgrundlage dient die Ausgabe Fr. Gulielmi Cuarrae, Fr. Ioannis Duns Scoti, Fr.

Petri Aureoli Quaestiones disputatae de Immaculata Conceptione Beatae Mariae Virginis
BFSMA 3). Quaracchi: Collegium S. Bonaventurae 1904.

50 Vgl. N.N.: Praefatio, in: Fr. Gulielmi Guarrae, Fr. Ioannis Duns Scoti, Fr. Petri Aureoli
Quaestiones disputatae de Immaculata Conceptione Beatae Mariae Virginis BFSMA 3).
Quaracchi: Collegium S. Bonaventurae 1904, VII-XIX, hier XVIII.

51 Vgl. N.: Praefatio, XVIII.
52 Vgl. Petrus Aureoli: Repercussorium pr. (BFSMA III, 95); vgl. hierzu auch Lamy:

L'Immaculée Conception, 401-405.



33» Andreas M. Riester

Nachdem er im ersten Teil des Tractatus Bibel-, Väter- und Vernunftgründe

angeführt hat, welche der Unbefleckten Empfängnis entgegenzustehen

scheinen53 - unter den zitierten Autoritäten nimmt Augustinus mit
neun Belegen einen besondere Schwerpunkt ein, aus seiner jüngeren
Vergangenheit führt er nur Anselm von Canterbury (+ 1109) und Bernhard von
Clairvaux (+ 1153) an -, versucht er im dritten Kapitel durch eine präzise
Definition der Begriffe conceptio, peccatum originale und contrahere die
Problematik klar herauszuarbeiten.54 Im dritten Teil legt er dar, dass Gott
Maria vor der Erbsünde bewahren konnte, da es - anders als nach Petrus
de Palude - nicht nur in seiner potentia absoluta, sondern auch in der po-
tentia ordinata liege.55 Im vierten Kapitel weist er, wiederum unter Rückgriff

auf die oben genannten Autoritäten, die Angemessenheit der
Erbsündenfreiheit Mariens nach.56 Im fünften Kapitel schließlich erfolgt der Ab-
schluss des bekannten Dreischritts, indem er aufzuweisen versucht, dass

legitimerweise die faktische Verwirklichung geglaubt werden könne.
Ausdrücklich beruft er sich hierfür auf Duns Scotus und dessen Lehrer
Wilhelm von Ware (13. Jh.), gesteht aber ein, dass auch gegenteilige
Meinungen, etwa von Bonaventura, kursierten. Beide Ansichten seien also

denkbar, eine letztgültige Entscheidung stehe allein der Kirche zu.57 In
einem letzten Schritt schließlich widerlegt er die eingangs vorgebrachten
Autoritäts- und Vernunftargumente, um nochmals aufzuzeigen, dass die

genannte Lehre keine Gefahr für den Glauben darstelle. Mit einer erneuten,

weitgehend von Bernhard übernommenen Erklärung, sich bei einer
Entscheidung dem kirchlichen Lehramt zu unterwerfen,58 enden die
Ausführungen.59

Der zentrale Punkt in der Argumentation Aureolis liegt im zweiten
Kapitel: Bei der Definition des Wortes contrahere führt er die Differenzierung
zwischen contrahere de facto und contrahere de iure ein: Letzteres sei das

Schicksal aller Menschen, indem sie sich die Sünde, welche auf dem Weg
der Zeugung weitergegeben wird, zuziehen; zu unterscheiden davon sei

53 Vgl. Petrus Aureoli: Tractatus c. 1 (BFSMA III, 23-35).
54 Vgl. Petrus Aureoli: Tractatus c. 2 (BFSMA III, 35-49).
55 Vgl. PETRUS Aureoli: Tractatus c. 3 (BFSMA III, 49-53)-
56 Vgl. Petrus Aureoli: Tractatus c. 4 (BFSMA III, 53-71)-
57 Vgl. Petrus AUREOLI: Tractatus c. 5 (BFSMA III, 71-78).
58 Bernhard (als Textgrundlage dient die seit dem 50er Jahren in Rom herausgegebene

Sammelausgabe) schrieb, nachdem er kurz zuvor in Lyon die Feier des Festes der Unbefleckten

Empfängnis miterlebt hatte, an die dortigen Kanoniker einen langen Brief, in dem er diese

Praxis kritisierte, da Maria erst nach der Beseelung geheiligt worden sei und ein solches

Fest zudem der kirchlichen Lehre entgegenstehe; sollten die römischen Autoritäten jedoch
eines Tages zu einem anderen Urteil kommen, würde er sich diesem selbstverständlich beugen

(BERNHARD VON CLAIRVAUX: ep. 174 [ed. Leclercq/Rochais VII, 388-392]).
59 Vgl. Petrus Aureoli: Tractatus c. 6 (BFSMA III, 78-94)-



Vom Mainstream zur Marginalisierung 339

das contrahere de facto - und ebendavon könne der Mensch durch die
Gnade Gottes bewahrt werden.60

Auf Maria angewandt bedeute dies: Außer Zweifel stehe, so Aureoli,
dass Maria, da sie auf gewöhnlichem Weg gezeugt wurde, sich die Erbsünde

de iure zugezogen habe. Nicht so eindeutig aber sei die Frage, ob dies
auch de facto erfolgt sei - gleichwohl sei es zumindest theoretisch denkbar.

Und auch wenn Petrus, wie oben angedeutet, hier keine klare
Entscheidung trifft, so scheint seine Tendenz durchaus anzuklingen, wenn er
die Lehre, wonach die Seele Mariens mit der Erbsünde behaftet war, als

mit der einer frommen Grundhaltung inkompatibel - „horrendum piis au-
ribus et animis devotis"61 - darstellt.62

Ungleich deutlicher wird Aureoli in seinem Repercussorium: Nach einer
ausführlichen Darlegung, dass auch die immakulistische Lehre legitimerweise

geglaubt werden könne, stellt er zum Abschluss klar, selbst am Privileg

Mariens festzuhalten, solange von Seiten des kirchlichen Lehramtes
nichts Gegenteiliges gelehrt werde.63

Betrachtet man die Lehre Aureolis so fällt auf, dass er die immakulistische

Lehre, der er, wie gerade das Repercussorium zeigt, in Gefolgschaft
an Scotus persönlich anhing, außerordentlich behutsam darlegt. Ihm geht
es nicht darum, eine polemische Streitschrift gegen die makulistische
Lehre zu verfassen. Sein Ziel ist es lediglich, nachzuweisen, dass auch das

Gegenteil der klassischen Lehre legitimerweise vertreten werden könne -
was zeigt, auf welch defensive Weise sich die Anhänger der nova opinio zu
dieser Zeit noch zu argumentieren genötigt sahen.

Angemerkt sei des Weiteren, dass Petrus zwar Anselm, Bernhard und
Bonaventura, kein einziges Mal aber den Aquinaten einer Erwähnung würdigt;

die antithomistische Invektive, wie man sie bei den Franziskanern
späterer Generationen findet, fehlt bei ihm noch. Inhaltliche Bedenken,
welche die großen Lehrer der Hochscholastik dazu brachten, die makulistische

Lehre zu befürworten - etwa die von Paulus genannte Allgemeinheit
der Sünde64 oder die Erlösung aller Menschen durch Christus65 -, sind in
seiner Schrift allerdings durchaus präsent, insofern er sie in den obiectio-
nes nennt und sich mit ihnen kritisch auseinandersetzt.

60 Vgl. Petrus Aureoli: Tractatus c. 2 (BFSMA III, 47L).
61 Petrus Aureoli: Tractatus c. 2 (BFSMA III, 48).
62 Vgl. Petrus Aureoli: Tractatus c. 2 (BFSMA III, 47L).
63 Vgl. PETRUS AUREOLI: Repercussorium concl. 8 (BFSMA III, 153).
64 Vgl. Petrus Aureoli: Tractatus c. 1 arg. 1/1 (BFSMA III, 24).
65 Vgl. Petrus Aureoli: Tractatus c. 1 arg. 3/1 (BFSMA III, 30).



34° Andreas M. Riester

Die Karmeliten und die Augustinereremiten

Wie im Voraufgehenden deutlich wurde, schlössen sich die beiden großen
Bettelorden jeweils ihren prominenten Gewährsleuten an. Wie war die
Situation aber bei den anderen beiden Mendikanten, also den Karmeliten
und den Augustinereremiten?

Die Karmeliten

In enger Gefolgschaft an die großen Lehrer der Hochscholastik hingen
auch die Karmeliten66 zu Beginn der klassischen Lehre an. Zu nennen wären

etwa der spätere Generalprior des Ordens, Gerhard von Bologna
(+ 1317), der 1332 zum Bischof von Mallorca ernannte Guido von Perpignan
(+ 1342) und Paul von Perugia (+ nach 1344).67 Anzumerken ist hierzu
freilich, dass diese die gegenteilige Meinung nicht strikt ablehnten, ja,
vielmehr sogar gewisse Sympathien für die nova opinio hegten, sodass es weniger

inhaltliche Argumente, als vielmehr die Autorität der großen Meister
war, welche sie an der makulistischen Lehre festhalten ließen.68 Und so
schien es nur eine Frage der Zeit, bis sich im Orden die immakulistische
Lehre durchsetzte. Symptomatisch für diesen Wandel, der sich im
Voraufgehenden bereits anzukündigen schien, ist die Haltung des Johannes
Baconthorpe (+1348)69, in dessen Schriften, ähnlich wie innerhalb des
Ordens, eine Wandlung in Bezug auf die in Rede stehende Lehre zu konstatieren

ist.

66 Vgl. hierzu ÉLISÉE DE LA NATIVITÉ: La vie mariale au Carmel, in: Maria 2 (1952), 833-
861; CATENA, Claudio: La dottrina immacolista negli autori Carmelitani, in: Carmelus 2 (1955),

i33-2i5 und LAMY: L'Immaculée Conception, 409-415 sowie GABRIEL AB Annuntiatione: De

fide in Immaculatam Conceptionem apud Carmelitas usque ad saeculum XVI, in: AOCD 5

(1930), 31-44 und 81-87.
67 Vgl. SEBASTIAN: Controversy, 220.
68 Programmatisch kommt diese Haltung in einem „Quodlibet" des Guido von Perpignan

zum Ausdruck: „Ista opinio, propter reverentiam Beatae Virginis, multum mihi placeret, nisi
auctoritatibus Canonis et Sanctorum obviaret, unde sequendo auctoritates Sanctorum et Ca-

nonis (salva semper ejus puritate et reverentia) teneo quod fuit concepta in peccato
originali." (GUIDO PERPINIANUS: Quodl. III, q. 14 [Alva ET ASTORGA (ed.) : Radii solis, 1027]).

Die Textgrundlage bildet der Abdruck in der Quellensammlung „Radii solis" von Alva et

Astorga aus dem 17. Jahrhundert (Alva ET ASTORGA (ed.) : Radii solis, 1027-1030).
69 Eine ausführliche Darlegung der Lehrentwicklung Baconthorpes bietet COUTO, Gabriel

P. Bueno: Doctrina loannis Baconthorpe de Immaculata Conceptione, in: Carmelus 2 (1955),

54-84.; ungleich neuer, dafür mit weniger mariologischer als vielmehr politischer Intention
ist der Beitrag BOUREAU, Alain: L'immaculée Conception de la souveraineté. John Baconthorpe
et la théologie politique (1325-1945). Postille sur Bernard Guenée, entre L'Église et l'État, in:
AUTRAND, Françoise (Hg.): Saint-Denis et la royauté. Études offertes à Bernard Guenée. Paris:
Publications de la Sorbonne 1999, 189-201.



Vom Mainstream zur Marginalisierung 341

Im zweiten Buch seines Sentenzenkommentars70, das vor das Jahr 1325

datiert werden kann,71 handelt er von der Weitergabe der Erbsünde. Dabei
legt er dar, dass ausschließlich Christus frei war von der Erbsünde. Die
gegenteilige Meinung weist er scharf zurück, indem er sie als gotteslästerlich
bezeichnet und auf eine Ebene mit der Lehre des Eutyches stellt. Seine
Position erweist er dabei unter Berufung auf Augustinus, der gegen die Pela-

gianer unterstrich, dass sich alle Menschen die Erbsünde tatsächlich - „de
facto et actualiter et formaliter"72 - zuziehen müssten. Daneben führt er
auch Vernunftargumente an; hierbei verweist er auf die Rolle Christi als
Erlöser der gesamten Menschheit, woraus notwendigerweise folge, dass auch
Maria unter der Erbsünde gestanden haben müsse.73

Auch wenn Baconthorpe hier eine klar makulistische Lehre vorlegt -
Doncoeur fasst zusammen: „[...] dans ses premiers ouvrages Bacon est très
résolument maculiste"74 -, setzt er doch eigene Schwerpunkte, denn für
ihn wäre die Freiheit Mariens von der Erbsünde zumindest grundsätzlich -
„de potencia Dei absoluta"75 - denkbar. Der Grund liegt darin, dass die
Erbsünde weder in der Substanz der menschlichen Natur liege noch ein dem
Menschen oder der Fortpflanzung an sich eigentümliches Akzidenz sei -
ansonsten hätte er sie auch im Urständ haben beziehungsweise weitergeben

müssen. Da Gott den Menschen aber nach der potentia absoluta von
allem befreien könne, was nicht zu seinem Wesen gehöre oder ihm
eigentümlich sei, hätte er auch Maria davor bewahren können.76

Während Baconthorpe zu Beginn seiner Lehrtätigkeit die Freiheit
Mariens von der Erbsünde noch ablehnte, findet sich in seinem auf das

Jahr 133077 zu datierenden dritten Quodlibet schon eine gewisse Annäherung

an die nova opinio, obgleich er zu diesem Zeitpunkt noch die
makulistische Lehre vertrat. Er strebt darin einen Vermittlungsversuch an
zwischen der Abstammung Mariens von Adam einerseits, wodurch sie sich die
Erbsünde zugezogen habe, und ihrer Rolle als Mutter Gottes andererseits,
wofür sie von jeder Sünde rein sein sollte. Ausschlaggebende Autorität ist

70 Die Textgrundlage bildet im Folgenden die textkritische Zusammenstellung einschlägiger

Passagen SAGGI, Ludovicus M.: Commentariola et textus. Ioannis Baconthorpe textus de

Immaculata Conceptione, in: Carmelus 2 (1955), 216-303.
71 Vgl. hierzu die Notiz bei ed. Saggi 218.
72 Johannes Baconthorpe: In II Sent. d. 30, q. un., a. 2 (ed. Saggi 220).
73 Vgl. Johannes Baconthorpe: In II Sent. d. 30, q. un., a. 2 (ed. Saggi 219-222).
74 DONCOEUR, Paul: Les premières interventions du Saint-Siège relatives à l'Immaculée

Conception, in: RHE 9 (1908), 278-293, hier 285.
75 Johannes Baconthorpe: In II Sent. d. 30, q. un., a. 3 (ed. Saggi 225).
76 Vgl. Johannes Baconthorpe: In II Sent. d. 30, q. un., a. 3 (ed. Saggi 225f.).
77 Vgl. hierzu die Notiz bei ed. Saggi 240.



342 Andreas M. Riester

dabei der Tractatus des Eadmer (+ nach 1128), als dessen Urheber Bacon-
thorpe noch Anselm annahm.78

Die Entwicklung von Baconthorpes Haltung findet ihren Abschluss im
vierten Buch seines Sentenzenkommentars, das aus dem Jahre 1340 stammt.79
Im Rahmen der Frage, ob die Freiheit von der Erbsünde neben Christus
auch einer anderen Person zukommen konnte,80 lehrt er, dass Maria bei
ihrer Empfängnis durch ein besonderes Privileg davor bewahrt worden sei,
sich die Erbsünde bei der Beseelung tatsächlich zuzuziehen; dass er in
früheren Werken hierzu eine andere Lehre vertreten hat - „licet alibi at-
tendens ad ius commune aliter dixerim"81 -, ist ihm dabei durchaus be-
wusst.82

Auch wenn in Baconthorpes Ausführungen, gerade in der frühen Phase,
die klassischen Eckpunkte der makulistischen Lehre durchaus präsent sind
und ihn dazu führen, sich selbst ihr anzuschließen, stellt die Person des
Thomas von Aquin in seinen Schriften in keiner Phase eine besondere
Autorität dar.

Aus den Darlegungen wurde deutlich, wie sich Baconthorpe von einem
Gegner der Unbefleckten Empfängnis zu einem Verteidiger des marianischen

Privilegs entwickelte. Damit steht er aber nicht nur für sich allein,
sondern bildet in seiner Person geradezu die Haltung seines Ordens ab,
der in dieser Frage eine ähnliche Entwicklung durchlief: War bei den Kar-
meliten nämlich anfangs noch die makulistische Lehre verbreitet -
exemplarisch hierfür stehen die weiter oben genannten Theologen -, änderte
sich dies, beeinflusst durch Baconthorpe, sodass er in dieser Frage einen
Wendepunkt des Ordens markiert.83 Dessen Bedeutung für den Orden
fasst Doncoeur behutsam, aber doch bestimmt zusammen:

„La conversion de Bacon fut-elle celle de l'ordre entier Tout semble l'indiquer.

Désormais on ne cite plus aucun carme maculiste, et, s'il s'en était trouvé,
les adversaires de l'Immaculée Conception n'eussent pas manqué d'invoquer
cette autorité. "84

In der Sache gleich, allerdings deutlich überzeugter kann auch der Karme-
lit Gabriel ab Annuntiatione nicht ohne Stolz nach seinem Durchblick

78 Vgl. Johannes Baconthorpe: Quodl. III, q. 12, p. 7 (ed. Saggi 247-250); vgl. hierzu
auch COUTO: Doctrina, 64-71.

79 Vgl. hierzu die Notiz bei ed. Saggi 275.
80 Vgl. Johannes Baconthorpe: In IV Sent. d. 2, q. 3 (ed. Saggi 275-292).
81 Johannes Baconthorpe: In IV Sent. d. 2, q. 3, a. 3 (ed. Saggi 280).
82 Vgl. Johannes Baconthorpe: In IVSent. d. 2, q. 3, a. 3 (ed. Saggi 280).
83 Catena fasst pointiert zusammen: „Egli chiude un periodo e ne apre un altro, chiude il

periodo dell'opposizione e apre quello della difesa strenua dei diritti della Madonna"
(CATENA: La dottrina immacolista, 137).

84 DONCOEUR: Les premières interventions, 289.



Vom Mainstream zur Marginalisierung 343

durch die Ordensgeschichte das Fazit ziehen: „A dimidio saec. XIV nullum
in Ordine N. fuisse qui piae sententiae refragaretur."85

Die Augustinereremiten

Ähnlich gestaltete sich die Entwicklung im Orden der Augustinereremiten.86

Aegidius von Rom (+ 1316), ein Schüler des Thomas von Aquin -
Binder nennt ihn sogar seinen „bedeutendsten Schüler"87 -, behandelt die
Frage an zwei Stellen innerhalb seines Werkes: So wirft er in einem Quodlibet88

die Frage auf, ob Maria vom Augenblick ihrer Empfängnis an die
Gnade besessen habe. In einem ersten Schritt stellt er dabei verschiedene
Ansichten dar, weist aber alle Positionen, welche ihr die Freiheit von der
Erbsünde zusprechen wollen, zurück und schließt so auf ihre Empfängnis
in der Sünde: „Beata ergo virgo [...] fuit in peccato origniali concepta."89
Anschließend legt er seine Lehre ausführlicher dar: Zentral ist dabei der
Gedanke, dass sie durch ihre Abstammung von Adam erst in der Schuld
gewesen sei und dann die Gnade habe empfangen können; dass dies innerhalb

desselben Augenblicks, also gleich zu Beginn ihrer Existenz, der Fall

gewesen sei, lehnt er aber ab, vielmehr sei für den Wechsel solcher Gegensätze

eine gewisse Zeit zu veranschlagen, weshalb wenigstens eine kurze
Zeit90 in der Sünde bei Maria als wahrscheinlicher anzunehmen sei.91

Auch im später verfassten dritten Buch seines Sentenzenkommentars92
widmet er sich der Frage nach der Heiligkeit Mariens. Wie alle Menschen
sei sie von Christus erlöst, allerdings, wie auch Jeremias und Johannes der
Täufer, im Mutterleib geheiligt worden. Damit steht für ihn aber auch fest,
dass sie in der Erbsünde empfangen worden sei, auch wenn sie nur sehr
kurz in ihr geblieben und vielmehr unmittelbar nach der Empfängnis
geheiligt worden sei. Aegidius versucht dabei, den Zeitpunkt der Heiligung
möglichst nahe an den Augenblick der Beseelung heranzurücken und den
Zeitraum dazwischen soweit als möglich zu nivellieren -„valde modica

85 Gabriel ab Annuntiatione: De fide II, 87.
86 Vgl. hierzu SAGE, Athanase: La doctrine et le culte de Marie dans la famille Augusti-

nienne, in: Maria 2 (1952), 679-712.
87 BINDER, Karl: Thomas von Strassburg, ein Verteidiger der unbefleckten Empfängnis, in:

Studio mediaevalia et mariologica P. Carolo Balic septuagesimum explenti annum dicata.
Rom: Ed. Antonianum 1971, 259-281, hier 259.

88 Die Textgrundlage bildet im Folgenden 1646 in Löwen erschienene der Druck von
Petrus Damasus de Coninck (ed. de Coninck).

89 AEGIDIUS Romanus: Quodl. VI, q. 20 (ed. de Coninck 419).
90 Wie kurz Aegidius die Zeit einstufte, wird an seinem Ringen förmlich deutlich: „licet

valde credibile sit, quod tempus illud fuerit valde breve, et quasi imperceptibile" (AEGIDIUS
ROMANUS: Quodl. VI, q. 20 (ed. de Coninck 423]).

91 Vgl. AEGIDIUS Romanus: Quodl. VI, q. 20 (ed. de Coninck 418-424).
92 Die Textgrundlage bildet im Folgenden der 1623 in Rom erschienene Druck des

Fulgentius Galluccius Georginas (ed. Georg.).



344 Andreas M. Riester

fuerit morula"93, letzteres an sich schon ein Diminutiv -, womit sie an sich
immer schon heilig gewesen wäre: „idcirco dici potest, quod semper fuerit
sancta."94 Trotzdem steht für ihn außer Frage, dass beide Augenblicke nicht
zusammenfallen könnten, da dies der von Paulus gelehrten Allgemeinheit
der Erbsünde widerspräche.95

Aegidius hält somit die Meinung seines Lehrers Thomas von Aquin, den
er gleichwohl nicht namentlich nennt, bei, setzt allerdings in der Hinsicht
einen eigenen Schwerpunkt, dass er die Dauer zwischen der Empfängnis
und der Reinigung in utero, die Thomas als unklar bezeichnet hatte,96 im
Sinn ebendieser Ausnahme auffasst, um so die Heiligung möglichst nahe
an die Empfängnis heranzurücken.

Der Einfluss des Aegidius von Rom auf seinen Orden war groß. Wie der
Aquinate bei den Dominikanern, so war er bei den Augustinereremiten zur
theologischen Leitfigur und seine Lehre auf dem Florenzer Generalkapitel
von 1287 zur Ordensdoktrin erhoben worden.97 So kam es, dass bis etwa
zur Mitte des 14. Jahrhunderts die Theologen dieses Ordens weitgehend
der makulistischen Lehre anhingen, so etwa Albert von Padua (+ 1323),

Augustinus Trionfo von Ancona (+ 1328) und Gerhard von Sienna (+ 1336).

Als letzter Vertreter der klassischen Doktrin innerhalb des Ordens ist
schließlich Gregor von Rimini (+ 1358), zeitweiliger Oberer der Augustiner,
zu nennen.98

Zu dieser Zeit hatte allerdings bereits eine Trendwende eingesetzt: Mitte

der 30er Jahre des 14. Jahrhunderts kommentierte Thomas von Straßburg

(+1357), ein Schüler des Aegidius von Rom, die Sentenzen99 des

Petrus Lombardus;100 in der Frage nach der Heiligkeit Mariens greift er darin

auf den bekannten Dreischritt zurück, wobei er die Eckpunkte
folgendermaßen begründet: Gott habe Maria vor der Erbsünde bewahren können,

indem er den Samen, durch den sie gezeugt wurde, von der qualitas
morbida, aus der die Sünde rühre, habe befreien können. Er wäre dann
dem Samen vergleichbar, durch den die Fortpflanzung im Urständ erfolgt
wäre. Die Angemessenheit ergibt sich für ihn aus der Mutterschaft Mariens.

93 Aegidius Romanus: In III Sent. d. 3, p. 1, q. 1, a. 1 (ed. Georg. 97).
94 Aegidius Romanus: In III Sent. d. 3, p. 1, q. 1, a. 1 (ed. Georg. 97).
95 Vgl. Aegidius Romanus: In III Sent. d. 3, p. 1, q. 1 (ed. Georg. 94-118).
96 Eine Ausnahme bildet lediglich die Vermutung bei THOMAS VON Aquin: Quodl. VI, q.

5, a. 1 co. (ed. Leon. XXV/2, 302).
97 Vgl. BINDER: Thomas von Strassburg, 259.
98 Vgl. Sebastian: Controversy, 221t.

99 Die Textausgabe ist im Folgenden der Druck aus dem Jahr 1564 (ed. Venedig). Die

einschlägigen Abkürzungen sind ausgeschrieben, die Rechtschreibung wurde beibehalten.
100 Vgl. hierzu den bereits genannten Beitrag Binder, Karl: Thomas von Strassburg, ein

Verteidiger der unbefleckten Empfängnis, in: Studio mediaevalia et mariologica P. Carol0 Balié

septuagesimum explenti annum dicata. Rom: Ed. Antonianum 1971, 259-281.



Vom Mainstream zur Marginalisierung 345

Die tatsächliche Verwirklichung leitet er daraus ab, dass etwas, das getan
werden könne und zudem angemessen sei, auch getan werden müsse.101

Diese Lehre widerspreche freilich der Lehre von „quidam sollemnes
doctores"102, dass sie nämlich in der Erbschuld empfangen worden und
einige Zeit in ihr verblieben sei, bevor sie von ihr befreit worden sei. Grundlage

für diese Ansicht sei eine Aussage des Augustinus103, wonach Christus
allein ohne Erbsünde sei.104 Auch wenn der Name des Aquinaten hier nicht
ausdrücklich genannt wird, ist doch klar, dass auch dieser damit gemeint
ist, nicht zuletzt weil der Lehrer Thomas von Straßburgs, Aegidius Romanus,
dessen Namen hier ebenfalls mitklingt, selbst Schüler des Aquinaten war.

Thomas von Straßburg löst diesen Einwand, allerdings ohne auf die
genannten Lehrer und ihre Haltung zu dieser Frage einzugehen; vielmehr
weist er lediglich das genannte Augustinuszitat zurück, das für ihn den
Ausgangspunkt dieser Meinung bildet. Dabei würdigt er es nicht mal einer
eigenen Behandlung, sondern fasst es sogar mit mehreren anderen Einwänden

aus den Schriften desselben Autors sowie anderer altkirchlicher Autoren

zusammen: Natürlich werde, so gesteht er ein, durch den Samen die
Erbsünde übertragen - dies sei die lex communis. Das schließe aber nicht
ein Privilegium speciale aus, dass Gott also im Fall seiner Mutter hiervon
eine Ausnahme ermöglichen konnte. Den Einwand, dass davon in der
Schrift nirgends die Rede sei, weist er zurück: Die besondere Heiligkeit
Mariens, die doch außer Zweifel stehe, sei dort auch nirgends ausdrücklich
erwähnt; da aber eine solche Heiligung durchaus von Johannes dem Täufer
erwähnt sei, könne sie auch für Maria angenommen werden, da diese nicht
schlechter gestellt sein dürfe, als jener.105

Auch wenn Thomas von Straßburg damit zumindest mittelbar auf die
Haltung des Aquinaten eingeht, findet eine echte Auseinandersetzung mit
seiner Lehre nicht statt. Der Grund für dessen Ansicht sieht er in der
falschen Anwendung eines Augustinuszitats, das gewiss einen allgemeinen
Grundsatz darlege, der aber in seinen Augen durch die Allmacht Gottes eine

Einschränkung erfahren könne; dies sieht er in dem Privilegium speciale
realisiert. Damit wandte Thomas von Straßburg sich von der Ansicht seines

eigenen Lehrers und damit der thomistischen Tradition ab und schloss
sich als erster Vertreter seines ordens der nova opinio an.106

101 Vgl. Thomas VON StrassburG: In 111 Sent. d. 3, q. 1 (ed. Venedig 8).
102 THOMAS VON STRASSBURG: In III Sent. d. 3, q. î (ed. Venedig 8).
103 Es handelt sich um die Aussage in AUG.: Pecc. mer. 11,24,38 (CSEL 60, liof.).
104 Vgl. THOMAS VON STRASSBURG: In HI Sent. d. 3, q. 1 (ed. Venedig 8).
105 Vgl. THOMAS VON StrassburG: In III Sent. d. 3, q. 1 (ed. Venedig 9). Das Konvenienz-

argument aus der Heiligung Johannes des Täufers findet sich bereits bei THOMAS VON AQUIN:
Summa Theologiae III, q. 27, a. î co. (ed. Leon. XI, 289).

106 Vgl. ZUMKELLER, Adolar: Thomas v. Straßburg, in: LThK3, Bd. 9. Freiburg i.Br.: Herder
2006, Sp. i535f.



346 Andreas M. Riester

Etwa zur gleichen Zeit legte Hermann von Schildesche (+1357), ebenfalls

Augustiner, in seiner Schrift De conceptione gloriosae Virginis Mariae,
einem „umfangreichen und sorgfältig ausgearbeiteten Traktat"107 dar, dass

die Befleckung Mariens in der Erbsünde mit ihrer Gottesmutterschaft nicht
vereinbar sei. Mit Simon Fidati de Cassia (+ 1348) und Raymond Jourdain
(+1381) schlössen sich weitere Mitglieder seines Ordens dieser Meinung
an.108 Ähnlich wie bei den Karmeliten hatte sich damit auch im Orden der
Augustinereremiten eine Wende von der klassischen Lehre hin zur nova
opinio vollzogen. Dass der unmittelbare Nachfolger Thomas von Straßburgs
als Ordensgeneral, der bereits genannte Gregor von Rimini, sich nochmals
an die alte Lehre hielt, konnte der neuen Richtung, die die Augustiner
eingeschlagen hatten, keinen Abbruch mehr tun.

Resümee und Ausblick

Für die Haltung der damals die Theologie beherrschenden Mendikanten109
zur Frage der Unbefleckten Empfängnis war die erste Hälfte des 14.
Jahrhunderts, so zeigten die Ausführungen, von essentieller Bedeutung: Kann
man bis ins 13. Jahrhundert von einer so gut wie ausnahmslos makulisti-
schen Front ausgehen, kam durch Scotus eine neue Dynamik in die Frage,
insofern die Franziskaner in den folgenden Jahren begannen, von den großen

Lehrern des Ordens abzurücken und stattdessen den Anschluss an die
frömmer erscheinende Lehre des doctor subtilis suchten. Standen sie
damit zunächst als Außenseiter da, wie die keineswegs uneingeschränkt
positiv zu verstehende, sondern eher skeptische Rede von der nova opinio
zeigt und vor allem die Haltung der anderen Mendikanten zu Beginn des

14. Jahrhunderts beweist, schlug das Pendel innerhalb kürzester Zeit um:
Während sich die Augustinereremiten im Nachklang zu Aegidius Romanus

unter Thomas von Straßburg der immakulistischen Lehre zuwandten, lässt
sich ein solcher „immaculistic turn" bei den Karmeliten sogar innerhalb
der Person Baconthorpes konstatieren, was wiederum als exemplarisch für
die Haltung seines Ordens angesehen werden darf. Damit waren es aber
nicht mehr die immakulistischen Franziskaner, die eine Sonderrolle
einnahmen, sondern vielmehr die Dominikaner, die durch das alleinige
Festhalten an der klassisch-makulistischen Lehre isoliert und marginalisiert
waren. In diesem Sinn hält Ulrich Horst fest: „Um die Mitte des 14.
Jahrhunderts hat sich die ehemals geschlossene Abwehrfront der Antiimmaku-

107 HORST: Dogma und Theologie, 27.
108 Vgl. Sebastian: Controversy, 222E
109 Eine Ausnahme hiervon stellt der Weltpriester Johannes de Polliaco (+ nach 1321) dar

(vgl. hierzu HORST: Dogma und Theologie, 15E).



Vom Mainstream zur Marginalisierung 347

listen aufgelöst, so daß die Theologen des Predigerordens mehr und mehr
ins Abseits gerieten."110

Tatsächlich ist eine solche sukzessive Hinwendung von der makulisti-
schen zur immakulistischen Lehre auch an anderer Stelle zu beobachten -
nämlich in der Haltung des kirchlichen Lehramtes: Nachdem das Konzil
von Basel noch keine allgemein anerkannte Einigung erzielen konnte - die
Tatsache, dass die Frage auf einer solchen Versammlung diskutiert wurde,
darf gleichwohl als Fortschritt gewertet werden und markiert so den Schritt
von der skeptisch beäugten nova opinio zur anerkannten opinio pia -
brachte das Pontifikat Sixtus' IV. (1414-1484, reg. ab 1471) eine Pattsituation,

insofern er den beiden Parteien die gegenseitige Verurteilung
untersagte.111 Eine gewisse lehramtliche Tendenz hin zur immakulistischen
Lehre darf jedoch darin gesehen werden, dass Sixtus IV. - selbst Franziskaner

und insofern wohl nicht völlig neutral - in einer bereits 1482
veröffentlichten Fassung der Bulle lediglich den Makulisten die Verketzerung
der Gegenseite verboten hatte.112

In ähnlicher Weise zeigte sich die Situation auf dem Konzil von Trient:
Zwar scheute die Versammlung die Festschreibung der Lehre und
beschränkte sich darauf, unter Berufung auf Sixtus IV. Maria aus dem Dekret
von der Allgemeinheit der Erbsünde ausgenommen wissen zu wollen113 -
maß damit der Rolle Mariens aber zugleich eine klare Beachtung bei.
Bestätigt wurde diese Tendenz durch verschiedene disziplinarische Maßnahmen

zu Beginn des 17. Jahrhunderts, bis Alexander VII. (1599-1667, reg. ab

1655) mit der Bulle Sollicitudo omnium ecclesiarum die immakulistische
Lehre erstmals auch in inhaltlicher Hinsicht umschrieb114 - und dabei die

Eckpunkte des späteren Dogmas Pius' IX. (1792-1878, reg. ab 1846) so klar
vorzeichnete, dass diese „in der Definitionsbulle von 1854 nur noch
wiederholt zu werden"115 brauchten.

110 HORST: Dogma und Theologie, 27.
111 Vgl. SIXTUS IV.: Bulla „Grave nimis" posterior, in: SERICOLI, Cherubinus: Immaculata

B.M. Virginis Conceptio iuxta Xysti IVconstitutiones BMMeA V). Sibenik: Kacic 1945, 156-

158.
112 Vgl. SIXTUS IV.: Bulla „Grave nimis" prior, in: SERICOLI, Cherubinus: Immaculata B.M.

Virginis Conceptio iuxta Xysti IVconstitutiones BMMeA V). Sibenik: Kacic 1945.
113 Vgl. KONZIL von Trient: Dekret über die Ursünde vom 17. Juni 1546, n. 6 (DH 1516).
114 Wörtlich schrieb Alexander VII. dort: „Sanè [sic!] vetus est Christi fidelium erga ejus

Beatissimam Matrem Virginem Mariam pietas, sentientium, ejus animam in primo instanti
creationis, atque infusionis in corpus fuisse speciali Dei gratia & privilegio, intuitu merito-
rum Jesu Christi ejus filii, humani generis Redemptoris, à [sic!] macula peccati originalis prae-
servatam, immunem, atque in hoc sensu ejus Conceptionis festivitatem solemni ritu colen-
tium, & celebrantium" (Alexander VII.: Breve „Sollicitudo omnium ecclesiarum" vom 8.

Dezember 1661, § 1 [MBR VI, 152, 114]).
115 SÖLL, Georg: Mariologie HDG III,4). Freiburg i.Br.: Herder 1978, 205.



348 Andreas M. Riester

Zusammenfassung
Während die makulistische Lehre zur Zeit des Thomas von Aquin noch den

allgemeinen theologischen Mainstream bildete, änderte sich dies mit
Johannes Duns Scotus und seiner Lehre von der Unbefleckten Empfängnis
Mariens. Damit stellte sich für die damals die Theologie dominierenden Men-
dikanten die Frage, wie mit der neuen Lehre umzugehen sei: Schnell schlössen

sich die Franziskaner Scotus an, während die Dominikaner dem Aquina-
ten die Treue hielten. Zwar folgten die Augustiner und die Karmeliten noch
kurz der Autorität des Thomas, wandten sich jedoch sehr bald ebenfalls der
frömmer erscheinenden immakulistischen Lehre zu: Innerhalb weniger Jahre
war die klassisch-makulistische Lehre ins Abseits geraten.

Abstract
Whereas in Thomas Aquinas' days the maculistic doctrine represented the

theological mainstream, the situation changed with John Duns Scotus and
his doctrine of the Immaculate Conception. Therefore, the question how to
deal with the new doctrine arose in the mendicant orders, which dominated
the theology ofthat time: quickly the Franciscans joined Scotus, whereas the
Dominicans remained loyal to Aquinas. Although the Augustinians and
Carmelites still followed the authority of Thomas for a short time, they soon
turned to the more pious-appearing immaculistic doctrine. Within a few
years the classic-maculistic doctrine was sidelined.


	Vom Mainstream zur Marginalisierung : die Stellung der Dominikaner unter den Mendikanten zur Frage der Unbefleckten Empfängnis bis zur Mitte des 14. Jahrhunderts

