Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)
Heft: 2
Artikel: Vom Mainstream zur Marginalisierung : die Stellung der Dominikaner

unter den Mendikanten zur Frage der Unbefleckten Empfangnis bis zur

Mitte des 14. Jahrhunderts
Autor: Riester, Andreas M.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1055251

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1055251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDREAS M. RIESTER

Vom Mainstream zur Marginalisierung
Die Stellung der Dominikaner unter den Mendikanten
zur Frage der Unbefleckten Empfangnis bis zur Mitte
des 14. Jahrhunderts

AUSGANGSSITUATION

Als Thomas von Aquin (1225-1274) die Lehre vertrat, dass Maria in der
Siinde empfangen und erst spater, auf jeden Fall aber vor ihrer Geburt da-
von gereinigt wurde,! war er damit keineswegs in jener Weise isoliert, wie
es spater tiber viele Jahrhunderte hinweg fiir die Dominikaner gelten soll-
te, als diese sich der breiten, durch die Franziskaner angefiihrten immaku-
listischen Front gegeniibersahen. Im Gegenteil: Thomas stand damit zu
seiner Zeit in bester Gesellschaft nicht nur mit seinem Lehrer Albertus
Magnus (um 1200-1280)2, sondern geradezu selbstverstandlich auch mit
den Franziskanergelehrten wie Alexander von Hales (um 1n85-1245)3 oder
Bonaventura (um 1217-1274)4. Dabei ging es den groffen Mendikantenleh-
rern - iber die Ordensgrenzen hinweg - keineswegs darum, die Ehre
Mariens zu schmadlern, vielmehr war ihr zentrales Anliegen, die Erlosungs-
bediirftigkeit aller Menschen gewdhrleistet zu wissen. Dieses Dilemma zu
l6sen, war erst Johannes Duns Scotus (um 1265/66-1308) beschieden, dem
es gelang, durch die Lehre von der Vor-Erlésung Mariens der Gottesmutter
die hochste Heiligkeit, also die vollige Freiheit von der Erbsiinde, zuzu-
sprechen, ohne dass sie deshalb der Erlosungsordnung entzogen ware.’

1 So lehrt Thomas etwa im Sentenzenkommentar: ,[...] beata Virgo in peccato originali
fuit concepta“ (THOMAS VON AQUIN: In Il Sent. d. 3, q. 1, a. 1, qc. 1 co. [ed. Moos III, 98, 23])
und unterstreicht wenig spater die Heiligung ante nativitatem (vgl. THOMAS VON AQUIN: In
1l Sent. d. 3, q. 1, a. 1, qc. 3 co. [ed. Moos IlI, 100, 31]).

2 Albert hilt unmissverstindlich fest: ,Beata Virgo contraxit peccatum prius, et postea
sanctificata fuit.“ (ALBERTUS MAGNUS: In II] Sent. d. 3a, a. 8 ad 1 [ed. Borgnet XXVIII, 50]).

3 In diesem Sinn unterstreicht Alexander etwa: ,B. Virgo in sua conceptione sanctificari
non potuit.“ (ALEXANDER VON HALES: Summa Theologiae 111, inq. un., tr. 2,q. 2, m. 2, ¢. 1, a. 2
co. [ed. Quaracchi IV, 14, 76]).

4 Bonaventura erachtet die Lehre von der Heiligung nach der Beseelung fiir ,communior
[..] et rationabilior et securior (BONAVENTURA: In III Sent. d. 3, p. 1, a. 1, q. 2 co. [ed.
Quaracchi 111, 67]; Hervorhebungen sind der Quelle {ibernommen); auch wenn der genaue
Zeitpunkt unklar bleibe, erachtet es Bonaventura fiir wahrscheinlich, dass die Heiligung
recht bald nach der Beseelung erfolgt sei (vgl. BONAVENTURA: In III Sent. d. 3, p.1,a.1,q. 3
co. [ed. Quaracchi IlI, 7]).

5 Hierzu stellt Scotus zunichst drei theoretisch denkbare Optionen vor, nimlich dass
Maria nie in der Erbsiinde war, indem ihre Seele bei der EingieBung von einer Ansteckung



330 Andreas M. Riester

Auch wenn es sich, wie der Blick auf Alexander und Bonaventura zeigte,
keineswegs um eine immer schon von den Franziskanern vertretene Auf-
fassung handelte, schloss sich dieser Orden im Nachgang zu Scotus dessen
Lehre an, wahrend die Dominikaner unter Verweis auf Thomas der klassi-
schen Lehre die Treue hielten. Wie lief dieser Prozess aber niherhin ab?
Und wie verhielten sich die Theologen der anderen Bettelorden, also der
Karmeliten und der Augustinereremiten? Mit anderen Worten: Wie kam
es, dass der Dominikanerorden, der in dieser Frage zu Beginn mit Thomas
nichts anderes lehrte als die iibrigen Orden, in die bekannte Isolation ge-
riet und bereits zur Zeit des Basler Konzilsé eine ordensspezifische Min-
derheitenmeinung vertrat??

Diese Bewegung nachzuzeichnen ist Ziel dieses Beitrags. Hierzu soll in
einem ersten Schritt die Haltung der Dominikaner im Nachklang zu Thomas
betrachtet werden, anschliefend die Lehre der Franziskaner, bei denen ei-
ne echte qualitative Anderung zu konstatieren ist. In einem dritten Schritt
kommen schlief8lich die anderen beiden Bettelorden in den Blick, die sich
ebenfalls positionieren mussten. Ein Fazit, das die Pendelbewegung hin
zur immakulistischen Lehre nicht nur in der universitiren Theologie, son-
dern, wenn auch in einem gréfderen zeitlichen Rahmen, ebenso im kirchli-
chen Lehramt konstatiert, rundet die Ausfithrungen ab.

bewahrt blieb, sodann die auf Heinrich von Gent zuriickgehende Lehre, dass sie einen ein-
zigen Augenblick in der Erbsiinde war, im selben Augenblick aber von ihr gereinigt wurde,
und schlieRlich die allgemein verbreitete Ansicht, dass sie eine gewisse Zeit in der Erbsiinde
war und dann von ihr gereinigt wurde - wenn es aber, so Scotus weiter, nicht der biblischen
oder kirchlichen Autoritit entgegenstehe, miisse Maria die hochste Heiligkeit, also die erste
Option, zugesprochen werden (vgl. DUNS ScOTUS: Ord. 111, d. 3, q. 1 co. [ B [ed. Vat. IX, 179-
181, 28-34]). Dass es Scotus dabei um mehr ging, als um die blofle Mdglichkeit, er also viel-
mehr auch von deren Realisierung iiberzeugt war, zeigt sich an einer anderen Stelle im Sen-
tenzenkommentar, der gleichwohl nicht mehr der von ihm redigierten ,Ordinatio, sondern
der so genannten ,Lectura“ angehort: Maria hdtte die Siinde gehabt, wenn sie nicht davor
bewahrt worden wire (vgl. DUNS SCOTUS: Lect. 111, d. 18, q. un. [ed. Vat. XXI, 14, 49]).

6 Zum Basler Konzil sei vor allem verwiesen auf das umfangreiche und profunde Werk
HELMRATH, Johannes: Das Basler Konzil. 1431-1449. Forschungsstand und Probleme. Kéln:
Bohlau 1987. Da diese Studie aber das Konzil als Ganzes behandelt, die vorliegende Frage-
stellung in Basel aber verhdltnismdfig unbedeutend war, streift Helmrath sie nur in einem
eher kleineren Kapitel (383-395).

7 Vgl. HORsT, Ulrich: Nova Opinio und Novelli Doctores. Johannes de Montenigro,
Johannes Torquemada und Raphael de Pornassio als Gegner der Immaculata Conceptio, in:
HELMRATH, Johannes/MULLER, Heribert (Hgg.): Studien zum 15. Jahrhundert. Band 1 (FS Erich
Meuthen). Miinchen: Oldenbourg 1994, 169-191, hier 169.



Vom Mainstream zur Marginalisierung 331

DIE FORMIERUNG DER SCHULEN IN DEN MENDIKANTENORDEN

Der Dominikanerorden

Von Anfang an schlossen sich die Theologen des Dominikanerordens der
Lehre des Aquinaten an.8 Nach einer umfangreichen Betrachtung der Theo-
logen von 1250 bis 1350, zieht der Franziskaner Francisco de Guimaraens so-
gar die Schlussfolgerug: ,On ne connait aucun dominicain de la premiere
moitié du XIV¢ siécle qui ait embrassé la doctrine de I'Immaculée
Conception.“? Exemplarisch fiir all diese ,Pioniere der friithen Thomisten-
schule“10 - zu nennen waren etwa Hervaeus Natalis (+ 1323) oder Johannes
von Neapel (+ um 1350), beide Verfechter einer auf der thomanischen Ar-
gumentation fuflenden makulistischen Lehre!! - soll im Folgenden Thomas
von Sutton (+ um 1315) nidher betrachtet werden. Als ,einer der ersten und
engagiertesten Verteidiger des Aquinaten“12, den er in seinen Werken ehr-
fiirchtig doctor communis, venerabilis Doctor oder auch schlichtweg nur
doctor nennt,!3 steht seine Treue zum Aquinaten aufler Frage.l4 Zwei

8 Vgl. HORST, Ulrich: Die Diskussion um die Immaculata Conceptio im Dominikaner-
orden. Ein Beitrag zur Geschichte der theologischen Methode (= VGI, N.F. 34). Paderborn:
Schéningh 1987, 14. Fiir einen Uberblick zur Bedeutung der Marienverehrung im Dominika-
nerorden vgl. DUVAL, André: La dévotion mariale dans I'Ordre des Fréres précheurs, in: Maria
2 (1952), 737-782. Dass hier, ebenso wie an einigen weiteren Stellen in dieser Arbeit, Litera-
tur aus der ersten Halfte der soer Jahre angefiihrt wird, liegt schlichtweg daran, dass neuere
Forschungen hierzu nicht vorliegen. Zugleich ist die Haufung derartiger Beitrage in dieser
Zeit kein Zufall, stand sie doch theologisch sehr stark unter mariologischen Vorzeichen, zum
einen wegen des unldangst zuvor verkiindigten Dogmas von der leiblichen Aufnahme Mariens
in den Himmel, zum anderen wegen des 100. Jahrestages des Dogmas von der Unbefleckten
Empfangnis. Dass aktuellere Forschungsbeitrage - sieht man von den spezifisch dominikani-
schen Beitragen von Ulrich Horst ab - fehlen, zeigt zugleich, wie sehr und vor allem wie
schnell das Interesse an derartigen Fragen in den Folgejahren zuriickgegangen war.

9 DE GUIMARAENS, Francisco: La doctrine des théologiens sur I'lmmaculée Conception de
1250 a 1350, in: EtFr (N.S.) 4 (1953), 167-187, hier 174.

10 BERGER, David: Thomismus. Grofe Leitmotive der thomistischen Synthese und ihre Ak-
tualitdt fiir die Gegenwart. Koln: Editiones Thomisticae 2001, 76.

11 Vgl. hierzu etwa die umfangreiche Aufzihlung bei DE GUIMARAENS, Francisco: La
doctrine des théologiens sur I'Immaculée Conception de 1250 a 1350, in: EtFr (N.S.) 3 (1952),
181-203; 4 (1953), 23-51 und 167-187 sowie LAMY, Marielle: L'Immaculée Conception: Etapes et
enjeux d’une controverse au moyen-dge (XII*-XV¢ siécles) (= CEAug 35). Paris: Institut
d’Etudes Augustiniennes 2000, 422-430.

12 MARSCHLER, Thomas: Thomas von Sutton, in: BERGER, David/VIJGEN, Jérgen: Thomis-
tenlexikon. Bonn: nova & vetera 2006, 664-669, hier 66s.

13 Vgl. HECHICH, Barnabas: De Immaculata Conceptione Beatae Mariae Virginis secun-
dum Thomam de Sutton O.P. et Robertum de Cowton O.F.M. Textus et doctrina (= BIC 7).
Rom: Academia Mariana Internationalis 1958, 17.

14 Hechich fasst diese Haltung wie folgt zusammen: ,Thomam in primis omnia docu-
menta dicunt [...] doctrinae et gloriae Thomae Aquinatis acerrimum zelatorem ac defenso-
rem fuisse“ (HECHICH: De Immaculata Conceptione, 1, in dhnlicher Weise ebd. 16).



332 Andreas M. Riester

Werke sind fiir die in Rede stehende Frage von Relevanz: Eine ,Quaestio
disputata de quolibet“ und sein Kommentar zu den Sentenzen. 15

In seinem , Quodlibet” stellt er die Frage, ob Maria die heiligmachende
Gnade bei ihrer Erschaffung erhalten habe. Dabei erklart er nach der Dar-
legung einer gegenteiligen Meinung - es handelt sich dabei um die des
Heinrich von Gent (um 1217-1293)16 - und deren Widerlegung!” seine eige-
ne Lehre, wonach Maria die heiligmachende Gnade weder vor noch bei der
Beseelung erhalten habe, da sie so nicht die Erbsiinde gehabt und der Er-
16sung bedurft hdtte, womit Christus nicht der Erléser aller Menschen ge-
wesen ware.18

Die Heiligung sei also irgendwann nach der Beseelung erfolgt, auf jeden
Fall aber vor der Geburt, wie Thomas von Sutton aus der Praxis, das Fest
ihrer Geburt zu feiern, schlief3t. Den genauen Zeitpunkt der Heiligung gibt
er nicht an, definiert ihn aber ndher: Zum einen schlief3t er - in Anspie-
lung auf Heinrich - den Augenblick unmittelbar nach der Beseelung aus,
sodass sich ein echter Zeitraum ergibt, zum andern erganzt er, dass man
frommerweise glauben konne, die Heiligung sei sehr bald erfolgt. In einem
abschliefenden emphatischen Plidoyer bekraftigt er erneut die Notwen-
digkeit einer echten Zeitspanne, da man nur in diesem Fall mit Gewissheit
sagen konne, dass sie sich die Erbsiinde auch wirklich zugezogen habe.1?

Obwohl der Aquinate in der gesamten Quaestion kein einziges Mal na-
mentlich genannt wird, ist sein Gedankengut fraglos prasent, ja, an zwei
Stellen liegen sogar beinahe wortliche Ubernahmen aus seinen Schriften
vor: zum einen beziiglich der Notwendigkeit des Zuziehens der Erbsiinde,

15 Als Textgrundlage dient die genannte Ausgabe von Barnabas Hechich.

16 Wie die groRen Scholastiker lehrte auch Heinrich (als Textgrundlage dient die seit
1979 in Lowen herausgegebene Gesamtausgabe), dass Maria in der Erbsiinde empfangen und
in utero gereinigt wurde. Auch wenn Ansteckung und Heiligung nicht in denselben Augen-
blick fallen konnten, versuchte Heinrich den Abstand zwischen beiden Zeitpunkte zu mini-
mieren, indem es sich nur um zwei gedachte Momente innerhalb desselben Augenblicks ge-
handelt habe - keinesfalls aber liege dazwischen eine Zeitspanne. Dies versucht er mit ei-
nem Bild zu verdeutlichen: Wenn eine Bohne (faba) von einem Stein zerquetscht werde,
konnten auch verschiedene Momente unterschieden werden, wie das Auftreffen des Steins
auf der Bohne und deren Zerquetschen, obwohl tatsachlich alles im selben Augenblick statt-
finde (vgl. HEINRICH VON GENT: Quodl. XV, q. 13 [ed. Etzkorn/Wilson XX, 76-113]); Thomas
von Sutton wies diese ,quasi-simultanéité‘ (BORRESEN, Kari Elisabeth: Anthropologie médié-
vale et théologie mariale [= SNVAO. HF N.S. g]. Oslo: Universitetsforlaget 1971, 57) entschie-
den zuriick: ,Exemplum [...] de faba non valet unam fabam"“ (THOMAS DE SUTTON: Quodl. III,
q. 15 I-A [ed. Hechich, 60, 16]).

17 vgl. THOMAS DE SUTTON: Quodl. 111, q. 15 I-A (ed Hechich, 56-63, 4-27).

18 [G]ratia sanctificans non infundebatur animae beatae Virginis in primo instanti suae
animationis nec ante, quia tunc non contraxisset peccatum originale, et hoc derogaret digni-
tati Christi, qui est universalis salvator omnium hominum® (THOMAS DE SUTTON: Quodl. 111,
q. 15 [-B [ed. Hechich, 63, 28]).

19 Vgl. THOMAS DE SUTTON: Quodl. 111, g. 15 I-B (ed. Hechich, 63f, 28-30).



Vom Mainstream zur Marginalisierung 333

um die Bedeutung Christi als Erloser aller Menschen aufrechtzuerhalten,20
zum andern zur Terminierung der Reinigung sehr bald nach der Besee-
lung, was bereits Thomas, wenn auch nur an einer einzigen Stelle, gemut-
mafdt hatte.2!

Auch im Sentenzenkommentar des Thomas von Sutton finden sich zwei
Quaestionen, welche die Frage nach der Heiligung Mariens behandeln. Zu-
erst stellt er dort die Frage, ob Maria sich die Erbsiinde zugezogen habe. Er
bringt dabei erst eine befiirwortende Meinung vor, anschlieffend mehrere
dagegen sprechende Argumente, um diese in einem dritten Schritt zu wi-
derlegen.22 Die eingangs vorgebrachte bejahende Meinung ist jene des
Aquinaten; diese wird dort aber nicht ndher ausgefiihrt, vielmehr wird sie
eher in der Form eines Autoritdtsargumentes vorgestellt, indem Thomas
von Sutton lakonisch konstatiert: ,Doctor dicit quod sic.“23 Inhaltsreicher
sind gleichwohl die folgenden Argumente und ihre Widerlegungen, welche
Eckpunkte der thomasischen Lehre widergeben, etwa dass Maria frei war
von jeder personlichen Schuld, von der Erbsiinde aber nicht frei sein konn-
te24 oder dass sie von der Erbsiinde, die sie sich durch ihre Abstammung
zuziehen musste, bald gereinigt wurde, wie der Aquinate in einem Quod-
libet25 gemutmafit hatte.26

Auch in der folgenden Quaestion des Sentenzenkommentars, in der sich
Thomas von Sutton mit der Lehre des Franziskaners Robert von Cowton
(+ nach 1313) auseinandersetzt, hdlt er an der Lehre des Aquinaten fest:
Wihrend Robert gelehrt hatte, dass Maria im ersten Augenblick unter der
Siinde stand, durch die sofortige Eingief3ung der Gnade aber ab dann frei
von ihr war,2’7 unterstreicht er die Lehre des Aquinaten: Gewiss sei Maria
durch die Eingieffung der heiligmachenden Gnade von der Erbsiinde befreit
worden, allerdings sei dies nicht im ersten Augenblick der Fall gewesen,
sondern zu einem spdteren Zeitpunkt, sodass sie eine echte Zeitspanne
lang die Siinde gehabt habe.28

Die Ausfithrungen haben den engen Anschluss Thomas von Suttons an
den Aquinaten deutlich aufgewiesen. Bei ihm wird die Lehre des Thomas

20 In der Summa Theologiae hatte Thomas etwa geschrieben: ,si nunquam anima Beatae
Virginis fuisset contagio originalis peccati inquinata, hoc derogaret dignitati Christi, secun-
dum quam est universalis omnium Salvator“ (THOMAS VON AQUIN: Summa Theologiae 111, q.
27, a. 2 ad 2 [ed. Leon. XI, 290]).

21 Dort hatte Thomas geschrieben, die Heiligung sei wohl ,cito post conceptionem et ani-
mae infusionem” erfolgt (THOMAS VON AQUIN: Quodl. VI, q. 5, a. 1 co. [ed. Leon. XXV/2, 302]).

22 Vgl. THOMAS DE SUTTON: In III Sent. d. 3, q. 1 (ed. Hechich, 65-67, 1-12).

23 THOMAS DE SUTTON: In III Sent. d. 3, q. 11 (ed. Hechich, 6s, 2).

24 Vgl. THOMAS DE SUTTON: In III Sent. d. 3, q. 1 11l ad 1 (ed. Hechich, 66, 8).

25 Vgl. THOMAS VON AQUIN: Quodl. VI, q. 5, a. 1 co. (ed. Leon. XXV/2, 302).

26 Vgl. THOMAS DE SUTTON: In III Sent. d. 3, q. 1111 ad 5 (ed. Hechich, 67, 12).

27 Vgl. THOMAS DE SUTTON: In III Sent. d. 3, q. 2 I (ed. Hechich, 69f, 15).

28 Vgl. THOMAS DE SUTTON: In III Sent. d. 3, q. 2 II (ed. Hechich, 70, 20).



334 Andreas M. Riester

inhaltlich-argumentativ dargelegt, sie wird aber bisweilen auch autoritativ
herangezogen, wie sein lapidares ,Doctor dicit quod sic“?? gezeigt hat. Der
Aquinate hat partiell also bereits die Rolle als Autorititsargument inne,
wie sie bei diesem selbst etwa Augustinus (354-430) oder Boethius (+ 524)
besitzt — nicht ohne Grund wurde Thomas von Sutton eine ,radikale Thomas-
zentriertheit in der Behandlung aller doktrinellen Fragen“30 zugesprochen.

Zwei Ereignisse sind es, die die enge Bindung der Dominikanertheolo-
gen an die Lehre des Aquinaten in diesen ersten Jahren noch weiter fes-
tigen: Zum einen der offizielle Anschluss des Ordens an die Lehre des
Thomas, erstmals auf dem Generalkapitel zu Mailand im Jahre 1278 - also
bereits vier Jahre nach seinem Tod -, sowie auf den Kapiteln von Paris
(1286), Saragossa (1309) und schliefflich Metz (1313), auf welchen die Lehre
des Thomas von Aquin ganz offiziell zur Ordensdoktrin erhoben wurde.3!
War damit das thomistische Lehrgebaude an sich schon auf den Schild ge-
hoben, so erfuhr es zum anderen mit der Heiligsprechung des Aquinaten
durch Papst Johannes XXII. (um 1244-1334, reg. ab 1316) zehn Jahre spater
noch eine weitere das Selbstbewusstsein der Dominikaner stirkende Be-
statigung; Sebastian fasst zusammen: ,When in 1323 the Angelic Doctor
was solemnly canonized, it was only natural that the Dominicans should
consider his doctrine as officially sanctioned by the Church.“32

Die auf den Generalkapiteln demonstrierte Geschlossenheit darf aber
nicht dariiber hinwegtauschen, dass es auch innerhalb des Ordens Wider-
stand gegen die streng-thomistische Ausrichtung gab. Es legt sich sogar
der Verdacht nahe, die zahlreichen Beteuerungen der Kapitel, jeweils mit
Androhung von Sanktionen, geradezu als Reaktion auf die Haltung jener
Ordensmitglieder zu verstehen, die den radikalen Anschluss an Thomas in
Frage stellten. Im Folgenden soll auf zwei Vertreter hingewiesen werden,
welche das eingangs angefiihrte Zitat de Guimaraens’ zwar nicht vollstan-
dig zu desavouieren, aber doch ein Stiick weit zu relativieren vermogen:
Zum einen Durandus von S. Porciano (+1334), ,ein entschiedener Gegner
des Thomas“33, dem auf Grund seiner antithomistischen Haltung eine ,Au-

29 THOMAS DE SUTTON: In III Sent. d. 3, q. 1 | (ed. Hechich, 65, 2).

30 MARSCHLER: Thomas von Sutton, 665,

31 vgl. bspw. TORRELL, Jean-Pierre: Magister Thomas. Leben und Werk des Thomas von
Aquin. Aus dem Franzosischen iibersetzt von Katharina Weibel in Zusammenarbeit mit
Daniel Fischli und Ruedi Imbach. Mit einem Geleitwort von Ruedi Imbach. Freiburg i.Br.:
Herder 1995, 321-323; zum Verhaltnis des Ordens zu Thomas vgl. auch HORST, Ulrich: Thomas
von Aquin und der Dominikanerorden, in: FOLLENBACH, Elias H. (Hg.): Mehr als Schwarz und
Weif3. 8oo Jahre Dominikanerorden. Unter Mitarbeit von Susanne Biber. Regensburg: Pustet
2016, 195-206.

32 SEBASTIAN, Wenceslaus: The Controversy over the Immaculate Conception from after
Scotus to the End of the Eighteenth Century, in: O’'CONNOR, Edward Dennis (Hg.): The Dog-
ma of the Immaculate Conception. History and significance. Notre Dame (Indiana): Notre
Dame Press 1958, 213-270, hier 214.

33 TORRELL: Magister Thomas, 323.



Vom Mainstream zur Marginalisierung 335

Renseiterrolle in der Dominikanerschule“34 zukommt.35 Seine Distanz zur
streng thomistischen Ausrichtung seines Ordens zeigt sich gleich im Vor-
wort zu seinem Sentenzenkommentar3é, wo er, nachdem er zuvor die her-
ausragende Bedeutung der Heiligen Schrift fiir die Theologie unterstrichen
hatte, erklart, dass die Verpflichtung auf Thomas bedeuten wiirde, zum ei-
nen diesen den groflen Lehrern der Kirche vorzuziehen, zum andern aber,
die echte Suche nach der Wahrheit einzuschranken; stattdessen pladiert er
fiir ein vernunftgeleitetes Vorgehen in der Wissenschaft, in Abgrenzung zu
einem blinden Gehorsam gegeniiber einer letztlich doch blo8 menschli-
chen Autoritdt.37

In diesem Kommentar diskutiert er im Rahmen der Frage nach der Hei-
ligkeit Mariens eine These: In einem Dreischritt38 erldutert er nacheinan-
der Moglichkeit, Angemessenheit und faktische Verwirklichung ihrer Erb-
stindenfreiheit: Die Moglichkeit ergibt sich daraus, dass die durch die Ab-
stammung im Fleisch befindliche Siinde nur eine krankhafte Ansteckung
(morbida infectio) sei und erst bei der Eingieffung der Seele durch deren
Ansteckung zur Erbsiinde werde - genau diese habe Gott aber verhindern
kénnen. Die Angemessenheit resultiere aus ihrer Rolle als Mutter Gottes.
Die tatsdchliche Verwirklichung schliefllich leitet er aus dem vielerorts be-
gangenen Fest ab - eine Einschrankung ihrer Erlosungsbediirftigkeit ware
dadurch jedoch nicht gegeben, da diese durch die Abstammung von ihren
Eltern gewdhrleistet gewesen ware.39

Dieser These stimmt Durandus aber nicht zu, da die faktische Bewah-
rung ungebiihrlich gewesen wdre - ungeachtet ihrer generellen Moglich-
keit. Eine Empfdngnis durch den Heiligen Geist sei namlich so einmalig,
dass mit ihr ein einmaliges Privileg einhergehe, ndmlich die Freiheit von
der Siinde; dies konne daher aber niemandem zukommen, der auf gewéhn-
lichem Weg gezeugt wurde. Daher konne die Freiheit von der Erbsiinde
nur Christus allein zugesprochen werden. Fiir Durandus ist es also unab-
dingbar, die Einmaligkeit des Privilegs Christi aufrechtzuerhalten: Nur die-
sem komme die Freiheit von der Erbsiinde zu, wdhrend die Heiligkeit
Mariens sich lediglich auf die personlichen Siinden bezogen habe, nicht

34 Horsrt, Ulrich: Dogma und Theologie. Dominikanertheologen in den Kontroversen um
die Immaculata Conceptio (= QGDOD, N.F. 16). Berlin: Akademie-Verlag 2009, 19.

35 vgl. hierzu die umfangreiche, allerdings schon etwas iltere Studie KOCH, Josef:
Durandus de S. Porciano O.P. Forschungen zum Streit um Thomas von Aquin zu Beginn des 14.
Jahrhunderts. Erster Teil. Literaturgeschichtliche Grundlegung (= BGPhMA 26). Miinster:
Aschendorff 1927.

36 Als Grundlage dient im Folgenden die Ausgabe D.N. Durandi a Sancto Porciano, in:
Sententias theologicas Petri Lombardi commentatorium Libri quattuor [...]. Lyon: 1587.

37 Vgl. DURANDUS DE S. PORCIANO: Prolog (ed. Lyon 3).

38 Die Nihe zu dem allgemein Scotus zugeschriebenen Dreischritt decuit - potuit - fecit,
der sich so gleichwohl bei Scotus nicht dem Wortlaut, sondern nur der Sache nach findet, ist
offenkundig.

39 Vgl. DURANDUS DE S. PORCIANO: In I1I Sent. d. 3, q. 1 co. (ed. Lyon 486, 5-7).



336 Andreas M. Riester

aber auf die Erbsiinde - andernfalls ware sie Christus ebenbiirtig gewesen.
Dies entspreche auch der Lehre der Bibel, da nach Paulus alle Menschen
unter der Erbsiinde stiinden, wovon aufer Christus niemand ausgenom-
men sei.40

Durandus hdlt am Ende also durchaus an der Doktrin seines Ordens
fest, wonach Maria unter der Erbsiinde stand. Im Gegensatz zur iiberwal-
tigenden Majoritdt seiner dominikanischen Mitbriider ware die Lehre der
Unbefleckten Empfangnis fiir ihn aber zumindest theoretisch denkbar. Auf-
fallig bleibt zudem die vollkommene Distanz zum Aquinaten und seiner
Autoritdat, welcher in seinen Argumentationen keine Rolle zu spielen
scheint.

Eine dhnliche Position nimmt auch Petrus de Palude (+ 1342) ein, der
sich als Mitglied einer Kommission des Dominikanerordens mit den Leh-
ren des Durandus auseinanderzusetzen hatte.4! In seinem Sentenzenkom-
mentar4? erortert auch er die einschldgige Fragestellung. Er hidlt darin an
der klassisch-thomistischen Lehre von der Heiligung nach der Beseelung,
aber vor der Geburt fest. Dennoch diskutiert er ausfiihrlich, ob die Lehre
der Unbefleckten Empfangnis theoretisch denkbar ware: Hierfiir erértert
er erst die Moglichkeit ihrer Bewahrung - und bejaht sie: Die Lehre ware
denkbar, da sie nicht der Erlésungsbediirftigkeit aller Menschen entgegen-
stiinde, insofern sie von ihrer Abstammung her die Erbsiinde gehabt haitte,
wenn sie nicht davor bewahrt worden ware - ,obligata erat ad incurren-
dum peccatum, nisi fuisset a Deo praeseruata“43. Nach der Erérterung der
gegenteiligen These, wonach sich Maria die Erbsiinde zugezogen hatte,
welche er ebenfalls fiir moglich erkldrt, wagt er in einem Fazit die beiden
Uberlegungen gegeneinander ab und kommt zu einem differenzierten Ur-
teil: Von seinem grundsatzlichen Vermdégen (potentia absoluta) her ware
es Gott zwar moglich gewesen, sie zu bewahren, nach seinem in der gegen-
wartigen Ordnung verwirklichten tatsichlichen Vermégen (potentia ordi-
naria) halt er dies jedoch fiir weniger wahrscheinlich als da Gegenteil. 44

Damit kommt Petrus am Ende zu einem dahnlichen Ergebnis wie
Durandus: Zwar halten beide letztlich an der klassischen Lehre ihres Or-
dens fest, doch scheuen sie sich nicht, die gegenteilige These zu diskutie-

40 Vgl. DURANDUS DE S. PORCIANO: In I Sent. d. 3, g. 1 co. (ed. Lyon 486f, 10-12).

41 Vgl. TENGE-WOLF, Viola: Petrus de Palude, in: LThK3, Bd. 8. Freiburg i.Br.: Herder
2006, 134 sowie CHRISTIAN, Robert: Petrus Palude, in: BERGER, David/VIJGEN, Jorgen (Hgg.):
Thomistenlexikon. Bonn: nova & vetera 2006, 495-497.

42 Vgl. PETRUS DE PALUDE: In III Sent. d. 3. Die Textgrundlage bildet im Folgenden die
unter der Uberschrift Veritas 249 mit Zitaten angereicherte Zusammenfassung von Alva et
Astorga aus dem 17. Jahrhundert (ALVA ET ASTORGA, P. [ed.]: Sol veritatis, 683-687).

43 PETRUS DE PALUDE: In III Sent. d. 3, zitiert nach Veritas 249 (ALVA ET ASTORGA [ed.]:
Sol veritatis, 684).

44 Vgl. PETRUS DE PALUDE: In III Sent. d. 3, zitiert nach Veritas 249 (ALVA ET ASTORGA
[ed.]: Sol veritatis, 683f.).



Vom Mainstream zur Marginalisierung 337

ren, ja, sie sogar - in klarem Widerspruch zu Thomas! - fiir denkbar zu
halten, auch wenn sie sie in der gegebenen Ordnung als nicht realisiert er-
achten. Geradezu augenfillig ist dabei freilich, dass sie in all diesen Erwa-
gungen kein einziges Mal die Autoritdt des zur theologischen Leitfigur des
Ordens erhobenen Aquinaten konsultieren.4s

Der Franziskanerorden

Wihrend der Dominikanerorden von wenigen Ausnahmen abgesehen eine
Einheit bildete, gestaltete sich die Lage bei den Franziskanern anders: Ge-
niigte es namlich auf dominikanischer Seite, weiterhin die klassische Lehre
zu vertreten, welche durch Thomas keine Neuerung, sondern, unterstiitzt
durch die Erhebung seiner Lehre zur Ordensdoktrin, sogar eine Bekrafti-
gung erfahren hatte, war bei den Franziskanern eine echte qualitative Ver-
dnderung von Alexander von Hales und Bonaventura auf der einen zu
Scotus auf der anderen Seite zu konstatieren, die es zu verarbeiten galt.
Hingen somit anfangs noch Vertreter der klassischen Lehre der Franziska-
nerschule an - zu nennen wiéren etwa Bertrand de Turre (+ um 1334) oder
Alvarus Pelagius (+ 1349) -, so wurde innerhalb kiirzester Zeit die neue, sich
an Scotus orientierende immakulistische Lehre gewissermafien zur spezifi-
schen Doktrin des Ordens.46

Exemplarisch fiir diese franziskanischen Theologen, zu denen auch der
Scotusschiiler Franz von Mayronis (+ um 1328) gehort,47 soll im Folgenden
der grofle Franziskanertheologe Petrus Aureoli (+ 1322)48, naher betrachtet
werden.4® Der Frage nach der Freiheit Mariens von der Erbsiinde widmet
er zwei Schriften: den aus dem Jahre 131450 stammenden Tractatus de Con-
ceptione beatae Mariae Virginis und das etwas spdter verfassteS! Repercus-
sorium, eine Antwort auf die kritische Auseinandersetzung eines unbekann-
ten Lehrers mit dem genannten Traktat.52

45 Unverstindlich bleibt vor diesem Hintergrund Sebastians Urteil, der die beiden Do-
minikaner in einer Reihe mit den strengen Thomisten des Ordens als Verteidiger des Aqui-
naten nennt, vgl. SEBASTIAN: Controversy, 214.

46 Vgl. SEBASTIAN: Controversy, 216-220.

47 Vgl. hierzu auch DE GUIMARAENS: La doctrine II, 46-49.

48 vgl. hierzu auch die umfangreiche Studie ROSATO, Leo: Doctrina de Immaculata B.V.M.
Conceptione secundum Petrum Aureoli (= BIC 8). Rom: Academia Mariana Internationalis 1959.

49 Als Textgrundlage dient die Ausgabe Fr. Gulielmi Guarrae, Fr. loannis Duns Scoti, Fr.
Petri Aureoli Quaestiones disputatae de Immaculata Conceptione Beatae Mariae Virginis (=
BFSMA 3). Quaracchi: Collegium S. Bonaventurae 1904.

50 vgl. N.N.: Praefatio, in: Fr. Gulielmi Guarrae, Fr. loannis Duns Scoti, Fr. Petri Aureoli
Quaestiones disputatae de Immaculata Conceptione Beatae Mariae Virginis (= BFSMA 3).
Quaracchi: Collegium S. Bonaventurae 1904, VII-XIX, hier XVIII.

51 vgl. N.: Praefatio, XVIII,

52 Vgl. PETRUS AUREOLI: Repercussorium pr. (BFSMA Ill, 95); vgl. hierzu auch LAMY:
L'Immaculée Conception, 401-405.



338 Andreas M. Riester

Nachdem er im ersten Teil des Tractatus Bibel-, Vater- und Vernunft-
grinde angefiihrt hat, welche der Unbefleckten Empfdangnis entgegenzu-
stehen scheinen’3 - unter den zitierten Autoritaiten nimmt Augustinus mit
neun Belegen einen besondere Schwerpunkt ein, aus seiner jlingeren Ver-
gangenheit fiithrt er nur Anselm von Canterbury (+ 1109) und Bernhard von
Clairvaux (+ 1153) an -, versucht er im dritten Kapitel durch eine prazise
Definition der Begriffe conceptio, peccatum originale und contrahere die
Problematik klar herauszuarbeiten.’4 Im dritten Teil legt er dar, dass Gott
Maria vor der Erbsiinde bewahren konnte, da es — anders als nach Petrus
de Palude - nicht nur in seiner potentia absoluta, sondern auch in der po-
tentia ordinata liege.55 Im vierten Kapitel weist er, wiederum unter Riick-
griff auf die oben genannten Autoritdten, die Angemessenheit der Erbsiin-
denfreiheit Mariens nach.5¢ Im fiinften Kapitel schliefllich erfolgt der Ab-
schluss des bekannten Dreischritts, indem er aufzuweisen versucht, dass
legitimerweise die faktische Verwirklichung geglaubt werden kénne. Aus-
dricklich beruft er sich hierfir auf Duns Scotus und dessen Lehrer
Wilhelm von Ware (13. Jh.), gesteht aber ein, dass auch gegenteilige Mei-
nungen, etwa von Bonaventura, kursierten. Beide Ansichten seien also
denkbar, eine letztgiiltige Entscheidung stehe allein der Kirche zu.57 In ei-
nem letzten Schritt schliefdlich widerlegt er die eingangs vorgebrachten
Autoritats- und Vernunftargumente, um nochmals aufzuzeigen, dass die
genannte Lehre keine Gefahr fiir den Glauben darstelle. Mit einer erneu-
ten, weitgehend von Bernhard iibernommenen Erkldrung, sich bei einer
Entscheidung dem kirchlichen Lehramt zu unterwerfen,s8 enden die Aus-
fiihrungen.5?

Der zentrale Punkt in der Argumentation Aureolis liegt im zweiten Ka-
pitel: Bei der Definition des Wortes contrahere fiihrt er die Differenzierung
zwischen contrahere de facto und contrahere de iure ein: Letzteres sei das
Schicksal aller Menschen, indem sie sich die Siinde, welche auf dem Weg
der Zeugung weitergegeben wird, zuziehen; zu unterscheiden davon sei

53 Vgl. PETRUS AUREOLI: Tractatus c. 1 (BFSMA 111, 23-35).

54 Vgl. PETRUS AUREOLIL: Tractatus c. 2 (BFSMA 111, 35-49).

55 Vgl. PETRUS AUREOLI: Tractatus c. 3 (BFSMA 111, 49-53).

56 Vgl. PETRUS AUREOLI: Tractatus c. 4 (BFSMA 111, 53-71).

57 Vgl. PETRUS AUREOLI: Tractatus c. 5 (BFSMA 111, 71-78).

58 Bernhard (als Textgrundlage dient die seit dem soer Jahren in Rom herausgegebene
Sammelausgabe) schrieb, nachdem er kurz zuvor in Lyon die Feier des Festes der Unbefleck-
ten Empfingnis miterlebt hatte, an die dortigen Kanoniker einen langen Brief, in dem er die-
se Praxis kritisierte, da Maria erst nach der Beseelung geheiligt worden sei und ein solches
Fest zudem der kirchlichen Lehre entgegenstehe; sollten die romischen Autoritdten jedoch
eines Tages zu einem anderen Urteil kommen, wiirde er sich diesem selbstverstiandlich beu-
gen (BERNHARD VON CLAIRVAUX: ep. 174 [ed. Leclercq/Rochais VII, 388-392]).

59 Vgl. PETRUS AUREOLI: Tractatus c. 6 (BFSMA 111, 78-94).



Vom Mainstream zur Marginalisierung 339

das contrahere de facto - und ebendavon konne der Mensch durch die
Gnade Gottes bewahrt werden.60

Auf Maria angewandt bedeute dies: Aufier Zweifel stehe, so Aureoli,
dass Maria, da sie auf gewohnlichem Weg gezeugt wurde, sich die Erbsiin-
de de iure zugezogen habe. Nicht so eindeutig aber sei die Frage, ob dies
auch de facto erfolgt sei - gleichwohl sei es zumindest theoretisch denk-
bar. Und auch wenn Petrus, wie oben angedeutet, hier keine klare Ent-
scheidung trifft, so scheint seine Tendenz durchaus anzuklingen, wenn er
die Lehre, wonach die Seele Mariens mit der Erbsiinde behaftet war, als
mit der einer frommen Grundhaltung inkompatibel - ,horrendum piis au-
ribus et animis devotis“é! - darstellt.62

Ungleich deutlicher wird Aureoli in seinem Repercussorium: Nach einer
ausfiihrlichen Darlegung, dass auch die immakulistische Lehre legitimer-
weise geglaubt werden konne, stellt er zum Abschluss klar, selbst am Privi-
leg Mariens festzuhalten, solange von Seiten des kirchlichen Lehramtes
nichts Gegenteiliges gelehrt werde.63

Betrachtet man die Lehre Aureolis so fillt auf, dass er die immakulis-
tische Lehre, der er, wie gerade das Repercussorium zeigt, in Gefolgschaft
an Scotus personlich anhing, auferordentlich behutsam darlegt. lhm geht
es nicht darum, eine polemische Streitschrift gegen die makulistische
Lehre zu verfassen. Sein Ziel ist es lediglich, nachzuweisen, dass auch das
Gegenteil der klassischen Lehre legitimerweise vertreten werden konne -
was zeigt, auf welch defensive Weise sich die Anhdnger der nova opinio zu
dieser Zeit noch zu argumentieren gendtigt sahen.

Angemerkt sei des Weiteren, dass Petrus zwar Anselm, Bernhard und
Bonaventura, kein einziges Mal aber den Aquinaten einer Erwdhnung wiir-
digt; die antithomistische Invektive, wie man sie bei den Franziskanern
spaterer Generationen findet, fehlt bei ihm noch. Inhaltliche Bedenken,
welche die grofen Lehrer der Hochscholastik dazu brachten, die makulis-
tische Lehre zu befiirworten - etwa die von Paulus genannte Allgemeinheit
der Siinde4 oder die Erlosung aller Menschen durch Christusés -, sind in
seiner Schrift allerdings durchaus prdsent, insofern er sie in den obiectio-
nes nennt und sich mit ihnen kritisch auseinandersetzt.

60 Vgl. PETRUS AUREOLL: Tractatus c. 2 (BFSMA 111, 47f.).

61 PETRUS AUREOLI: Tractatus c. 2 (BFSMA 111, 48).

62 Vgl. PETRUS AUREOLI: Tractatus c. 2 (BFSMA 111, 47f.).

63 Vgl. PETRUS AUREOLI: Repercussorium concl. 8 (BFSMA 11, 153).
64 Vgl. PETRUS AUREOLI: Tractatus c. 1arg. 1/1 (BFSMA 111, 24).

65 Vgl. PETRUS AUREOLL: Tractatus c. 1arg. 3/1 (BFSMA I1I, 30).



340 Andreas M. Riester

DIE KARMELITEN UND DIE AUGUSTINEREREMITEN

Wie im Voraufgehenden deutlich wurde, schlossen sich die beiden groflen
Bettelorden jeweils ihren prominenten Gewdhrsleuten an. Wie war die Si-
tuation aber bei den anderen beiden Mendikanten, also den Karmeliten
und den Augustinereremiten?

Die Karmeliten

In enger Gefolgschaft an die groffen Lehrer der Hochscholastik hingen
auch die Karmelitenéé zu Beginn der klassischen Lehre an. Zu nennen wa-
ren etwa der spatere Generalprior des Ordens, Gerhard von Bologna
(+1317), der 1332 zum Bischof von Mallorca ernannte Guido von Perpignan
(+ 1342) und Paul von Perugia (+ nach 1344).67 Anzumerken ist hierzu frei-
lich, dass diese die gegenteilige Meinung nicht strikt ablehnten, ja, viel-
mehr sogar gewisse Sympathien fiir die nova opinio hegten, sodass es weni-
ger inhaltliche Argumente, als vielmehr die Autoritdt der gro3en Meister
war, welche sie an der makulistischen Lehre festhalten lieflen.68 Und so
schien es nur eine Frage der Zeit, bis sich im Orden die immakulistische
Lehre durchsetzte. Symptomatisch fiir diesen Wandel, der sich im Vorauf-
gehenden bereits anzukiindigen schien, ist die Haltung des Johannes
Baconthorpe (+1348)¢%, in dessen Schriften, dahnlich wie innerhalb des Or-
dens, eine Wandlung in Bezug auf die in Rede stehende Lehre zu konstatie-
ren ist.

66 Vgl. hierzu ELISEE DE LA NATIVITE: La vie mariale au Carmel, in: Maria 2 (1952), 833-
861; CATENA, Claudio: La dottrina immacolista negli autori Carmelitani, in: Carmelus 2 (1955),
133-215 und LAMY: L'Immaculée Conception, 409-415 sowie GABRIEL AB ANNUNTIATIONE: De
fide in Immaculatam Conceptionem apud Carmelitas usque ad saeculum XVI, in: AOCD 5
(1930), 31-44 und 81-87.

67 Vgl. SEBASTIAN: Controversy, 220.

68 Programmatisch kommt diese Haltung in einem ,Quodlibet” des Guido von Perpignan
zum Ausdruck: ,Ista opinio, propter reverentiam Beatae Virginis, multum mihi placeret, nisi
auctoritatibus Canonis et Sanctorum obviaret, unde sequendo auctoritates Sanctorum et Ca-
nonis (salva semper ejus puritate et reverentia) teneo quod fuit concepta in peccato
originali.“ (GUIDO PERPINIANUS: Quodl. 111, q. 14 [ALVA ET ASTORGA (ed.) : Radii solis, 1027]).
Die Textgrundlage bildet der Abdruck in der Quellensammlung ,Radii solis” von Alva et
Astorga aus dem 17. Jahrhundert (ALVA ET ASTORGA (ed.) : Radii solis, 1027-1030).

69 Eine ausfiihrliche Darlegung der Lehrentwicklung Baconthorpes bietet COUTO, Gabriel
P. Bueno: Doctrina loannis Baconthorpe de Immaculata Conceptione, in: Carmelus 2 (1955),
54-84.; ungleich neuer, dafiir mit weniger mariologischer als vielmehr politischer Intention
ist der Beitrag BOUREAU, Alain: L'immaculée Conception de la souveraineté. John Baconthorpe
et la théologie politique (1325-1345). Postille sur Bernard Guenée, entre L’Eglise et I'Etat, in:
AUTRAND, Frangoise (Hg.): Saint-Denis et la royauté. Etudes offertes a Bernard Guenée. Paris:
Publications de la Sorbonne 1999, 189-201.



Vom Mainstream zur Marginalisierung 341

Im zweiten Buch seines Sentenzenkommentars”?, das vor das Jahr 1325
datiert werden kann,”! handelt er von der Weitergabe der Erbsiinde. Dabei
legt er dar, dass ausschliellich Christus frei war von der Erbsiinde. Die ge-
genteilige Meinung weist er scharf zuriick, indem er sie als gotteslasterlich
bezeichnet und auf eine Ebene mit der Lehre des Eutyches stellt. Seine Po-
sition erweist er dabei unter Berufung auf Augustinus, der gegen die Pela-
gianer unterstrich, dass sich alle Menschen die Erbsiinde tatsdchlich - ,de
facto et actualiter et formaliter“72 - zuziehen miissten. Daneben fiihrt er
auch Vernunftargumente an; hierbei verweist er auf die Rolle Christi als Er-
l6ser der gesamten Menschheit, woraus notwendigerweise folge, dass auch
Maria unter der Erbsiinde gestanden haben miisse.”3

Auch wenn Baconthorpe hier eine klar makulistische Lehre vorlegt -
Doncoeur fasst zusammen: ,[...] dans ses premiers ouvrages Bacon est trés
résolument maculiste“74 -, setzt er doch eigene Schwerpunkte, denn fiir
ihn wire die Freiheit Mariens von der Erbsiinde zumindest grundsatzlich -
»de potencia Dei absoluta“’s - denkbar. Der Grund liegt darin, dass die Erb-
siinde weder in der Substanz der menschlichen Natur liege noch ein dem
Menschen oder der Fortpflanzung an sich eigentiimliches Akzidenz sei -
ansonsten hatte er sie auch im Urstand haben beziehungsweise weiterge-
ben miissen. Da Gott den Menschen aber nach der potentia absoluta von
allem befreien kénne, was nicht zu seinem Wesen gehore oder ihm eigen-
timlich sei, hatte er auch Maria davor bewahren konnen.”6

Waiahrend Baconthorpe zu Beginn seiner Lehrtitigkeit die Freiheit
Mariens von der Erbsiinde noch ablehnte, findet sich in seinem auf das
Jahr 133077 zu datierenden dritten Quodlibet schon eine gewisse Anndhe-
rung an die nova opinio, obgleich er zu diesem Zeitpunkt noch die maku-
listische Lehre vertrat. Er strebt darin einen Vermittlungsversuch an zwi-
schen der Abstammung Mariens von Adam einerseits, wodurch sie sich die
Erbsiinde zugezogen habe, und ihrer Rolle als Mutter Gottes andererseits,
wofiir sie von jeder Siinde rein sein sollte. Ausschlaggebende Autoritdt ist

70 Die Textgrundlage bildet im Folgenden die textkritische Zusammenstellung einschli-
giger Passagen SAGGI, Ludovicus M.: Commentariola et textus. loannis Baconthorpe textus de
Immaculata Conceptione, in: Carmelus 2 (1955), 216-303.

71 Vgl hierzu die Notiz bei ed. Saggi 218.

72 JOHANNES BACONTHORPE: In II Sent. d. 30, q. un., a. 2 (ed. Saggi 220).

73 Vgl. JOHANNES BACONTHORPE: In II Sent. d. 30, q. un., a. 2 (ed. Saggi 219-222).

74 DONCOEUR, Paul: Les premiéres interventions du Saint-Siége relatives a I'lmmaculée
Conception, in: RHE g (1908), 278-293, hier 28s.

75 JOHANNES BACONTHORPE: In II Sent. d. 30, q. un., a. 3 (ed. Saggi 225).

76 Vgl. JOHANNES BACONTHORPE: In II Sent. d. 30, q. un., a. 3 (ed. Saggi 225f.).

77 Vgl. hierzu die Notiz bei ed. Saggi 240.



342 Andreas M. Riester

dabei der Tractatus des Eadmer (+ nach 1128), als dessen Urheber Bacon-
thorpe noch Anselm annahm.?8

Die Entwicklung von Baconthorpes Haltung findet ihren Abschluss im
vierten Buch seines Sentenzenkommentars, das aus dem Jahre 1340 stammt.”?
Im Rahmen der Frage, ob die Freiheit von der Erbsiinde neben Christus
auch einer anderen Person zukommen konnte,80 lehrt er, dass Maria bei
ihrer Empfangnis durch ein besonderes Privileg davor bewahrt worden sei,
sich die Erbstinde bei der Beseelung tatsachlich zuzuziehen; dass er in
friheren Werken hierzu eine andere Lehre vertreten hat - ,licet alibi at-
tendens ad ius commune aliter dixerim“81 - ist ihm dabei durchaus be-
wusst.82

Auch wenn in Baconthorpes Ausfithrungen, gerade in der frithen Phase,
die klassischen Eckpunkte der makulistischen Lehre durchaus prasent sind
und ihn dazu fiihren, sich selbst ihr anzuschlief3en, stellt die Person des
Thomas von Aquin in seinen Schriften in keiner Phase eine besondere Au-
toritat dar.

Aus den Darlegungen wurde deutlich, wie sich Baconthorpe von einem
Gegner der Unbefleckten Empfangnis zu einem Verteidiger des mariani-
schen Privilegs entwickelte. Damit steht er aber nicht nur fiir sich allein,
sondern bildet in seiner Person geradezu die Haltung seines Ordens ab,
der in dieser Frage eine dhnliche Entwicklung durchlief: War bei den Kar-
meliten ndamlich anfangs noch die makulistische Lehre verbreitet - exem-
plarisch hierfiir stehen die weiter oben genannten Theologen -, dnderte
sich dies, beeinflusst durch Baconthorpe, sodass er in dieser Frage einen
Wendepunkt des Ordens markiert.83 Dessen Bedeutung fiir den Orden
fasst Doncoeur behutsam, aber doch bestimmt zusammen:

,La conversion de Bacon fut-elle celle de 'ordre entier ? Tout semble l'indi-
quer. Désormais on ne cite plus aucun carme maculiste, et, s'il s’en était trouvé,
les adversaires de 'Immaculée Conception n’eussent pas manqué d’invoquer
cette autorité, “84

In der Sache gleich, allerdings deutlich iiberzeugter kann auch der Karme-
lit Gabriel ab Annuntiatione nicht ohne Stolz nach seinem Durchblick

78 Vgl. JOHANNES BACONTHORPE: Quodl. 111, q. 12, p. 7 (ed. Saggi 247-250); vgl. hierzu
auch CouToO: Doctrina, 64-71.

79 Vgl. hierzu die Notiz bei ed. Saggi 275.

80 Vgl. JOHANNES BACONTHORPE: In IV Sent. d. 2, q. 3 (ed. Saggi 275-292).

81 JOHANNES BACONTHORPE: In IV Sent. d. 2, q. 3, a. 3 (ed. Saggi 280).

82 Vgl. JOHANNES BACONTHORPE: In IV Sent. d. 2, q. 3, a. 3 (ed. Saggi 280).

83 Catena fasst pointiert zusammen: ,Egli chiude un periodo e ne apre un altro, chiude il
periodo dell'opposizione e apre quello della difesa strenua dei diritti della Madonna“
(CATENA: La dottrina immacolista, 137).

84 DONCOEUR: Les premiéres interventions, 289.



Vom Mainstream zur Marginalisierung 343

durch die Ordensgeschichte das Fazit ziehen: ,A dimidio saec. XIV nullum
in Ordine N. fuisse qui piae sententiae refragaretur.“8s

Die Augustinereremiten

Ahnlich gestaltete sich die Entwicklung im Orden der Augustinereremi-
ten.86 Aegidius von Rom (+1316), ein Schiiler des Thomas von Aquin -
Binder nennt ihn sogar seinen ,bedeutendsten Schiiler“s” -, behandelt die
Frage an zwei Stellen innerhalb seines Werkes: So wirft er in einem Quod-
libets8 die Frage auf, ob Maria vom Augenblick ihrer Empfingnis an die
Gnade besessen habe. In einem ersten Schritt stellt er dabei verschiedene
Ansichten dar, weist aber alle Positionen, welche ihr die Freiheit von der
Erbsiinde zusprechen wollen, zuriick und schlief8t so auf ihre Empfangnis
in der Siinde: ,Beata ergo virgo [...] fuit in peccato origniali concepta.“8?
Anschlieend legt er seine Lehre ausfiihrlicher dar: Zentral ist dabei der
Gedanke, dass sie durch ihre Abstammung von Adam erst in der Schuld ge-
wesen sei und dann die Gnade habe empfangen konnen; dass dies inner-
halb desselben Augenblicks, also gleich zu Beginn ihrer Existenz, der Fall
gewesen sei, lehnt er aber ab, vielmehr sei fiir den Wechsel solcher Gegen-
sdtze eine gewisse Zeit zu veranschlagen, weshalb wenigstens eine kurze
Zeit%0 in der Stinde bei Maria als wahrscheinlicher anzunehmen sei.”!

Auch im spadter verfassten dritten Buch seines Sentenzenkommentars?®2
widmet er sich der Frage nach der Heiligkeit Mariens. Wie alle Menschen
sei sie von Christus erldst, allerdings, wie auch Jeremias und Johannes der
Taufer, im Mutterleib geheiligt worden. Damit steht fiir ihn aber auch fest,
dass sie in der Erbsiinde empfangen worden sei, auch wenn sie nur sehr
kurz in ihr geblieben und vielmehr unmittelbar nach der Empfangnis ge-
heiligt worden sei. Aegidius versucht dabei, den Zeitpunkt der Heiligung
moglichst nahe an den Augenblick der Beseelung heranzuriicken und den
Zeitraum dazwischen soweit als mdglich zu nivellieren -,valde modica

85 GABRIEL AB ANNUNTIATIONE: De fide I1, 87.

86 Vgl. hierzu SAGE, Athanase: La doctrine et le culte de Marie dans la famille Augusti-
nienne, in; Maria 2 (1952), 679-712.

87 BINDER, Karl: Thomas von Strassburg, ein Verteidiger der unbefleckten Empfingnis, in:
Studia mediaevalia et mariologica P. Carolo Bali¢ septuagesimum explenti annum dicata.
Rom: Ed. Antonianum 1971, 259-281, hier 259.

88 Die Textgrundlage bildet im Folgenden 1646 in Léwen erschienene der Druck von
Petrus Damasus de Coninck (ed. de Coninck).

89 AEGIDIUS ROMANUS: Quodl. VI, q. 20 (ed. de Coninck 419).

90 Wie kurz Aegidius die Zeit einstufte, wird an seinem Ringen férmlich deutlich: ,licet
valde credibile sit, quod tempus illud fuerit valde breve, et quasi imperceptibile“ (AEGIDIUS
ROMANUS: Quodl. VI, q. 20 [ed. de Coninck 423)).

91 vgl. AEGIDIUS ROMANUS: Quodl. VI, q. 20 (ed. de Coninck 418-424).

92 Die Textgrundlage bildet im Folgenden der 1623 in Rom erschienene Druck des
Fulgentius Galluccius Georginas (ed. Georg.).



344 Andreas M. Riester

fuerit morula“%3, letzteres an sich schon ein Diminutiv -, womit sie an sich
immer schon heilig gewesen ware: ,idcirco dici potest, quod semper fuerit
sancta.“%4 Trotzdem steht fiir ihn aufder Frage, dass beide Augenblicke nicht
zusammenfallen kdnnten, da dies der von Paulus gelehrten Allgemeinheit
der Erbsiinde widersprédche.%

Aegidius hilt somit die Meinung seines Lehrers Thomas von Aquin, den
er gleichwohl nicht namentlich nennt, bei, setzt allerdings in der Hinsicht
einen eigenen Schwerpunkt, dass er die Dauer zwischen der Empfangnis
und der Reinigung in utero, die Thomas als unklar bezeichnet hatte,% im
Sinn ebendieser Ausnahme auffasst, um so die Heiligung mdglichst nahe
an die Empfangnis heranzuriicken.

Der Einfluss des Aegidius von Rom auf seinen Orden war grof3. Wie der
Aquinate bei den Dominikanern, so war er bei den Augustinereremiten zur
theologischen Leitfigur und seine Lehre auf dem Florenzer Generalkapitel
von 1287 zur Ordensdoktrin erhoben worden.%” So kam es, dass bis etwa
zur Mitte des 14. Jahrhunderts die Theologen dieses Ordens weitgehend
der makulistischen Lehre anhingen, so etwa Albert von Padua (+1323),
Augustinus Trionfo von Ancona (+ 1328) und Gerhard von Sienna (+ 1336).
Als letzter Vertreter der klassischen Doktrin innerhalb des Ordens ist
schliefflich Gregor von Rimini (+ 1358), zeitweiliger Oberer der Augustiner,
zu nennen.”8

Zu dieser Zeit hatte allerdings bereits eine Trendwende eingesetzt: Mit-
te der 3oer Jahre des 14. Jahrhunderts kommentierte Thomas von StrafR-
burg (+1357), ein Schiiler des Aegidius von Rom, die Sentenzen®® des
Petrus Lombardus;10 in der Frage nach der Heiligkeit Mariens greift er da-
rin auf den bekannten Dreischritt zuriick, wobei er die Eckpunkte folgen-
dermaflen begriindet: Gott habe Maria vor der Erbsiinde bewahren kon-
nen, indem er den Samen, durch den sie gezeugt wurde, von der qualitas
morbida, aus der die Siinde rithre, habe befreien konnen. Er wire dann
dem Samen vergleichbar, durch den die Fortpflanzung im Urstand erfolgt
wire. Die Angemessenheit ergibt sich fiir ihn aus der Mutterschaft Mariens.

93 AEGIDIUS ROMANUS: In III Sent. d. 3, p. 1, q. 1, a. 1 (ed. Georg. 97).

94 AEGIDIUS ROMANUS: In III Sent. d. 3, p. 1, q. 1, a. 1 (ed. Georg. 97).

95 Vgl. AEGIDIUS ROMANUS: In I1I Sent. d. 3, p. 1, q. 1 (ed. Georg. 94-18).

96 Eine Ausnahme bildet lediglich die Vermutung bei THOMAS VON AQUIN: QuodI. VI, q.
5, a. 1 co. (ed. Leon. XXV/2, 302).

97 Vgl. BINDER: Thomas von Strassburg, 259.

98 Vgl. SEBASTIAN: Controversy, 221f.

99 Die Textausgabe ist im Folgenden der Druck aus dem Jahr 1564 (ed. Venedig). Die
einschligigen Abkiirzungen sind ausgeschrieben, die Rechtschreibung wurde beibehalten.

100 vgl, hierzu den bereits genannten Beitrag BINDER, Karl: Thomas von Strassburg, ein
Verteidiger der unbefleckten Empfiingnis, in: Studia mediaevalia et mariologica P. Carolo Bali¢
septuagesimum explenti annum dicata. Rom: Ed. Antonianum 1971, 259-281.



Vom Mainstream zur Marginalisierung 345

Die tatsdchliche Verwirklichung leitet er daraus ab, dass etwas, das getan
werden konne und zudem angemessen sei, auch getan werden miisse.101

Diese Lehre widerspreche freilich der Lehre von ,quidam sollemnes
doctores“102, dass sie namlich in der Erbschuld empfangen worden und ei-
nige Zeit in ihr verblieben sei, bevor sie von ihr befreit worden sei. Grund-
lage fiir diese Ansicht sei eine Aussage des Augustinus!%3, wonach Christus
allein ohne Erbsiinde sei.1% Auch wenn der Name des Aquinaten hier nicht
ausdriicklich genannt wird, ist doch klar, dass auch dieser damit gemeint
ist, nicht zuletzt weil der Lehrer Thomas von Straffburgs, Aegidius Romanus,
dessen Namen hier ebenfalls mitklingt, selbst Schiiler des Aquinaten war.

Thomas von Stralburg 16st diesen Einwand, allerdings ohne auf die ge-
nannten Lehrer und ihre Haltung zu dieser Frage einzugehen; vielmehr
weist er lediglich das genannte Augustinuszitat zuriick, das fiir ihn den Aus-
gangspunkt dieser Meinung bildet. Dabei wiirdigt er es nicht mal einer ei-
genen Behandlung, sondern fasst es sogar mit mehreren anderen Einwan-
den aus den Schriften desselben Autors sowie anderer altkirchlicher Auto-
ren zusammen: Natiirlich werde, so gesteht er ein, durch den Samen die
Erbsiinde tibertragen - dies sei die lex communis. Das schlieffe aber nicht
ein privilegium speciale aus, dass Gott also im Fall seiner Mutter hiervon
eine Ausnahme ermoglichen konnte. Den Einwand, dass davon in der
Schrift nirgends die Rede sei, weist er zuriick: Die besondere Heiligkeit
Mariens, die doch aufler Zweifel stehe, sei dort auch nirgends ausdriicklich
erwdhnt; da aber eine solche Heiligung durchaus von Johannes dem Taufer
erwahnt sei, konne sie auch fiir Maria angenommen werden, da diese nicht
schlechter gestellt sein diirfe, als jener.105

Auch wenn Thomas von Strafburg damit zumindest mittelbar auf die
Haltung des Aquinaten eingeht, findet eine echte Auseinandersetzung mit
seiner Lehre nicht statt. Der Grund fiir dessen Ansicht sieht er in der fal-
schen Anwendung eines Augustinuszitats, das gewiss einen allgemeinen
Grundsatz darlege, der aber in seinen Augen durch die Allmacht Gottes ei-
ne Einschrankung erfahren konne; dies sieht er in dem privilegium speciale
realisiert. Damit wandte Thomas von Straffburg sich von der Ansicht sei-
nes eigenen Lehrers und damit der thomistischen Tradition ab und schloss
sich als erster Vertreter seines ordens der nova opinio an.106

101 vgl. THOMAS VON STRASSBURG: In 11l Sent. d. 3, q. 1 (ed. Venedig 8).

102 THOMAS VON STRASSBURG: In I1I Sent. d. 3, q. 1 (ed. Venedig 8).

103 Es handelt sich um die Aussage in AUG.: Pecc. mer. 11,24,38 (CSEL 60, 110f.).

104 vgl, THOMAS VON STRASSBURG: In IlI Sent. d. 3, q. 1 (ed. Venedig 8).

105 Vgl. THOMAS VON STRASSBURG: In III Sent. d. 3, q. 1 (ed. Venedig 9). Das Konvenienz-
argument aus der Heiligung Johannes des Taufers findet sich bereits bei THOMAS VON AQUIN:
Summa Theologiae 111, q. 27, a. 1 co. (ed. Leon. XI, 289).

106 vgl. ZUMKELLER, Adolar: Thomas v. Stragburg, in: LThK?, Bd. 9. Freiburg i.Br.: Herder
2006, Sp. 1535f.



346 Andreas M. Riester

Etwa zur gleichen Zeit legte Hermann von Schildesche (+1357), eben-
falls Augustiner, in seiner Schrift De conceptione gloriosae Virginis Mariae,
einem ,umfangreichen und sorgfaltig ausgearbeiteten Traktat“107 dar, dass
die Befleckung Mariens in der Erbsiinde mit ihrer Gottesmutterschaft nicht
vereinbar sei. Mit Simon Fidati de Cassia (+ 1348) und Raymond Jourdain
(+1381) schlossen sich weitere Mitglieder seines Ordens dieser Meinung
an,108 Ahnlich wie bei den Karmeliten hatte sich damit auch im Orden der
Augustinereremiten eine Wende von der klassischen Lehre hin zur nova
opinio vollzogen. Dass der unmittelbare Nachfolger Thomas von Straf3burgs
als Ordensgeneral, der bereits genannte Gregor von Rimini, sich nochmals
an die alte Lehre hielt, konnte der neuen Richtung, die die Augustiner ein-
geschlagen hatten, keinen Abbruch mehr tun.

RESUMEE UND AUSBLICK

Fiir die Haltung der damals die Theologie beherrschenden Mendikanten109
zur Frage der Unbefleckten Empfangnis war die erste Halfte des 14. Jahr-
hunderts, so zeigten die Ausfithrungen, von essentieller Bedeutung: Kann
man bis ins 13. Jahrhundert von einer so gut wie ausnahmslos makulisti-
schen Front ausgehen, kam durch Scotus eine neue Dynamik in die Frage,
insofern die Franziskaner in den folgenden Jahren begannen, von den gro-
fen Lehrern des Ordens abzuriicken und stattdessen den Anschluss an die
frommer erscheinende Lehre des doctor subtilis suchten. Standen sie da-
mit zundchst als Auflenseiter da, wie die keineswegs uneingeschrankt po-
sitiv zu verstehende, sondern eher skeptische Rede von der nova opinio
zeigt und vor allem die Haltung der anderen Mendikanten zu Beginn des
14. Jahrhunderts beweist, schlug das Pendel innerhalb kiirzester Zeit um:
Wiéhrend sich die Augustinereremiten im Nachklang zu Aegidius Romanus
unter Thomas von Straburg der immakulistischen Lehre zuwandten, ldsst
sich ein solcher ,immaculistic turn“ bei den Karmeliten sogar innerhalb
der Person Baconthorpes konstatieren, was wiederum als exemplarisch fiir
die Haltung seines Ordens angesehen werden darf. Damit waren es aber
nicht mehr die immakulistischen Franziskaner, die eine Sonderrolle ein-
nahmen, sondern vielmehr die Dominikaner, die durch das alleinige Fest-
halten an der klassisch-makulistischen Lehre isoliert und marginalisiert
waren. In diesem Sinn hilt Ulrich Horst fest: ,Um die Mitte des 14. Jahr-
hunderts hat sich die ehemals geschlossene Abwehrfront der Antiimmaku-

107 HorsT: Dogma und Theologie, 27.

108 ygl, SEBASTIAN: Controversy, 222f.

109 Eine Ausnahme hiervon stellt der Weltpriester Johannes de Polliaco (+ nach 1321) dar
(vgl. hierzu HORST: Dogma und Theologie, 15f.).



Vom Mainstream zur Marginalisierung 347

listen aufgeldst, so daf} die Theologen des Predigerordens mehr und mehr
ins Abseits gerieten.“110

Tatsachlich ist eine solche sukzessive Hinwendung von der makulisti-
schen zur immakulistischen Lehre auch an anderer Stelle zu beobachten -
ndmlich in der Haltung des kirchlichen Lehramtes: Nachdem das Konzil
von Basel noch keine allgemein anerkannte Einigung erzielen konnte - die
Tatsache, dass die Frage auf einer solchen Versammlung diskutiert wurde,
darf gleichwohl als Fortschritt gewertet werden und markiert so den Schritt
von der skeptisch bedugten nova opinio zur anerkannten opinio pia -
brachte das Pontifikat Sixtus’ IV. (1414-1484, reg. ab 1471) eine Pattsitua-
tion, insofern er den beiden Parteien die gegenseitige Verurteilung unter-
sagte.!’l Eine gewisse lehramtliche Tendenz hin zur immakulistischen
Lehre darf jedoch darin gesehen werden, dass Sixtus IV. - selbst Franzis-
kaner und insofern wohl nicht v6llig neutral - in einer bereits 1482 verof-
fentlichten Fassung der Bulle lediglich den Makulisten die Verketzerung
der Gegenseite verboten hatte.112

In dhnlicher Weise zeigte sich die Situation auf dem Konzil von Trient:
Zwar scheute die Versammlung die Festschreibung der Lehre und be-
schrankte sich darauf, unter Berufung auf Sixtus IV. Maria aus dem Dekret
von der Allgemeinheit der Erbsiinde ausgenommen wissen zu wollen!13 -
maf} damit der Rolle Mariens aber zugleich eine klare Beachtung bei. Be-
statigt wurde diese Tendenz durch verschiedene disziplinarische Maf3nah-
men zu Beginn des 17. Jahrhunderts, bis Alexander VII. (1599-1667, reg. ab
1655) mit der Bulle Sollicitudo omnium ecclesiarum die immakulistische
Lehre erstmals auch in inhaltlicher Hinsicht umschrieb!!4 - und dabei die
Eckpunkte des spateren Dogmas Pius’ IX. (1792-1878, reg. ab 1846) so klar
vorzeichnete, dass diese ,in der Definitionsbulle von 1854 nur noch wie-
derholt zu werden“115 brauchten.

110 HorsT: Dogma und Theologie, 27.

111 vygl, SixTus IV.: Bulla ,Grave nimis“ posterior, in: SERICOLI, Cherubinus: Immaculata
B.M. Virginis Conceptio iuxta Xysti IV constitutiones (= BMMeA V). Sibenik: Kaci¢ 1945, 156-
158.

112 vgl. SIxTus IV.: Bulla ,Grave nimis* prior, in: SERICOLI, Cherubinus: Immaculata B.M.
Virginis Conceptio iuxta Xysti IV constitutiones (= BMMeA V). Sibenik: Kaci¢ 1945.

113 vgl. KONZIL VON TRIENT: Dekret iiber die Ursiinde vom 17. Juni 1546, n. 6 (DH 1516).

114 Wortlich schrieb Alexander VII. dort: ,Sane [sic!] vetus est Christi fidelium erga ejus
Beatissimam Matrem Virginem Mariam pietas, sentientium, ejus animam in primo instanti
creationis, atque infusionis in corpus fuisse speciali Dei gratia & privilegio, intuitu merito-
rum Jesu Christi ejus filii, humani generis Redemptoris, a [sic!] macula peccati originalis prae-
servatam, immunem, atque in hoc sensu ejus Conceptionis festivitatem solemni ritu colen-
tium, & celebrantium“ (ALEXANDER VII.: Breve ,Sollicitudo omnium ecclesiarum® vom 8. De-
zember 1661, § 1 [MBR VI, 152, 14]).

115 S¢L1,, Georg: Mariologie (= HDG 111,4). Freiburg i.Br.: Herder 1978, 205.



348 Andreas M. Riester

Zusammenfassung

Wiahrend die makulistische Lehre zur Zeit des Thomas von Aquin noch den
allgemeinen theologischen Mainstream bildete, dnderte sich dies mit
Johannes Duns Scotus und seiner Lehre von der Unbefleckten Empfingnis
Mariens. Damit stellte sich fiir die damals die Theologie dominierenden Men-
dikanten die Frage, wie mit der neuen Lehre umzugehen sei: Schnell schlos-
sen sich die Franziskaner Scotus an, wdahrend die Dominikaner dem Aquina-
ten die Treue hielten. Zwar folgten die Augustiner und die Karmeliten noch
kurz der Autoritdt des Thomas, wandten sich jedoch sehr bald ebenfalls der
frommer erscheinenden immakulistischen Lehre zu: Innerhalb weniger Jahre
war die klassisch-makulistische Lehre ins Abseits geraten.

Abstract

Whereas in Thomas Aquinas’ days the maculistic doctrine represented the
theological mainstream, the situation changed with John Duns Scotus and
his doctrine of the Immaculate Conception. Therefore, the question how to
deal with the new doctrine arose in the mendicant orders, which dominated
the theology of that time: quickly the Franciscans joined Scotus, whereas the
Dominicans remained loyal to Aquinas. Although the Augustinians and
Carmelites still followed the authority of Thomas for a short time, they soon
turned to the more pious-appearing immaculistic doctrine. Within a few
years the classic-maculistic doctrine was sidelined.



	Vom Mainstream zur Marginalisierung : die Stellung der Dominikaner unter den Mendikanten zur Frage der Unbefleckten Empfängnis bis zur Mitte des 14. Jahrhunderts

