
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 2

Artikel: Die Anthropologie von Gregor von Nazianz : die Doppelnatur des
Menschen und die Tugend durch Gnade

Autor: Danilov, Andrej

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055250

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andrej Danilov

Die Anthropologie von Gregor von Nazianz
Die Doppelnatur des Menschen
und die Tugend durch Gnade

I. Einleitung

Wenn die Patrologen über die anthropologischen Elemente in der Theologie

von Gregor von Nazianz sprechen, wenden sie sich zunächst seiner
38. Rede „Zur Geburt Christi"1 zu. Gott erschafft (SrniioupyeT) den
Menschen als eine Einheit der unsichtbaren und sichtbaren Natur (àopàrou Kai
ôparf|ç 4>ûaeû)ç): einen Körper (oöipa) aus der bereits existierender Materie

(vXriç), in welchen der Logos „seinen Atem (rrvoi^) einblies, was die Heilige

Schrift die vernünftige Seele (voepdcv vpuxûv) und das Bild Gottes (eücöva
©eoü) nennt". Die Axiologie der Körperlichkeit ist typisch platonisch.
Gregor von Nazianz spricht von der Zweiheit der himmlischen Natur des
Menschen. Damit erfahrt er wieder den Einfluss der platonischen
Anthropologie2. Das Fleisch ist bösen Ursprungs, „schlechte Fesseln" fiXuöeaaa
7ré5r|) der Seele, „Kerker" (ôeapôç) des „himmlischen Bildes", d.h. der Seele.

Aber im Gegensatz zum Piatonismus ist das Fleisch auch ein
„unbeständiges Gut" (éoGÀôv ämcjTOv), das durch Reue und moralische
Vervollkommnung „gereinigt" ((iûnxœ)3 werden kann und muss. Die Funktion des

„irdischen Körpers" (xoùç) besteht darin, den Stolz der Seele zu „bändigen"
(uvcjTéXÂw)*. Gregor von Nazianz bezeichnet die Schöpfung des Menschen
als Schöpfung der zweiten Welt (KÖopov Sevrepov): „im Kleinen das Große".

Der Mensch wurde aus verschiedenen Naturen zusammengesetzt5,
daher kann er sowohl das Sichtbare (ôparijç) als auch das Noumenale

1 BHHOrPAßOB, H.: /JoaMamunecKoe yteHue cenmoeo Tpueopust BoeocAoea. Ka3am>: thii.
Hmii. yH-Ta 1887, 364-365.

2 Ellverson, A.S.: The dual nature ofman. A study in the theological anthropology of
Gregory ofNazianzus. Uppsala: Almqvist8iWiksell International 1981, 21, 36-37.

3 rPHTOPlOE O ©EOAOroz: Tlolgpa MX': Kara aapKôç, in: Tprjyoplou zou QeoXoyou Anavza
za 'Epya, T. 10. ©eaaaXovlKq: natepiKéç ekSôoeio «rpiyyôptoç o naXapàç» 1986, 352-354; vgl.
Gregorius THEOLOGUS: Poema de seipso XLVI: Adversus carnem, in: Patrologia Graeca, T.
XXXVII. Paris: J.-P. Migne 1858. Col. 1378A-1380A.

4 rPHTOPlOZ O ©EOAOroï: Aoyoo IA': Tlepi cpiXortzcj/laa, 7, in: Tpgyoplov zou 0eoA6yov
Arravza za 'Epya, T. 5. ©eaaaXovlKrp riarepiKÉ«; ekSôoeio «rpriyôpioç o nctXapdiç» 1977, 252;
vgl. GREGORIUS THEOLOGUS: Oratio XIV: De pauperum amore, in: Patrologia Graeca, T. 35.
Paris: J.-P. Migne 1857. Col. 865C.

5 Hujan, G.: The Human Being in the Poetry of Gregory of Nazianzus, in: Studia patris-
tica, Vol. 115. Leuven: Peeters 2021, 38.



312 Andrej Danilov

(voou|iévr)<;) betrachten. Der Mensch ist also sowohl irdisch als auch himmlisch

(é7uyeiov Kai oùpâviov), temporär und unsterblich (upbaKaipov Kai
àGâvarov), sichtbar und noumenal (ôparôv Kai vooüpcvov), Geist und
Fleisch (rcveüpa Kai aapra). Er ist die Mitte zwischen dem Höheren und
dem Niedrigeren (péaov peyéGouç Kai Ta7ieivôxr|to(;). Der Mensch ist ein
gottwerdendes Tier (Çràov Geobpevov)6, welches hier (évraùGa) geschaffen
und in einen anderen Zustand versetzt wird (àÀÀaxoù peGicraxpevov),
daher gilt für ihn das Epitheton: „ein anderer Engel" (ayyeÀoç aÀÀoç), ein Engel

auf der Erde7 (wie bei Origenes und Klemens von Alexandrien). Also
definiert Gregor von Nazianz den Menschen als „ein Tier [...] das im Pro-
zess des Gottwerdens auf Gott gerichtet ist"8. Wir unterscheiden uns von
den anderen Tieren eher nicht durch unsere Natur, sondern durch unsere
Berufung, am göttlichen Sein teilzuhaben. Der Prozess der Vergöttlichung,
welcher der „Schau Gottes" (vita autem hominis visio Dei Çu>f| Sè àvGpumou

opaaiç 0EOÙ)9 bei Irenaus von Lyon entspricht, definiert und bildet ein
wahrhaft menschliches Leben.

Gregor von Nazianz spricht von zwei Naturen, sogar von einer Dichotomie

der zwei Naturen des Menschen. Im Allgemeinen betrachtet Gregors
Anthropologie den Menschen als Gesamtheit der Seele (vjiuxn/ rtveüpa) und
des Körpers (atüpa/adcp^), d.h. dichotomisch. Anna-Stina Elverson stellt
jedoch fest, daß Gregor der Theologe in seinen Schriften manchmal ein
trichotomisches und sogar vierteiliges anthropologisches System verwendet10.

Das ist jedoch selten und es scheint nicht eine grundlegende Methode

seiner Anthropologie zu konstruieren.
Die Seele (vpuxH) ist „ein Hauch Gottes" (ar|pa 0eoü)11. Der Mensch ist

mittels der materiellen Körperlichkeit an das gegenwärtige Leben und mittels

„göttlicher Eigenschaft" (Gciav poïpav) an das zukünftige Leben ge-

6 Vgl. die Monografie von Panayotis Nellas über die christliche Anthropologie, für die er
sich diesen theologischen Begriff von Gregorius Theologus leiht, in: N'EAAAE, n.: Zcvov

deoùpevov. A0f|vcc Appôç 2006.
7 TPHrOPIOZ O ©EOAOroi: Aoyoa AH': Eia rà Beorpàvia, 11, in: Tpgyopiou tou OeoAöyou

AnavTct rar 'Epya, T. 5, 52-54; vgl. Gregorius THEOLOGUS: Oratio XXXVIII, XI, in: Patrologia
Graeca, T. 36, Col. 321C-324A.

8 Ibid. 54; vgl. ibid. Col. 324A.
9 IRÊNÉE DE Lyon: Contre les hérésies (Livre IV, 28, 7), in: Sources Chrétiennes 100, I.

Paris: Editions du Cerf 1965, 648-649; vgl. IRENAEUS LYONENSIS: Adversus haereses IV, XX, 7,
in: Patrologia Graeca, T. VII—1. Paris: J.-P. Migne 1857. Col. 1037B.

10 ELLVERSON, A.-S.: The dual nature of man. A study in the theological anthropology of
Gregory ofNazianzus, 21-23.

11 rPHroPIOI O ©EOAOroi: llcpi ipuygo, i, in: Tpr/yopt'ou tou GcoAôyou Artavra rar Epya, T.
8. ©eaCTaAoviKr|: ricttEpiKéç ncSbaeia «rpiyyôptoç o riaXapdi;» 1977, 296; vgl. St. GREGORY OF

NAZIANZUS: Poemata arcana, 446A, ed. C. Moreschini. Oxford: Clarendon Press 1997, 32;
GREGORIUS THEOLOGUS: Poema dogmatica VIII: De anima, in: Patrologia Graeca, T. 37, Col.
446A.



Die Anthropologie von Gregor von Nazianz 313

bunden12. Die lateinische Übersetzung von „Geîav poïpav" gibt dies mit
„göttlichem Teil" (divinam partem) wieder. Diese lateinische Übersetzung
wurde zum Vorbild für die russische Übersetzung „Teil der Gottheit/des
Göttlichen"13. Der Begriff „Geîav poïpav" ist jedoch aus Piaton entnommen
(aus den Dialogen „Ion" und „Menon"), Piatons anthropologischen
Darlegungen sind anders ausgelegt. Eine korrektere Auslegung des fraglichen
Begriffs findet sich bei S.N. Trubetskoy (1862-1905): Geïa goïpa - „ein
Geschenk der Götter oder ein glücklicher Zufall [...] eine solche Tugend ist
ungewiss und nicht innerlich mit dem Wesen des Menschen verbunden."14

II. „0eia MoiPA" bei Platon und dem Hl. Gregor von Nazianz

Laut Piaton unterscheidet sich der Mensch von den Tieren in seiner
Körperlichkeit nicht, aber die Seele ist eine „göttliche Eigenschaft/Bestimmung"
(Geïa poïpa)15, mit anderen Worten, der Mensch ist „göttlich inspiriert",
„erfüllt von göttlicher Inspiration" (evGeoç, évGouauûSrp;)16. Gregor von
Nazianz verwendet wiederholt das verdeutlichende Adjektiv „êvGeoç" und
das Substantiv ,,rô ëvGeov" (göttliches Inspiriertsein)17 in seinen moralischen

Gedichten und in den Gedichten über sich selbst18' Außerdem
verwendet er den außerordentlich mehrdeutigen Begriff „Geîav poïpav" der
platonischen Philosophie19, um zu betonen, dass die Seele nicht der
geschaffenen tierischen Natur angehört, sondern ein göttliches Geschenk, eine

Eigenschaft Gottes im Menschen ist. In Piatons Dialog Menon wird die
Tugend der Seele (àperf|) den Menschen durch die göttliche Bestimmung,

12 rpriyôpioç o ©EoXôyoç: Hepi 1pv/fja, 1, in: rpgyopiou rou QeoXôyov Anavra ra 'Epya, T.
8, 302; vgl. Gregorius Theologus: Poema dogmatica VIII: De anima, in: Patrologia Graeca, T.

XXXVII, Col. 452A.
13 BHHOrPAflOB, H.: ßozMamwiecKoe ynemie cestmozo rpuzopuR Bozocnoea. 366; vgl.:

rPHroPHß EorooiOB: CmuxomeopeHUR. üucbMa. 3aeeigaHue, in: TPHroPHft Eoroc/lOB: Teo-

peHUR, T. 2. MocKBa: CHÔHpcKan 6/iaro3BOHHnua 2011.
14 TpyßEUKOfl, C.H.: Memacßu3UKa e flpeeHeü Tpequu. MocKBa: Mwc/ib 2010, 448.
15 IL/iatoH: Höh, 5340e, 5s6cd, in: I"I/iatoh: ConuneHUR s nembipex moMax, T. 1. Camcr-

rieTepôypr: O. Aöwuiko 2006, 143, 146. n/IATOH. MenoH, 100a, in: ibid. 420.
16 riTlATOH: Höh, 533e, in: ibid. 143.
17 rPHTOPlOZ O ©EOA'oroi: Eng ijdtKa, in: rpgyoptou rou ©eoXöyou Anavra ra 'Epya, T. 9.

©eaaaXovlKq: narepiKÉc; ekSôoeio «rpqydpiot; o riaXapàç» 1985, 138, 178, 206. TPHrOPIOZ o
©EOAOroZ: holgpa IA': riepi ràv èaurov ßtov, 340-352, in: rpgyoplou rou QeoXôyou Anavra ra
Epya, T. 10, 80; vgl. Gregorius Theologus: Poemata, in: Patrologia Graeca, T. XXXVII, Col.
657A, 700A, 730A, 1053A.

18 In der russischen Übersetzung wird es diesem Begriff vier Bedeutungen beigemessen:
„Verzückung zu Gott" (73), „das göttliche Leben" (81), „der göttliche Kampf' (86) und „das
göttliche" (152). rPHroPHft Eoroc/lOB: CmuxomeopeHUR. üucbMa. 3aeeufanue, in: TPHroPHPt
Eoroc/lOB: TeopenuR, T. 2.

19 P. Nikolaj Winogradow übersetzt es semantisch inadäquat als „Teilchen der Gottheit",
obwohl „potpa" auch „Anteil" und „Los" bedeutet. S. BHHOrPAflOB, H.: flozMamuHecKoe yve-
Hue cBRmozo fpuzopuR EozocAoea, 366.



314 Andrej Danilov

Gnade (Gela poîpçi) gegeben und ist keine Folge von „wahrem Wissen"20.
Daher ist àperr] kein Wissen oder Weisheit, sondern wird als Belg poipçc

herabgesandt; sie kann nicht durch Bildung erlangt werden. Laut Piaton
hängt die Tugend weder mit der menschlichen Natur noch mit Belehrung
zusammen21; sie ist keine anthropologische, sondern eine soteriologische
Kategorie.

In Piatons Apologie des Sokrates ist „Belct poïpa" eine göttliche
Eigenschaft, die Bestimmung eines Menschen „von oben", d.h. göttliche Gnade.
Im Gegensatz dazu spricht Xenophon in Erinnerungen an Sokrates von
einem sokratischen Streben nach Wissen und Tugend und stellt fest, dass

die Tugend ein Resultat von Bildung und Erziehung ist. Die Tugenden sind
Bestandteile der Weisheit (aocjnai rivée;), „jede Tugend ist eine Weisheit"22.
Die Tugend der Selbstbeherrschung (ÈYKpdireia) wiederum ist die Grundlage

der anderen drei Tugenden (Weisheit, Mut und Gerechtigkeit); als solche

ist sie gewissermaßen nur ein Appell an die Tugend (7tporpéi|jaa0ai èri
àperf|v)23. Xenophon versteht im Kontext des Nachdenkens über die
Tugend der Gerechtigkeit die Erkenntnis der Tugend so wie Sokrates24. Für
Sokrates ist die Kenntnis von Gut und Böse identisch mit der Tugend,
diese wird durch einen Lernprozess erreicht und kann den Menschen
ausgezeichnet (apurrot;) und führend (fiyepoviKwraroi;) machen. Piaton jedoch
betrachtet die Tugend als ein Geschenk von oben, welches der Mensch
durch seine eigenen Taten, auch durch Lernen, nicht erwerben kann.
Sokrates war sehr wohl der Ansicht, dass rechte Erkenntnis zur Tugend
führt. „Mir aber ist dieses", - Piaton spricht über eine göttliche Berufung, -
„wie ich behaupte, von Gott auferlegt zu tun durch Orakel und Träume
und auf jede Weise, wie nur je göttliche Schickung einem Menschen [besser

übersetzt: göttliche Bestimmung dem Menschen] etwas auferlegt hat zu
tun"25. Gregor von Nazianz folgt Origenes, der wiederum Piaton folgt,
wenn er sagt, dass der Wunsch, gute Taten zu tun (rö ßoüAea0ou KCtÀâjç),

von Gott gnädig initiiert wird und nicht das Ergebnis einer autonomen

20 n/IATOH: Men oh 97b-98e, in: n^ATOH: CosuHeHux e nembipex moMax, T. 1, 416-418.
21 n/IATOH: MeHOH 99b-iooa, in: ibid. 419-420.
22 r/ âXÀq àperr/ aotpiç. ècrxi. XENOPHON: Memorabilia III, IX, 5, in: XENOPHON: Memorabilia.

Oeconomicus. Symposium. Apologia, ed. F.C. Marchant, O.J. Todd. Cambridge,
Massachusetts: Loeb Classical Library 1923, 224; vgl. XENOPHON: Memorabilia, transi. A.L. Bonnette.
Ithaca, NY: Cornell University Press 1994, 94-95.

23 XENOPHON: Memorabilia I, IV, 1, in: XENOPHON: Memorabilia. Oeconomicus. Symposium.

Apologia, 52; vgl. XENOPHON: Memorabilia, 21-22.
24 XENOPHON: Memorabilia IV, VI, 5-6, in: XENOPHON: Memorabilia. Oeconomicus.

Symposium. Apologia, 334-336; vgl. XENOPHON: Memorabilia, 140-141.
25 £poi 5s toüto, cb«; éyé 4>nP', tpooré tocktcu vnù ton 0eoù upàrreiv Kai £k pavmuiv Kai

èi, £vu7rvitov Kai 7tavtl rponoi àmép ric; note Kai äXXr| 0eia poïpa àvGpdmcp Kai ôuoûv
rrpoaÉra^e Ttpdrreiv. ÜTIATOH: AnoAoeua ConpaTa, 33c, in: n/IATOH: Cohuhchua e uembipex
moMax, T. 1., 105.



Die Anthropologie von Gregor von Nazianz 315

Wahl eines Menschen ist26. Piaton hat manchmal andere Ansichten als
Sokrates. Insgesamt scheint mir Sokrates nicht sonderlich viel Wert auf
göttliche Inspiration, sondern viel mehr Wert auf kritische Vernunft zu
legen und auf die Fähigkeit ihr zu folgen.

Im Werk Staat leitet Piaton drei Arten poïpai - Vergangenheit, Gegenwart

und Zukunft des Menschen - aus der Notwendigkeit (dvöcyKr)) ab.27

Im Kontext von Piatons Werken ist der Begriff „potpa" mit der Unsterblichkeit

der Seele und ihrer Präexistenz gegenüber dem irdischen
Menschen verbunden. Bei der russischen Übersetzung des Begriffs „potpa" als

„Teil", was für Nikolai Vinogradov typisch ist, wird das philosophische
Konzept der „Weltseele" impliziert, deren Teile die Seelen der Menschen
sind. Eine solche Interpretation des Begriffs „poipa" finden wir nicht bei

Gregor von Nazianz, sondern im mittleren Piatonismus: f| roß KÖopou

ijjuxfl (Weltseele) ist nach dem Pseudo-Plutarch dreiteilig: poïpa Ü7tXavf|<;

(nicht wandernd, d.h. konstant), nXavaaSai vopiÇopévr| (praktisch), rfiv
fmoupdviov tfiv rrepi yfjv ß7rdpxou0ocv (unterhimmlisch um die Erde)28.
Gemäß dem Pseudo-Plutarch, hat die „lebendige Natur" oder die Seele „in
sich eine Quelle der Bewegung und des Wissens von sich selbst und von
anderen, sie hat einen Ausfluß (öcrtoppot)) und Teil des Denkenden (polpa
éx roß 4>povoßvro<;) absorbiert, ,von dem alles verwaltet wird' - wie
Heraclides sagte"29.

Dieses Konzept steht in direktem Zusammenhang mit der Reinkarna-
tionslehre (der Pythagoräer30), von dem Gregor von Nazianz eindeutig kein
Anhänger war, wie Origenes in seiner reifen Phase31, an der sich Gregor von
Nazianz orientierte. Origenes betont: „Die Lehre vom Eintritt der Seele in
den Körper impliziert nicht ihre Wanderung von einem Körper zum ande-

26 rpHTOPlOï O ©EOAOroi: Aôyoo AI': Eia éavrôv, 13, in: fpgyopiov rou QeoXàyou Anavra
ra 'Epya, T. 2. 0eaaaXov(>cr|: naTEpiKéç ekSôcteio «rptyyöpioc; 0 riaXapdtç» 1977, 448-450; vgl.
GregoriusTheologuS: Oratio XXXVII, 13, in: Patrologia Craeca, T. XXXVI, Col. 297C.

27 riAATOH: rocydapcmeo, X, 617c, in: n/lATOH: CoHUHeHUH e nembipex moMax, T. 1, 488.
28 Ps.-PLUTARCH: On Fate, 568C-E, in: Piatonist Philosophy 80 BC to AD 250. The Greek

and Latin Texts, ed. G. Boys-Stones. Durham: University Press 2017, 359.
29 n/iyTAPX: Hcuda u Ocupuc. MocxBa: 3kcmo 2006, 86.
30 Wenn Piaton die Reinkarnationslehre zugeschrieben wird, bezieht man sich

normalerweise auf seine Dialoge Phaidros und Staat. Im letzteren Dialog formulierte Piaton den
Mythos der Vergeltung nach dem Tod, aber die Reinkarnation findet im eigenen Körper von
„verstorbenen" statt (Der Staat, 614b). Die Ausnahme, d.h. Reinkarnation in einem anderen
Körper, ist die Allegorie des geflügelten Wagenlenkers im Jenseits, in der die drei olympischen

Wettbewerbe als drei Reinkarnationen interpretiert werden (Phaidros, 248c-249d,
25Öbc). Darüber hinaus widersprechen sich beide Erzählungen über die Reinkarnation. S.

über die pythagoräische Seelenwanderungslehre: Obst, H.: „Reinkarnation". Weltgeschichte
einer Idee. München: C.H. Beck 2009, 296.

31 «Phaapet [Tymhaebckhü], APXHEriHCKon: Mcmopwiecxoe yveHue 06 Omifax Ifepiceu,
T. 1. CaHKT-FIeTepöypr: ran. Il-ro Ota-hhh co6ctb. Ero. HMnnep. Bea. KaHue/iapHH 1859, 235.



3i6 Andrej Danilov

ren (peTevacopaTcôaetoç)"32. Er bekräftigt nachdrücklich: „Wir behaupten
in keiner Weise (oùSocprôç), dass die Seele von einem Körper zum anderen
übergeht (peTEvawpdcToocnv eîvai vjiuxiK) "33- Im Kommentar zum Evangelium
nach Matthäus bezeichnet Origenes die Reinkarnationslehre
(peTevowparcûCTetoç) wiederholt als einen Irrglauben (vJjeuSoSo^îcx)34. Gregor
von Nazianz hat die gleiche Einstellung zur Reinkarnation, wenn er die
Idee einer karmischen Kette von Verwandlungen kritisiert. Er hält die Lehre

für absurd (âro7roç) und unvereinbar mit dem Glauben der Kirche, dass

es sich wie folgt verhält: „angeblich lebte die Seele einmal in einem anderen

Körper (cbç rfjç vjwxfjç àÀÀaxoû 7roXiTeuaapévr|(;) und wurde dann in
diesen [jetzigen] Körper eingeführt (elra tö> acopan toüto) èv5e0eîar|ç)"35.

Bei Gregor von Nazianz finden wir eine Definition des Menschen, die mit
der von Philon von Alexandria identisch ist.36 Der Mensch ist ein komplexes

Wesen aus „der Erde (xôovôç), gemischt mit dem Göttlichen (pix0eiar|<;
©eötqti)"37. Das Zusammengesetzte ist in Bezug auf die „vollkommenere
(äpeicjv) einfache/nicht zusammengesetzte Natur (arrAfj (fmaiç)" Gottes on-
tologisch depotenziert.38 Die Seele als Quelle der Tugend hat laut Platon a

priori eine „richtige Meinung". Da die Seele vernünftig ist (voepdcv), bilden
die Tugend und das Wissen (basierend auf der richtigen Meinung) eine
anthropologische Einheit, die als das Wohl der Seele verstanden wird. Wir
finden ähnliche Gedanken bei Philon, Origenes und Gregor von Nazianz.
Das Ebenbild Gottes im Menschen beinhaltet die Fähigkeit zur Kreativität,

32 Origene: Contre Celse (Livres V et VI), in: Sources Chrétiennes 147, III. Paris: Editions
du Cerf 1969, 88; vgl. ORIGENES: Contra Celsum, in: Patrologia Craeca, T. XI, Col. 1225B.

33 ORIGENE: Contre Celse (Livres VII et VIII), in: Sources Chrétiennes 150, IV. Paris:
Editions du Cerf 1969, 238; vgl. ORIGENES: Contra Celsum, in: Patrologia Craeca, T. XI. Paris: J.-
P. Migne 1857. Col. 1561A.

34 ORIGENES: Der Kommentar zum Evangelium nach Matthäus, in: Bibliothek der griechischen

Literatur, übers. H.J. Vogt, Bd. 18, 1. Stuttgart: Hiersemann 1983, 88, 240-243; vgl.
ORIGENES: Commentaria in Evangelium secundum Matthceum, in: Patrologia Craeca, T. XIII.
Paris: J.-P. Migne 1862. Col. 888A, 1088AB, 1089B, 1092AC.

33 rPHTOPIOI o ©EOAOroz: Aôyoo AI': Eio cauxov, 15, in: Ppgyopiou rou 0eoAôyou Anavxa
ra 'Epya, T. 2, 452-454; vgl. GREGORIUS TheologuS: Oratio XXXVII, 15, in: Patrologia Craeca,
T. XXXVI, Col. 300C.

36 avivBrrov eîvai kk te yeoiSovq oùaiaç Kai ttveü|iaro(; Öeiou. PHILO VON ALEXANDRIA:
Über die Weltschöpfung, 46, in: Philo VON ALEXANDRIA: Die Werke in deutscher Übersetzung,
hg. L. Cohn, I. Heinemann, M. Adler, W. Theiler, Bd. I. Berlin: de Gruyter 1962, 75; vgl.
Philonis Alexandrini: De opificio mundi, 46, in: Philonis Alexandrini: Opera quae super-
sunt, ed. L. Cohn, P. Wendland, Vol. I. Berlin: Reimer 1896, 46-47.

37 rPHTOPIOI O ©EOAürOE: ILepi KÔopou, 91-92, in: fpqyoptou rou OeoAöyou Anavxa xa
Epya, T. 8, 272; vgl. GREGORY OF NAZIANZUS: Poemata arcana, 423A, ed. C. Moreschini.
Oxford: Clarendon Press 1997, 20. GREGORIUS THEOLOGUS: Poema dogmatica IV: De mundo,
in: Patrologia Craeca, T. XXXVII, Col. 423A. TPHrOPMH EorocnOB: CmuxomsopeHun. ILucb-

Ma. 3aeeujaHue, in: TPHroPHPl Eoroc/IOB: Teopeuun, T. 2, 26.
38 rPHTOPIOI O ©EOAOroz: ILepi KÔopou, 91-92, in: fpqyopiov rou OeoAöyou Anavxa xa

Epya, T. 8, 272.



Die Anthropologie von Gregor von Nazianz 317

die „dank der göttlichen Kraft" (0eïoc ôûvapu;)39 auch aktualisiert wird und
mit der „göttlichen Bestimmung" (Geïoc poïpa) identisch ist. Kreative
Inspiration ist die Wirkung der göttlichen Kraft im Menschen, daher ist
konstruktive Kreativität der Weg der Vergöttlichung des Menschen. Allerdings
ist bei Piaton die Seele nicht identisch mit der „göttlichen Bestimmung/
Inspiration", welche Gott nicht allen Menschen gibt, und welche durch die
Vernunft nicht erreichbar ist. Es ist trivial, dass die Seele mit keiner
Bestimmung von sich, auch nicht mit der göttlichen, identisch ist; ihre
Bestimmung ist nicht sie selbst, sondern etwas an oder von ihr. Bei Gregor
von Nazianz schließt das Ebenbild Gottes zu sein Rationalität und Kreativität

(rô SqpioupyiKÔv) ein, die jedem Menschen nach dem schöpferischen
Plan Gottes innewohnen. Jeder hat 0eïa poîpa. In seiner Anthropologie ist
„Vernunft/Geist" (vôoç) der Teil des Menschen, der dem Göttlichen am
nächsten ist. Die richtige Tätigkeit: „Ich werde alles sagen, was in meiner
Vernunft (meinem Geist) enthalten ist"40. Die Bedeutung dieser Zeilen ist:
Gott regt Gregor von Nazianz zum Reden an. Und das Folgende ist eine
Anspielung auf Philon von Alexandria: „Jeder Mensch ist hinsichtlich seines
Geistes [seiner Vernunft] der göttlichen Vernunft [Logos] verwandt, da er
ein Abbild, ein Teilchen, ein Abglanz ihres seligen Wesens ist in dem Bau
seines Körpers aber gleicht er der ganzen Welt"41.

III. Zwei Naturen im Menschen

Es stellt sich die Frage, ob die rationale und schöpferische Seele das Ebenbild

Gottes im Menschen ist, anders gesagt, ob die göttliche Eigenschaft
des Menschen dem Ebenbild Gottes im Menschen entspricht42. Sind die
anthropologischen Ideen von Gregor von Nazianz nur vom Piatonismus
inspiriert? Wie löst Gregor von Nazianz die Frage nach der Präexistenz der
Seele? Die erste Frage kann mit Ja beantwortet werden, wenn man aufgrund
der terminologischen Parallelen urteilt (Gregors konzeptueller Apparat
wiederholt praktisch die Terminologie von Philon von Alexandria): Das Ebenbild

Gottes im Menschen (eiicôvcc 0eoù) ist seine vernünftige Seele (vocpdv
v]>uxfiv)43, die den materiellen Körper belebt. Zum Ebenbild Gottes gehört

39 rMATOH: Höh, 534c, in: Il/IATOH: ConuHeHua e nemupex moMax, T. 1,143-144.
40 rPHTOPIOX O ©EOAOroz: Holripa 10': XyrrA/acrrocdv iinép t&v avrov naöäv, 38-39, in:

fpriyoplou rou 0eoX6you Anavra rar Epya, T. 10, 256; vgl. GRECORIUS TheologuS: Poema de

seipso XIX: Querela de suis calam tatibus, in: Patrologia Graeca, T. XXXVII, Col. 1274A.
41 Philo von Alexandria: Über die Weltschöpfung, 51, in: Philo von Alexandria: Die

Werke in deutscher Übersetzung, 79.
42 Thomas, G.: The Image of God in the Theology of Gregory of Nazianzus. Cambridge:

Cambridge University Press 2019, 23-25.
43 rPHTOPIOX O ©EOAOroi: Aöyoa AH': Eio rà 0eo<pàvia, 11, in: Tpgyoplou roll 0eoX6you

Arravra ra Epya, T. 5, 52; vgl. GREGORIUS THEOLOGUS: Oratio XXXVIII, 11, in: Patrologia
Graeca, T. XXXVI, Col. 321D.



3x8 Andrej Danilov

der Geist (die Vernunft) und der freie Wille (ganz frei, unabhängig, autonom

ocÙTe^oûaioç)44. Der Geist (die Vernunft) ist das mittlere Wesen
zwischen dem Geist (der Vernunft) Gottes und dem Fleisch45. Die zweite Frage

erfordert eine differenzierte Antwort, da Gregor von Nazianz nicht nur
platonische, sondern auch peripatetische und stoische Elemente aufnimmt,
von denen ein Teil erheblich überarbeitet wird. Die dritte Frage ist mit
dem Erbe des Origenes in den Werken Gregors von Nazianz verbunden. Er

geht mit dem Erbe Origenes sichtlich selektiv um. Elemente davon sind im
Glossar Gregors zu finden. Im theologisch-dogmatischen Gedicht Über die
Welt spricht Gregor von Nazianz in Verbindung mit der Definition des
Menschen von der Erschaffung zweier Welten durch Gott: 1) der „leuchtende"

(7Tap(|)(xèç), „noumenale (vöeam Gerjröv) Raum der Gottesträger
(Geiocjiöpaiv xdipppa)", oder „der andere Himmel (oùpavôç fxÀÀoç)"; 2) „das
vergängliche Fundament für die Sterblichen (Gviycoîm ndy4! Gvccröc;)". Der
Sterbliche (ßpotö«;) betritt die noumenale Welt, „wenn er, nachdem er seine

Vernunft und sein Fleisch gereinigt hat, vergöttlicht wird" (eure Bebe;

reÀé0riCTi, vöov Kai aapKa Ka0f|paç)46. Obwohl ,,Ka0f|paç" ein Aorist des

Verbs „Ka0alpto" ist, wird das Verb „teÀéBûi" (werden etw.) in der Präsensform

,,T£Àé0ri<Ti" angegeben. Deshalb ist es möglich, so Gregor, hier von der
Vergöttlichung als einem endlosen Prozess der Annäherung des Geschaffenen

an das Ungeschaffene zu sprechen. Der Mensch ist ein sich ständig
(nicht stehenbleibend - écrtaôç oùSév) verändernder (nicht unverändern-
der - spTreSov oùSév) „Strom im trüben Fluss" des Daseins (ßöo<; BoXepoü
irorapoïo)47.

In der griechischen Philosophie ist das Übermaß das Böse, während die
Ausgeglichenheit und Harmonie das Gute ist. Daher darf eine vernunftbegabte

Schöpfung, die sich dem Gott annähert (neMouaa 0£(ö), sich „den
Gott gleichen Ruhm" (àvriBéoio kûSeoç)48 nicht wünschen, d.h. Gécocnç ist
der Prozess, aber nicht der Zustand. Gott ist auch für einen Gerechten in
der Auferstehung unerreichbar, da er in seiner Einfachheit immer größer
ist als ein Mensch, der aus der Vernunftseele und dem Fleisch besteht, d.h.

44 Ibid. 12, 54-56; vgl. ibid. Col. 324B.
45 Ibid. 13, 58-60; vgl. ibid. Col. 325C.
46 rPHTOPlOI O 0EOAOroX: riepi KÔopou, 96-97, in: fprjyopiou rou QeoXôyou Anavta va

Epya, T. 8, 272; vgl. GREGORY OF NAZIANZUS: Poemata arcana, 423A, ed. C. Moreschini.
Oxford: Clarendon Press 1997, 20. GREGORIUS TheologuS: Poemata, in: Patrologia Graeca, T.

XXXVII, Col. 423A. rPUroPHti Eoroc/IOß: Heu3peneHHoe, in: EoeocAoecKue mpydbi, Bbin. 43-
44. MocKBa: H3a-bo Mockobckoh naTpnapxHH 2012, 79.

47 TPHrOPIOI O ©EOA'Oroi: Ilepi rfjo àvOpwmvqo tpiioewo, 21-28, in: Tpqyopiou rou
QeoXôyou Anavxa ta 'Epya, T. 9, 236; vgl. GREGORIUS THEOLOGUS: Poemata, in: Patrologia
Graeca, T. XXXVII, Col. 757A.

48 TPHroPlOI O ©EOA'Oroi: llepi KÔopou, 84-85, in: fprjyopiou rou QeoXôyou Anavra ta
'Epya, T. 8, 272; vgl. GREGORY OF NAZIANZUS: Poemata arcana, 422A, ed. C. Moreschini.
Oxford: Clarendon Press 1997, 20. GREGORIUS THEOLOGUS: Poemata, in: Patrologia Graeca, T.

XXXVII, Col. 422A.



Die Anthropologie von Gregor von Nazianz 319

ein zusammengesetztes Wesen (pnccöv) ist. Einerseits sind Seele und
Materie, Vernunft und Fleisch im Menschen verbunden, andererseits „kämpfen

sie ständig miteinander". Später wird die Idee eines ständigen Kampfes
zwischen Geist (der Vernunft) und Fleisch zum ontologischen Kern der
Schriften des Augustinus von Hippo, in welchen die Dialektik Gregors von
Nazianz verloren geht, die den Sieg keiner der beiden Seiten als vorherbestimmt

betrachtet.49 Die Erlösung wird in der Dialektik von Gnade und
freiem Willen verwirklicht. Etwas Ähnliches wie Hegels Einheit und Kampf
der Gegensätze klingt hier an (es wird ein Vergleich mit den Elementen
Feuer und Wasser gezogen),50 im Gegensatz zum ausschließlichen Kampf
der Gegensätze, der für die platonischen Mentalität typisch ist,51 vom Neo-
Platonismus des Augustinus von Hippo abgesehen, da Augustinus
ursprünglich Manichäer war. Demgegenüber spricht Heraklit nicht nur vom
Kampf, sondern auch von der Einheit der Gegensätze; der ausschließliche
Kampf der Gegensätze ist eher typisch für die hochdualistische persische
Mentalität.

Es ist also in den Werken Gregors von Nazianz die Rede von einer
hypostatischen Dualität im Menschen52. Auf der Grundlage dieser Dualität
erfolgt die Menschwerdung Gottes, die Anthropologie wird in Christologie
umgewandelt. Christus wird als Mensch gesandt, und er ist „doppelt"
(Sutàôoç)53. Die lateinische Übersetzung (an die sich die russische anlehnt)
interpretiert die Dualität von göttlichen und menschlichen in Christus als

zwei Naturen (wie später bei Papst Leo I. und der chalcedonischen Definition).

Gregor von Nazianz spricht von der hypostatischen Einigung des

Göttlichen und des Menschlichen und nicht von der Mischung (pi^ic;) und
der Verschmelzung (xpacnç)54 der göttlichen und menschlichen Naturen,
wie die Euthychianer im V. Jahrhundert. Obwohl der Begriff „Natur" bei
Gregor von Nazianz vorkommt, weicht sein semantischer Inhalt deutlich
von dem in der chalcedonischen Definition (semantische Fluktuation) ab:

49 TPHroPIOE O ©EOA'oroi: no it]na ME': Opijvoo nepi rcov rfja avroß ipuxijo naôoiv, 90-96,
in: rpgyopiou tou OeoAoyou Anavra ra 'Epya, T. 10, 336; vgl. Gregorius TheologuS: Poemata,
in: Patrologia Craeca, T. XXXVII, Col. 1360A.

50 rPHTOPIOE O ©EOA'oroi: noir\pa IB': nepi to fi èniKiipou rijç àvdpojnivgg ip ùoetvç, in:
rpgyopiou tov OeoAôyou Anavra ra 'Epya, T. 9, 230. rPHT'OPIOI o ©EOA'oroi: notgpa là': nepi
zfjç àvdponlvgç cpuoeovç, 64-68, in: ibid. 238; vgl. GREGORIUS THEOLOGUS: Poemata, in:
Patrologia Craeca, T. XXXVII, Col. 754A, 760A.

51 n-nVTAPX: Hcuda u Ocupuc, 57.
52 Tphtopioi O ©EOAOroi: noigpa IE': nepi rijç tov cktôç àvOptonou eùreAetag, 149-154, in:

rpgyoplou tou OeoAôyou Anavra ra Epya, T. 9, 254; vgl. GREGORIUS THEOLOGUS: Poemata, in:
Patrologia Graeca, T. XXXVII, Col. 777A.

53 TPHroPIOI O ©EOAOrOE: Aôyoo AH': Eio rà Oeocpàvia, 15, in: fpgyopiou tou OeoAôyou
Anavra ra 'Epya, T. 5, 62; vgl. GREGORIUS THEOLOGUS: Oratio XXXVIII, 15, in: Patrologia
Craeca, T. XXXVI, Col. 328C.

54 rPHTOPIOZ O ©EOAOroi: Aôyocr AH': Eio rà Oeotpàvia, 13, in: ibid. 58-60; vgl.
GREGORIUS THEOLOGUS: Oratio XXXVIII, 13, in: ibid. Col. 325C.



320 Andrej Danilov

die Vernunft (vôoç) ist „reine Natur" (xaQapfi tjmoiç), und der Staub (xoûç),
d.h. das Fleisch (oàpÇ), ist „schlechter" (xepelwv)55. Manchmal bezeichnet
er das Fleisch als „niederen Körper" (tô rfjç raTtEtvwoewç acûpa)56. Ohne
Zweifel ist das christologische Schema von Gregor von Nazianz in Verbindung

mit seiner Anthropologie immer noch „Aöyoc; - ftvGpiortoç" und nicht
etwa „Aôyoç - adpÇ".

IV. Theologische Reflexion über das Spiel

In der theologischen Poesie von Gregor von Nazianz gibt es einen interessanten

Aspekt, der die Anthropologie mit der Ontologie verbindet. Es ist
eine theologische Reflexion über das Spiel: Das Spiel schlägt eine Brücke
zwischen dem Immanenten (dem Diesseitigen) und dem Transzendenten
(dem Jenseitigen). Gregor von Nazianz reflektiert über das spielende Kind
im Kontext des spielenden Schöpfers. Hier ist es notwendig, einen kleinen
Exkurs zum Konzept des Spiels in der Theologie des 20. Jahrhunderts zu
machen.57 Hugo Rahner (1900-1968) gibt den alten vorchristlichen Religionen

eine theologische Begründung: Der spielende Gott ist ein freier Gott,
der keiner Notwendigkeit unterliegt, der ausschließlich freiwillig die Welt
und den Menschen als „sein eigenes Spielzeug"58 erschaffen hat. Auch Karl
Barth (1886-1968) ist mit dem Bild des spielenden Gottes vertraut, durch
welches er das Verhältnis der Schöpfung zu seinem Schöpfer bestimmt:
„Das schöne Wort Spr. 8,3of von der Weisheit Gottes, die [...] vor ihm
spielte, [...] ist in seiner ganzen mythologischen Sprache wahrer als Vieles,
[...] dass es da ein .Spiel' gibt, in dem zwar immer zuerst der Schöpfer, aber
dann immer auch das Geschöpf zu seinem Zuge kommt".59 Das Konzept
des Spiels (das den Zufall annimmt) entspricht dem Konzept der Freiheit
des Schöpfers und der Schöpfung, die allen Formen des Determinismus
standhält.60 Das Gegenteil von Determinismus ist das Spiel, was anthropologisch

und theologisch begründet ist. Dieses Gegenteil-sein beruht nicht
auf Anthropologie und Theologie, sondern schlicht auf Ontologie. Ohne das

Konzept von spielendem Gott in seiner Theologie zu verwenden, spricht

55 rPHrOPIOZ O ©EOAüroZ: Aôyoa ME': Qpfjvoo rtepi növ rfja aùrov ipuxtfç rraßäv, 63-64,
93-94, in: rpr/yoplov tov OeoMyou Arravra ra 'Epya, T. 10, 334-336; vgl. Gregorius THEO-
LOGUS: Oratio XLV, 63-64, 93-94, in: Patrologia Graeca, T. XXXVII, Col. 1358A, 1360A.

56 rPHTOPlOl 0 ©EOA'oroi: Aoyoo B': ÂnoXoyrjrtKàç rfjç elç r/v EIôvtov tpuyijç évcKcv, çi, in:
rpqyopiou tov OcoXôyov Anavza va 'Epya, T. 1. 0EO«raXoviKr|: nottepiKéç ticSôaeia «rpriyôpioc;
o riaAapàç» 1975, 184; vgl. GREGORIUS Theologus: Oratio II, XCI, in: Patrologia Graeca, T.
XXXV, Col. 493B.

57 Zum Beispiel: GlLCH, G.: Das Spiel Gottes mit der Welt. Aspekte zum naturwissenschaftlichen

Weltbild. Stuttgart: Steinkopf 1968, 9-12.
58 Rahner, H.: Der spielende Mensch. Einsiedeln: Johannes Verlag 1952, 27.
59 Barth, K.: Die Kirchliche Dogmatik, Bd. III/3. Zollikon: Theologischer Verlag 1961, 98.
60 Ibid., 148.



Die Anthropologie von Gregor von Nazianz 321

Barth doch über die Freiheit Gottes, der allen Gesetzen seiner Schöpfung
zuvorkommt. Barths Bild von Gott kommt der Auffassung des spielenden
Gottes sehr nahe.61 Dabei sind verschiedene Formen des Spiels zu
unterscheiden: Theaterspielen ist etwas anderes als Fußballspielen, das wiederum

etwas anderes als ein Kinderspiel oder ein Brettspiel ist. Nicht alle
Spiele sind gleich gut geeignet, um gegen den Determinismus vorgebracht
werden zu können. Genau über letzteres spricht Gregor von Nazianz
bezüglich des Spiels des göttlichen Logos.

Hugo Rahner spricht zuerst über den spielenden Gott und erst dann
über den spielenden Menschen: „Wir können das Geheimnis des homo lu-
dens nicht erfassen, wenn wir nicht zuerst in aller Ehrfurcht sprechen vom
Deus ludens, [...] der die Welt der Atome und der Geister wie in einem
ungeheuren Spiel ins Dasein rief."62 Er hebt hervor: „Die Antwort liegt da

verborgen, wo die Menschheit aus einer Urerfahrung, von einer Uroffenba-
rung bestätigt weiß, dass ihr vom Schöpfer einst ein anderes, abgestimm-
teres Verhältnis zwischen Geist und Seele geschenkt war."63 Zusammen
mit dem Begriff der „Uroffenbarung" verwendet der katholische Theologe
Rahner die altgriechische Philosophie und beschränkt sich im Wesentlichen

auf ein einziges Zitat aus der Bibel, um seine These vom spielenden
Gott zu untermauern. Die These, dass das göttliche Spiel zwar einen Sinn
hat, nicht aber notwendig ist, gibt dem Begriff Gottes ein wesentliches
Merkmal der Freiheit und Größe, sodass über Gott als Spieler eines Spiels
gesprochen werden kann. Wenn die Schöpfung kein Spiel, sondern eine
Notwendigkeit wäre, würde Gott untrennbar und unbegreiflich mit der
Welt verbunden.64 Ausgerichtet auf die griechische Philosophie, und vor
allem auf Plotin, nimmt Rahner konsequent die These vom Menschen als

Spielzeug (jtcdyviov) an.65 Dieses anthropologische Bild wird zum Bild der
Marionettenfigur66 verschärft, welches auch in den „Gesetzen" von Piaton
zu finden ist: „Immerhin sind die meisten Menschen Puppen und wenig an
der Wahrheit beteiligt."67 Rahner beschreibt, basierend auf einem Zitat von
Heraklit („Das Äon [der ewige Logos] ist ein Kind, das Würfel spielt, dem
Kind gehört die königlichen Macht"68), das göttliche Spiel als sinnhaft, als

61 COORS, D.: Theater als Gottesdienst. Das geistliche Schauspiel als moderne
Verkündigungsform. Münster: LIT-Verlag 2015, 343.

62 Rahner, H.: Der spielende Mensch, 13.
63 Ibid., 12.

64 Ibid., 15-16.
65 Rahner, H.: Der spielende Mensch, 28.
66 Ibid., 16.

67 ri/lATOH: 3aKOHbi. Kh. VII, in: H/1ATOH: Cohuhchuh e tembipex moMax, T. 3/2. CAHKT-
riETEPEypr': O. AßbllllKO 2007, 305.

68 Tepakaht: QpaiMeHm 93, in: (ppaaMeumbi panHux epenecKUX (ßuAococfoe, H. I. MocKBa:

Hayna 1989, 242.



322 Andrej Danilov

königlich und gleichzeitig als nicht notwendig, daher kindlich.69 „In eben
dieser dialektischen Aporie ,König und Kind' liegt das metaphysische Wesen

der Schöpfung, die uns erlaubt, von einem spielenden Gott zu
sprechen."70

Basierend auf der griechischen Philosophie interpretiert er den Schlüsseltext

in Spr 8,27-31. Seiner Meinung nach ist die vor Gott spielende
Allweisheit eine Übernahme der antiken Auffassung spielender Gottheiten.71
Offensichtlich ist für Rahner die Allweisheit eine Gottheit. Er übersieht,
dass die antiken Gottheiten mitunter sinnlose und böse Spiele mit den
Menschen treiben, wie beispielweise der Göttervater Zeus. Laut Rahner ist
die Allweisheit im biblischen Text in Spr 8 nicht eine eigene Person,
sondern eine der Hypostasen Gottes.72 Sowohl in der Septuaginta als auch
in der masoretischen Bibel sind die in Spr 8 verwendeten Verben identisch
mit der Beschreibung des Tanzes Davids vor der Bundeslade (2 Samuel
6,14). Vgl. Ps 103,26: „Leviathan, den Du gemacht hast, um zu spielen
[prw1?]". Hier wird deutlich, dass es für Rahner um Tanz als Ausdruck des

Spiels geht. Im Detail analysiert er die lateinische Übersetzung des Begriffs
„Spiel" durch das Verb „freuen"73, was wenig überraschend ist (siehe unten
das Bibelzitat). Einige Exkurse in die biblische Exegese bestätigen den
Gedanken: Der Spielende kann nicht allein spielen. Gott braucht einen
Spielpartner. So heißt es in den Sprüchen von Salomon: „Der Herr hatte mich
am Anfang seines Weges, vor seinen Schöpfungen. Der Herr hat mich
gehabt im Anfang seiner Wege; ehe er etwas schuf, war ich da [...] Ehe er
den Grund der Erde legte: da war ich der Werkmeister [die Künstlerin/
Baumeisterin74] bei ihm und hatte meine Lust [Freude] täglich und spielte
[ripnwn Spielende von pnw spielen] vor ihm allezeit und spielte [npnttfa

spielend] auf seinem Erdboden, und meine Lust [Freude] ist bei den
Menschenkindern" (Spr 8,22-31). Aus der lateinischen Kirchenikonographie
verwendet er außerdem ein schönes Bild: Das Jesuskind, das auf dem Schoß
der Jungfrau mit dem Ball spielt, und dieser Ball ist der Globus.75

Wir kommen nun zurück zu den anthropologischen Ansichten von
Gregor von Nazianz. Als Exeget stützt sich Hugo Rahner nicht nur auf die

69 PiRCHER, H.B.: Das Theater des Ritus. De arte liturgica. Wien: Edition Splitter 2010, 56.
70 RAHNER, H.: Der spielende Mensch, 17-18.
71 Ibid., 21.

72 Ibid., 22.
73 COORS, D.: Theater als Gottesdienst. Das geistliche Schauspiel als moderne

Verkündigungsform, 347.
74 Die Verwendung von „Werkmeister" für die Allweisheit geht auf Martin Luther

zurück: In der letzten Fassung seiner Bibelübersetzung aus dem Jahr 1545 verwendet er das

Wort „Werkmeister" in Berücksichtigung der lateinischen und griechischen Übersetzungen
der Bibel. LUTHER, M.: Biblia: das ist die gantze Heilige Schrifft Deudsch auffs new zugericht,
Bd. II. München: Taschenbuch-Verlag 1974.

75 Rahner, H.: Der spielende Mensch, 21.



Die Anthropologie von Gregor von Nazianz 323

altgriechische Philosophie, sondern auch auf die spirituelle Poesie Gregors
von Nazianz. In der Tat spricht Gregor von Nazianz wiederholt von sich
selbst als einem Musikinstrument, das vom Heiligen Geist gespielt werde.
In einem seiner „Moralischen Gedichte" mit dem Titel Anweisungen für

Jungfrauen schreibt er über die Allweisheit und bezeichnet sie als Logos. Diese
Aussage ist paradox:

noctÇei yàp Aöyot; aùrùç év ëiSecti TtavTo8a7toîai,

Ktpvaç, (bç È0éXei, KÖapov oÀov [éôv76] ëv0a Kai ev0a77.

Diese Verse korrelieren sichtlich mit dem Fragment 52 (79) aus Heraklit,
das wir nun zum Vergleich in der klassischen Übersetzung ins Russische

von A. Makovel'skij anführen werden: „Das Aion [die Ewigkeit] ist ein Knabe,

der spielt, hin und her die Brettsteine setzt, die Königsherrschaft [über
die Welt] ist des Kindes [gehört dem Kind]."78 Hier kommt höchstwahrscheinlich

ein Konzept des Logos, der in seinem unergründlichen „Kinderspiel"

schafft und zerstört, und dadurch bestimmt er den ewigen Fluss der
kosmischen Formationen. In den Gesetzen von Platon (644D-E, 803C) gibt
es einen ähnlichen Vergleich, dort jedoch mit einem anthropologischen
Schwerpunkt: die Menschheit als „Spielzeug" (tioüyviov) höherer Mächte.79
Wahrscheinlich bezog Plotin sich darauf: Bei ihm findet sich eine differenzierte

Reflexion über die Menschen als „lebendige Spielzeuge" (Çcôvtoc

Tralyvia).80 Als Absolvent der philosophischen Schule von Athen konnte
Gregor von Nazianz dieses Bild sicherlich nicht übersehen, es erscheint in
seinem Gedicht ,,0eoïo ttccîyviôv èott ßporöq"81 und impliziert eine Analogie

des vorbestimmenden „Spiels" des Logos und der Hilfsgestalten der
Schöpfung und des Chaos, wenn die Geschöpfe durch die kreativen und

76 Gregorius THEOLOGUS: Poemata (carmina) moralia, in: Patrologia Graeca, T. XXXVII,
Col. 624A-625A.

77 „Denn der hohe Logos spielt kindlich mit allen möglichen Eidosen [Gestalten] und
verstreut sie da und dort in ganzem [seinem] Kosmos, wie es ihm beliebt." rPHTOPlOZ O

©EOAOroi: Floigpa B': LupßouXec; ae napdévouç, 589-590, in: I'pqyopiou rou OeoAoyou Anavra
za Epya, T. 9, 100. Vgl. die russische Ubersetzung: Bmcokhh Ym, nepeMeuinBaa MHoropa3-
riHMHbie oöpa3bi Bemeft, Tax h HHawe nepecrpaHBaeT penbift Mnp, xaK eiuy yroflHO [Die hohe
Vernunft, die die verschiedenen Bilder von Dingen vermischt, gestaltet auf eine oder andere
Weise die ganze Welt nach Belieben um) (TPHrOPHH EoroCflOB: Coeembi deecmeeHHUKOM,
in: TPHroPHH EoroCAOB: TeopeHUR, T. 2. MocxBa: CnÖHpcKaa 6naro3BOHHHua 2011, 66). Die
erste und die zweite Übersetzung weichen erheblich voneinander ab!

78 TEPAK/IHT: O npupode, tßpaeMeHm 52(79), in: MAKOBE/IbCKHÜ, A.: flocoxpamuxu, nep.
A.O. MaxoBe/ibCKoro. Mhhck: XapBecT 1999, 295.

79 n/lATOH: CosuHeHUR e nembipex moMax, T. 3/2, 116; 304.
80 flAOTHH: 3HHeada III.2.15, in: n/IOTHH: TpembR SHHeada, nep. T.T. Cn/tam. Camcr-

rieTepöypr: O. Aöbiuiko 2004, 184.
81 Gottes Spielzeug ist der sterbliche Mensch. TPHroPIOI O ©EOAOrOE: rioiqpa IE Tlepi

zija roû èkzôç àvBpojnou eùzeXeiaç, 141-142, in: fpgyopiou rou QeoAôyou A navra ra Epya, T. 9,
254; vgl. GREGORIUS THEOLOGUS: Poemata (carmina) moralia, in: Patrologia Graeca, T.
XXXVI1, Col. 776A.



324 Andrej Danilov

geschickten Handlungen des Logos in Spiel kommen. Das Spiel ist für die
Geschöpfe sowohl erzieherisch als auch umgestaltend.

Die Gestalt des spielenden Logos bei Gregor von Nazianz, mit ihrem
Bezug zur göttlichen Vorsehung, ist nicht nur kühn, sondern war auch für
Maximus Confessor von großem Interesse. Die obenerwähnte herausragende

Aporie in Gregors von Nazianz Anweisungen für Jungfrauen wird in der
letzten der „Schwierigkeiten" (Ambigua) von Maximus Confessor zitiert, der
das Konzept des Spiels des Logos in die griechische Theologie einführt.82
In Anlehnung an das Konzept des göttlichen ëptoç bei Pseudo-Dionysius
Areopagita erläutert Maximus Confessor, wie sich der Logos in der Fülle
seiner liebenden Gutheit (épwriKfjç àya0ôtr]Toç) nach außen in seine
Vorsehung für Alles ergießt. Spielend wird er von seiner Gutheit, seiner Liebe
und Begierde (ëpcoti) aus dem Jenseits aller Dinge herausgezogen, er durchdringt

alle Dinge mit seiner bewundernswerten übernatürlichen Kraft.
Maximus Confessor interpretiert Gregor von Nazianz zudem wie folgt:
„Das Spiel83 Gottes (n-alyvtov 0eoü) [...] ist das Geheimnis der Menschwerdung

Gottes als etwas Überwesentliches (üttepoucjIü«;), welches jede
Ordnung und Harmonie (rdt^iv Kai àppov(av), jegliche Natur, Möglichkeit und
Wirklichkeit (Trdcariç (jrôoecoç, Suvàpeœç re Kai évepyelaç) übersteigt"84.
Hier wird das Spiel eher nicht als Unergründlichkeit des göttlichen Willens

interpretiert, während bei Gregor von Nazianz die Ereignisse der
Schöpfung aufgrund der Unergründlichkeit der „spielenden" schöpferischen

Freiheit Gottes dem Menschen sehr wohl als Zufall erscheinen.
In den Dogmatischen Gedichten präzisiert Gregor von Nazianz: Gott

steuert (Kußepv$) das Universum, und der Logos Gottes verfügt (voopöiv),

was in der Welt durch kausale Prädestination und was durch existenzielle
Variation menschlicher Freiheit zustande kommen soll.85 Die vorhersehende

Tätigkeit des Logos wird in der Dialektik von kausaler Vorherbestimmung

und existenzieller Freiheit verwirklicht. Dabei wird das Spiel der
„eitlen Wünsche" des Menschen streng negativ - nämlich als tödlich -
bewertet.86 In dem Poem (Poema historica) an Hellenius über die Mönche

82 Maximus Confessor: Ambiguum 71, in: Maximos the Confessor: On difficulties in the
church fathers: The ambigua, ed. N. Constas, Vol. II. Harvard: University Press 2014, 312; vgl.
MAXIMUS Confessor: Ambiguorum liber, in: Patrologia Craeca, T. XCI. Paris: J.-P. Migne
1865. Col. 1408c.

83 Das griechische Wort rralyviov kann sowohl „Spielzeug" als auch „Spiel" bedeuten
(beide Bedeutungen sind bei Piaton zu finden).

84 Ibid. 314-316: vgl. ibid. Col. 1409CD.
85 rPHTOPlOE O ©EOAOroi: Tlepi Tlpôvoictç, 34-35, in: Tpgyoplou tou BeoXôyou Änavza ta

Epya, T. 8, 276; vgl. St. Gregory of Nazianzus: Poemata arcana, 422A, ed. C. Moreschini.
Oxford: Clarendon Press 1997, 24. GregoriusTheologuS: Poemata dogmatica, in: Patrologia
Craeca, T. XXXVII, Col. 426A-427A.

86 rPHrOPlOï O ©EOAOroi: Tlolgpa AB': Tlepi zfjç roß ßlov pazaibzqzoç, 1-16, in: Tpqyoplou
tou BeoMyou Arravror za 'Epya, T. 10, 286-288; vgl. Gregorius THEOLOGUS: Poemata de seipso,
in: Patrologia Craeca, T. XXXVII, Col. 1301A.



Die Anthropologie von Gregor von Nazianz 325

verwendet Gregor von Nazianz den Ausdruck „er spielt da und dort" (evGoc

Kai evöa 7taîÇei), der dem aus dem Paradox über die Logos-Weisheit gleich
ist und beschreibt, wie der Teufel die Mönche mit den irdischen Dingen
neckt.87 Gregor von Nazianz verwendet den Begriff „Spiel" wie Piaton
ambivalent und bezieht ihn entweder auf den Logos und die Erlösung, oder
auf den Teufel und das Verderben. Aufgrund der Ambiguität dieses
Begriffs bei Gregor von Nazianz bietet Maximus Confessor in „Schwierigkeiten"

vier mögliche Interpretationen des „spielenden Logos": (1) Vernünftigkeit,
die dem menschlichen Verstand überlegen ist; (2) Menschwerdung;

(3) Verleugnung der natürlichen Begierden (Spiel Entbehrung); (4)
Überlegenheit gegenüber dem Geschaffenen, Leidenschaftslosigkeit, Macht.88
Es ist fraglich, inwiefern die Überlegenheit ein Spiel ist.

Die Theologie des Spiels kann logisch auf die Liturgik projiziert werden.

Das anthropologische Schema der Apologie des Ritus sollte also
folgendermaßen aussehen: 1) Gott spielt mit seiner Schöpfung; 2) der Mensch
als Abbild Gottes spielt in Abbildung Gottes; 3) das Spiel des Menschen
beinhaltet die Regeln, die den Ritus bilden. Die Bedeutung des Ritus hängt
dann davon ab, woher seine Regeln kommen: Werden sie von Gott offenbart

oder vom Menschen erfunden? In jedem Fall ähnelt der Ritus der
Theateraktion sowohl in der Form als auch im psychologischen Zweck
(Erziehung und Entspannung). Anhand des Phänomens des Spiels kann man
sich die Beziehung zwischen Regelmäßigkeit und Zufälligkeit sowohl in
der Natur als auch im sozialen und kommunikativen Verhalten der
Menschen vor Augen führen. Die Bedeutung der theologischen Interpretation
des Spiels hängt direkt zusammen mit der hoffnungsbasierten Interpretation

des menschlichen Lebens und den sich immer weiter entfaltenden
anthropologischen Möglichkeiten, auch im Hinblick auf die Beziehung des
Menschen zu Gott.89

V. Epilog

Gregor von Nazianz stützt sich auf Origenes und die altgriechische
Philosophie. In der zweiten „Oratio" betont er: Das Herz des (geistlichen) Hirten

sollte „als heilige und sengende Logoi Gottes brennen", und die Worte
der Bibel sollten „dreifach (Tpiaocbç) auf die Tafeln des Herzens (ttàcctoç

87 rPHroPlor O ©EOAOroi: lloiqpa ATlpào EXXijvtov, 33-34, in: Tpqyopiou rou QeoXôyou
Anavra Ta 'Epya, T. 11. ©EooaXoviKr]: riarepiKéc; ekSöcteio «Tpqyopioc; o riaÀapàç» 1986, 12;

vgl. Gregorius THEOLOGUS: Poemata quae spectant ad alios, in: Patrologia Graeca, T.
XXXVII, Col. 1454A.

88 Maximus Confessor: Ambiguum 71, in: Maximos the Confessor: On difficulties in the
church fathers: The ambigua, 312-318; vgl. MAXIMUS CONFESSOR: Ambiguorum liber, in:
Patrologia Graeca, T. XCI, Col. 1408C-1412A.

89 Retter, H.: Aspekte einer Theologie des Spiels - Spiel als Freizeitangebot in der kirchlichen

Arbeit, in: Freizeitpädagogik 15 (1993) Heft 2, 124-125.



326 Andrej Danilov

tfjç rapSiaç) geschrieben sein".90 Gregor von Nazianz akzeptiert Origenes'
Lehre von den seelischen und geistigen Bedeutungen; Origenes folgend ist
Gregor der Auffassung, dass über den expliziten, wörtlichen Inhalt des
Textes hinauszugehen ist.91 Die letzte Bedeutungsebene bedeutet gemäß
Origenes und Gregor die Feststellung der himmlischen Realitäten in
alttestamentarischen Texten: des Kommens Jesu Christi und der Kirche; die
Ähnlichkeiten und Schatten jener Realitäten bildet das Alte Testament in
Ereignissen, Objekten und Menschen ab. Gregor von Nazianz bietet keine
explizite Erklärung für das Erforderlich Sein einer „dreifachen Inschrift auf
den Tafeln des Herzens", aber er spricht von der interpretativen Tätigkeit,
die in den biblischen Texten auf die verschiedenen Bedeutungsebenen
hinweist; darüber spricht er dann in der zweiten „Rede".

Der Hirte muss in der Lage sein, „die Verwandtschaft und den Unterschied

(auyyéveiav Kai Sidocpionv) zwischen den Bedeutungstypen und der
Wahrheit zu erkennen, sich von den ersteren zu lösen und der zweiten zu
folgen, damit, nachdem er der „Altertümlichkeit" TraXatdxrira) der
Buchstaben entkommen (ctjuywv) ist, er der Erneuerung des Geistes dient (tfj
Kaivötr|Ti SouAeOcfl toù 7tveûpatoç) und vollständig vom Gesetz zur Gnade

übergeht, was sich geistig in der Befreiung vom Körper (év rfl Katapyi'iaei
toù aœparoç) erfüllt."92 Gregor von Nazianz ordnete wie Origenes die
Entwicklung der menschlichen Persönlichkeit den verschiedenen Stufen der
geistigen Reife zu; sein anthropologisches Konzept setzt wie das von
Origenes die Möglichkeit des menschlichen Aufstiegs von einer Stufe zur
nächsten über differenziert Stadien der biblischen Belehrung voraus (vgl.
Origines' drei Typen exegetischer Vertiefung).93

Die Anthropologie Gregors von Nazianz über die zwei Naturen im
Menschen, die ihm die Möglichkeit der Gottähnlichung und Vergöttlichung
eröffneten, bereitet den Boden für die diphysitische Christologie von dem
Papst Leo I. und dem ökumenischen Konzil von Chalcedon vor: die ewige
Hypostasis des Sohnes Gottes wird durch das Zusammenkommen zweier

90 rPHTOPlOZ O ©EOAOroi: Aoyoo B': AnoAoyrjriKàç rf)ç elç r/v /Tövrov rpuyfjç Evenev, 96, in:
rprjyoplou rov OeoAôyou Anavra ra 'Epya, T. 1, 192; vgl. GREGORIUS TheologuS: Oratio II,
XCVI, in: Patrologia Graeca, T. XXXV, Col. 500A.

91 FULFORD, B.: Gregory ofNazianzus and Biblical Interpretation, in: Re-Reading Gregory
of Nazianzus: Essays on history, theology, and culture, ed. Ch.A. Beeley. Washington: The
Catholic University of America Press 2012, 36.

92 rPHroPlOZ O ©EOA'oroi: Aoyocr B': ArroAoyrjriKàç rfjç elç r/v flôvrov (pvyf}ç Evckcv, 97, in:
rprjyoplou rov QeoAôyou Anavra ra 'Epya, T. 1, 192; vgl. GREGORIUS THEOLOGUS: Oratio II,
XCVIl, in: Patrologia Graeca, T. XXXV, Col. 500AB.

93 Tphpopioz O ©EOAOroz: nolrjpa AA': Vpor naxupepeïa, 242-244, in: rpijyoplou rov
OeoAôyou Anavra ra 'Epya, T. 9, 444-446; vgl. GREGORIUS TheologuS: Carmina I, XXXIV, in:
Patrologia Graeca, T. XXXVII, Col. 963A.



Die Anthropologie von Gregor von Nazianz 327

Naturen in Christus zu einer Person (persona-prosopon)94. Damit gab die
Anthropologie Gregors von Nazianz der theologischen Vertiefung der
orthodoxen Triadologie und Christologie Auftrieb.

Zusammenfassung
Die Definition des Menschen bei Gregor von Nazianz ist identisch mit der von
Philon von Alexandria: Der Mensch ist ein Wesen mit zwei Naturen. Der Mensch
ist ein gottwerdendes Tier, welches hier geschaffen und an einen anderen Ort
versetzt wird (ein anderer Engel). Gregor von Nazianz verwendet den mehrdeutigen

Begriff „OeTav polpav" (göttliche Eigenschaft) aus der Philosophie Piatons.
Er greift nicht nur platonische, sondern auch peripatetische und stoische
Elemente auf, ein Teil von ihnen wird von ihm neu interpretiert. Auf Grund der
dualen Natur des Menschen kann die Menschwerdung Gottes erfolgen. In der
theologischen Poesie von Gregor von Nazianz wird das Spiel des Logos mit der
Welt reflektiert. Für Maximus Confessor sieht das Bild des spielenden Logos von
Gregor von Nazianz theologisch fruchtbar aus. Die Anthropologie Gregors von
Nazianz über die zwei Naturen im Menschen, die ihm die Möglichkeit der Gott-
ähnlichung und Vergöttlichung eröffneten, bereite den Boden für die diphysiti-
sche Christologie von Papst Leo I. und dem Ökumenischen Konzil von Chalce-
don vor: die ewige Hypostasis des Sohnes Gottes wird durch das Zusammenkommen

zweier Naturen in Christus zu einer Person (persona-prosopon). Die
Anthropologie Gregors von Nazianz gab den Auftrieb theologischer Vertiefung der
orthodoxen Triadologie und Christologie.

Abstract
The definition of humanness by Gregory of Nazianzus is identical to that of
Philo ofAlexandria: a human being is a being with two natures. A human being
is a God-becoming animal, who is created here and is moved to another place
(another angel). Gregory ofNazianzus uses the polysemous term "OeTav poTpav",

stemming from Plato's philosophy. He adopts not only Platonic, but also
Peripatetic and Stoic elements, some parts of which he re-interprets. It is because of
the human being's dual nature that the incarnation of God takes place. The

notion of play is reflected in the theological poetry of Gregory of Nazianzus.
Gregory's image of the playing Logos seems theologically fruitful for Maximus
Confessor. The anthropology of Gregory of Nazianzus which proposes two
natures in man, opened up the possibility ofgodlikeness and deification for him,
and prepared the ground for the diphysitic Christology of Pope Leo I and the
Ecumenical Council of Chalcedon: the eternal hypostasis of the Son of God
becomes a person as a result of the convergence of two natures in Christ. The

anthropology of Gregory of Nazianzus gave the impetus to a theological
deepening of the orthodox Triadology and Christology.

94 LEO MAGNUS: Tractatus 62, in: Sancti Leonis Magni Romani Pontificis tractatus Septem
et nonaginta: Tractatus XXXIX-XCVI, ed. A. Chavasse, T. II. Turnholt: Brepols 1973, 376-378;
vgl. LEO MAGNUS: Sermo LXII, in: Patrologia Latina, T. LIV. Paris: J.-P. Migne 1846. Col. 350.




	Die Anthropologie von Gregor von Nazianz : die Doppelnatur des Menschen und die Tugend durch Gnade

