
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 1

Artikel: Die plastische und die messianische Kraft : Nietzsche, Benjamin und
die Geschichte

Autor: Gorgone, Sandro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047433

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sandro Gorgone

Die plastische und die messianische Kraft.
Nietzsche, Benjamin und die Geschichte

1. Die Rolle Nietzsches für Benjamin

Obwohl wir im Werk Benjamins keine dominierende und klare Beeinflussung

von Nietzsches Denken finden, bleibt er ein bedeutender und häufig
zitierter Bezugsautor - vor allem im Hinblick auf die Frage nach der
Geschichte.

Wie wir von seinem Freund Gerschom Scholem wissen, war Benjamin
überzeugt, dass Nietzsche der einzige Denker des 19. Jahrhunderts war,
welcher die frühere Kritik Nietzsches an den Historismus mit der in Also
sprach Zarathustra entwickelten „Lehre der ewigen Wiederkehr" in Verbindung

setzte, die Benjamin aber als regressives Symbol für die mystischen
Zeit des Schicksals interpretierte.

Auch wenn Benjamin die philosophische Tragweite von der Rolle der
ewigen Wiederkehr Nietzsches missverstanden hat, ist die Relevanz des
nietzscheanischen Erbes für die Aufarbeitung seiner Kritik der Geschichte
und des Begriffes der Jetztzeit jedoch nicht zu unterschätzen. Genau dies

zeigt sich aber an der umstrittenen Frage nach der messianischen Kraft bei
Benjamin.

Trotzdem kann man einen Zusammenhang zwischen der These

Benjamins über die „schwache messianische Kraft" in seiner Geschichtsdeutung

und der plastischen Kraft feststellen, die Nietzsche in der zweiten
Unzeitgemäßen Betrachtung als Grundcharakter der geschichtlichen
Physiologie des Lebens darstellt.

Vorausgesetzt, dass der lebendige Horizont des Menschen bei Nietzsche
durch die Dialektik - Gedächtnis versus Vergessenheit - aufgebaut ist und
dass seine Kritik am Historismus darauf zielt, die Möglichkeitsbedingungen

des geschichtlichen Bewusstseins zu bestimmen, könnte man die
Auseinandersetzung Nietzsches mit dem „Unhistorischen" als ein Vorzeichen
von Benjamins Begriff der „schwachen messianischen Kraft" interpretieren.

2. „Auf der Schwelle des Augenblicks": Das Unhistorische und die
plastische Kraft

2.1. Leben und Historie

In der zweiten Unzeitgemäßen Betrachtung stellt die strukturelle Geschichtlichkeit

des Menschen eine entscheidende Differenz zum bloßen biologi-



264 Sandro Gorgone

sehen Begriff des Lebens dar. Die „historische Krankheit" ist nur eine
pathologische Veränderung der Physiologie des Lebens, d.h. des menschlichen

Bewusstseins, das konstitutiv geschichtlich ist; sie ist nicht ein fremder

Körper in einer ursprünglichen und eigentlichen unhistorischen Existenz.

Ein Individuum, eine Gesellschaft, kann an Historie, an einer historio-
graphischen Pathologie nur insofern leiden und sterben, indem es/sie .phy¬

siologisch' historisch ist/sind. Unser konstitutives Angewiesensein auf die
Historie des Lebens und Handelns ermöglicht, dass das Gleichgewicht
zwischen Leben und Historie verändert werden kann. Der historische Sinn ist
deswegen eine Tugend; nur ihr maßloses und ungebändigtes Wachstum
hat pathologische Wirkungen auf den Einzelnen und auf das Kollektiv.1
Die Hypertrophie des historischen Sinnes ist zerstörerisch, indem sie die

„Zukunft entwurzelt"2. Die historische Gerechtigkeit - „eine schreckliche
Tugend" - ist damit verantwortlich für die Entzauberung der Zukunft, mit
einem Ausdruck Walter Benjamins für den Verfall der Aura der Zukunft,
welche allein das Handeln beeinflusse und schöpferische Kraft freisetzten
würde, weswegen Benjamin mit Nietzsche behauptet, die Kunst wäre der

Konterpart der Historie.
Ähnlich ist die geschichtliche Krankheit, die in den Thesen über den

Begriff der Geschichte Benjamins sowohl die Geschichtswissenschaft (den His-
torizismus) als auch die Philosophie der Geschichte quält, „die Trägheit
des Herzens, die acedia, welche daran verzagt, sich des echten historischen
Bildes zu bemächtigen, das flüchtig aufblitzt"3. Das Postulat der Kontinuität

und Gleichmäßigkeit der geschichtlichen Laufzeit, hindert den Historiker

und den Philosophen daran, die faktische Tatschwere des Vergangenen
kreativ zu überwinden und das Gewesene neu und produktiv für die
Gegenwart zu interpretieren. Passivität und Melancholie der verfallenen
historischen Haltung bergen die Möglichkeit, das Vergangene durch die
kairologische blitzhafte Konstellation4 des revolutionären Augenblickes der

1 NIETZSCHE, Friedrich: Unzeitgemäße Betrachtung. Zweites Stück: Von Nutzen und Nachtheil

der Historie für das Leben [1874], in: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe, hg. von
Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Berlin: De Gruyter 1980, Bd. 1, 246: „wie Jedermann weiß,
eine hypertrophische Tugend - wie sie mir der historische Sinn unserer Zeit zu sein scheint -
so gut zum Verderben eines Volkes werden kann wie ein hypertrophisches Laster."

2 Ebd., 295: „Der historische Sinn, wenn er ungebändigt waltet und alle seine Consequen-
zen zieht, entwurzelt die Zukunft, weil er die Illusionen zerstört und den bestehenden Dingen
ihre Atmosphäre nimmt, in der sie allein leben können."

3 BENJAMIN: Geschichte, 696. Benjamin „kämpft" in der These VII immer noch mit dem
barocken und modernen Dämon der acedia der Zeit, welche die mystische Figur Chronos ist,
der seine eigenen Kinder frisst. Vgl. dazu BENJAMIN, Walter: Ursprung des deutschen Trauerspiels,

in: Gesammelte Schriften, hgg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schwepphäuser.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, Bd. 1, Teil 1, 326.

4 Giovanni Gurisatti hat diesen oft vorkommenden Ausdruck Benjamins als Hauptbegriff
seiner ganzen Philosophie herausgearbeitet. Vgl. GURISATTI, Giovanni: Costellazioni. Storia,
arte e teenica in Walter Benjamin. Macerata: Quodlibet 2010.



Die plastische und die messianische Kraft 265

Jetztzeit zu begreifen und produktiv für das Leben zu machen. Des historisch

hypertrophen Lebens kann sich „der Vergangene wie einer kräftigen
Nahrung"5 nicht mehr bedienen. Es besteht daher ein vollkommener Gleichklang

zwischen Nietzsches Postulat vom Nachteil der Historie für das
Leben und Benjamins Kritik des Historizismus als Hindernis für die politische

Praxis: beide betrachten die Vergangenheit als etwas Geschlossenes,
Festes, Unveränderliches und Unwiederbringliches, als eine Last für das
Leben, die niemals mit der Gegenwart in eine lebendige .Konstellation'
eintreten kann. Die historische Struktur der Vergangenheit verhindert für
beide Autoren ihre Erlösbarkeit und befestigt sie in der versteinerten
Endgültigkeit des „Es war".

2.2. Die plastische Kraft

Es geht also nicht darum, die konstitutive Einbettung des Menschen in der
Vergangenheit durch eine naive Verherrlichung des Unhistorischen zu
verneinen, sondern sie aus einer neuen .gesunden' trophischen Haltung wieder

auszugleichen. Der Bau des lebendigen Horizonts des Menschen, im
Unterschied zum Tier, fordert nämlich einen grundlegenden Bezug auf die
Vergangenheit, auf das „Gewesene", so dass das ganze menschliche Dasein
als ein „ununterbrochenes Gewesensein" gedacht werden kann, „ein Ding,
das davon lebt, sich selbst zu verneinen und zu verzehren, sich selbst zu
widersprechen"6. Deswegen kann Nietzsche behaupten, dass für den
konstitutiv historisch gebildeten Menschen das Glück nur in dem Vergessenkönnen

bestünde d.h. in dem „Vermögen, während seiner Dauer unhistorisch

zu empfinden"7.
Der lebendige Horizont des Menschen ist auf diese strukturelle Dialektik

von Gedächtnis und Vergessenheit gegründet, aber diese Gründung
geschieht jedes Mal auf einer historischen Ebene. Eine pathologische
Hypertrophie dieser ursprünglichen Historisierung des Daseins bedroht das
Leben selbst, denn: „es gibt einen Grad von Schlaflosigkeit, von Wiederkäuen,
von historischem Sinne, bei dem das Lebendige zu Schaden kommt, und
zuletzt zu Grunde geht, sei es nun ein Mensch oder ein Volk oder eine
Cultur"8. Das Vermögen, die vergangene Historie in gegenwärtige und
lebendige Historie zu verwandeln, also „aus dem Geschehenen wieder
Geschichte zu machen"9, macht das Eigenste des Menschen aus. Die entscheidende

Auswahlmacht dieses Vermögens, d.h. die Fähigkeit, „die Grenze zu
bestimmen, an der das Vergangene vergessen werden muss"10 ist das, was

5 Nietzsche: Betrachtungen, 329.
6 Ebd., 249.
7 Ebd., 250.
8 NIETZSCHE: Betrachtungen, 250.
9 Ebd., 253.
10 Ebd., 251.



206 Sandro Gorgone

Nietzsche als „plastische Kraft" benennt:11 die plastische Kraft ist „jene
Kraft, aus sich heraus eigenartig zu wachsen, Vergangenes und Fremdes
umzubilden und einzuverleiben, Wunden auszuheilen, Verlorenes zu ersetzen,

zerbrochene Formen aus sich nachzuformen"12.
Die plastische Kraft einer lebendigen Individualität (Mensch, Volk oder

Kultur), die von der historischen Krankheit tiefgründig bedroht wird13,
steht deshalb indirekt proportional zum Bedürfnis, das Vergangene
vergessen zu müssen; sie stellt sozusagen das Ergebnis der Dialektik des
historisch konstituierten menschlichen Lebens dar. Der unhistorische Hintergrund

des Lebens ermöglicht also die historische Verwirklichung des
Lebens. Das Überhistorische ist dann das quasi transzendentale Bewusstsein
des notwendigen Grades vom Unhistorischen, das fast wie eine umhüllende

Atmosphäre14 das historische Geschehen umschließt und die perspektivische

Ungerechtigkeit des lebendigen Horizontes als erforderliche
Sinngebung und Wertestellung rechtfertigt.

2.3. Die Aura des Unhistorischen

Das historische Urteil, das sich am Begriff der Wahrheit als objektive und
uninteressierte Entsprechung von Urteil und Tatsache anlehnen will, ist
eine für das Leben erforderliche Historisierung der Vergangenheit, eine
Modalität der perspektivischen Interpretation des Wirklichen, die die
Dynamik des individuellen Lebens ausmacht. Aber diese erforderliche
Historisierung des Lebens ist möglich - wie auch die für das Leben erforderliche
Kenntnis - allein durch die Erfahrung des Unhistorischen - durch die
apollinische Verwandlung des dionysischen Chaos: „Wo finden sich Thaten, die
der Mensch zu thun vermöchte, ohne vorher in jene Dunstschicht des

Unhistorischen eingegangen zu sein?"15

Das menschliche Dasein gründet sich gerade auf die Wirksamkeit der

plastischen Kraft, die allein imstande ist, die menschliche geschichtsgrün-
dende Tat zu ermöglichen und sogar die Menschlichkeit des Menschen
selbst zu bestimmen:

„erst durch die Kraft, das Vergangene zum Leben zu gebrauchen und aus dem
Geschehenen wieder Geschichte zu machen, wird der Mensch zum
Menschen: aber in einem Uebermaasse von Historie hört der Mensch wieder auf

11 Dazu vgl. Robling, Franz Huber: Plastische Kraft: Versuch über rhetorische Subjektivität
bei Nietzsche, in: Nietzsche-Studien 25 (1996), 87-98.

12 NIETZSCHE: Betrachtungen, 251.
13 „Das Uebermaass von Historie hat die plastische Kraft des Lebens angegriffen" (vgl. ebd.,

329)-
14 „Das Unhistorische ist einer umhüllenden Atmosphäre ähnlich, in der sich Leben allein

erzeugt, um mit der Vernichtung dieser Atmosphäre wieder zu verschwinden" (vgl. ebd., 252).
15 Ebd., 253.



Die plastische und die messianische Kraft 267

und ohne jene Hülle des Unhistorischen würde er nie angefangen haben und
anzufangen wagen".16

Aber um handeln zu können, braucht es nicht nur ,plastische', d.h.
selektive Vergessenheit, sondern auch eine Art epoché des Bewusstseins:
„Wie der Handelnde, nach Goethes Ausdruck, immer gewissenlos ist, so ist
er auch wissenlos, er vergisst das Meiste, um Eins zu thun".17 In so einer
epochè wird nicht nur die Urteilskraft eingestellt, es zeigt sich auch die
entscheidende Macht des Augenblicks, was bereits eine entscheidende
Rolle für die Entwicklung des Denkens Friedrich Nietzsches anbahnt und
vollends in der Entfaltung der Idee der „Ewigen Wiederkehr des
Gleichens", klar wird.18 Das für das Handeln erforderliche plastische Vergessen
ist wie das Dunkel für das organische Sein, die notwendige Spiegelseite des

Gedächtnisses, ihr dunkler Hintergrund, der sich nur atmosphärisch in der
hellklaren Historisierung des Lebens zeigt. In Bezug auf Benjamins Theorie

der Aura können wir sagen, dass die apollinische Geschichtlichkeit des

Lebens und ihr historischer Sinn von der Aura des Vergessens, umhüllt
und zugleich ermöglicht wird. Das Gedächtnis kann nur aus der
Landschaft dieser Aura, aus ihrer unbestimmten aber berührenden Ferne aufgehen:

das Vergessen als Fernhalten hat in dieser Weise eine klare Verwandtschaft

mit Benjamins Begriff von der Aura. In seinem berühmten Essay Das
Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit beschreibt
Benjamin die Naturbestimmung der Aura erläuternd: die Aura „definieren
wir als einmalige Erscheinung einer Ferne, so nah sie sein mag. An einem
Sommernachmittag ruhend einem Gebirgszug am Horizont oder einem
Zweig folgen, der seinen Schatten auf den Ruhenden wirft - das heißt die
Aura dieser Berge, dieses Zweiges atmen"19. Es ist auch merkwürdig, dass

für Benjamin der Verfall der Aura mit dem Verfallen dessen kollidiert, was
wir den Sinn für das Einmalige20, d.h. genau den historischen Sinn nennen
können.

Man muss also die Linie des geschichtlichen Horizontes des Lebens

atmosphärisch interpretieren, d.h. eher plastisch als transzendental, d.h.
bestimmend und normativ. Denn das „allgemeine Gesetz" des Lebens zwingt
jedes lebendige Wesen, das gesund, stark und fruchtbar sein will,

„einen Horizont um sich zu ziehen und zu selbstisch wiederum, innerhalb
eines fremden den eigenen Blick einzuschliessen, so siecht es matt oder über-

16 NIETZSCHE: Betrachtungen, 253.
17 Ebd., 254.
18 Vgl. dazu Abel, Günter: Nietzsche. Die Dynamik der Willen zur Macht und die ewige

Wiederkehr. Berlin: De Gruyter 1984.
19 BENJAMIN, Walter: Das Kunstwerk im Zeitalter der technischen Reproduzierbarkeit, in:

Gesammelte Schriften, hgg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schwepphäuser. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1984, Bd. 1, Teil 2, 479.
20 Vgl. BENJAMIN: Das Kunstwerk im Zeitalter der technischen Reproduzierbarkeit, 479.



268 Sandro Gorgone

hastig zu zeitigem Untergange dahin. Die Heiterkeit, das gute Gewissen, die
frohe That, das Vertrauen auf das Kommende - alles das hängt, bei dem
Einzelnen wie bei dem Volke, davon ab, dass es eine Linie giebt, die das Ueber-
sehbare, Helle von dem Unaufhellbaren und Dunkeln scheidet, davon dass

man eben so gut zur rechten Zeit zu vergessen weiss, als man sich zur rechten

Zeit erinnert, davon dass man mit kräftigem Instincte herausfühlt, wann
es nöthig ist, historisch, wann unhistorisch zu empfinden. Dies gerade ist der
Satz, zu dessen Betrachtung der Leser eingeladen ist: das Unhistorische und
das Historische ist gleichermaassen für die Gesundheit eines Einzelnen, eines
Volkes und einer Cultur nöthig".21

Die Aura des Unhistorischen, des Dunkels, des Fremden und der Vergessenheit

liegt also im Herzen des Historischen, des Hellen, des Heimlichen
und des Gedächtnisses. Man kann gesund, stark und fruchtbar nur innerhalb

dieses,von der Aura des Unhistorischen begrenzten und bestimmten
Horizonts sein, aber Glück und Leiden des Menschen liegen genau in der
Unbestimmtheit der Grenze, in der Erfahrung der vagen und flüchtigen
Schwelle, die das Historische von dem Unhistorischen unterscheidet. Diese

dynamische Schwelle, die keine feste Grenze darstellt, ist die kairologische

Linie des Augenblicks, welche das Kontinuum der chronologischen
Zeit durchbricht und die Gleichmäßigkeit des historistischen Bildes der
Geschichte sprengt. Die Beherrschung des plastischen Horizonts des
Lebens und das daraus folgende Glück, kann daher nur auf der Schwelle des

Augenblicks geschehen, denn wer „sich nicht auf der Schwelle des Augenblicks,

alle Vergangenheiten vergessend, niederlassen kann, wer nicht auf
einem Punkte wie eine Siegesgöttin ohne Schwindel und Furcht zu stehen

vermag, der wird nie wissen, was Glück ist und noch schlimmer: er wird
nie etwas thun, was Andere glücklich macht"22.

3. Das Bild von Glück

3.1. Von der plastischen zur messianischen Kraft

Wenn die Erfahrung der auratischen Schwelle zwischen Unhistorischem
und Historischem sich mit der Möglichkeitsbedingung des Glückes identifiziert

und das Vermögen, auf solcher Schwelle zu stehen, von der plastischen

Kraft abhängt, kann man behaupten, dass diese Kraft die kennzeichnende

Gabe des geschichtlichen Menschen ist, die nach der Gegenwärtigkeit
des Glücks, d.h. nach der .Erlösung' der Vergangenheit strebt. Das

geschichtliche Bild von Glück ist nämlich von der Bestrebung nach der
gegenwärtigen Erfüllung des Vergangenen - der neidischen Anziehung gegen-

21 NIETZSCHE: Betrachtungen, 251t
22 Ebd., 250.



Die plastische und die messianische Kraft: 269

über den Lücken, den Rissen und den Wunden der Vergangenheit -
wesentlich bestimmt.

Für Nietzsche ist diese Kraft, wie wir schon gesehen haben, imstande
„Wunden auszuheilen, Verlorenes zu ersetzen, zerbrochene Formen aus
sich nachzuformen"23. Der heilende, aber nicht erlösende Charakter dieser
Kraft besteht in der dialektischen Synthese von Historischem und
Unhistorischem, in der Umsetzung der Historie, d.h. des bloßen historischen
Gedächtnisses in der Geschichte, in das geschichtliche Geschehen, d.h. in
der perspektivischen Verarbeitung von Vergangenem zum Nutzen des
Lebens.

Das geschichtliche Bewusstsein hat als Voraussetzung ein unhistorisches
Element, eine dem Sinn ahnende Verbindung zwischen den historischen
Taten, d.h. die Perspektive einer, wenn auch minimalen, Geschichtsphilosophie.

Diese Sehnsucht nach dem Sinn - die Möglichkeit des Glücks - ist
emblematisch in der zweiten These Benjamins in Über den Begriff der
Geschichte ausgedrückt:

„Das Bild von Glück, das wir hegen, [ist] durch und durch von der Zeit
tingiert, in welche der Verlauf unseres eignen Daseins uns nun einmal verwiesen
hat. Glück, das Neid in uns erwecken könnte, gibt es nur in der Luft, die wir
geatmet haben, mit Menschen, zu denen wir hätten reden, mit Frauen, die
sich uns hätten geben können. Es schwingt, mit anderen Worten, in der
Vorstellung des Glücks unveräußerlich die der Erlösung mit. Mit der Vorstellung
von Vergangenheit, welche die Geschichte zu ihrer Sache macht, verhält es

sich ebenso. Die Vergangenheit führt einen heimlichen Index mit, durch den
sie auf die Erlösung verwiesen wird".24

Dieser heimliche und zu jedem echten geschichtlichen Blick immanente
Index, der auf die Erlösung der Vergangenheit verweist, kann nicht durch
historistische Kategorien, sondern nur durch die Idee von Glück begriffen
werden, d.h. durch einen säkularisierten Begriff von Erlösung, im Sinne
der Sehnsucht nach der Erfüllung von Erwartungen und Bestrebungen, die
in der Vergangenheit gescheitert sind.25 An dieser Stelle erkennen wir eine
relevante Differenz zwischen der erlösenden Haltung zur Vergangenheit

23 NIETZSCHE: Betrachtungen, 251.
24 Benjamin: Geschichte, 693. Zur Erläuterung des Messianischen in den Thesen vgl.

Dubbels, Elke: Zur Logik der Figuren des Messianischen in Walter Benjamins „Theologisch-politischem

Fragment", in: WEIDNER, Daniel (Hg.): Profanes Leben. Walter Benjamins Dialektik der
Säkularisierung. Berlin: Suhrkamp 2010, 39-65.

25 Dazu vgl. HERING, Christoph: Die Rekonstruktion der Revolution. Walter Benjamins mes-
sianischer Materialismus in den Thesen „Über den Begriff der Geschichte". Frankfurt a.M.: Lang
1983, 25-54 und TlEDEMANN, Rolf: Dialektik im Stillstand. Versuche zum Spätwerk Walter
Benjamins. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983, 99-144; über die Auseinandersetzung Benjamins
mit dem Historismus vgl. BENJAMIN, Andrew (Hg.): Walter Benjamin and history. London:
Continuum 2005; GREIERT, Andreas: Erlösung der Geschichte vom Darstellenden. Grundlagen des

Geschichtsdenkens bei Walter Benjamin 1915-1925. München: Fink 2011, Teil III; GENTILI, Dario:
II tempo délia storia: le tesi Sul concetto di storia di Walter Benjamin. Macerata: Quodlibet 2019.



270 Sandro Gorgone

der Thesen und Nietzsches Konzeption innerhalb der zweiten Unzeitgemäßen

Betrachtung: bei Benjamin geht es, nicht wie bei Nietzsche, auf der
„Schwelle des Augenblicks" darum, die plastische Kraft zu üben, d.h. - wie
wir oben gesehen haben - das Vermögen, Vergangenes und Fremdes
umzubilden und einzuverleiben, sondern das, was sich in und aus der Vergangenheit

als ein Glücksversprechen ankündigt, zu er-lösen, in dem säkularisierten

und etymologischen Sinne von befreien, losmachen, aufbinden.26
Während also die plastische Kraft dazu fähig ist, die Vergangenheit in

etwas Lebensnützliches zu verwandeln, ist eine weitere erhöhte Kraft
erforderlich, um die aus der Vergangenheit kommenden Bestrebungen und
Leiden durch eine besondere Art von Gedächtnis und .ethischen' Zeugnis
.erlösen' zu können. Im zweiten Teil der zweiten These finden wir eine Art
.Erhöhung' der plastischen in die messianische Kraft:

„Streift denn nicht uns selber ein Hauch der Luft, die um die Früheren
gewesen ist? Ist nicht in Stimmen, denen wir unser Ohr schenken, ein Echo von
nun verstummten? Haben die Frauen, die wir umwerben, nicht Schwestern,
die sie nicht mehr gekannt haben? Ist dem so, dann besteht eine geheime
Verabredung zwischen den gewesenen Geschlechtern und unserem. Dann sind
wir auf der Erde erwartet worden. Dann ist uns wie jedem Geschlecht, das vor
uns war, eine schwache messianische Kraft mitgegeben, an welche die
Vergangenheit Anspruch hat".27

Dass die Vergangenheit Anspruch an die schwache messianische Kraft des

gegenwärtigen Geschlechts hat, deutet nicht nur den nicht-historistischen
Zusammenhang zwischen den beiden Zeitdimensionen an, sondern auch
die unausweichliche Gegenwärtigkeit des Gewesenen. Beide, die plastische
und die messianische Kraft, teilen die Notwendigkeit eines nicht bloßen
historistischen Zugangs zur Vergangenheit und entspringen dem konstitutiven

geschichtlichen Charakter des Daseins; die messianische Kraft, im
Unterschied zur plastischen, kann nicht nur das Gewesene durch das Erin-

26 Der von Benjamin verwendete Begriff von Glück als Sehnsucht und Bestrebung ist aber
auch Nietzsche nicht völlig fremd. Im Paragraph 337 Die zukünftige Menschheit' der Fröhlichen
Wissenschaft, an einer Stelle, wo der Begriff von plastischer Kraft noch mitschwingt, lesen wir:
„wer die Geschichte der Menschen insgesammt als eigene Geschichte zu fühlen weiss, der
empfindet in einer ungeheuren Verallgemeinerung allen jenen Gram des Kranken, der an die
Gesundheit, des Greises, der an den Jugendtraum denkt, des Liebenden, der der Geliebten
beraubt wird, des Märtyrers, dem sein Ideal zu Grunde geht, des Helden am Abend der Schlacht,
welche Nichts entschieden hat und doch ihm Wunden und den Verlust des Freundes brachte
aber diese ungeheure Summe von Gram aller Art tragen, tragen können und nun doch noch
der Held sein, der beim Anbruch eines zweiten Schlachttages die Morgenröthe und sein Glück
begrüsst [...] diess Alles auf seine Seele nehmen, Aeltestes, Neuestes, Verluste, Hoffnungen,
Eroberungen, Siege der Menschheit: diess Alles endlich in Einer Seele haben und in Ein Gefühl
zusammendrängen: - diess müsste doch ein Glück ergeben, das bisher der Mensch noch nicht
kannte" (NIETZSCHE, Friedrich: Die Fröhliche Wissenschaft [1882/1887], in: Kritische
Studienausgabe, hgg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Berlin: De Gruyter 1980, Bd. 3, 565).

27 Benjamin: Geschichte, 693.



Die plastische und die messianische Kraft 271

nern und das Vergessen zum Nutzen des Lebens auswählen, sondern will
es erlösen.

3.2. Das Messianische und die Jetztzeit

Bekanntlich nimmt Benjamin den Begriff vom Messianischen aus der
jüdischen Tradition, nach der nicht nur der Messias am Ende der Zeit die Welt
erlösen wird, sondern der ganzen Menschheit eine erlösende Aufgabe
gegeben ist. Aber wie geschieht die „messianische Tat", die allein imstande
ist, die Gegenwart zu verändern und die Vergangenheit zu erlösen? Es geht
nicht ausschließlich um eine echte politische Handlung - eine revolutionäre

Chance im Kampf für die unterdrückte Vergangenheit28, denn das
Messianische besitzt eine weitere und tiefere Macht. Sie wird von Generationen

übertragen und erscheint in der Geschichte allein durch eine Stilliegung

der homogenen und leeren Zeit (der Zeit des Fortschrittes)29, durch
eine plötzliche und augenblickliche Einstellung des Zeitverlaufes, die das
historische Kontinuum aushängt.30 Aus dieser messianischen Einstellung,
ähnlich wie bei Nietzsche aus dem Unhistorischen, kann echte Geschichte
entstehen: „Die Geschichte ist Gegenstand einer Konstruktion, deren Ort
nicht die homogene und leere Zeit, sondern die von Jetztzeit erfüllte
bildet".31

Die durch das messianische Stilllegen der homogenen Zeit hervorgebrachte

Diskontinuität des historischen Kontinuums, stellt die Voraussetzung

für die Bestimmung des für das .gerechte' Leben notwendigen Horizonts

dar; aber gerade die Bestimmung dieses erlösenden Horizonts wird
bei Benjamin durch die Erhöhung der plastischen in die messianische Kraft
ermöglicht. Der Augenblick der geschichtsprägenden Entscheidungen, die
.volle' Jetztzeit, ist die Figur dieser unanschaulichen aber entscheidenden
Diskontinuität. Die echte zeitliche Dimension der Geschichte ist inhomogen

und mit Hinweisen auf die Zukunft, von „messianischen Splitter[n]"32
übersät. Die Jetztzeit deutet auf eine augenblickliche und präzise Gegenwart

hin, in der die Aktualität (die Gegenwärtigkeit) der Vergangenheit
plötzlich in einer .Konstellation', d.h. in einem nicht kausal geordneten
Bezugsnetz von Augenblicken aus der Vergangenheit und der Gegenwart er-

28 BENJAMIN: Geschichte, 703.
29 „Die Vorstellung eines Fortschritts des Menschengeschlechtes in der Geschichte ist von

der Vorstellung ihres eine homogene und leere Zeit durchlaufenden Fortgangs nicht abzulösen.
Die Kritik an der Vorstellung dieses Fortgangs muß die Grundlage der Kritik an der Vorstellung

des Fortschritts überhaupt bilden" (ebd., 701).
30 Über den Zusammenhang zwischen Messianismus und .Ende der Geschichte' vgl. BensaTD,

Daniel: Walter Benjamin sentinelle messainique: à la gauche du possible. Paris: Les Prairies
ordinaires 2010.

31 BENJAMIN: Geschichte, 701.
32 BENJAMIN: Geschichte, 704.



272 Sandro Gorgone

scheint.33 Eine tiefe Verwandtschaft zwischen dem gegenwärtigen Augenblick

und einem Ereignis der Vergangenheit enthüllt sich in der Jetztzeit,
in der die messianische Zeit ihr Modell findet.34 Denn der Kernbegriff der
Geschichte ist der der Jetztzeit und nicht die chronologische Folge der
Taten;35 ist die Vergangenheit der historischen Kenntnis nur in privilegierten
und blitzschnellen Augenblicken und durch flüchtige Bilder zugänglich:
„Das wahre Bild der Vergangenheit huscht vorbei. Nur als Bild, das auf
Nimmerwiedersehen im Augenblick seiner Erkennbarkeit eben aufblitzt,
ist die Vergangenheit festzuhalten".36 Am Anfang der sechsten These
finden wir dann eine Kritik finden wir dann eine Kritik an der Geschichte
und besonders am Glauben an die Objektivität der Historie, stilistisch
offensichtlich stark beeinflusst von Nietzsche: „Vergangenes historisch
artikulieren heißt nicht, es erkennen ,wie es denn eigentlich gewesen ist'. Es

heißt, sich seiner Erinnerung zu bemächtigen, wie sie im Augenblick einer
Gefahr aufblitzt".37 Außer der politischen Interpretation dieser These,
nach der die Gefahr darin besteht, „sich zum Werkzeug der herrschenden
Klasse herzugeben"38, finden wir hier die Idee eines Gedächtnisses, das nur
in einer kritischen Situation und unversehens im Augenblick der Gefahr,
d.h. des erschütterndes Bruchs des historischen Kontinuums geschieht.39
Jeder Augenblick kann nach Benjamin als Ort dieses gefährlichen und
fragilen Gedächtnisses gelten (d.h. jeder Augenblick kann im Nietzscheani-
schen Sinn .ungeheuer' sein).

Die revolutionäre Chance des Augenblicks wird aber durch die Erinnerung

der Vergangenheit ermöglicht, die nur in der messianischen Fülle der

33 Dazu vgl. Kuran, Daniel: Geschichte zwischen Mythos und Messianischem. Walter Benjamins

Jetztzeit und die Zeit der Toten als humane Zeit. Göttingen: V&R unipress 2019, 79-118.
34 Hier ist die Nähe zum Begriff Nietzsches vom .ungeheuren Augenblick' kaum zu

übersehen, der die äußerste Besiegelung der Ewigen Wiederkehr des Werdens auf das Leben setzt.
Zum .ungeheuren Augenblick' bei Nietzsche siehe SCHLECHTA, Karl: Nietzsches grosser Mittag.
Frankfurt a.M.: Klostermann 1954.

35 „Der Historiker [...] hört auf, sich die Abfolge von Begebenheiten durch die Finger laufen
zu lassen wie eigene Epoche mit einer ganz bestimmten früheren getreten ist. Er begründet so
einen Begriff der Gegenwart als der Jetztzeit', in welcher Splitter der messianischen
eingesprengt sind" (Benjamin: Geschichte, 701).

36 Ebd., 695.
37 Ebd.
38 Ebd.
39 Die Gefahr deutet auch den Notcharakter der messianischen Zeit und die gewaltige

Macht seines Einbruchs, der das Vergangene dem konformistischen Zugriff der Gegenwart
entreißt: „In jeder Epoche muß versucht werden, die Überlieferung von neuem dem
Konformismus abzugewinnen, der im Begriff steht, sie zu überwältigen. Der Messias kommt ja nicht
nur als der Erlöser; er kommt als der Überwinder des Antichristen. Nur dem Geschichtschreiber

wohnt die Gabe bei, im Vergangenen den Funken der Hoffnung anzufachen, der davon
durchdrungen ist: auch die Toten werden vor dem Feind, wenn er siegt, nicht sicher sein. Und
dieser Feind hat zu siegen nicht aufgehört" (ebd., 695).



Die plastische und die messianische Kraft 273

Jetztzeit geschehen kann, sodass „jede Sekunde die kleine Pforte [ist], durch
die der Messias treten [kann]".40

4. Das Eingedenken und der Engel

4.1. Zwischen Gedächtnis und Zukunft

Der Augenblick der Erinnerung stellt die homogene und gleichförmige Zeit
radikal in Frage. Benjamin setzt der objektivierten Zeit der Uhren die
erinnerungsreiche Zeit der Kalender entgegen, die typisch für jedes große
revolutionäre Ereignis ist (die Französische Revolution führte als erste
Innovation einen neuen Kalender ein): „Die Kalender zählen die Zeit also nicht
wie Uhren. Sie sind Monumente eines Geschichtsbewußtseins, von dem es

in Europa seit hundert Jahren nicht mehr die leisesten Spuren zu geben
scheint".41 Die Zeit des Kalenders orientiert sich an den Feiertagen (der
Feiertag überhaupt heißt „Hoch-Zeit"), welche als Tage des Eingedenkens
- und nicht einfach des Andenkens - zu verstehen sind.

Das Eingedenken: ein seltsamer Ausdruck, den Benjamin aus der häufigen

Redewendung „von etwas eingedenk sein" ableitet, um das intensive
Erinnern eines für den Einzelnen und die Kollektivität entscheidenden
Geschehnisses anzudeuten, das Auftauchen einer Möglichkeit, die die
Verwirklichung in der Gegenwart anstrebt.42 Das Eingedenken deutet das
Einbrechen eines Anspruchs des Vergangenen an, das unvorhergesehene,
unberechenbare, subversive Möglichkeiten eröffnet und, in der philosophischen

Perspektive Blochs, die Latenz der utopischen Tendenz des Vorhandenen

hervorhebt. Entgegen der positivistischen Auffassung der Vergangenheit

und der zügellosen Traumphantasie kann das Eingedenken jenen
Zukunftskern herausfinden, der verborgen im Inneren des Gewesenen
schlägt. Sich auf die Philosophie Blochs beziehend, charakterisiert Benjamin

das Eingedenken am Ende der 1920er-Jahre als dialektische, koperni-
kanische Wende des Erinnerns und als Figur des Erwachens: „Dialektische
Struktur des Erwachens: Erinnern und Erwachen sind aufs engste
verwandt. Erwachen ist nämlich die dialektische, kopernikanische Wendung
des Eingedenkens. Es ist ein eminent durchkomponierter Umschlag der

40 Ebd., 704.
41 Ebd., 702.
42 Benjamin ist bestimmt Bloch schuldig für die Entfaltung dieser Modalität des Erinnerns

als Eingedenken: Der Ausdruck „Eingedenken" kommt erstmals in der ersten Ausgabe von
Blochs Frühwerk vor (vgl. Bloch, Ernst: Der Geist der Utopie [1918]. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1971, 363). Hier verwendet Bloch diesen Ausdruck besonders, um das privilegierte Mittel zu
deuten, mit dem man die utopischen und immanenten Möglichkeiten der Geschichte der Musik

begreifen und die Aktualität einer säkularisierten Form des Messianismus proklamieren
kann.



274 Sandro Gorgone

Welt des Träumers in die Welt der Wachen".43 Bei dieser eigenartigen Form
des Erinnerns geht es also nicht einfach darum, einen Zeitpunkt der
Vergangenheit zu aktualisieren, sondern sie in der Perspektive ihrer künftigen
Möglichkeit als ein noch-nicht-Vergangenes wahrzunehmen.

Dieser besondere Zugang zur Vergangenheit hat eine sehr tiefe ethische
Relevanz: wie der biblische zakhor verlangt er ein aktives und verantwortliches

Zeugnis. Durch diese ethische - nicht nur plastische - Wahrnehmung

der Vergangenheit, die auf das Engagement in der Gegenwart und
für eine gerechte Zukunft gerichtet ist, nimmt die Zeitlichkeit, im
Vergleich zum chronologisch historistischen Zeitablauf des Immergleichen,
eine ganz andere Form an: das Kontinuum der Geschichte wird auf diese
Weise intermittiert. Die vergangene Zeit im Eingedenken zu erfahren,
bedeutet also, wie Benjamin in der letzten These klar ausdrückt, die jüdische
und messianische gegen die historistisch chronologische und auch
technische Zeitauffassung zu behaupten. In einem Fragment aus dem Nachlass
Benjamins kommt sogar die Idee vor, dass das Eingedenken die Angel ist,
auf der sich die kleine Pforte bewegt, die die Ankunft des Messias ermöglicht.44

Die geschichtliche Erfahrung nimmt nun die Form, eines vom
Eingedenken entstandenen plötzlichen Bildes an, das keine Folge von Geschehnissen,

sondern nur einen temporären Schnappschuss der Vergangenheit
in der Not der Gegenwart darstellt. Das Eingedenken ist das einzige Mittel
für die Erlösung, indem es die Vergangenheit nach dem Bild der
Gegenwärtigkeit betrachtet. Das ungewollte Gedächtnis produziert dieses dialektische

Bild45 als Stillstand der Zeit, als Jetztzeit, in der die Vergangenheit
sich als unerwartete und blitzende Kontraktion der Zeit im Augenblick, als
Zeit-Monade enthüllt, wie die von einem Duft plötzlich und ungewollt
hervorgebrachte Erinnerung an das Vergangene bei Proust. Benjamin
verwendet gerade mit Hinweisen auf Proust 1929 den Ausdruck von
„ungewolltes Eingedenken" um seinen Begriff von mémoire involontaire zu
übersetzen.46 Solch eigenartiges Erinnern ist dem Vergessen viel näher als das

gewollt traditionelle Gedächtnis, und gerade die immanente Textur des Ver-

43 Benjamin, Walter: Das Passagen-Werk. Frühe Entwürfe, in: Gesammelte Schriften, hg.
von Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, Bd. 5, Teil 2,1058.

44 „Den Juden wurde die Zukunft aber darum doch nicht zur homogenen und leeren Zeit.
Denn in ihr war jede Sekunde die kleine Pforte, durch die der Messias treten konnte" (vgl.
Gesammelte Schriften, hg. von Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, Bd. 1, Teil 3,1252).

45 Über die Genealogie des Begriffes vom dialektischen Bild vgl. TAGLIACOZZO, Tamara:
Conoscenza e redenzione: elementi ebraico-messianici nel concetto di immagine dialettica di
Walter Benjamin, in: GlACOMINI, Bruna/SANO, Laura (Hgg.): Prospettive filosofiche dell'ebraismo:
intrecci e divergenze nel cuore di una grande eredità. Padova: Il Poligrafo 2019,127-138.

46 BENJAMIN, Walter: Zum Bilde Prousts, in: Gesammelte Schriften, hg. von Rolf Tiedemann.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, Bd. 2, Teil 1.



Die plastische und die messianische Kraft 275

gessens ermöglicht es, dem Eingedenken die .plastische' Funktion der
lebensnützlichen Geschichte zu erfüllen:

„Steht nicht das ungewollte Eingedenken, Prousts mémoire involontaire dem
Vergessen viel näher als dem, was meist Erinnerung genannt wird? Und ist
dies Werk spontanen Eingedenkens, in dem Erinnerung der Einschlag und
Vergessen der Zettel ist, nicht vielmehr ein Gegenstück zum Werk der Penelope
als sein Ebenbild? Denn hier löst der Tag auf, was die Nacht wirkte. An jedem
Morgen halten wir, erwacht, meist schwach und lose, nur an ein paar Fransen
vom Teppich des gelebten Daseins, wie Vergessen ihn in uns gewoben hat, in
Händen. Aber jeder Tag löst mit dem zweckgebundenen Handeln und, noch
mehr, mit zweckverhaftetem Erinnern das Geflecht, die Ornamente des

Vergessens auf'.47

Um diese Beziehung zwischen Eingedenken und Vergessenheit noch klarer
zu machen, verwendet Benjamin in einem Fragment aus dem Jahr 1934
eine Metapher, die dann in den Thesen fast unverändert vorkommen wird.
Mit Hinweis auf Kafka und auf den Begriff von „Studium" als „Pforte der
Gerechtigkeit"48, schreibt Benjamin: „Denn ist ja ein Sturm, der aus dem
Vergessen verweht. Und das Studium ein Ritt, der dagegen angeht".49 Das

Eingedenken als Wesen des Studiums nimmt hier ausdrücklich eine intensive,

ethische und politische, fast messianische Valenz auf; die wiedergefundene

Zeit von der Recherche wird bei Benjamin zur Befreiung der latenten

Beanspruchungen und Erwartungen einer noch präsenten Vergangenheit.

Als wichtiges Symptom für das Hauptthema des unwiderruflichen
Ausbleibens der Erfahrung aus dem Passagen-Werk, deutet das Eingedenken
aber nicht nur das nostalgische Erbe eines vollkommenen und ganzheitlichen

Vermögens des Erinnerns und Erfahrens, sondern die fast unbemerkbare

Spur einer Anspruchserlösung des Vergangenen an. Das schmächtige
Rettungsversprechen des Eingedenkens reißt die Konturen der „schwachen
messianischen Kraft" der Thesen um.50 Das Eingedenken gibt also den
Schlüssel, der allein die geschlossene Tür der Vergangenheit eröffnen51
kann und daher fungiert er als „die Gabe [... ], im Vergangenen den Funken
der Hoffnung anzufachen, der davon durchdrungen ist."52

47 Ebd., 311. Zu Benjamins Proust-Lektüre vgl. KURAN: Geschichte zwischen Mythos und
Messianischem, 65-78.

48 Benjamin, Walter: Franz Kafka. Zur zehnten Wiederkehr seines Todestages [1934], in:
Gesammelte Schriften, hg. von Rolf Tiedemann Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, Bd. 2, Teil 2, 437.

49 Ebd., 436.
50 In einem vorbereitenden Fragment vergleicht Benjamin das Eingedenken mit einem

„Strohhalm", an dem man sich im Notfall klammert, vgl. BENJAMIN: Gesammelte Schriften, Bd. 1,

Teil 3,1243: „Die kleinste Garantie, der Strohhalm, nach dem der Ertrinkende greift."
51 „Aber sie bestätigt sich ihm nicht minder durch die Schlüsselgewalt dieses Augenblicks

über ein ganz bestimmtes, bis dahin verschlossenes Gemach der Vergangenheit" {ebd., 1231).
52 BENJAMIN: Geschichte, 695.



2j6 Sandro Gorgone

4.2. Die Erlösung der Vergangenheit

Das von dem spontanen Gedächtnis hervorgebrachte flüchtige Bild der
Vergangenheit, bildet eine neue Sinnkonstellation, die in der Gegenwart
imstande ist, das Gewesene durch eine säkularisierte, ethische Form der Erlösung

zu .retten'. Ähnlich wie bei Nietzsche53 wird auf diese Weise die harte

Notwendigkeit, die Irreversibilität und Gleichförmigkeit der Vergangenheit

abgebaut und das noch unverwirklichte Potential des Geschehenen
verdeutlicht. Die Hinweise auf das Vergangene durch das dialektische Bild
des Eingedenkens, verwandeln ihre Notwendigkeit in die Möglichkeit für
die Gegenwart und die Zukunft: das „Es war" wird nicht durch die Macht
des Willens, wie bei Nietzsches Zarathustra, in das „So wollte ich es!"54

verwandelt, sondern in ein „Noch-nicht" reich an Weiterentwicklungen und
Erwartungen. Wegen seiner Kritik an der Lehre der „Ewigen Wiederkehr
des Gleichen", hat Benjamin die Nähe zum nietzscheanischen Begriff der
Erlösung übersehen. Er interpretiert diese Lehre in einer nihilistischen
Perspektive als Triumph der Melancholie, Resignation und Vergeblichkeit.55

Hier liest Benjamin die „Ewige Wiederkehr" im Rahmen des modernen

Glaubens an den Fortschritt als „mythische Phantasmagorie", die im
Herzen der entzauberten Moderne als „verzauberter Zirkel", „Wiederholung"56

und „Ewigkeit eines zyklischen Schicksals" auftaucht. Die vanitas
der Wiederkehr deutet nach Benjamin die Ohnmacht des Immer
wiedergleichen, das sich in der Monotonie des Verkehrs der modernen Metropolen,

in der anonymen Menschenmenge, in den Waren der grands magasins,

in der Routine des industriellen Fließbands emblematisch zeigt. Die
automatische Eintönigkeit dieser für die Modernität typischen Erlebnisse
enthüllen nach Benjamin die ewige Wiederkehr als die mythische Zeit des

Kapitalismus, in der jede echte Regenerationszäsur und revolutionärer
Stillstand ausbleibt.

53. Dazu vgl. GURISATTI: Pensare per costellazioni, 100-108. Über die Phantasmagorie der
Moderne vgl. GlLLOCH, Graeme: Myth and metropolis: Walter Benjamin and the City.
Cambridge: Polity Press 1996, 132-167 und über die Melancholie in der Moderne vgl. BOCK, Wolfgang:

Walter Benjamin - die Rettung der Nacht. Sterne, Melancholie und Messianismus. Bielefeld:

Aisthesis 2000.
54 „Alles ,Es war' ist ein Bruchstück, ein Räthsel, ein grauser Zufall - bis der schaffende

Wille dazu sagt: ,aber so wollte ich es!' - Bis der schaffende Wille dazu sagt: .Aber so will ich
es! So werde ich's wollen!"' (vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra, in: Sämtliche
Werke. Kritische Studienausgabe, hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Berlin: De

Gruyter 1980, Bd. 4, 181). Die Aufgabe des erlösenden Willens ist dann auch, den fragmentarischen

Charakter der Vergangenheit und daher die Dekadenz der modernen Zivilisation zu
überwinden: „das ist all mein Dichten und Trachten, dass ich in Eins dichte und zusammentrage,

was Bruchstück ist und Räthsel und grauser Zufall" (ebd.).
55 Vgl. BENJAMIN, Walter: Die Langeweile. Ewige Wiederkehr, in: Gesammelte Schriften, hg.

von Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, Bd. 5, Teil 1,156-178.
56 Über den Begriff von Wiederholung vgl. Montanelli, Marina: II principio ripetizione:

studio su Walter Benjamin. Mimesis: Milano-Udine 2017.



Die plastische und die messianische Kraft 277

Die von Zarathustra angekündigte Möglichkeit des Rückwillens, die dem
Vergangenen eine Chance von Aktualität schenkt, ist imstande, den Tiefsinn

der melancholischen und schweren Kette der chronologischen Zeit,
der den Hirten aus der Erzählung Zarathustras Vom Gesicht und Räthsel in
Bestürzung und Ohnmacht fast erstickt, zu erhellen.

Der nietzscheanisch-erlösende Wille, zu dem sich die plastische Kraft
erhob, wird letztlich bei Benjamin von dem mittleidigen Blick des Engels
der Geschichte ersetzt, den er mit Hilfe eines Bildes von Paul Klee in der
berühmten neuen These wie folgend beschreibt:

„Es gibt ein Bild von Klee, das Angelus Novus heißt. Ein Engel ist darauf
dargestellt, der aussieht, als wäre er im Begriff, sich von etwas zu entfernen,
vorauf er starrt. Seine Augen sind aufgerissen, sein Mund steht offen und seine

Flügel sind ausgespannt. Der Engel der Geschichte muss so aussehen. Er
hat das Antlitz der Vergangenheit zugewendet. Wo eine Kette von Begebenheiten

vor uns erscheint, da sieht er eine einzige Katastrophe, die unablässig
Trümmer auf Trümmer häuft und sie ihm vor die Füße schleudert. Er möchte
wohl verweilen, die Toten wecken und das Zerschlagene zusammenfügen.
Aber ein Sturm weht vom Paradiese her, der sich in seinen Flügel verfangen
hat und so stark ist, dass der Engel sie nicht mehr schließen kann. Dieser
Sturm treibt ihn unaufhaltsam in die Zukunft, der er den Rücken kehrt, während

der Trümmerhaufen vor ihm zum Himmel wächst. Das, was wir den
Fortschritt nennen, ist dieser Sturm".57

Die schwache messianische Kraft des Engels kann weder, „das Zerschlagene

zusammenfügen"58 (dies strebt hingegen der Wille zur Macht Nietzsches
an), noch die Wunde der Vergangenheit ausheilen oder Verlorenes ersetzen.

Er kann auch nicht den Sturm des Fortschritts, der chronologischen,
gleichförmigen und irreversiblen Zeit aufhalten, oder die Katastrophe des

Vergangenen revidieren. Er allein kann, im vollen Augenblick - in der
„Jetztzeit" - des Eingedenkens, das Gewesene erblicken und sein Unerfülltes

und Ungerechtes bezeugen, ohne den Anspruch auf historisch objektive

Erklärungen, Rechtfertigungen oder Rückerstattungen geltend zu
machen. Endlich, durch seine aufgerissenen Augen, seine ausgespannten Flügel

und seinen offenen Mund, kann der Engel letztlich das Gewesene aus
der Vergessenheit, von der auratischen Schwelle des Eingedenkens entkoppeln,

um das Gefallene und Gescheiterte der Vergangenheit still zu
„rühmen".

In diesem Rühmen könnte man schließlich den Sinn der schwachen
messianischen Kraft finden, die uns gegeben wird, den Sinn einer völlig
humanen und irdischen Erlösung der Vergangenheit, die sich durch die Er-

57 BENJAMIN: Geschichte, 697. Über die Figur der Engel vgl. MOSÈS, Stéphane: L'ange de

l'Histoire: Rosenzweig, Benjamin, Schalem. Gallimard: Paris 2006.
58 Hier ist klar der Hinweis auf die kabbalistische Lehre von Isaak Luria, wonach der Bruch

der Vase Ursprung des Bösen ist und das Ziel die Wiederherstellung der uranfanglichen Einheit
sein muss.



278 Sandro Gorgone

fahrung des tragischen und kairologischen Charakters der Zeit, des
erneuernden ungeheuren Augenblickes der Entscheidung nach Nietzsche (der
Schlangenbiss des Hirts der Erzählung Zarathustras) und der revolutionären

Chance der Jetztzeit nach Benjamin vollzieht.
Es handelt sich wahrscheinlich um dasselbe Rühmen, das Rainer Maria

Rilke seinem Engel in der neunten Duineser Elegie zuschreibt:

„Preis dem Engel die Welt
[••]
Zeig ihm, wie glücklich ein Ding sein kann, wie schuldlos und unser,
wie selbst das klagende Leid rein zur Gestalt sich entschließt,
[...] Und diese, von Hingang
lebenden Dinge verstehn, daß du sie rühmst; vergänglich,
traun sie ein Rettendes uns, den Vergänglichsten, zu.
Wollen, wir sollen sie ganz im unsichtbarn Herzen verwandeln
in - o, unendlich - in uns! Wer wir am Ende auch seien".59

5. Fazit

Schließlich kann man behaupten, dass der Vergleich zwischen Nietzsches
und Benjamins Auffassungen des menschlichen Bezugs auf die Vergangenheit,

sehr produktiv für ein breiteres und vielfältigeres Verständnis der
Werke der beiden ist. Obwohl ihre Kritik des Historizismus und der
chronologischen und homogenen Zeit sehr ähnlich ist und sich zahlreiche
Assonanzen zwischen der lebensnützlichen Funktion des Vergessens und des
Unhistorischen bei Nietzsches und Benjamins Begriff der Aura, sowie
zwischen den Begriffen von Glück der beiden Autoren finden, bleibt die
Perspektive, aus denen die Aktualität der Vergangenheit und ihre mögliche
.Erlösung' betrachtet wird, unterschiedlich: bei Nietzsche geht es darum,
auf der Schwelle des Augenblicks die plastische Kraft zu üben und daher
das Vergangene umzubilden und in der Gegenwart einzuverleiben; dagegen

besteht nach Benjamin die Hauptaufgabe des Historikers darin, all dies,
das sich aus der Vergangenheit als ein Versprechen vom Glück ankündigt,
wörtlich zu er-lösen, d.h. zu befreien und es sich für das Handeln in der
Gegenwart zu Nutze zu machen.

Die beiden Perspektiven kann man jedoch schlecht vergleichen; meine
These ist, dass man eher von einer .Erhöhung' der plastischen in die mes-
sianische Kraft sprechen kann: die messianische Kraft, im Unterschied zur
plastischen, will nicht nur das Gewesene zum Nutzen des Lebens auswählen,

sondern will es erlösen. Durch die Rolle des Begriffs vom Eingedenken
- den Benjamin mit Bloch teilt - taucht noch eine entscheidende Differenz
auf: anders als die plastische Kraft hat die schwache messianische Kraft,

59 Rilke, Rainer Maria: Duineser Elegien IX, V. 52-66, in: DERS.: Lyrik und Prosa, hg. und
mit einem Nachwort versehen von Dieter Lamping. Berlin 2014: Artemis & Winkler, 609.



Die plastische und die messianische Kraft 279

von der Benjamin in seinen Thesen über den Begriffvon Geschichte spricht,
einen deutlichen ethisch-politischen Wert und erfordert ein starkes
Engagement in der Gegenwart für eine gerechte Zukunft. Die schwache
messianische Kraft des Engels der Geschichte bei Benjamin, kann die
Lücken der Vergangenheit nicht überbrücken und ihre Forderungen nach
Harmonie und Vollendung erfüllen, welche hingegen die plastische Kraft bei
Nietzsche anstrebt; sie allein kann, in der Jetztzeit' des Eingedenkens, das

Unerfüllte und Ungerechte der Vergangenheit bezeugen und still rühmen.

Zusammenfassung
Ziel dieses Aufsatzes ist es, die Beziehung zwischen dem Konzept der

„plastischen Kraft", welches Friedrich Nietzsche in der zweiten Unzeitgemäßen

Betrachtung entwickelt und der „schwachen messianischen Kraft" zu
untersuchen, die Walter Benjamin in seinen Thesen über den Begriff der
Geschichte verwendet, um die historische Konzeption der Geschichte zu
kritisieren und um die revolutionäre Chance der Gegenwart gedanklich zu erfassen.

Der kritische Ansatz Nietzsches zur „historischen Krankheit", die
Entdeckung des Unhistorischen und das spätere Konzept der ewigen Widerkehr
in Also sprach Zarathustra, werden als nicht anerkannte Vorläufer Benjamins
„Erlösungszeit" und seines Konstrukts des Messianismus interpretiert.

Abstract
This paper aims to investigate the relationship between the concept of
"plastic force" that Friedrich Nietzsche develops in the Second Untimely
Meditation and the "weak messianic force" used by Walter Benjamin in his
heses on the Philosophy of Historyin order to criticize the historicist
conception of history and to theorize the revolutionary chance of the now-time
(Jetztzeit). The critical Nietzschean approach to the "historical illness", the
discovery of the Not-historical and the later concept of eternal return in
Thus Spoke Zarathustra will be interpreted as an unrecognised antecedent

ofBenjamins "time of redemption" and his conception ofMessianism.


	Die plastische und die messianische Kraft : Nietzsche, Benjamin und die Geschichte

