Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 1

Artikel: Die plastische und die messianische Kraft : Nietzsche, Benjamin und
die Geschichte

Autor: Gorgone, Sandro

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047433

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SANDRO GORGONE

Die plastische und die messianische Kraft.
Nietzsche, Benjamin und die Geschichte

1. DIE ROLLE NIETZSCHES FUR BENJAMIN

Obwohl wir im Werk Benjamins keine dominierende und klare Beeinflus-
sung von Nietzsches Denken finden, bleibt er ein bedeutender und haufig
zitierter Bezugsautor - vor allem im Hinblick auf die Frage nach der Ge-
schichte.

Wie wir von seinem Freund Gerschom Scholem wissen, war Benjamin
iberzeugt, dass Nietzsche der einzige Denker des 19. Jahrhunderts war,
welcher die frithere Kritik Nietzsches an den Historismus mit der in Also
sprach Zarathustra entwickelten ,Lehre der ewigen Wiederkehr” in Verbin-
dung setzte, die Benjamin aber als regressives Symbol fiir die mystischen
Zeit des Schicksals interpretierte.

Auch wenn Benjamin die philosophische Tragweite von der Rolle der
ewigen Wiederkehr Nietzsches missverstanden hat, ist die Relevanz des
nietzscheanischen Erbes fiir die Aufarbeitung seiner Kritik der Geschichte
und des Begriffes der Jetztzeit jedoch nicht zu unterschdtzen. Genau dies
zeigt sich aber an der umstrittenen Frage nach der messianischen Kraft bei
Benjamin.

Trotzdem kann man einen Zusammenhang zwischen der These
Benjamins iiber die ,schwache messianische Kraft“ in seiner Geschichts-
deutung und der plastischen Kraft feststellen, die Nietzsche in der zweiten
Unzeitgemaflen Betrachtung als Grundcharakter der geschichtlichen Phy-
siologie des Lebens darstellt.

Vorausgesetzt, dass der lebendige Horizont des Menschen bei Nietzsche
durch die Dialektik - Gedachtnis versus Vergessenheit - aufgebaut ist und
dass seine Kritik am Historismus darauf zielt, die Moglichkeitsbedingun-
gen des geschichtlichen Bewusstseins zu bestimmen, kénnte man die Aus-
einandersetzung Nietzsches mit dem ,Unhistorischen® als ein Vorzeichen
von Benjamins Begriff der ,schwachen messianischen Kraft“ interpretieren.

2. ,AUF DER SCHWELLE DES AUGENBLICKS“: DAS UNHISTORISCHE UND DIE
PLASTISCHE KRAFT
2.1. Leben und Historie

In der zweiten UnzeitgemdfSen Betrachtung stellt die strukturelle Geschicht-
lichkeit des Menschen eine entscheidende Differenz zum bloflen biologi-



264 Sandro Gorgone

schen Begriff des Lebens dar. Die ,historische Krankheit® ist nur eine pa-
thologische Veranderung der Physiologie des Lebens, d.h. des menschli-
chen Bewusstseins, das konstitutiv geschichtlich ist; sie ist nicht ein frem-
der Korper in einer urspriinglichen und eigentlichen unhistorischen Exis-
tenz. Ein Individuum, eine Gesellschaft, kann an Historie, an einer historio-
graphischen Pathologie nur insofern leiden und sterben, indem es/sie ,phy-
siologisch’ historisch ist/sind. Unser konstitutives Angewiesensein auf die
Historie des Lebens und Handelns ermdglicht, dass das Gleichgewicht zwi-
schen Leben und Historie verandert werden kann. Der historische Sinn ist
deswegen eine Tugend; nur ihr mafloses und ungebdndigtes Wachstum
hat pathologische Wirkungen auf den Einzelnen und auf das Kollektiv.!
Die Hypertrophie des historischen Sinnes ist zerstdrerisch, indem sie die
»Zukunft entwurzelt“2. Die historische Gerechtigkeit - ,eine schreckliche
Tugend“ - ist damit verantwortlich fiir die Entzauberung der Zukunft, mit
einem Ausdruck Walter Benjamins fiir den Verfall der Aura der Zukunft,
welche allein das Handeln beeinflusse und schopferische Kraft freisetzten
wiirde, weswegen Benjamin mit Nietzsche behauptet, die Kunst wdre der
Konterpart der Historie.

Ahnlich ist die geschichtliche Krankheit, die in den Thesen iiber den Be-
griff der Geschichte Benjamins sowohl die Geschichtswissenschaft (den His-
torizismus) als auch die Philosophie der Geschichte quailt, ,die Tragheit
des Herzens, die acedia, welche daran verzagt, sich des echten historischen
Bildes zu bemadchtigen, das fliichtig aufblitzt“3. Das Postulat der Kontinui-
tdt und Gleichmafligkeit der geschichtlichen Laufzeit, hindert den Histori-
ker und den Philosophen daran, die faktische Tatschwere des Vergangenen
kreativ zu iiberwinden und das Gewesene neu und produktiv fiir die Ge-
genwart zu interpretieren. Passivitit und Melancholie der verfallenen his-
torischen Haltung bergen die Moglichkeit, das Vergangene durch die kai-
rologische blitzhafte Konstellation* des revolutiondren Augenblickes der

1 NIETZSCHE, Friedrich: Unzeitgemdfe Betrachtung. Zweites Stiick: Von Nutzen und Nach-
theil der Historie fiir das Leben [1874], in: Simtliche Werke. Kritische Studienausgabe, hg. von
Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Berlin: De Gruyter 1980, Bd. 1, 246: ,wie Jedermann weif3,
eine hypertrophische Tugend - wie sie mir der historische Sinn unserer Zeit zu sein scheint -
so gut zum Verderben eines Volkes werden kann wie ein hypertrophisches Laster.”

2 Ebd., 295: ,Der historische Sinn, wenn er ungebindigt waltet und alle seine Consequen-
zen zieht, entwurzelt die Zukunft, weil er die Illusionen zerstort und den bestehenden Dingen
ihre Atmosphadre nimmt, in der sie allein leben konnen.“

3 BENJAMIN: Geschichte, 696. Benjamin ,kimpft* in der These VII immer noch mit dem
barocken und modernen Damon der acedia der Zeit, welche die mystische Figur Chronos ist,
der seine eigenen Kinder frisst. Vgl. dazu BENJAMIN, Walter: Ursprung des deutschen Trauer-
spiels, in: Gesammelte Schriften, hgg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schwepphduser.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, Bd. 1, Teil 1, 326.

4 Giovanni Gurisatti hat diesen oft vorkommenden Ausdruck Benjamins als Hauptbegriff
seiner ganzen Philosophie herausgearbeitet. Vgl. GURISATTI, Giovanni: Costellazioni. Storia,
arte e tecnica in Walter Benjamin. Macerata: Quodlibet 2010.



Die plastische und die messianische Kraft 265

Jetztzeit zu begreifen und produktiv fiir das Leben zu machen. Des histo-
risch hypertrophen Lebens kann sich ,der Vergangene wie einer kraftigen
Nahrung“s nicht mehr bedienen. Es besteht daher ein vollkommener Gleich-
klang zwischen Nietzsches Postulat vom Nachteil der Historie fiir das Le-
ben und Benjamins Kritik des Historizismus als Hindernis fiir die politi-
sche Praxis: beide betrachten die Vergangenheit als etwas Geschlossenes,
Festes, Unverdnderliches und Unwiederbringliches, als eine Last fiir das Le-
ben, die niemals mit der Gegenwart in eine lebendige ,Konstellation® ein-
treten kann. Die historische Struktur der Vergangenheit verhindert fiir
beide Autoren ihre Erlosbarkeit und befestigt sie in der versteinerten End-
giltigkeit des ,Es war®.

2.2. Die plastische Kraft

Es geht also nicht darum, die konstitutive Einbettung des Menschen in der
Vergangenheit durch eine naive Verherrlichung des Unhistorischen zu ver-
neinen, sondern sie aus einer neuen ,gesunden’ trophischen Haltung wie-
der auszugleichen. Der Bau des lebendigen Horizonts des Menschen, im
Unterschied zum Tier, fordert ndmlich einen grundlegenden Bezug auf die
Vergangenheit, auf das ,Gewesene®, so dass das ganze menschliche Dasein
als ein ,ununterbrochenes Gewesensein“ gedacht werden kann, ,ein Ding,
das davon lebt, sich selbst zu verneinen und zu verzehren, sich selbst zu
widersprechen“é. Deswegen kann Nietzsche behaupten, dass fiir den kon-
stitutiv historisch gebildeten Menschen das Gliick nur in dem Vergessen-
konnen bestiinde d.h. in dem ,Vermdgen, wahrend seiner Dauer unhisto-
risch zu empfinden“’,

Der lebendige Horizont des Menschen ist auf diese strukturelle Dialek-
tik von Gedachtnis und Vergessenheit gegriindet, aber diese Griindung ge-
schieht jedes Mal auf einer historischen Ebene. Eine pathologische Hyper-
trophie dieser urspriinglichen Historisierung des Daseins bedroht das Le-
ben selbst, denn: ,es gibt einen Grad von Schlaflosigkeit, von Wiederkduen,
von historischem Sinne, bei dem das Lebendige zu Schaden kommt, und
zuletzt zu Grunde geht, sei es nun ein Mensch oder ein Volk oder eine
Cultur“s. Das Vermogen, die vergangene Historie in gegenwartige und le-
bendige Historie zu verwandeln, also ,,aus dem Geschehenen wieder Ge-
schichte zu machen“?, macht das Eigenste des Menschen aus. Die entschei-
dende Auswahlmacht dieses Vermogens, d.h. die Fahigkeit, ,die Grenze zu
bestimmen, an der das Vergangene vergessen werden muss“10 ist das, was

5 NIETZSCHE: Betrachtungen, 329.
6 Ebd., 249.
7 Ebd., 250.
8 NIETZSCHE: Betrachtungen, 250.
9 Ebd., 253.
10 Ebd., 251.



266 Sandro Gorgone

Nietzsche als ,plastische Kraft® benennt:!! die plastische Kraft ist ,jene
Kraft, aus sich heraus eigenartig zu wachsen, Vergangenes und Fremdes um-
zubilden und einzuverleiben, Wunden auszuheilen, Verlorenes zu erset-
zen, zerbrochene Formen aus sich nachzuformen“12,

Die plastische Kraft einer lebendigen Individualitat (Mensch, Volk oder
Kultur), die von der historischen Krankheit tiefgriindig bedroht wird13,
steht deshalb indirekt proportional zum Bediirfnis, das Vergangene ver-
gessen zu miissen; sie stellt sozusagen das Ergebnis der Dialektik des his-
torisch konstituierten menschlichen Lebens dar. Der unhistorische Hinter-
grund des Lebens ermoglicht also die historische Verwirklichung des Le-
bens. Das Uberhistorische ist dann das quasi transzendentale Bewusstsein
des notwendigen Grades vom Unbhistorischen, das fast wie eine umhiillen-
de Atmosphare!4 das historische Geschehen umschliefft und die perspekti-
vische Ungerechtigkeit des lebendigen Horizontes als erforderliche Sinn-
gebung und Wertestellung rechtfertigt.

2.3. Die Aura des Unhistorischen

Das historische Urteil, das sich am Begriff der Wahrheit als objektive und
uninteressierte Entsprechung von Urteil und Tatsache anlehnen will, ist
eine fiir das Leben erforderliche Historisierung der Vergangenheit, eine
Modalitdt der perspektivischen Interpretation des Wirklichen, die die Dy-
namik des individuellen Lebens ausmacht. Aber diese erforderliche Histo-
risierung des Lebens ist moglich - wie auch die fiir das Leben erforderliche
Kenntnis - allein durch die Erfahrung des Unhistorischen - durch die apolli-
nische Verwandlung des dionysischen Chaos: ,Wo finden sich Thaten, die
der Mensch zu thun vermdchte, ohne vorher in jene Dunstschicht des Un-
historischen eingegangen zu sein?“15

Das menschliche Dasein griindet sich gerade auf die Wirksamkeit der
plastischen Kraft, die allein imstande ist, die menschliche geschichtsgriin-
dende Tat zu ermdglichen und sogar die Menschlichkeit des Menschen
selbst zu bestimmen:

serst durch die Kraft, das Vergangene zum Leben zu gebrauchen und aus dem
Geschehenen wieder Geschichte zu machen, wird der Mensch zum Men-
schen: aber in einem Uebermaasse von Historie hort der Mensch wieder auf

11 Dazu vgl. ROBLING, Franz Huber: Plastische Kraft: Versuch iiber rhetorische Subjektivitit
bei Nietzsche, in: Nietzsche-Studien 25 (1996), 87-98.

12 NIETZSCHE: Betrachtungen, 251.

13 Das Uebermaass von Historie hat die plastische Kraft des Lebens angegriffen” (vgl. ebd.,
329).

14 Das Unhistorische ist einer umhiillenden Atmosphire dhnlich, in der sich Leben allein
erzeugt, um mit der Vernichtung dieser Atmosphare wieder zu verschwinden® (vgl. ebd., 252).

15 Ebd., 253.



Die plastische und die messianische Kraft 267

und ohne jene Hiille des Unhistorischen wiirde er nie angefangen haben und
anzufangen wagen®.16

Aber um handeln zu kénnen, braucht es nicht nur ,plastische’, d.h. se-
lektive Vergessenheit, sondern auch eine Art epoché des Bewusstseins:
,Wie der Handelnde, nach Goethes Ausdruck, immer gewissenlos ist, so ist
er auch wissenlos, er vergisst das Meiste, um Eins zu thun“.17 In so einer
epoché wird nicht nur die Urteilskraft eingestellt, es zeigt sich auch die
entscheidende Macht des Augenblicks, was bereits eine entscheidende
Rolle fiir die Entwicklung des Denkens Friedrich Nietzsches anbahnt und
vollends in der Entfaltung der Idee der ,Ewigen Wiederkehr des Glei-
chens®, klar wird.!8 Das fiir das Handeln erforderliche plastische Vergessen
ist wie das Dunkel fiir das organische Sein, die notwendige Spiegelseite des
Gedachtnisses, ihr dunkler Hintergrund, der sich nur atmospharisch in der
hellklaren Historisierung des Lebens zeigt. In Bezug auf Benjamins Theo-
rie der Aura konnen wir sagen, dass die apollinische Geschichtlichkeit des
Lebens und ihr historischer Sinn von der Aura des Vergessens, umhiillt
und zugleich ermdglicht wird. Das Gedachtnis kann nur aus der Land-
schaft dieser Aura, aus ihrer unbestimmten aber berithrenden Ferne aufge-
hen: das Vergessen als Fernhalten hat in dieser Weise eine klare Verwandt-
schaft mit Benjamins Begriff von der Aura. In seinem berithmten Essay Das
Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit beschreibt
Benjamin die Naturbestimmung der Aura erliuternd: die Aura ,definieren
wir als einmalige Erscheinung einer Ferne, so nah sie sein mag. An einem
Sommernachmittag ruhend einem Gebirgszug am Horizont oder einem
Zweig folgen, der seinen Schatten auf den Ruhenden wirft - das heif3t die
Aura dieser Berge, dieses Zweiges atmen“!?. Es ist auch merkwiirdig, dass
fiir Benjamin der Verfall der Aura mit dem Verfallen dessen kollidiert, was
wir den Sinn fiir das Einmalige20, d.h. genau den historischen Sinn nennen
konnen.

Man muss also die Linie des geschichtlichen Horizontes des Lebens at-
mosphadrisch interpretieren, d.h. eher plastisch als transzendental, d.h. be-
stimmend und normativ. Denn das ,allgemeine Gesetz“ des Lebens zwingt
jedes lebendige Wesen, das gesund, stark und fruchtbar sein will,

»einen Horizont um sich zu ziehen und zu selbstisch wiederum, innerhalb ei-
nes fremden den eigenen Blick einzuschliessen, so siecht es matt oder tiber-

16 NIETZSCHE: Betrachtungen, 253.

17 Ebd., 254.

18 Vgl, dazu ABEL, Giinter: Nietzsche. Die Dynamik der Willen zur Macht und die ewige Wie-
derkehr. Berlin: De Gruyter 1984.

19 BENJAMIN, Walter: Das Kunstwerk im Zeitalter der technischen Reproduzierbarkeit, in:
Gesammelte Schriften, hgg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schwepphauser. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1984, Bd. 1, Teil 2, 479.

20 vgl. BENJAMIN: Das Kunstwerk im Zeitalter der technischen Reproduzierbarkeit, 479.



268 Sandro Gorgone

hastig zu zeitigem Untergange dahin. Die Heiterkeit, das gute Gewissen, die
frohe That, das Vertrauen auf das Kommende - alles das hangt, bei dem Ein-
zelnen wie bei dem Volke, davon ab, dass es eine Linie giebt, die das Ueber-
sehbare, Helle von dem Unaufhellbaren und Dunkeln scheidet, davon dass
man eben so gut zur rechten Zeit zu vergessen weiss, als man sich zur rech-
ten Zeit erinnert, davon dass man mit kraftigem Instincte herausfiihlt, wann
es nothig ist, historisch, wann unhistorisch zu empfinden. Dies gerade ist der
Satz, zu dessen Betrachtung der Leser eingeladen ist: das Unhistorische und
das Historische ist gleichermaassen fiir die Gesundheit eines Einzelnen, eines
Volkes und einer Cultur néthig“.21

Die Aura des Unhistorischen, des Dunkels, des Fremden und der Verges-
senheit liegt also im Herzen des Historischen, des Hellen, des Heimlichen
und des Geddchtnisses. Man kann gesund, stark und fruchtbar nur inner-
halb dieses,von der Aura des Unhistorischen begrenzten und bestimmten
Horizonts sein, aber Gliick und Leiden des Menschen liegen genau in der
Unbestimmtheit der Grenze, in der Erfahrung der vagen und fliichtigen
Schwelle, die das Historische von dem Unbhistorischen unterscheidet. Die-
se dynamische Schwelle, die keine feste Grenze darstellt, ist die kairolo-
gische Linie des Augenblicks, welche das Kontinuum der chronologischen
Zeit durchbricht und die Gleichmafigkeit des historistischen Bildes der
Geschichte sprengt. Die Beherrschung des plastischen Horizonts des Le-
bens und das daraus folgende Gliick, kann daher nur auf der Schwelle des
Augenblicks geschehen, denn wer ,sich nicht auf der Schwelle des Augen-
blicks, alle Vergangenheiten vergessend, niederlassen kann, wer nicht auf
einem Punkte wie eine Siegesgottin ohne Schwindel und Furcht zu stehen
vermag, der wird nie wissen, was Gliick ist und noch schlimmer: er wird
nie etwas thun, was Andere gliicklich macht“22,

3. DAS BILD VON GLUCK
3.1. Von der plastischen zur messianischen Kraft

Wenn die Erfahrung der auratischen Schwelle zwischen Unhistorischem
und Historischem sich mit der Mglichkeitsbedingung des Gliickes identi-
fiziert und das Vermogen, auf solcher Schwelle zu stehen, von der plasti-
schen Kraft abhdngt, kann man behaupten, dass diese Kraft die kennzeich-
nende Gabe des geschichtlichen Menschen ist, die nach der Gegenwartig-
keit des Gliicks, d.h. nach der ,Erlosung’ der Vergangenheit strebt. Das ge-
schichtliche Bild von Gliick ist ndmlich von der Bestrebung nach der ge-
genwartigen Erfiillung des Vergangenen - der neidischen Anziehung gegen-

21 NIETZSCHE: Betrachtungen, 251f.
22 Ebd., 250.



Die plastische und die messianische Kraft 269

iber den Liicken, den Rissen und den Wunden der Vergangenheit - we-
sentlich bestimmt.

Fiir Nietzsche ist diese Kraft, wie wir schon gesehen haben, imstande
»,Wunden auszuheilen, Verlorenes zu ersetzen, zerbrochene Formen aus
sich nachzuformen“23. Der heilende, aber nicht erlésende Charakter dieser
Kraft besteht in der dialektischen Synthese von Historischem und Unhis-
torischem, in der Umsetzung der Historie, d.h. des bloffen historischen
Gedachtnisses in der Geschichte, in das geschichtliche Geschehen, d.h. in
der perspektivischen Verarbeitung von Vergangenem zum Nutzen des
Lebens.

Das geschichtliche Bewusstsein hat als Voraussetzung ein unhistorisches
Element, eine dem Sinn ahnende Verbindung zwischen den historischen
Taten, d.h. die Perspektive einer, wenn auch minimalen, Geschichtsphilo-
sophie. Diese Sehnsucht nach dem Sinn - die Mdglichkeit des Gliicks - ist
emblematisch in der zweiten These Benjamins in Uber den Begriff der Ge-
schichte ausgedriickt:

»,Das Bild von Gliick, das wir hegen, [ist] durch und durch von der Zeit tin-
giert, in welche der Verlauf unseres eignen Daseins uns nun einmal verwiesen
hat. Gliick, das Neid in uns erwecken konnte, gibt es nur in der Luft, die wir
geatmet haben, mit Menschen, zu denen wir hitten reden, mit Frauen, die
sich uns hdtten geben konnen. Es schwingt, mit anderen Worten, in der Vor-
stellung des Gliicks unverdufierlich die der Erlésung mit. Mit der Vorstellung
von Vergangenheit, welche die Geschichte zu ihrer Sache macht, verhdlt es
sich ebenso. Die Vergangenheit fithrt einen heimlichen Index mit, durch den
sie auf die Erlésung verwiesen wird“.24

Dieser heimliche und zu jedem echten geschichtlichen Blick immanente
Index, der auf die Erlédsung der Vergangenheit verweist, kann nicht durch
historistische Kategorien, sondern nur durch die Idee von Gliick begriffen
werden, d.h. durch einen sdkularisierten Begriff von Erlésung, im Sinne
der Sehnsucht nach der Erfiillung von Erwartungen und Bestrebungen, die
in der Vergangenheit gescheitert sind.25 An dieser Stelle erkennen wir eine
relevante Differenz zwischen der erlésenden Haltung zur Vergangenheit

23 NIETZSCHE: Betrachtungen, 251.

24 BENJAMIN: Geschichte, 693. Zur Erliuterung des Messianischen in den Thesen vgl.
DuBBELS, Elke: Zur Logik der Figuren des Messianischen in Walter Benjamins ,Theologisch-po-
litischem Fragment“, in: WEIDNER, Daniel (Hg.): Profanes Leben. Walter Benjamins Dialektik der
Sdkularisierung. Berlin: Suhrkamp 2010, 39-65.

25 Dazu vgl. HERING, Christoph: Die Rekonstruktion der Revolution. Walter Benjamins mes-
sianischer Materialismus in den Thesen ,Uber den Begriff der Geschichte”. Frankfurt a.M.: Lang
1983, 25-54 und TIEDEMANN, Rolf: Dialektik im Stillstand. Versuche zum Spdtwerk Walter
Benjamins. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983, 99-144; iiber die Auseinandersetzung Benjamins
mit dem Historismus vgl. BENJAMIN, Andrew (Hg.): Walter Benjamin and history. London: Con-
tinuum 2005; GREIERT, Andreas: Erlésung der Geschichte vom Darstellenden. Grundlagen des
Geschichtsdenkens bei Walter Benjamin 1915-1925. Miinchen: Fink 2om, Teil III; GENTILI, Dario:
Il tempo della storia: le tesi Sul concetto di storia di Walter Benjamin. Macerata: Quodlibet 2019.



270 Sandro Gorgone

der Thesen und Nietzsches Konzeption innerhalb der zweiten Unzeitgemd-
fSen Betrachtung: bei Benjamin geht es, nicht wie bei Nietzsche, auf der
,Schwelle des Augenblicks“ darum, die plastische Kraft zu iiben, d.h. - wie
wir oben gesehen haben - das Vermoégen, Vergangenes und Fremdes um-
zubilden und einzuverleiben, sondern das, was sich in und aus der Vergan-
genheit als ein Gliicksversprechen ankiindigt, zu er-16sen, in dem sdkulari-
sierten und etymologischen Sinne von befreien, losmachen, aufbinden.26

Waihrend also die plastische Kraft dazu fahig ist, die Vergangenheit in
etwas Lebensniitzliches zu verwandeln, ist eine weitere erhohte Kraft er-
forderlich, um die aus der Vergangenheit kommenden Bestrebungen und
Leiden durch eine besondere Art von Gedachtnis und ,ethischen‘ Zeugnis
,erlésen’ zu konnen. Im zweiten Teil der zweiten These finden wir eine Art
,Erhohung’ der plastischen in die messianische Kraft:

»Streift denn nicht uns selber ein Hauch der Luft, die um die Fritheren ge-
wesen ist? Ist nicht in Stimmen, denen wir unser Ohr schenken, ein Echo von
nun verstummten? Haben die Frauen, die wir umwerben, nicht Schwestern,
die sie nicht mehr gekannt haben? Ist dem so, dann besteht eine geheime
Verabredung zwischen den gewesenen Geschlechtern und unserem. Dann sind
wir auf der Erde erwartet worden. Dann ist uns wie jedem Geschlecht, das vor
uns war, eine schwache messianische Kraft mitgegeben, an welche die
Vergangenheit Anspruch hat“.27

Dass die Vergangenheit Anspruch an die schwache messianische Kraft des
gegenwartigen Geschlechts hat, deutet nicht nur den nicht-historistischen
Zusammenhang zwischen den beiden Zeitdimensionen an, sondern auch
die unausweichliche Gegenwartigkeit des Gewesenen. Beide, die plastische
und die messianische Kraft, teilen die Notwendigkeit eines nicht blofRen
historistischen Zugangs zur Vergangenheit und entspringen dem konstitu-
tiven geschichtlichen Charakter des Daseins; die messianische Kraft, im
Unterschied zur plastischen, kann nicht nur das Gewesene durch das Erin-

26 Der von Benjamin verwendete Begriff von Gliick als Sehnsucht und Bestrebung ist aber
auch Nietzsche nicht vollig fremd. Im Paragraph 337 Die zukiinftige ,Menschheit‘ der Fréhlichen
Wissenschaft, an einer Stelle, wo der Begriff von plastischer Kraft noch mitschwingt, lesen wir:
ywer die Geschichte der Menschen insgesammt als eigene Geschichte zu fithlen weiss, der em-
pfindet in einer ungeheuren Verallgemeinerung allen jenen Gram des Kranken, der an die Ge-
sundheit, des Greises, der an den Jugendtraum denkt, des Liebenden, der der Geliebten be-
raubt wird, des Martyrers, dem sein Ideal zu Grunde geht, des Helden am Abend der Schlacht,
welche Nichts entschieden hat und doch ihm Wunden und den Verlust des Freundes brachte -;
aber diese ungeheure Summe von Gram aller Art tragen, tragen kénnen und nun doch noch
der Held sein, der beim Anbruch eines zweiten Schlachttages die Morgenrothe und sein Gliick
begriisst [...] diess Alles auf seine Seele nehmen, Aeltestes, Neuestes, Verluste, Hoffnungen, Er-
oberungen, Siege der Menschheit: diess Alles endlich in Einer Seele haben und in Ein Gefiihl
zusammendrangen: - diess miisste doch ein Gliick ergeben, das bisher der Mensch noch nicht
kannte“ (NIETZSCHE, Friedrich: Die Frohliche Wissenschaft [1882/1887], in: Kritische Studien-
ausgabe, hgg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Berlin: De Gruyter 1980, Bd. 3, 565).

27 BENJAMIN: Geschichte, 693.



Die plastische und die messianische Kraft 271

nern und das Vergessen zum Nutzen des Lebens auswahlen, sondern will
es erlosen.

3.2. Das Messianische und die Jetztzeit

Bekanntlich nimmt Benjamin den Begriff vom Messianischen aus der jiidi-
schen Tradition, nach der nicht nur der Messias am Ende der Zeit die Welt
erlésen wird, sondern der ganzen Menschheit eine erlosende Aufgabe ge-
geben ist. Aber wie geschieht die ,messianische Tat“, die allein imstande
ist, die Gegenwart zu verandern und die Vergangenheit zu erlésen? Es geht
nicht ausschliefflich um eine echte politische Handlung - eine revolutiona-
re Chance im Kampf fiir die unterdriickte Vergangenheit28, denn das Mes-
sianische besitzt eine weitere und tiefere Macht. Sie wird von Generatio-
nen iibertragen und erscheint in der Geschichte allein durch eine Stillle-
gung der homogenen und leeren Zeit (der Zeit des Fortschrittes)2%, durch
eine plotzliche und augenblickliche Einstellung des Zeitverlaufes, die das
historische Kontinuum aushédngt.30 Aus dieser messianischen Einstellung,
ahnlich wie bei Nietzsche aus dem Unbhistorischen, kann echte Geschichte
entstehen: ,Die Geschichte ist Gegenstand einer Konstruktion, deren Ort
nicht die homogene und leere Zeit, sondern die von Jetztzeit erfiillte
bildet“.31

Die durch das messianische Stilllegen der homogenen Zeit hervorge-
brachte Diskontinuitat des historischen Kontinuums, stellt die Vorausset-
zung fiir die Bestimmung des fiir das ,gerechte’ Leben notwendigen Hori-
zonts dar; aber gerade die Bestimmung dieses erlésenden Horizonts wird
bei Benjamin durch die Erhohung der plastischen in die messianische Kraft
ermoOglicht. Der Augenblick der geschichtspragenden Entscheidungen, die
,volle’ Jetztzeit, ist die Figur dieser unanschaulichen aber entscheidenden
Diskontinuitat. Die echte zeitliche Dimension der Geschichte ist inhomo-
gen und mit Hinweisen auf die Zukunft, von ,messianischen Splitter[n]“32
ibersdt. Die Jetztzeit deutet auf eine augenblickliche und prazise Gegen-
wart hin, in der die Aktualitit (die Gegenwartigkeit) der Vergangenheit
plotzlich in einer ,Konstellation', d.h. in einem nicht kausal geordneten Be-
zugsnetz von Augenblicken aus der Vergangenheit und der Gegenwart er-

28 BENJAMIN: Geschichte, 703.

29 Die Vorstellung eines Fortschritts des Menschengeschlechtes in der Geschichte ist von
der Vorstellung ihres eine homogene und leere Zeit durchlaufenden Fortgangs nicht abzuldsen.
Die Kritik an der Vorstellung dieses Fortgangs muf die Grundlage der Kritik an der Vorstel-
lung des Fortschritts iiberhaupt bilden“ (ebd., 701).

30 Uber den Zusammenhang zwischen Messianismus und ,Ende der Geschichte‘ vgl. BENSAID,
Daniel: Walter Benjamin sentinelle messainique: a la gauche du possible. Paris: Les Prairies or-
dinaires 2010.

31 BENJAMIN: Geschichte, 701.

32 BENJAMIN: Geschichte, 704.



272 Sandro Gorgone

scheint.33 Eine tiefe Verwandtschaft zwischen dem gegenwartigen Augen-
blick und einem Ereignis der Vergangenheit enthiillt sich in der Jetztzeit,
in der die messianische Zeit ihr Modell findet.>* Denn der Kernbegriff der
Geschichte ist der der Jetztzeit und nicht die chronologische Folge der Ta-
ten;35 ist die Vergangenheit der historischen Kenntnis nur in privilegierten
und blitzschnellen Augenblicken und durch fliichtige Bilder zuganglich:
,Das wahre Bild der Vergangenheit huscht vorbei. Nur als Bild, das auf
Nimmerwiedersehen im Augenblick seiner Erkennbarkeit eben aufblitzt,
ist die Vergangenheit festzuhalten.36 Am Anfang der sechsten These fin-
den wir dann eine Kritik finden wir dann eine Kritik an der Geschichte
und besonders am Glauben an die Objektivitat der Historie, stilistisch of-
fensichtlich stark beeinflusst von Nietzsche: ,Vergangenes historisch arti-
kulieren heifdt nicht, es erkennen ,wie es denn eigentlich gewesen ist’. Es
heifdt, sich seiner Erinnerung zu bemdchtigen, wie sie im Augenblick einer
Gefahr aufblitzt“.37 Aufler der politischen Interpretation dieser These,
nach der die Gefahr darin besteht, ,sich zum Werkzeug der herrschenden
Klasse herzugeben“38, finden wir hier die Idee eines Gedachtnisses, das nur
in einer kritischen Situation und unversehens im Augenblick der Gefahr,
d.h. des erschiitterndes Bruchs des historischen Kontinuums geschieht.3?
Jeder Augenblick kann nach Benjamin als Ort dieses gefahrlichen und fra-
gilen Gedachtnisses gelten (d.h. jeder Augenblick kann im Nietzscheani-
schen Sinn ,ungeheuer’ sein).

Die revolutiondre Chance des Augenblicks wird aber durch die Erinne-
rung der Vergangenheit ermdglicht, die nur in der messianischen Fiille der

33 Dazu vgl. KURAN, Daniel: Geschichte zwischen Mythos und Messianischem. Walter Benja-
mins Jetztzeit und die Zeit der Toten als humane Zeit. Gottingen: V&R unipress 2019, 79-18.

34 Hier ist die Nihe zum Begriff Nietzsches vom ,ungeheuren Augenblick' kaum zu {iber-
sehen, der die duerste Besiegelung der Ewigen Wiederkehr des Werdens auf das Leben setzt.
Zum ,ungeheuren Augenblick’ bei Nietzsche siehe SCHLECHTA, Karl: Nietzsches grosser Mittag.
Frankfurt a.M.: Klostermann 1954.

35 Der Historiker [...] hort auf, sich die Abfolge von Begebenheiten durch die Finger laufen
zu lassen wie eigene Epoche mit einer ganz bestimmten friitheren getreten ist. Er begriindet so
einen Begriff der Gegenwart als der ,Jetztzeit’, in welcher Splitter der messianischen einge-
sprengt sind" (BENJAMIN: Geschichte, 701).

36 Ebd., 695.

37 Ebd.

38 Ebd.

39 Die Gefahr deutet auch den Notcharakter der messianischen Zeit und die gewaltige
Macht seines Einbruchs, der das Vergangene dem konformistischen Zugriff der Gegenwart
entreifft: ,In jeder Epoche muf versucht werden, die Uberlieferung von neuem dem Konfor-
mismus abzugewinnen, der im Begriff steht, sie zu iberwaltigen. Der Messias kommt ja nicht
nur als der Erloser; er kommt als der Uberwinder des Antichristen. Nur dem Geschichtschrei-
ber wohnt die Gabe bei, im Vergangenen den Funken der Hoffnung anzufachen, der davon
durchdrungen ist: auch die Toten werden vor dem Feind, wenn er siegt, nicht sicher sein. Und
dieser Feind hat zu siegen nicht aufgehort” (ebd., 695).



Die plastische und die messianische Kraft 273

Jetztzeit geschehen kann, sodass ,jede Sekunde die kleine Pforte [ist], durch
die der Messias treten [kann]“.40

4. DAS EINGEDENKEN UND DER ENGEL
4.1. Zwischen Geddchtnis und Zukunft

Der Augenblick der Erinnerung stellt die homogene und gleichférmige Zeit
radikal in Frage. Benjamin setzt der objektivierten Zeit der Uhren die er-
innerungsreiche Zeit der Kalender entgegen, die typisch fiir jedes grof3e re-
volutiondre Ereignis ist (die Franzosische Revolution fiihrte als erste Inno-
vation einen neuen Kalender ein): ,Die Kalender zdahlen die Zeit also nicht
wie Uhren. Sie sind Monumente eines Geschichtsbewufitseins, von dem es
in Europa seit hundert Jahren nicht mehr die leisesten Spuren zu geben
scheint“.4! Die Zeit des Kalenders orientiert sich an den Feiertagen (der
Feiertag tiberhaupt heif’t ,Hoch-Zeit“), welche als Tage des Eingedenkens
- und nicht einfach des Andenkens - zu verstehen sind.

Das Eingedenken: ein seltsamer Ausdruck, den Benjamin aus der haufi-
gen Redewendung ,von etwas eingedenk sein“ ableitet, um das intensive
Erinnern eines fiir den Einzelnen und die Kollektivitit entscheidenden Ge-
schehnisses anzudeuten, das Auftauchen einer Moglichkeit, die die Ver-
wirklichung in der Gegenwart anstrebt.42 Das Eingedenken deutet das Ein-
brechen eines Anspruchs des Vergangenen an, das unvorhergesehene, un-
berechenbare, subversive Moglichkeiten erdéffnet und, in der philosophi-
schen Perspektive Blochs, die Latenz der utopischen Tendenz des Vorhan-
denen hervorhebt. Entgegen der positivistischen Auffassung der Vergan-
genheit und der ziigellosen Traumphantasie kann das Eingedenken jenen
Zukunftskern herausfinden, der verborgen im Inneren des Gewesenen
schlagt. Sich auf die Philosophie Blochs beziehend, charakterisiert Benja-
min das Eingedenken am Ende der 1920er-Jahre als dialektische, koperni-
kanische Wende des Erinnerns und als Figur des Erwachens: ,Dialektische
Struktur des Erwachens: Erinnern und Erwachen sind aufs engste ver-
wandt. Erwachen ist namlich die dialektische, kopernikanische Wendung
des Eingedenkens. Es ist ein eminent durchkomponierter Umschlag der

40 Ebd., 704.

41 Ebd., 702.

42 Benjamin ist bestimmt Bloch schuldig fiir die Entfaltung dieser Modalitit des Erinnerns
als Eingedenken: Der Ausdruck ,Eingedenken“ kommt erstmals in der ersten Ausgabe von
Blochs Frithwerk vor (vgl. BLOCH, Ernst: Der Geist der Utopie [1918]. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1971, 363). Hier verwendet Bloch diesen Ausdruck besonders, um das privilegierte Mittel zu
deuten, mit dem man die utopischen und immanenten Moglichkeiten der Geschichte der Mu-
sik begreifen und die Aktualitit einer sdkularisierten Form des Messianismus proklamieren
kann. '



274 Sandro Gorgone

Welt des Traumers in die Welt der Wachen®.43 Bei dieser eigenartigen Form
des Erinnerns geht es also nicht einfach darum, einen Zeitpunkt der Ver-
gangenheit zu aktualisieren, sondern sie in der Perspektive ihrer kiinftigen
Moglichkeit als ein noch-nicht-Vergangenes wahrzunehmen.

Dieser besondere Zugang zur Vergangenheit hat eine sehr tiefe ethische
Relevanz: wie der biblische zakhor verlangt er ein aktives und verantwort-
liches Zeugnis. Durch diese ethische - nicht nur plastische - Wahrneh-
mung der Vergangenheit, die auf das Engagement in der Gegenwart und
fiir eine gerechte Zukunft gerichtet ist, nimmt die Zeitlichkeit, im Ver-
gleich zum chronologisch historistischen Zeitablauf des Immergleichen,
eine ganz andere Form an: das Kontinuum der Geschichte wird auf diese
Weise intermittiert. Die vergangene Zeit im Eingedenken zu erfahren, be-
deutet also, wie Benjamin in der letzten These klar ausdriickt, die jiidische
und messianische gegen die historistisch chronologische und auch tech-
nische Zeitauffassung zu behaupten. In einem Fragment aus dem Nachlass
Benjamins kommt sogar die Idee vor, dass das Eingedenken die Angel ist,
auf der sich die kleine Pforte bewegt, die die Ankunft des Messias ermdg-
licht.44

Die geschichtliche Erfahrung nimmt nun die Form, eines vom Einge-
denken entstandenen plotzlichen Bildes an, das keine Folge von Gescheh-
nissen, sondern nur einen temporaren Schnappschuss der Vergangenheit
in der Not der Gegenwart darstellt. Das Eingedenken ist das einzige Mittel
fir die Erlosung, indem es die Vergangenheit nach dem Bild der Gegen-
wartigkeit betrachtet. Das ungewollte Gedachtnis produziert dieses dialek-
tische Bild4S als Stillstand der Zeit, als Jetztzeit, in der die Vergangenheit
sich als unerwartete und blitzende Kontraktion der Zeit im Augenblick, als
Zeit-Monade enthiillt, wie die von einem Duft plétzlich und ungewollt
hervorgebrachte Erinnerung an das Vergangene bei Proust. Benjamin ver-
wendet gerade mit Hinweisen auf Proust 1929 den Ausdruck von ,unge-
wolltes Eingedenken“ um seinen Begriff von mémoire involontaire zu tiber-
setzen.*6 Solch eigenartiges Erinnern ist dem Vergessen viel ndher als das
gewollt traditionelle Geddchtnis, und gerade die immanente Textur des Ver-

43 BENJAMIN, Walter: Das Passagen-Werk. Friihe Entwiirfe, in: Gesammelte Schriften, hg.
von Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, Bd. 5, Teil 2, 1058.

44 Den Juden wurde die Zukunft aber darum doch nicht zur homogenen und leeren Zeit.
Denn in ihr war jede Sekunde die kleine Pforte, durch die der Messias treten konnte“ (vgl. Ge-
sammelte Schriften, hg. von Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, Bd. 1, Teil 3, 1252).

45 Uber die Genealogie des Begriffes vom dialektischen Bild vgl. TAGLIACOZZO, Tamara:
Conoscenza e redenzione: elementi ebraico-messianici nel concetto di immagine dialettica di
Walter Benjamin, in: GIACOMINI, Bruna/SANO, Laura (Hgg.): Prospettive filosofiche dell’ebraismo:
intrecci e divergenze nel cuore di una grande eredita. Padova: 11 Poligrafo 2019, 127-138.

46 BENJAMIN, Walter: Zum Bilde Prousts, in: Gesammelte Schriften, hg. von Rolf Tiedemann.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, Bd. 2, Teil 1.



Die plastische und die messianische Kraft 275

gessens ermoglicht es, dem Eingedenken die ,plastische’ Funktion der le-
bensniitzlichen Geschichte zu erfiillen:

,Steht nicht das ungewollte Eingedenken, Prousts mémoire involontaire dem
Vergessen viel ndher als dem, was meist Erinnerung genannt wird? Und ist
dies Werk spontanen Eingedenkens, in dem Erinnerung der Einschlag und Ver-
gessen der Zettel ist, nicht vielmehr ein Gegenstiick zum Werk der Penelope
als sein Ebenbild? Denn hier 16st der Tag auf, was die Nacht wirkte. An jedem
Morgen halten wir, erwacht, meist schwach und lose, nur an ein paar Fransen
vom Teppich des gelebten Daseins, wie Vergessen ihn in uns gewoben hat, in
Hadnden. Aber jeder Tag l16st mit dem zweckgebundenen Handeln und, noch
mehr, mit zweckverhaftetem Erinnern das Geflecht, die Ornamente des Ver-
gessens auf".47

Um diese Beziehung zwischen Eingedenken und Vergessenheit noch klarer
zu machen, verwendet Benjamin in einem Fragment aus dem Jahr 1934
eine Metapher, die dann in den Thesen fast unverandert vorkommen wird.
Mit Hinweis auf Kafka und auf den Begriff von ,Studium® als ,Pforte der
Gerechtigkeit“48, schreibt Benjamin: ,Denn ist ja ein Sturm, der aus dem
Vergessen verweht. Und das Studium ein Ritt, der dagegen angeht“.4° Das
Eingedenken als Wesen des Studiums nimmt hier ausdriicklich eine inten-
sive, ethische und politische, fast messianische Valenz auf; die wiederge-
fundene Zeit von der Recherche wird bei Benjamin zur Befreiung der laten-
ten Beanspruchungen und Erwartungen einer noch prasenten Vergangen-
heit. Als wichtiges Symptom fiir das Hauptthema des unwiderruflichen Aus-
bleibens der Erfahrung aus dem Passagen-Werk, deutet das Eingedenken
aber nicht nur das nostalgische Erbe eines vollkommenen und ganzheitli-
chen Verméogens des Erinnerns und Erfahrens, sondern die fast unbemerk-
bare Spur einer Anspruchserlésung des Vergangenen an. Das schmachtige
Rettungsversprechen des Eingedenkens reifdt die Konturen der ,schwachen
messianischen Kraft® der Thesen um.59 Das Eingedenken gibt also den
Schliissel, der allein die geschlossene Tiir der Vergangenheit eréffnens?
kann und daher fungiert er als ,die Gabe [... ], im Vergangenen den Funken
der Hoffnung anzufachen, der davon durchdrungen ist.“52

47 Ebd., 311. Zu Benjamins Proust-Lektiire vgl. KURAN: Geschichte zwischen Mythos und
Messianischem, 65-78.

48 BENJAMIN, Walter: Franz Kafka. Zur zehnten Wiederkehr seines Todestages [1934], in: Ge-
sammelte Schriften, hg. von Rolf Tiedemann Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, Bd. 2, Teil 2, 437.

49 Ebd., 436.

50 In einem vorbereitenden Fragment vergleicht Benjamin das Eingedenken mit einem
»Strohhalm®, an dem man sich im Notfall klammert, vgl. BENJAMIN: Gesammelte Schriften, Bd. 1,
Teil 3, 1243: ,Die kleinste Garantie, der Strohhalm, nach dem der Ertrinkende greift.“

51  Aber sie bestitigt sich ihm nicht minder durch die Schliisselgewalt dieses Augenblicks
iiber ein ganz bestimmtes, bis dahin verschlossenes Gemach der Vergangenheit“ (ebd., 1231).

52 BENJAMIN: Geschichte, 695.



276 Sandro Gorgone

4.2. Die Erlosung der Vergangenheit

Das von dem spontanen Geddchtnis hervorgebrachte fliichtige Bild der Ver-
gangenheit, bildet eine neue Sinnkonstellation, die in der Gegenwart im-
stande ist, das Gewesene durch eine sakularisierte, ethische Form der Erlo-
sung zu ,retten’. Ahnlich wie bei Nietzsches3 wird auf diese Weise die har-
te Notwendigkeit, die Irreversibilitdt und Gleichférmigkeit der Vergangen-
heit abgebaut und das noch unverwirklichte Potential des Geschehenen
verdeutlicht. Die Hinweise auf das Vergangene durch das dialektische Bild
des Eingedenkens, verwandeln ihre Notwendigkeit in die Moglichkeit fiir
die Gegenwart und die Zukunft: das ,Es war wird nicht durch die Macht
des Willens, wie bei Nietzsches Zarathustra, in das ,So wollte ich es!“54 ver-
wandelt, sondern in ein ,Noch-nicht“ reich an Weiterentwicklungen und
Erwartungen. Wegen seiner Kritik an der Lehre der ,Ewigen Wiederkehr
des Gleichen®, hat Benjamin die Ndahe zum nietzscheanischen Begriff der
Erlosung tibersehen. Er interpretiert diese Lehre in einer nihilistischen
Perspektive als Triumph der Melancholie, Resignation und Vergeblich-
keit.55 Hier liest Benjamin die ,Ewige Wiederkehr im Rahmen des moder-
nen Glaubens an den Fortschritt als ,mythische Phantasmagorie®, die im
Herzen der entzauberten Moderne als ,verzauberter Zirkel“, ,Wiederho-
lung“sé und , Ewigkeit eines zyklischen Schicksals“ auftaucht. Die vanitas
der Wiederkehr deutet nach Benjamin die Ohnmacht des Immer wieder-
gleichen, das sich in der Monotonie des Verkehrs der modernen Metropo-
len, in der anonymen Menschenmenge, in den Waren der grands maga-
sins, in der Routine des industriellen Flief3bands emblematisch zeigt. Die
automatische Eintonigkeit dieser fiir die Modernitat typischen Erlebnisse
enthiillen nach Benjamin die ewige Wiederkehr als die mythische Zeit des
Kapitalismus, in der jede echte Regenerationszasur und revolutiondrer Still-
stand ausbleibt.

53. Dazu vgl. GURISATTI: Pensare per costellazioni, 100-108. Uber die Phantasmagorie der
Moderne vgl. GILLOCH, Graeme: Myth and metropolis: Walter Benjamin and the City. Cam-
bridge: Polity Press 1996, 132-167 und iiber die Melancholie in der Moderne vgl. BOck, Wolf-
gang: Walter Benjamin - die Rettung der Nacht. Sterne, Melancholie und Messianismus. Biele-
feld: Aisthesis 2000.

54 ,Alles ,Es war ist ein Bruchstiick, ein Rithsel, ein grauser Zufall - bis der schaffende
Wille dazu sagt: ,aber so wollte ich es!‘ - Bis der schaffende Wille dazu sagt: ,Aber so will ich
es! So werde ich’s wollen!" (vgl. NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra, in: Simtliche
Werke. Kritische Studienausgabe, hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Berlin: De
Gruyter 1980, Bd. 4, 181). Die Aufgabe des erlésenden Willens ist dann auch, den fragmenta-
rischen Charakter der Vergangenheit und daher die Dekadenz der modernen Zivilisation zu
tiberwinden: ,das ist all mein Dichten und Trachten, dass ich in Eins dichte und zusammen-
trage, was Bruchstiick ist und Rathsel und grauser Zufall* (ebd.).

55 Vgl. BENJAMIN, Walter: Die Langeweile. Ewige Wiederkehr, in: Gesammelte Schriften, hg.
von Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, Bd. 5, Teil 1, 156-178.

56 Uber den Begriff von Wiederholung vgl. MONTANELLI, Marina: Il principio ripetizione:
studio su Walter Benjamin. Mimesis: Milano-Udine 2017.



Die plastische und die messianische Kraft 277

Die von Zarathustra angekiindigte Moglichkeit des Riickwillens, die dem
Vergangenen eine Chance von Aktualitat schenkt, ist imstande, den Tief-
sinn der melancholischen und schweren Kette der chronologischen Zeit,
der den Hirten aus der Erzahlung Zarathustras Vom Gesicht und Rdthsel in
Bestiirzung und Ohnmacht fast erstickt, zu erhellen.

Der nietzscheanisch-erlosende Wille, zu dem sich die plastische Kraft
erhob, wird letztlich bei Benjamin von dem mittleidigen Blick des Engels
der Geschichte ersetzt, den er mit Hilfe eines Bildes von Paul Klee in der
berithmten neuen These wie folgend beschreibt:

»Es gibt ein Bild von Klee, das Angelus Novus heift. Ein Engel ist darauf dar-
gestellt, der aussieht, als ware er im Begriff, sich von etwas zu entfernen,
vorauf er starrt. Seine Augen sind aufgerissen, sein Mund steht offen und sei-
ne Fliigel sind ausgespannt. Der Engel der Geschichte muss so aussehen. Er
hat das Antlitz der Vergangenheit zugewendet. Wo eine Kette von Begeben-
heiten vor uns erscheint, da sieht er eine einzige Katastrophe, die unablissig
Trimmer auf Trimmer hauft und sie ihm vor die Fiifde schleudert. Er mochte
wohl verweilen, die Toten wecken und das Zerschlagene zusammenfiigen.
Aber ein Sturm weht vom Paradiese her, der sich in seinen Fliigel verfangen
hat und so stark ist, dass der Engel sie nicht mehr schlieflen kann. Dieser
Sturm treibt ihn unaufhaltsam in die Zukunft, der er den Riicken kehrt, wah-
rend der Trimmerhaufen vor ihm zum Himmel wachst. Das, was wir den
Fortschritt nennen, ist dieser Sturm“.57

Die schwache messianische Kraft des Engels kann weder, ,das Zerschlage-
ne zusammenfiigen“s8 (dies strebt hingegen der Wille zur Macht Nietzsches
an), noch die Wunde der Vergangenheit ausheilen oder Verlorenes erset-
zen. Er kann auch nicht den Sturm des Fortschritts, der chronologischen,
gleichférmigen und irreversiblen Zeit aufhalten, oder die Katastrophe des
Vergangenen revidieren. Er allein kann, im vollen Augenblick - in der
,Jetztzeit“ - des Eingedenkens, das Gewesene erblicken und sein Unerfiill-
tes und Ungerechtes bezeugen, ohne den Anspruch auf historisch objek-
tive Erklarungen, Rechtfertigungen oder Riickerstattungen geltend zu ma-
chen. Endlich, durch seine aufgerissenen Augen, seine ausgespannten Flii-
gel und seinen offenen Mund, kann der Engel letztlich das Gewesene aus
der Vergessenheit, von der auratischen Schwelle des Eingedenkens entkop-
peln, um das Gefallene und Gescheiterte der Vergangenheit still zu ,riith-
men”.

In diesem Rithmen konnte man schliefflich den Sinn der schwachen
messianischen Kraft finden, die uns gegeben wird, den Sinn einer vollig
humanen und irdischen Erlésung der Vergangenheit, die sich durch die Er-

57 BENJAMIN: Geschichte, 697. Uber die Figur der Engel vgl. MOSES, Stéphane: L'ange de
I'Histoire: Rosenzweig, Benjamin, Scholem. Gallimard: Paris 2006.

58 Hier ist klar der Hinweis auf die kabbalistische Lehre von Isaak Luria, wonach der Bruch
der Vase Ursprung des Bosen ist und das Ziel die Wiederherstellung der uranfanglichen Einheit
sein muss.



278 Sandro Gorgone

fahrung des tragischen und kairologischen Charakters der Zeit, des erneu-
ernden ungeheuren Augenblickes der Entscheidung nach Nietzsche (der
Schlangenbiss des Hirts der Erzahlung Zarathustras) und der revolutiond-
ren Chance der Jetztzeit nach Benjamin vollzieht.

Es handelt sich wahrscheinlich um dasselbe Rithmen, das Rainer Maria
Rilke seinem Engel in der neunten Duineser Elegie zuschreibt:

,Preis dem Engel die Welt
L]

Zeig ihm, wie gliicklich ein Ding sein kann, wie schuldlos und unser,
wie selbst das klagende Leid rein zur Gestalt sich entschlief3t,

[...] Und diese, von Hingang

lebenden Dinge verstehn, dafl du sie rithmst; verganglich,

traun sie ein Rettendes uns, den Verganglichsten, zu.

Wollen, wir sollen sie ganz im unsichtbarn Herzen verwandeln

in - o, unendlich - in uns! Wer wir am Ende auch seien“.5?

5. FAZIT

Schliefflich kann man behaupten, dass der Vergleich zwischen Nietzsches
und Benjamins Auffassungen des menschlichen Bezugs auf die Vergangen-
heit, sehr produktiv fiir ein breiteres und vielfaltigeres Verstandnis der
Werke der beiden ist. Obwohl ihre Kritik des Historizismus und der chro-
nologischen und homogenen Zeit sehr dhnlich ist und sich zahlreiche As-
sonanzen zwischen der lebensniitzlichen Funktion des Vergessens und des
Unhistorischen bei Nietzsches und Benjamins Begriff der Aura, sowie zwi-
schen den Begriffen von Gliick der beiden Autoren finden, bleibt die Per-
spektive, aus denen die Aktualitdt der Vergangenheit und ihre mégliche
,Erlosung‘ betrachtet wird, unterschiedlich: bei Nietzsche geht es darum,
auf der Schwelle des Augenblicks die plastische Kraft zu iiben und daher
das Vergangene umzubilden und in der Gegenwart einzuverleiben; dage-
gen besteht nach Benjamin die Hauptaufgabe des Historikers darin, all dies,
das sich aus der Vergangenheit als ein Versprechen vom Gliick ankiindigt,
wortlich zu er-losen, d.h. zu befreien und es sich fiir das Handeln in der
Gegenwart zu Nutze zu machen.

Die beiden Perspektiven kann man jedoch schlecht vergleichen; meine
These ist, dass man eher von einer ,Erhéhung’ der plastischen in die mes-
sianische Kraft sprechen kann: die messianische Kraft, im Unterschied zur
plastischen, will nicht nur das Gewesene zum Nutzen des Lebens auswah-
len, sondern will es erlésen. Durch die Rolle des Begriffs vom Eingedenken
- den Benjamin mit Bloch teilt - taucht noch eine entscheidende Differenz
auf: anders als die plastische Kraft hat die schwache messianische Kraft,

59 RILKE, Rainer Maria: Duineser Elegien IX, V. 52-66, in: DERS.: Lyrik und Prosa, hg. und
mit einem Nachwort versehen von Dieter Lamping. Berlin 2014: Artemis & Winkler, 60g.



Die plastische und die messianische Kraft 279

von der Benjamin in seinen Thesen iiber den Begriff von Geschichte spricht,
einen deutlichen ethisch-politischen Wert und erfordert ein starkes En-
gagement in der Gegenwart fiir eine gerechte Zukunft. Die schwache
messianische Kraft des Engels der Geschichte bei Benjamin, kann die Lii-
cken der Vergangenheit nicht {iberbriicken und ihre Forderungen nach Har-
monie und Vollendung erfiillen, welche hingegen die plastische Kraft bei
Nietzsche anstrebt; sie allein kann, in der ,Jetztzeit' des Eingedenkens, das
Unerfiillte und Ungerechte der Vergangenheit bezeugen und still rithmen.

Zusammenfassung

Ziel dieses Aufsatzes ist es, die Beziehung zwischen dem Konzept der
,plastischen Kraft“, welches Friedrich Nietzsche in der zweiten Unzeitgema-
en Betrachtung entwickelt und der ,schwachen messianischen Kraft“ zu
untersuchen, die Walter Benjamin in seinen Thesen iiber den Begriff der Ge-
schichte verwendet, um die historische Konzeption der Geschichte zu kriti-
sieren und um die revolutiondre Chance der Gegenwart gedanklich zu erfas-
sen. Der kritische Ansatz Nietzsches zur ,historischen Krankheit®, die Ent-
deckung des Unhistorischen und das spdtere Konzept der ewigen Widerkehr
in Also sprach Zarathustra, werden als nicht anerkannte Vorldufer Benjamins
»Erlosungszeit“ und seines Konstrukts des Messianismus interpretiert.

Abstract

This paper aims to investigate the relationship between the concept of
“plastic force” that Friedrich Nietzsche develops in the Second Untimely
Meditation and the “weak messianic force” used by Walter Benjamin in his
heses on the Philosophy of Historyin order to criticize the historicist con-
ception of history and to theorize the revolutionary chance of the now-time
(Jetztzeit). The critical Nietzschean approach to the “historical illness”, the
discovery of the Not-historical and the later concept of eternal return in
Thus Spoke Zarathustra will be interpreted as an unrecognised antecedent
of Benjamins “time of redemption” and his conception of Messianism.



	Die plastische und die messianische Kraft : Nietzsche, Benjamin und die Geschichte

