Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 1

Artikel: Rhetorik der Innerlichkeit : Augustinus, inner Mensch und
Intertextualitat

Autor: Lerchner, Thorsten

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047430

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THORSTEN LERCHNER

Rhetorik der Innerlichkeit
Augustinus, innerer Mensch und Intertextualitdt

Es gibt fast 2000 nachgewiesene Zitate in den autobiografischen Bekennt-
nissen des Kirchenvaters Aurelius Augustinus (354-430). Darauf macht
Klaus Kienzler in einem vielbeachteten Aufsatz Ende der Achtzigerjahre
aufmerksam.! Er glaubt, diese Zitate wiirden zur Verklammerung von Text-
teilen dienen, das heifdt die Autobiografie zu einem organischen Ganzen
verweben. Dahinter steht eine lange akademische Diskussion, ob die Be-
kenntnisse eine Einheit bilden oder ob man Buch 1 bis 9, die Lebensbe-
schreibung im engeren Sinn, trennen miisse von Buch 10 bis 13, den philo-
sophischen und exegetischen Reflexionen.2

Auf mich wirkt Kienzlers Beobachtung in erster Linie irritierend: Es
gibt fast 2000 nachgewiesene Zitate in den autobiografischen Bekenntnis-
sen des Kirchenvaters Augustinus! Das sind wirklich viele. Augustinus,
kénnte man meinen, spricht mit geliehener Stimme, und das ausgerechnet
in seiner Autobiografie, einer Bekenntnisschrift, wo man doch Originalitat,
Intimitdt und, vor allem, Authentizitdt erwarten wiirde. Das liegt nicht nur
daran, dass man als moderne Rezipientin oder moderner Rezipient das
Werk liest, daher in individualistischen Registern denkt und mdglicher-
weise anachronistische Anspriiche hegt. Es waren ja ausgerechnet die christ-
lichen Philosophen, die lateinischen und griechischen Kirchenviter, die
das Personliche entdeckt haben.3 Mit vollem Recht wiirden daher Leute,
wenn sie sich fiir Augustins privaten Weg zum Glauben interessieren, Au-
gustins Worte horen wollen und nicht die von anderen.

Die extreme Zitatdichte in den augustinischen Bekenntnissen ist also
hochst verwunderlich - und Verwunderung ist immer ein guter Wegweiser
zu philosophischen Gedanken gewesen.

1 Vgl. KIENZLER, Klaus: Der Aufbau der ,Confessiones“ des Augustinus im Spiegel der Bi-
belzitate, in: RechAug 24 (1989), 123-164, hier 125.

2 Vgl. zu dieser Auseinandersetzung FELDMANN, Erich: Das literarische Genus und das
Gesamtkonzept der Confessiones, in: FISCHER, Norbert/MAYER, Cornelius (Hgg.): Die Confes-
siones des Augustinus von Hippo. Einfithrung und Interpretation zu den dreizehn Biichern.
Freiburg i.Br.: Herder 1998, 11-59, hier 19-32.

3 Vgl. KOBUSCH, Theo: Selbstwerdung und Personalitit: Spétantike Philosophie und ihr
Einfluf auf die Moderne. Tiibingen: Mohr Siebeck 2018, 76-9o; DUMONT, Louis: A modified
view of our origins: the Christian beginnings of modern individualism, in: CARRITHERS,
Michael/COLLINS, Steven/LUKES, Steven (Hgg.): The Category of the Person. Anthropology,
philosophy, history. Cambridge: Cambridge University Press 1996, 93-122, hier 93-106.



Rhetorik der Innerlichkeit 213

Dass Augustinus seine Worte von woanders herholt, lasst sich konkret
nachweisen, und zwar gleich anhand des ersten Satzes der Bekenntnisse:
,Grof§ bist Du, Herr, und hochsten Lobes wiirdig.“4 An dieser Formulie-
rung ist nichts Eigenes dran; es handelt sich um eine Collage aus den Psal-
men 144,3, 47,1, 95,4 sowie 146,5.5 Die Selbstbeschreibung fangt demnach be-
reits mit fremden Worten an, ganz exponiert, ganz markiert und sicherlich
auch ganz bewusst.

Doch Augustinus geht noch weiter als mit anderleuts Worten zu spre-
chen. Er hort auch mit den Ohren anderer. Das zeigt sich in der berithm-
ten Konversionsszene in Buch 8: Augustinus setzt sich im Garten in Mai-
land unter einen Feigenbaum, vollig aufgelost und verzweifelt, weil ein
Teil von ihm das enthaltsame christliche Leben ergreifen will und ein an-
derer nicht. Der ,Zwist®, klagt er, ,zerriss meine Seele“6. Unvermittelt hort
er eine zarte Stimme aus dem Nachbarhaus, die Stimme ruft: ,»Nimm und
lies, nimm und lies«“7. Auf die Aufforderung hin greift er zum Evangelium
und blickt auf die erstbeste Stelle, die ihm unterkommt. Den Inhalt dieser
Passage - eine Ermahnung zum richtigen Lebenswandel - miinzt er auf
sich sowie seine Situation, glaubt an ein gottliches Wunder und gewinnt
Festigkeit in seinem Entschluss zur Lauterung.

Entscheidend ist die Begriindung fiir sein Handeln, dass er nach den ge-
heimnisvollen Worten sofort das heilige Buch heranzieht: ,[I]Jch konnte®,
erklart er, das Vernommene ,nur so deuten“s. ,Denn tiber Antonius hatte
ich gehort, dass er einmal zufdllig dazukam, als das Evangelium verlesen
wurde. Der Text habe ihn aufgeriittelt®.®

Die Erwdhnung des Mdonchs Antonius verweist zugleich auf eine andere
Stelle der Bekenntnisse, nur unwesentlich vor der Konversionsszene, nam-
lich die eingestreute Erzdhlung des Pontician iiber zwei Hofbeamte, denen
eine Epiphanie widerfihrt. Wéahrend eines Spaziergangs, berichtet Ponti-

4 AUGUSTINUS, Aurelius: Confessiones = Bekenntnisse. Lateinisch/Deutsch. Stuttgart:
Reclam 2009, Buch 1, I.1, Ubersetzung Flasch: ,Magnus es, domine, et laudabilis valde*.
Textiibersetzungen stammen, wenn nicht anderes angegeben, vom Autor, Modifikationen
werden markiert.

5 Vgl. KIENZLER: Der Aufbau der ,Confessiones*, 125.

6 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, V.10, Ubersetzung Flasch: ,discordando dissipabant
animam meam". Vgl. zur Scharfe des psychologischen Konfliktes im zerrissenen Willen aus-
fiihrlich MULLER, Jorn: Zerrissener Wille, Willensschwidche und menschliche Freiheit bei
Augustinus, in: Philosophisches Jahrbuch 114,1 (2007), 49-73.

7 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, XII.2g9, Ubersetzung Flasch: ,Tolle lege, tolle lege*“.

8 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, XIl.29, Ubersetzung Flasch: ,nihil aliud interpre-
tans“. Vgl. zu dieser indirekten Erleuchtung Augustins, die prinzipiell mehrere Deutungs-
moglichkeiten bietet, MOSER, Christian: Buchgestiitzte Subjektivitdt. Literarische Formen der
Selbstsorge und der Selbsthermeneutik von Platon bis Montaigne. Tiibingen: Niemeyer 2006,
428f.

9 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, XIl.29, Ubersetzung Flasch, modifiziert: ,Audieram
enim de Antonio, quod ex evangelica lectione, cui forte supervenerat, admonitus fuerit®.



214 Thorsten Lerchner

cian, hdatten die kaiserlichen Bediensteten in einer Gartenhiitte ,ein Buch
gefunden mit der Lebensbeschreibung des Antonius“10. Die Hagiografie
habe sie dermafden tief beriihrt, dass sie alles stehen und liegen lieflen, um
nicht langer dem Kaiser zu dienen, sondern Gott; man ,las und wurde ver-
wandelt“11,

Die Bekehrungsszene setzt sich demnach zusammen aus dem aufge-
schnappten Erlebnis des Antonius, von dem Augustinus ,gehort“ hat, und
der beilaufigen Anekdote des Pontician, der eigentlich wegen etwas ganz
anderem zu Besuch ist.12 Augustinus greift beim Verstindnis des Erlebnis-
ses im Mailinder Garten auf die Erfahrungen anderer zuriick. Das ,Nimm
und lies’ hort er gefiltert durch den Lebenslauf Fremder. Es erinnert ihn
erstens an die Gefolgsleute des Kaisers, die ein Buch in die Hand bekom-
men, das ihr Leben verdndert, und zweitens an Antonius, der bekehrt
wird, als er zufdllig einer Bibellesung beiwohnt und dort ein Zitat hort, das
perfekt zu seiner Lage passt. Ausgerechnet der Héhepunkt in Augustins
Lebensbeschreibung, die Konversion, speist sich aus der Geriichtekiiche:
Augustinus hat von anderswo gehort, dass..., und zwar von irgendwoher
iiber Antonius und von ,einem gewissen®, also nicht ndher bekannten,
yPontician“13 {iber anonyme kaiserliche Bedienstete. Diese Geriichte steu-
ern die eigene Erfahrung, sogar die eigene Grenzerfahrung; sie bilden die
Folie fiir die Interpretation dessen, was in Mailand passiert.

Augustinus konstruiert die Konversionspassagen extrem feinsinnig. Fiir
geliehenes Verstandnis eignen sich Geriichte so gut, weil sie die Wahrneh-
mung besonders subtil beeinflussen. Geriichte, hat C.G. Jung untersucht, 14
fordern die unauffillige Ubernahme von Erfahrungsmustern, denn Geriichte
sind von Natur aus unscharf und stehen situativen Anpassungen offen. So
entsteht bei Augustinus keine platte Gleichheit von Erfahrungen, sondern
nur Familiendhnlichkeit: Sein Erlebnis in Mailand entspricht sicherlich
nicht ganz genau dem der kaiserlichen Bediensteten oder dem des Monchs
Antonius, wohl aber, und zwar klar erkennbar, beiden im Kern.

Das Fremde mischt sich jedenfalls nicht lediglich in die Produktions-
muster der Bekenntnisse ein und ldsst fremde Worte sprechen. Vielmehr
greift es an einer narrativen Gelenkstelle, der Konversionsszene, in die dar-
gestellten Rezeptionsmuster ein und lasst fremde Ohren héren.

10 AucusTiNus: Confessiones, Buch 8, V1.15, Ubersetzung Flasch: ,invenisse ibi codicem,
in quo scripta erat vita Antonii*.

11 AuGusTINUS: Confessiones, Buch 8, V1.15: legebat et mutabatur®,

12 Vgl. AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, V114, Ubersetzung Flasch: ,Ich weif nicht
mehr, was er von uns wollte (nescio quid a nobis volebat)*.

13 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, V1.14: ,Ponticianus quidam®.

14 vgl. JuNG, Carl Gustav: Ein Beitrag zur Psychologie des Geriichts, in: RIKLIN, Franz/
JUNG-MERKER, Lilly/RUF, Elisabeth (Hgg.): C.G. Jung Gesammelte Werke. Band 4: Freud und
die Psychoanalyse. Ziirich: Rascher 1969, 41-57, hier 52.



Rhetorik der Innerlichkeit 215

Das fordert nach Erklarung. Die naheliegendste ist: Autoritdt. Diese Deu-
tung funktioniert auf den ersten Blick gut beim Einsatz der vielen Bibelzi-
tate, denn was liegt ndher fiir einen Kirchenvater, als sich Legitimation
und Kontext fiirs eigene Schreiben durch Bibelverweise zu verschaffen. Die
Deutung funktioniert weniger gut beim Riickgriff auf die Hofbeamten und
Antonius. Natiirlich sind auch Bekehrte Autoritdten - aber im Vergleich
zum Bibelwort weit geringere. Obendrein hdngt deren Ansehen in Augus-
tins Narration von der Verldsslichkeit der Informanten ab, und wahrend
Pontician als hoher Beamter!$ ein gewisses Grundvertrauen geniefdt, fehlt
fir die Antonius-Geschichte komplett die Quellenangabe.

Vollends scheitert die Einstufung der Verweise als Autoritdtsargumen-
te, sobald ein Blick auf die letzten Seiten von De Magistro fdllt. Dort ent-
puppt sich Augustinus als radikaler Sprachskeptiker: ,Der Mensch wird
durch Worte lediglich dazu aufgefordert zu lernen“.16 Worte besitzen an
sich keine Kraft. Ob ein Lerneffekt eintritt, ist davon abhangig, ob die Worte
,im Inneren“1” von Rezipientinnen und Rezipienten auf Resonanz stoflen.
Diese Sprachphilosophie lisst sich anhand der Bekenntnisse direkt anschau-
lich machen: Tieftraurig sitzt Augustinus vor der Konversion unter dem
Feigenbaum; ,Strome“ von Trdnen ,brachen hervor aus meinen Augen“18,
,bittere Zerknirschung im Herzen“!®. So sehr niedergeschlagen ist er des-
wegen, weil er sich redlich bemiiht, zum christlichen Leben zu finden: Er
meditiert, er fiihrt Gesprache - und natiirlich liest er die Bibel, rauf und
runter, ,mit grofdtem Eifer“20 und viel Erkenntnisgewinn. Augustinus kann
mittlerweile iiber Gott reden ,wie ein Fachmann“21. Jedoch fruchtet das
alles nichts und bringt ihn dem christlichen Lebensstil kein bisschen na-
her. Eine besondere Kraft des biblischen Wortes macht sich hier nicht be-
merkbar. Das liegt daran, wie Pontician bei seinem Bericht iiber die beiden
Hofbeamten extra betont, dass die Verwandlung innen geschieht: ,mutaba-
tur intus“22, heifdt es dort - man ,verwandelte sich innerlich“. Worte dage-
gen bleiben duferlich, ihnen wohnt keine Kraft zur Uberzeugung inne.
Deswegen konnen sie, generell, keine Autoritat beanspruchen.

15 vgl. AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, V1.14, Ubersetzung Flasch: ,Obwohl er ein Afri-
kaner war, bekleidete er ein wichtiges Amt beim Kaiserhof (in quantum afer, praeclare in pa-
latio militans)*.

16 AUGUSTINUS, Aurelius: De Magistro = Der Lehrer. Paderborn: Schoningh 2002, §45,
Ubersetzung Fuhrer: ,verbis [...] admoneri hominem, ut discat*.

17 AUGUSTINUS: De Magistro, §45, Ubersetzung Fuhrer: ,intus®.

18 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, XI1.28, Ubersetzung Flasch: ,proruperunt flumina
oculorum meorum®,

19 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, X11.29, Ubersetzung Flasch: ,amarissima contritio-
ne cordis mei*.

20 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 7, XX1.27, Ubersetzung Flasch: ,avidissime*,

21 AuGUSTINUS: Confessiones, Buch 7, XX.26, Ubersetzung Flasch: ,Garriebam plane qua-
si peritus”.

22 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, V1.15.



216 Thorsten Lerchner

Autoritatsargumente stellen keine sinnvolle Kategorie dar, um Augus-
tins Rhetorik zu analysieren. Der Stilfigur fehlt sprachphilosophisch die
Grundlage. Es muss eine andere Erklarung her fiir die Unmengen an Zita-
ten und Anspielungen in den Bekenntnissen.

Diese Erklarung will ich suchen, und zwar suche ich sie nicht bei klassi-
schen Stilmitteln, sondern in der poststrukturalistischen Literaturtheorie.
Die besitzt seit den Siebzigerjahren des vergangenen Jahrhunderts ein aus-
gekligeltes Instrumentarium fiir die Beschreibung von literarischen Bezug-
nahmen unter dem Fachwort ,Intertextualitdt’. Den Begriff hat die franzo-
sische Linguistin Julia Kristeva 1967 in ihrem Aufsatz Bachtin, das Wort,
der Dialog und der Roman gepragt. ,[J]leder Text“, schreibt sie dort, ,baut
sich als Mosaik von Zitaten auf, jeder Text ist Absorption und Transfor-
mation eines anderen Textes“, und genau um dieses Phanomen gehe es bei
der ,Intertextualitdt“?3. ,Text' bedeutet fiir Kristeva jede sprachliche Aussa-
ge und umfasst sowohl ganze Biicher wie auch einzelne Satze im selben
Werk. Heutzutage wird ,Intertextualitdt® oft als Schlagwort24 fiir externe
»Text-Text-Beziehungen“ verstanden, wofiir Zitate und Parodien exempla-
risch sind.25 Im urspriinglichen Sinne Kristevas verstehe ich unter dem
Terminus technicus ,Intertextualitdt’ aber nicht nur Verweise zu anderen
Texten im strengen Sinne, also textexterne Referenzen wie die vielen Bibel-
anspielungen bei Augustinus. Ich meine damit struktural jede Form von
ausgelagerter Bedeutung,?6 das heifdt ebenso textinterne Verweise wie den
Bezug zu Pontician und Antonius in der Konversionsszene.

Mein Anliegen umfasst daher insgesamt die intertextuelle Strategie in
den Bekenntnissen. Methodisch folge ich zum Teil dem amerikanischen
New Criticism, einer dlteren literaturwissenschaftlichen Richtung, die das
Staunen angesichts der Genialitdt eines Werkes mit dessen funktionaler
Analyse und abstrakter Deutung vereinigt.2” Meine Kernfragen lauten,

23 KRISTEVA, Julia: Bachtin, das Wort, der Dialog und der Roman, in: IHWE, Jens (Hg.):
Literaturwissenschaft und Linguistik, Band 3. Frankfurt am Main: Athendum 1972, 345-375,
hier 348.

24 vgl. zum schillernden Begriff ALLEN, Graham: Intertextuality, 2. Auflage. New York:
Routledge 201, 2.

25 Vgl. BERNDT, Frauke/TONGER-ERK, Lily: Intertextualitdt. Eine Einfiihrung. Berlin: ESV
2013, 7;12; ACZEL, Richard: Intertextualitdt und Intertextualitdtstheorien, in: NUNNING,
Ansgar (Hg.): Metzler-Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansdtze, Personen, Grundbegrif-
fe, 5. Auflage. Stuttgart: Metzler 2013, 349-351.

26 Vgl. dhnlich ALLEN: Intertextuality, 5, mit demselben Ziel, den Geist und nicht blof
den Buchstaben des intertextuellen Verfahrens zu erfassen: ,Intertextuality seems such a use-
ful term because it forgrounds notions of relationality, interconnectedness and interdepen-
dence”.

27 Vgl. FRYE, Northrop: Anatomy of Criticism. Princeton, New Jersey: Princeton Univer-
sity Press 1957, 88: ,Still, there is a genuine mystery in art, and a real place for wonder. [...]
But I feel that literary data are in the long run only explicable within criticism, and I am
reluctant to explain literary facts by [...] clichés®. Vgl. zur Ubersicht iiber den New Criticism
EAGLETON, Terry: Einfiihrung in die Literaturtheorie, 5. Auflage. Stuttgart: Metzler 2012, 54-65.



Rhetorik der Innerlichkeit 217

erstens: Welche rhetorischen Effekte erzeugt Augustinus mit der Intertex-
tualitdt? Das entspricht der traditionellen funktionalistisch-analytischen
Ausgangsfrage des New Criticism.28 Und zweitens, als genuin philosophi-
sches Erkenntnisinteresse: Welche Einsichten lassen sich aus dieser eigen-
willigen kiinstlerischen Komposition gewinnen, die eine autobiografische
Bekenntnisschrift ins Spannungsfeld zwischen Authentizitdt und Inszenie-
rung stellt?

Fiir ein tieferes Verstindnis von Augustins Poetik sind drei Modelle der
Intertextualitatstheorie aufschlussreich, die alle drei jeweils mit unter-
schiedlichen Theoretikern verbunden sind: Das ist erstens Intertextualitdt
als Eisberg, der Ansatz des amerikanischen Romanisten Michael Riffaterre.
Zweitens Intertextualitdt als semantisches Prisma, der Grundgedanke des
russischen Literaturwissenschaftlers Michail Bachtin. Und drittens Inter-
textualitdt als ,Tod des Autors’, die heute in der Literaturwissenschaft weit-
verbreitete rezeptionsdsthetische Theorie des franzdsischen Philosophen
Roland Barthes.

Syllepsis heifdt die 1980 erschienene Ausarbeitung Riffaterres zur Inter-
textualitdt. Ihr Titel bedeutet ,Zusammenfiigung“ (altgriechisch cOAANY1g).
Riffaterre vertritt namlich die Ansicht, dass jeder Text eine zusammenge-
fugte ,sequence of presuppositions“?? ist, eine, frei iibersetzt,30 ,Abfolge
von ausgelagerten Bedeutungen®3!. Literarische Bedeutung resultiere nicht
nur daraus, dass man Worte zu Sitzen kombiniert, sondern jeder einzelne
Satzbestandteil verdichte weiteren Inhalt. Hier kommt Riffaterres Eisberg-
modell ins Spiel: ,In literarischen Schriften entspricht jedes lexikalische
Element der Spitze eines Eisberges, einem lexikalischen Komplex, dessen
gesamtes semantisches System komprimiert ist in dem einen Wort, aus
dem es ausgelagert wird“32. Ein Wort, ein Satz, ein Werk hat demnach nicht
nur einen einfachen ,Sinn“ - ,meaning“33 -, sondern eine ausufernde ,Be-

28 Vgl. dies als typische Ausgangsfrage des New Criticism bei FEDERICO, Annette: En-
gagements with Close Reading. London: Routledge 2016, 31: ,So the questions [...] begin with
the how of literature: how does the poem [hier in der Bedeutung von ,Werk’, T.L.] work, how
does its meaning get communicated through the arrangement of the particular words and
sounds in this order on the page or screen”.

29 RIFFATERRE, Michael: Syllepsis, in: Critical Inquiry 6,4 (1980), 625-638, hier 627.

30 Wortlich lautet die Ubersetzung ,Abfolge von Voraussetzungen“. Mit Blick auf die Be-
standteile des lateinischen ,praesuppositio’ und Riffaterres Argumentationsrichtung lautet
die Ubersetzung der Phrase ,sequence of presuppositions“ exakter ,Abfolge von bestehen-
den [semantischen] Unter-Stellungen“ und dementsprechend frei: ,Abfolge von ausgelager-
ten Bedeutungen®. :

31 vgl. RIFFATERRE: Syllepsis, 627, wo eine dhnliche Phrase vorkommt: ,[...] wobei jedes
bedeutungstragende Wort anderswo befindliche Wortgruppen zusammenfasst“ (,with each
significant word summarizing the syntagm situated elsewhere [Kurs. T.L.]“).

32 RIFFATERRE: Syllepsis, 627: ,In literary writing every lexical element is the tip of an ice-
berg, of a lexical complex whose whole semantic system is compressed within the one word
that presupposes it".

33 RIFFATERRE: Syllepsis, 638.



218 Thorsten Lerchner

deutung” - ,significance“34 -, indem in jeder textuellen Einheit samtliche
lexikalischen und sozialen Verkniipfungen mitschwingen. Das heifdt, um
im Eisberg-Bild zu bleiben, gleichsam ,unter der Oberfldche’ des manifes-
ten Wortes existiert eine Fiille von implizit Mitgesagtem. Worte verweisen
stets auf andere Worte. Mit seinem Eisbergvergleich 16st sich Riffaterre
vom bilateralen Zeichenmodell Saussures, das sich durch klare ,Eins-zu-
Eins-Beziehung[en]“35 auszeichnet: Jeder Signifikant, jedes bezeichnende
Element, ist im klassischen Strukturalismus genau einem Signifikat zuge-
ordnet, einem einzigen bezeichneten Element. Das Lautbild ,Baum®“ -
Saussures eigenes beriihmtes Beispiel - bedeutet nichts als die Dingvorstel-
lung ,Baum®.3¢ Bei Riffaterre hingegen bilden die Signifikanten eine Kette,
weil jedes bezeichnende Element unmittelbar aufs nachste hingleitet. Die
relative Richtigkeit dieses Modells zeigt sich schon daran, dass man sich
bei Saussures Beispiel sofort unwillkiirlich fragt: ,Welcher Baum eigentlich
genau?‘, und sich so ins Netz des sprachlichen Kontextes verfangt.

Die Folgen des Signifikantengleitens fiir die Signifikate, also die Gegen-
standsvorstellungen, hat Bachtin sehr viel ausfiihrlicher herausgearbeitet
als Riffaterre. Bachtins Bild fiir die Effekte ausgelagerter Bedeutung ist in
Das Wort im Roman von 1965 ein Prisma: ,Wenn wir uns [...] die Ausrich-
tung auf den Gegenstand eines [...] Wortes in der Art eines Strahls vorstel-
len, dann wird das lebendige und unwiederholbare Spiel der Farben und
des Lichts in den Facetten des von ihm erbauten Bildes“37 gebrochen. Das
Gleiten der Signifikanten, auf das sich Riffaterre konzentriert, lasst beim
Signifikat ,die Facetten seines Bildes spielen“. Die Gegenstandsvorstellung
flimmert dadurch, wird ,facettiert, wie Bachtin schreibt, und ein ,komple-
xer Akt kommt zum Vorschein, wie das Wort seinen Gegenstand be-
stimmt.38 Es entsteht ein Verwisch-Effekt fiir simtliche klare Bedeutung,
denn ,in jedem Wort sind die kontextuellen (gattungsspezifischen, ten-
denziésen, individuellen) Oberténe unvermeidlich“39.

Flir mein Ziel, Augustinus besser zu verstehen, ist entscheidend, dass
das Ganze massive Auswirkungen auf die Autoritat und Authentizitit von
Aussagen mit sich bringt: Das gesprochene und geschriebene Wort, sobald
es in die Welt gelangt, geht nach Bachtin ,in die[] [...] erregte und ge-
spannte Sphdre der fremden Worter, Wertungen und Akzente ein, [...] ver-
schmilzt mit den einen, stofdt sich von den anderen ab, tiberschneidet sich

34 RIFFATERRE: Syllepsis, 638.

35 RIFFATERRE: Syllepsis, 625: ,one-to-one relationship“.

36 Vgl. SAUSSURE, Ferdinand de: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft, 3. Auf-
lage. Berlin: De Gruyter 2001, 78.

37 BACHTIN, Michail: Das Wort im Roman, in: GRUBEL, Rainer (Hg.): Die Asthetik des
Wortes. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1979, 154-300, hier 170.

38 Vgl. BACHTIN: Das Wort im Roman, 170.

39 BACHTIN: Das Wort im Roman, 18s.



Rhetorik der Innerlichkeit 219

mit dritten“40. Was ein Wort bedeutet, liegt demnach in keiner auktorialen
Hand, sondern wird in der ,Seele des Horers“4! mit dem gesamten ,sozio-
ideologischen“42 Kontext ausgehandelt, ohne dass dieser Prozess zu einem
definitiven Ende gelangt, wo die Bedeutung endlich kristallisiert und der
Gegenstand dingfest wire. Alle Bedeutungszuschreibungen, alle scheinbar
spruchreifen Interpretationen, entpuppen sich als Momentaufnahmen von
uniiberschaubar komplexen sprachlichen Konnexen - ein Modell, das we-
nig spdter Jean-Frangois Lyotard ausbuchstabiert als stindige singuldre
Sinnproduktionen in einem ,unaufhérliche[n], unendliche[n], stets verla-
gerte[n], verschobene[n], dezentrierte[n] Proze3“43. Uber die infiniten Ver-
bindungsmoglichkeiten der Worter und Satze macht man sich lediglich ir-
gendwann keine Gedanken mehr, entweder weil der Alltag pragmatische Ab-
kiirzung fordert oder weil, ganz allgemein, unendliche Deutungsarbeit nicht
fiir endliche Wesen taugt. Das heif3t keineswegs, dass sich solche im Prinzip
ungreifbaren Effekte nicht schriftstellerisch verwerten lassen. Bachtin spricht
von ,kiinstlerisch intendierten Resonanzen“44, also bewussten Intertextua-
litaitstechniken. Er verortet diese im modernen Roman, in der Polyphonie
von unzuverldssigen Erzdhlinstanzen und in idiosynkratischen Figuren-
stimmen, deren Aussagen sich fortsetzen, spiegeln, relativieren und gegen-
seitig beantworten.45 Ich verorte sie bereits bei Augustinus, in der Seltsam-
keit, beim Sprechen und Horen mithilfe des Fremden ganz offensichtlich
das Eigene zu unterminieren.

Seit der Entdeckung intertextueller Dynamiken ist die Kategorie des
linguistisch Eigenen, des ,eigenen Wortes’, verstarkt in den Blick geraten.
Die Gegenstandsvorstellungen gelangen laut Intertextualitdtstheorie in ei-
nen freien Aushandlungsraum. Dort verweist ein Wort aufs nachste, die
Gegenstiande verschwimmen und eigentlich besteht keine auktoriale Ver-
figungsmacht mehr. Auf den letzten der drei Theoretiker, die ich anspre-
chen will, auf Roland Barthes, wirkt vor allem diese letztere Einsicht epo-
chemachend: Sie ldute den ,Tod des Autors“ ein, wie der gleichnamige
Aufsatz von 1967 behauptet. ,Heute wissen wir®, so Barthes dort, ,,dass ein
Text nicht aus einer Reihe von Wortern besteht, die einen einzigen [...]
Sinn enthiillt (welcher die ,Botschaft’ des Autor/s] [...] wire), sondern aus
einem vieldimensionalen Raum, in dem sich verschiedene Schreibweisen

40 BACHTIN: Das Wort im Roman, 169.

41 BACHTIN: Das Wort im Roman, 173.

42 BACHTIN: Das Wort im Roman, 170.

43 Vgl. LYOTARD, Jean-Frangois: Bemerkungen iiber die Wiederkehr und das Kapital, in:
DERS.: Intensitdten. Merve: Berlin 1978, 15-34, hier 19. Vgl. zur historischen Bahnung dieser
Idee bei Nietzsche LERCHNER, Thorsten: Willensmetaphysik. Ideengeschichtliche Untersu-
chung zu den Wurzeln des modernen Menschenbildes. Freiburg i.Br.: Alber 2021, 103-172.

44 BACHTIN: Das Wort im Roman, 171.
45 Vgl. ausfiihrlich BACHTIN: Das Wort im Roman, 155-168, 170f.



220 Thorsten Lerchner

[...], von denen keine einzige originell ist, vereinigen und bekampfen“. Der
Autor oder die Autorin habe lediglich die Macht,

»die Schriften zu vermischen, und sie miteinander zu konfrontieren, ohne sich
jemals auf eine einzelne von ihnen zu stiitzen. Wollte er [oder sie] sich aus-
driicken, sollte [man] wenigstens wissen, dass das innere ,Etwas‘, das [man]
,ibersetzen‘ mochte, selbst nur ein zusammengesetztes Worterbuch ist, dessen
Woérter sich immer nur durch andere Wérter erklaren lassen [...]“46

- ein endloser, entpersonlichender Vorgang. Barthes zeigt, wie Autorinnen
und Autoren im eigenen Text verschwinden: ,Das Ich, das den Text
schreibt®, heifdt es an anderer Stelle griffig, ,ist immer nur ein Papier-
Ich“47, und dieses Ich 16st sich auf in intertextuellen Beziigen.

Eisberg- und Prismenmodell sowie der Tod des Autors, das heifit, tech-
nischer gesprochen, die Phanomene des Signifikantengleitens, des unschar-
fen Signifikats sowie der Entmachtung der Autoreninstanz, bilden das theo-
retische Geriist fiir die Untersuchung der trickreichen Rhetorik, die Augus-
tinus in den Bekenntnissen verwendet.

Auf die richtige Spur, worauf bei Augustinus unter diesen Stichworten
zu achten ist, fihrt indessen ein anderer literarischer Text, und zwar
Helene Hegemanns Roman Axolotl Roadkill aus dem Jahr 2010. Bekannt
geworden ist das Buch vor allem durch die Skandalgeschichte, die mit ihm
verbunden ist. Man kann sie bequem online nachlesen.48 Mich interessiert
lediglich die besondere Asthetik des Textes: Erstens steht im Nachwort
explizit, ,[d]ieser Roman folgt in Passagen dem dsthetischen Prinzip der
Intertextualitat“4®. Zweitens, noch wichtiger, geschieht eine poetologische
Autoreflexion dieses Prinzips innerhalb der Narration, so dass von dort aus
Licht auf Augustins rhetorische Taktik fallt.

Hegemanns Roman bedient sich genauso bewusst wie Augustins Auto-
biografie intertextueller Versatzstiicke. Die Philosophie dahinter sprechen
die Hauptpersonen des Romans, die Jugendliche Mifti und ihr Bruder
Edmond, beim Telefonieren allegorisch aus. Die Unterhaltung lohnt sich
in Gdnze anzufiihren:

»]a, hallo, Edmond, wann kommst Du denn?«

»Keine Ahnung, ich bin gerade bei Luther in dem Store in der Alter Schon-
hauser [...]«

»Und wann kommst du wieder?«

46 BARTHES, Roland: Der Tod des Autors, in: JANNIDIS, Fotis u.a. (Hgg.): Texte zur Theorie
der Autorschaft. Stuttgart: Reclam 2000, 185-193, hier 190.

47 BARTHES, Roland: Vom Werk zum Text, in: KAMMER, Stephan/LUDEKE, Roger (Hgg.):
Texte zur Theorie des Textes. Stuttgart: Reclam 2005, 40-51, hier 47.

48 Vgl. z.B. HUGENDICK, David: , Total gedankenlos und egoistisch“.
https://www.zeit.de/kultur/literatur/2010-02/hegemann-blogger-plagiat (08.05.2021).

49 HEGEMANN, Helene: Axolot! Roadkill. Miinchen: btb 2020, 208.



Rhetorik der Innerlichkeit 221

»Das weif8 ich nicht genau, jetzt sind gerade Dingsda und Kleini gekommen,
du weifdt schon, dieser Typ da mit der Freundin, die immer irgendwas durch-
setzen will - Is it mixed by you? It’s mixed like shit! Berlin is here to mix every-
thing with everything, Alter!«

»Ist das von dir?«

»Berlin is here to mix everything with everything, Alter? Ich bediene mich
tiberall, wo ich Inspiration finde und befliigelt werde, Mifti. Filme, Musik,
Biicher, Gemalde, Wurstlyrik, Fotos, Gesprdche, Traume...«

»Straflenschilder, Wolken...«

»...Licht und Schatten, genau, weil meine Arbeit und mein Diebstahl authen-
tisch werden, sobald etwas meine Seele beriihrt. Es ist egal, woher ich die
Dinge nehme, wichtig ist, wohin ich sie trage.«

»Es ist also nicht von dir?«

»Nein. Von so ‘nem Blogger.

»Aber wann kommst du denn?«

»Ja, das weifd ich halt noch nicht so genau, vielleicht bald.«

»Wann denn?«

»Bald. Vielleicht auch gleich.«

»Wie jetzt?«

»Ja, gleich, sofort.«

»0.k., tschiis.«50

Zwei Erkenntnisse lassen sich aus diesem Auszug gewinnen: Einmal ist
nicht die Herkunft von Wértern ausschlaggebend, sondern der persénliche
Bezug zu ihnen - sie miissen, wie es heifdt, die ,Seele beriihr[en]“. Damit
tut sich jenseits des Zeichenmodells gleitender Signifikanten - Riffaterres
Fokus - und verwaschener Signifikate - Bachtins Perspektive - eine iiber-
geordnete Ebene existenzieller Identifikation mit etwas Gesagtem auf: ein
lebendiges Sich-zu-eigen-Machen von noch so, im semiotischen Sinne,
schwammigen Aussagen. Fiir solchen personlichen Bezug gibt es einen
klassischen Begriff in der christlichen Philosophie,5! ndmlich den des ,in-
neren Menschen’ oder den der ,Innerlichkeit’.52 Davon redet auch Augus-

50 HEGEMANN: Axolotl Roadkill, 13f.

51 vgl. KOBUSCH, Theo: Christliche Philosophie. Die Entdeckung der Subjektivitit. Darm-
stadt: WBG 2006, 69: ,Was [...] die christliche Philosophie in diesem Zusammenhang iiber
den Platonismus hinausgehend leistet, ist die Erkenntnis vom grundlegenden und umfassen-
den Charakter der Lehre vom inneren Menschen. Hier wird die Innerlichkeit erstmals als
Prinzip gedacht®.

52 Die anthropologische Annahme dahinter ist die, dass der Mensch im Anschluss an
2 Kor 4,16 als Grenzganger lebt, das heift sowohl duerer wie auch innerer Mensch ist. Das
wird laut Augustinus haufig iibersehen: ,Der innere und der duflere Mensch sind nicht einer
[...], und dennoch wird von beiden nicht als von zwei Menschen, sondern als von einem
gesprochen (,homo interior et homo exterior non sint unum [...], utrumque tamen simul non
homines duo sed unus dicitur” [AUGUSTINUS, Aurelius: Epistula 238, in: GOLDBACHER, Alois
(Hg.): Aurelius Augustinus: Epistulae (ep. 185-270) (= CSEL 57). Wien: Tempsky 191, 533-
556, hier 541]). Vgl. zu diesem Gedanken ausfiihrlich am Beispiel der Lehre Kierkegaards
LERCHNER, Thorsten: Die Anthropologie des impliziten Lesers. Zur christlichen Philosophie in
den Reden Séren Kierkegaards, in: FZPhTh 67 (2020), 278-298.



222 Thorsten Lerchner

tinus: In De Magistro schreibt er, der wahre ,Erkenntnisvorgang“ spiele sich
»im Inneren“ ab.s3 ,[D]rauflen werde zwar gesprochen, und dort, lasst
sich hinzufiigen, gelten die poststrukturalistischen Gesetze der Bedeutungs-
diffusion. Innen hingegen werde verstanden, und zwar dann, wenn Ler-
nende ,fiir sich“ fest-stellen - wortwortlich im Sinne einer persénlichen
Bedeutungsfixierung -, ,ob das Gesagte wahr ist“.54 Diese Wahrheit meint
keine endgiiltige objektive Richtigkeit, denn letztere zerstaubt in der Ope-
rationalitdt der dezentrierten semiotischen Netzwerke, wo sich keine feste
Bedeutung, ,kein transzendentales oder privilegiertes Signifikat‘, wie
Derridas Ausdruck dafiir lautet, stabil hdlt.55 Vielmehr ist die eigene ,in-
nere Wahrheit“5¢ gemeint, ob man mit dem Gehdrten personlich etwas an-
fangen kann oder nicht, das heifft, ob es einen innerlich beriihrt oder
nicht.

Auflerdem steckt eine tiefe Problemsensitivitit im Romanabschnitt von
Hegemann. Um sie zu entdecken, diirfen die letzten Zeilen nicht als fort-
gesetzter Appell des Gesprachsanfangs verstanden werden, wo Mifti quen-
gelt, ihr Bruder mége endlich heimkommen. Wenn man stattdessen das En-
de des Telefonates in die poetologische Autoreflexion integriert, stellt
Mifti am Ende die maf3gebliche Frage an einen Autor, der sich bewusst in-
tertextueller Techniken bedient: ,Aber wann kommst Du denn?“, interpre-
tiert als Bitte um Auskunft, wo denn etwas Authentisches zu finden sei in
den geliehenen Textversatzstiicken. Diese Schwierigkeit - ganz im Sinne
Barthes’ - wiegt natiirlich umso mehr bei einer Autobiografie, wie sie
Augustinus verfasst. Die Antwort, die Edmond auf Miftis Frage gibt, ist
hochst konsequent: Er komme ,vielleicht bald®, ,[v]ielleicht auch gleich®,
,sofort, sei also moglicherweise irgendwie schon da - seine Aussage wirkt
auffillig durcheinander und nichtssagend. Die Beliebigkeit ist verstandlich
unter der Voraussetzung der christlichen Lehre, dass Authentizitdt in der
Innerlichkeit des personlichen Bezugs besteht. Denn der angeblich person-
liche Bezug der Autorin oder des Autors niitzt der Leserin oder dem Leser
wenig: vielleicht ist er da, vielleicht auch nicht, ganz dhnlich wie sich
Edmond gegeniiber Mifti ausweichend dufdert. Edmond kann seine inner-
liche Verbundenheit mit den geliehenen Passagen iiber den kulturellen
Schmelztiegel Berlin - ,mix everything with everything“ - weder schriftlich
noch miindlich beweisen.

Personlicher Bezug lasst sich prinzipiell nicht in Text transportieren; es
handelt sich um keine kommunizierbare Kategorie. Das hat der belgisch-

53 Vgl. AUGUSTINUS: De Magistro, §45, Ubersetzung Fuhrer: ,cognitionis; ,intus",

54 Vgl. AUGUSTINUS: De Magistro, §45, Ubersetzung Fuhrer: ,foris“; ,aqud semetipsos;
yutrum vera dicta sint",

55 Vgl. DERRIDA, Jaques: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissen-
schaften vom Menschen, in: DERS.: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1976, 422-442, hier 425.

56 AUGUSTINUS: De Magistro, §45, Ubersetzung Fuhrer: ,interiorem [...] veritatem*.



Rhetorik der Innerlichkeit 223

amerikanische Literaturwissenschaftler Paul de Man in seinem Sammel-
band Allegorien des Lesens 1979 mithilfe von vielen Beispielen herausge-
stellt. Es liege ein ,semiologische[s] Ratsel“ vor, dass ,.es unméglich ist, mit
Hilfe grammatischer oder anderer sprachlicher Hinweise“, das heif3t nur an-
hand von Worten, ,zu entscheiden, welche [von mehreren] [...] Bedeutun-
gen den Vorrang hat“.57 Sobald Augustinus folglich in der Bekehrungs-
szene jubelt, ,du”, Gott, ,hast mich so zu dir bekehrt“s8, ,sofort, als ich den
Bibelabschnitt zu Ende gelesen hatte“S?, ist es problemlos mdglich, darin
den aufrichtigen Bericht eines Gottbegeisterten zu horen. Oder man ver-
nimmt eine hohle Phrase, die fremdes Gotteslob nachahmt, um die Bekeh-
rungsgeschichte zu stilisieren, weil formelhafte Geschichten damals wie
heute besser beim Publikum ankommen: tiefe Verzweiflung - groffes Wun-
der - radikale Wandlung. In Bezug auf Augustinus, den ehemals hochst er-
folgreichen Rhetor,¢0 liegt dieser Verdacht tiberhaupt nicht fern. Fest steht:
Wenn Augustinus inmitten seiner Konversionsszene iiber Antonius erzahlt,
»,[d]ieser Spruch®, also der Bibelspruch, den Antonius zufallig horte, ,habe
ihn sofort [...] bekehrt“61, existiert eine gewisse Analogie zwischen dessen
fremdem und Augustins eigenem Bericht. Einerseits konnte demnach die
Authentizitit der Konversion Augustins in der Intertextualitit zu Antonius
verschwinden. Andererseits muss diese Beobachtung gar nichts in dieser
Richtung bedeuten, denn Augustinus kann nichts dazu, dass sich die uner-
griindlichen Wege des Herrn manchmal dhneln.

De Man beschreibt dieses Phinomen so, dass ,zwei vollig kohdrente,
aber vollig inkompatible Lektiiren bestehen, die sich auf eine eindeutige
,grammatische Struktur“ beziehen. Der ,rhetorische[] Modus“ dieser gram-
matischen Struktur konne allerdings die ,Stimmung“ einer Aussage oder
eines gesamten Werks ins Gegenteil verkehren.62 De Mans sehr einfaches
Beispiel fiir den Unterschied zwischen Grammatik und Rhetorik ist eine
Eheszene: ,Von seiner Frau gefragt, ob er seine Bowling-Schuhe driiber
oder drunter geschniirt haben will, antwortet Archie Bunker mit einer Fra-
ge: ,Was is’ der Unterschied?“¢63 Als ihm seine Ehefrau den Unterschied
ausfiihrlich erklart, reagiert er mit einem Wutanfall, denn er wollte eigent-

57 DE MAN, Paul: Allegorien des Lesens. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1988, 4o.

58 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, XII.30, Ubersetzung Flasch: ,Convertisti [...] me ad
te.

59 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, XIl.29, Ubersetzung Flasch, modifiziert: ,Statim
[...] cum fine huiusce sententiae®.

60 Vgl. zum rhetorischen Talent Augustins TOMLIN, Roger Simon Quin: Spes Saeculi. Au-
gustine’s Worldly Ambition and Career, in: VESSEY, Mark (Hg.): A Companion to Augustine.
Malden, MA u.a.: Blackwell 2012, 57-68.

61 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, XII.29, Ubersetzung Flasch: ,et tali oraculum con-
festim ad te esse conversum®.

62 Vgl. DE MAN: Allegorien des Lesens, 42.

63 DE MAN: Allegorien des Lesens, 38.



224 Thorsten Lerchner

lich sagen ,,,Ich pfeif’ auf den Unterschied. ““¢4 Doch, so de Man, ,wir kon-
nen nicht [...] aus seiner Grammatik erschliefRen, ob er ,wirklich‘ wissen will,
,was‘ der Unterschied ist, oder ob er uns nur zu verstehen gibt, daf¥ wir
tiberhaupt nicht versuchen sollten, es herauszufinden.“65 Bei diesen Mog-
lichkeiten gibt es keine Polysemie, es handelt sich nicht um zwei einander
bereichernde Verstdndnisse, die eine doppelte Perspektive auf die eine ein-
zige Wahrheit der Aussage werfen wiirden. Stattdessen liegt eine Aporie
vor, die harte Unvertraglichkeit der Moglichkeiten. Und ,wir konnen mit
keinem Mittel eine giiltige Entscheidung {iber die Prioritit einer der beiden
Lektiiren tiber die andere herbeifiihren®.66

Text hat, allgemein gesprochen, keine Innerlichkeitsdimension, keinen
Platz fiir auktoriale Intention.6” Er bildet eine in sich geschlossene Zei-
chenwelt, die entstanden ist durch eingeschliffene Tropen - habitualisierte
Redewendungen, von denen man félschlicherweise annimmt, sie besafen
echte Reprasentationsfunktionen und konnten Intimes oder Privates aus-
driicken.s8 Alle Sprache ist figurativ — sie kommt nicht aus dem Herzen,
sondern aus einem mentalen Phrasenlexikon. Authentisches oder Personli-
ches in einem Text zu erkennen ist letztlich Projektionsleistung von Ad-
ressatinnen und Adressaten.

Augustinus ist diese Problematik vollig klar. Er weif genau, dass erst Re-
zipientinnen und Rezipienten durch ihre eigene Personlichkeit einen Text
zum Leben erwecken: ,[W]em erzdhle ich das“,6® fragt er in den Bekennt-
nissen — und antwortet: ,[M]einem Geschlecht [...], damit wir, ich und jeder,
der das liest, bedenken, aus welcher Tiefe man zu dir rufen darf,70 auf
dass ,Herz“ und ,Leben” beriihrt werden.”!

64 DE MAN: Allegorien des Lesens, 39.

65 DE MAN: Allegorien des Lesens, 39.

66 DE MAN: Allegorien des Lesens, 42.

67 Auch HIRSCH, Eric Donald: Prinzipien der Interpretation. Miinchen: Fink 1972, ein be-
geistertes und lesenswertes Pladoyer fiir die Autorenintention als Fixpunkt in der Literatur-
wissenschaft, entkommt diesem Prinzip nicht. Hirschs Losung: ,[R]ichtige[] Interpretation”
via auktorialem Sinn fuflt auf dem ,Konsensus“ der Fachwissenschaftlerinnen und Fachwis-
senschaftler (g9). Interpretation entpuppt sich also auch hier als undenkbar ohne Rezipien-
tinnen und Rezipienten, die aus Texten den Autor konstruieren.

68 Vgl. ausfiihrlich anhand von Nietzsches Sprachkritik herausgearbeitet DE MAN: Allego-
rien des Lesens, 146-163.

69 Vgl. zu dieser Frage aus Sicht der Subjektkonstitutionstheorie LERCHNER, Thorsten:
Die Begeisterung des Augustin - Subjektkonstitution und Christentum, in: Perspektiven der
Philosophie 47 (2021), 83-104.

70 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 2, 111,5, Ubersetzung Flasch: ,Cui narro haec? [...] ge-
neri meo [...] [u]t videlicet ego et quisquis heac legit cogitemus, de quam profundo claman-
dum sit ad te“.

71 vgl. direkt im Anschluss ans letzte Zitat AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 2, 1115, Uber-
setzung Flasch: ,Et quid propius auribus tuis, si cor confitens et vita ex fide est (,Und was

ist ndher als deine Ohren, wenn ein Herz bekennt und ein Leben aus dem Glauben gefiihrt
wird"“).



Rhetorik der Innerlichkeit 225

Die Bekenntnisschrift entsteht aus dieser Synergie zwischen Text und
Publikum. An sich sind Werke Sammelsurien lexikalischer, aufderlich-un-
personlicher Ausdriicke - voll von seelenlosen Buchstaben. Und an sich
sind Leserinnen und Leser Wesen, deren innerliche Bewusstseinsstrome
wild umherirren - frei von jedweder sprachlicher Gestaltgebung. Nur durch
den Austausch zwischen Text und Subjekt entsteht das literarische Werk,
nur durch die Reziprozitdt zwischen Werk und Lesenden kommt person-
liche Bedeutung in einen sprachlichen Sinn hinein. Bei Augustinus klingen
Grundgedanken der modernen literarischen Transaktionstheorie Louise
Rosenblatts an.”2 Solche Intuitionen liegen nicht nur seiner Sprachkritik
zugrunde, in der Worte als Anlass zum Verstehen fungieren und Lernen
aktivisch gedacht ist. Sie bilden auch das Fundament einer besonders fas-
zinierenden Episode in den Bekenntnissen selbst. Augustinus betet dort,
seine schlimmsten weltanschaulichen Gegner, die Manichaer, mogen,

ohne dass ich es wiisste, mir zuhoren, damit sie nicht auf den Gedanken ka-
men, ich sagte ihretwegen, was ich zwischen den Psalmversen dir sagte, denn
in Wirklichkeit wiirde ich es gar nicht sagen oder nicht so sagen, wenn ich
fiihlte, dass sie mir zuhorten. Wiirde ich es gleichwohl sagen, so nahmen sie
es nicht auf, wie ich es still zu mir sage.”3

Hier wird die Autorenintention absichtlich ausgeklammert: Die Bedeutung
des Gesagten handeln Text und Rezipientin oder Rezipient aus, ohne dass
der Autor sprachlich zu simulieren versucht, dass er personlich im Text
prasent sei. Denn dass ein Autor auf seine Autoritdt pocht, indem er rheto-
rische Register der Uberzeugung zieht, sprich eindringlich seine Botschaft
lanciert, garantiert keinen Lerneffekt. Mehr noch, die eindringliche Be-
schworung des Publikums lauft Gefahr, ihr Gegenteil zu bewirken, weil
manch einer bei aggressiver Belehrung innerlich auf stur schaltet und der
ganzen Rede erst recht nicht traut.

Aus dieser Not macht Augustinus eine Tugend, und die fiihrt tiefer in
die seltsame Poetik der Bekenntnisse hinein. Namlich gesetzt den Fall, je-
mand habe als Autor oder Autorin prinzipiell keine Verfiigung tiber die In-

72 Vgl. ROSENBLATT, Louise: The Reader, the Text, the Poem. The Transactional Theory of
the Literary Work. Carbondale: Southern Illinois University Press 1994. Rosenblatt, die Erfin-
derin der transaktionalen Theorie, lehnt sowohl die Eigenstindigkeit des literarischen Wer-
kes' wie auch die Eigenstindigkeit ,der Leserin’ oder ,des Lesers’ ab. Das ist fiir sie naiver
Realismus. Ohne Lesende existieren keine Werke und ohne Werke keine Lesenden, das
heifdt, diese Groflen bringen sich reziprok gegenseitig hervor. Rosenblatt vermeidet damit
zwei Fallstricke: den einen, dass ein Text an sich Bedeutung in sich trage, und den anderen,
dass Rezipientinnen und Rezipienten Texte willkiirlich deuten konnen. Vielmehr geht es ihr
um eine reflektierte Lektiire, in der Leserinnen und Leser so wenig wie moglich in den Text
hineinlesen und so viel wie moglich aus ihm herauslesen.

73 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch g, 1V,8, Ubersetzung Flasch: ,audirent ignorante me,
utrum audirent, ne me propter se illa dicere putarent, quae inter haec verba dixerim, quia et
re vera nec ea dicerem nec sic ea dicerem, si me ab eis audiri viderique sentirem, nec, si di-
cerem, sic acciperent, quomodo mecum®.



226 Thorsten Lerchner

nerlichkeit des Publikums, dann hilft die Flucht nach vorne: den Bruch mit
der Innerlichkeit zu markieren, das Scheitern von Sprache zu zelebrieren
und die Leserschaft zu irritieren. Genau darin besteht Augustins rhetorische
Taktik: Durch den bewussten Einsatz von intertextueller Bedeutungsausla-
gerung diffundiert die Erzahlinstanz ,Augustinus’ umso auffalliger, und man
muss offen eingestehen, keine Ahnung zu haben, wo in den potenziell ge-
klauten Versatzstiicken der Bekenntnisse Authentizitdt steckt. Die existiert
freilich in keinem Buch. Aber Augustinus tut gar nicht erst so, als ob dyna-
mische Zeichennetzwerke stabil waren, als ob Texte auktoriale Autoritat
und intrinsische Intention ausdriicken wiirden. Bei der Geschichte iiber
die Manichder, die Augustinus unbemerkt zuhoren sollen, handelt es sich
um eine Parabel iiber die Konstruktion der Bekenntnisschrift. Hier pro-
biert niemand zu {iberzeugen. Entweder man glaubt Augustins Geschichte,
und zwar aus sich selbst heraus. Dann ldsst man sich von ihr persénlich
beriihren, lernt aus ihr und wird inspiriert von ihr. Oder man glaubt ihr
nicht. Dann bleibt man kalt im Angesicht ihrer banalen Topik und greift
zu einem anderen Buch. Das Personliche stellt demnach nicht nur ein Pro-
blem in den Bekenntnissen dar, es wird im Spannungsfeld zur Inszenierung
absichtlich problematisiert. Das steht allerdings nicht im Widerspruch zur
christlichen Philosophie, sondern im Einklang mit ihr.

Die besondere Rhetorik der Bekenntnisse, der Zerfall von Wértern in
weitere Worter, die Verschachtelung von Erzahlungen in andere Erzahlun-
gen, simuliert Innerlichkeit auf die einzige Art und Weise, wie sie in wa-
bernden, hermetischen Zeichenwelten moglich ist: Die Rhetorik der Be-
kenntnisse konstruiert Innerlichkeit ex negativo, als Liicke, die die ureige-
ne Uberzeugung fiillen muss. Dieses Ziel, die personliche Involvierung, ver-
sucht Augustinus dadurch zu erreichen, dass er das fliichtige, unpersonli-
che Wesen sprachlicher Zeichen nicht durch autoritative Gesten dissimu-
liert, sondern im Gegenteil durch etwas markiert und reflektiert, das sich
heute als bewusstes intertextuelles Verfahren identifizieren lasst.

Augustins autobiografische Schrift fiihrt performativ ein neues Literatur-
verstindnis ein, das um den Unterschied kreist, den Augustinus ausdriick-
lich betont, namlich den zwischen einem Bekenntnis ,in meinem Herzen“
und einem Bekenntnis ,in meinem Buch vor vielen Zeugen“74. Die Lancie-
rung einer neuen Literaturtheorie stimmt prima damit iiberein, dass die-
selbe Schrift metaphysisch ein neues Gottesverhdltnis perfektioniert und
psychologisch eine revolutionare Subjektkonstitutionstheorie inauguriert:
Literarisch steht der existenzielle Bezug im Vordergrund, metaphysisch die

74 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 10, 1.1, Ubersetzung Flasch: ,in corde meo*; ,in stilo
[...] meo coram multis testibus®.



Rhetorik der Innerlichkeit 227

mystische Einswerdung’s und psychologisch das intime Gebet zum mensch-
gewordenen Gott7¢ - alle drei Mal wohnt, nach Augustins berithmtem Aus-
spruch, die Wahrheit im Inneren des Menschen.””

Uber dem Chaos bilateraler Zeichen, wo oben der Signifikant ad infini-
tum gleitet und unten das Signifikat ad obscurum verschwimmt, wird der
personliche Bezug, die existenzielle Ich-Text-Achse, entscheidend. Darum
betont Augustinus extra im Fall seines Freundes Alypius, der in Nachah-
mung Augustins ebenfalls spontan in die Bibel schaut, ,diese Stelle bezog
er auf sich“78 - wodurch er im selben Atemzug bekehrt wird. Der eigene
Bezug ist es wieder, worauf es ankommt, nicht die Frage nach Imitation.
Aus der Einsicht in den Bruch zwischen Innerem und Auflerem entspringt
Augustins paradoxe poetologische Strategie, personliche Bekenntnisse in
ein Spannungsfeld zwischen intimer Originalitit und intertextueller Uber-
nahme zu stellen. Bekenntnisse sind das, was einzelne Leserinnen und Le-
ser aus ihnen machen; nur dadurch besitzen sie ihren Wert, nicht dadurch,
dass sie ,Augustins wahre Geschichte‘ erzahlen.”?

Augustinus fordert etwas vom Publikum, das man heute ,Ethical read-
ing“ nennen wiirde:80 die intensive Stellungnahme zum Text, eine geistige
Ubung im Literarischen. Ein wenig erinnert der Kirchenvater dabei an den
Ddnen Kierkegaard, der mit seinem Spiel aus Orthonym und Pseudony-
men ahnlich irritierende Leerstellen 6ffnet, die sich nur durch selbststin-
dige, ernsthafte Auseinandersetzung mit den philosophischen Inhalten fiil-
len lassen.8! Doch letztlich, und das macht Augustins literarische Linguis-
tik so besonders, liegt es an der Gnade, die zum tieferen Verstdndnis fiihrt,
nicht am Willen des Menschen. Denn es ist Gott, dem Augustinus fiir die
intertextuell gebrochene Einsicht unter dem Feigenbaum in Mailand iiber-
schwanglich dankt: ,Du hast meine Ketten zerrissen“82. Tiefes, intensives
Verstehen stellt etwas Geheimnisvolles dar, das ganz plotzlich eintritt. Ex-
istenzielles Verstehen ist nicht frei verfiigbar und lasst sich nicht lernen.
Es folgt keiner Methode und basiert auf keiner Technik.

75 Vgl. KOBUSCH, Theo: Metaphysik als Einswerdung, in: HONNEFELDER, Ludger/SCHURLER,
Werner (Hgg.): Transzendenz. Zu einem Grundwort der klassischen Metaphysik. Paderborn:
Schoningh 1992, 93-114.

76 Vgl. LERCHNER: Die Begeisterung des Augustin, 103.

77 Vgl. AUGUSTINUS: De vera religione = Uber die wahre Religion. Stuttgart: Reclam 2006,
XXXIX.72: ,in interiore homine habitat veritas“.

78 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, XII.30, Ubersetzung Flasch: ,Quod ille ad se rettu-
lit“,

79 Vgl. zu existenzialistischen Vorausdeutungen bei Augustinus MOBUS, Susanne: Exis-
tenzphilosophie, Band 1: Von Augustinus bis Nietzsche. Freiburg i.Br.: Alber 2015, 19-33.

80 Vgl. ausfiihrlich FEDERICO: Engagements with Close Reading, 117-158.

81 vgl. NORRIS, Christopher: The Deconstructive Turn: Essays in the Rhetoric of Philoso-
phy. Oxford: Taylor & Francis 2010, 49-62.

82 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch g, 1.1, Ubersetzung Flasch: , Dirupisti vincula mea“.



228 Thorsten Lerchner

In seinem Misstrauen gegeniiber Reduktionismen wirkt Augustinus post-
modern.83 Er behalt jedoch sein Vertrauen auf eine Ordnung in der un-
tiberschaubar komplexen Welt. Darin besteht die Bedeutung seiner christ-
lichen Philosophie. Aus demselben Grund kann er uns heute fiir unsere Hal-
tung zur Literatur ein wertvoller Wegweiser sein.84

Zusammenfassung

Irritierenderweise bestehen die Bekenntnisse des Kirchenvaters Augustinus
zu einem Grofsteil aus Bibelzitaten. Wo man Authentisches, Persinliches
oder sogar Intimes erwarten wiirde, tritt stattdessen eine intertextuelle Struk-
tur zutage. Sdmtliche angeblich einschneidenden Erlebnisse Augustins wir-
ken verddchtig schablonenhaft. Doch tatsdchlich handelt es sich bei den vie-
len Bibelverweisen um eine trickreiche Rhetorik, die die Innerlichkeit von Le-
serinnen und Lesern stimuliert. Augustins Autobiografie richtet sich an die
Persénlichkeit des Publikums, das aktiv zu Authentizitdt oder Artifizialitdt
des Berichteten Stellung nehmen muss.

Abstract

Augustine’s Confessions are remarkably full of biblical quotations. Instead
of something authentic, personal, even intimate, there is an intertextual
structure making Augustin’s allegedly incisive experiences suspiciously
clichéd. But the many references to the Bible are rhetorical devices stimulat-
ing the interiority of an audience. Augustine’s autobiography speaks to the
inner life of its readers demanding a personal statement concerning the au-
thenticity or artificiality of the reported events.

83 Vgl. zu den Anliegen postmodernen Denkens den Uberblick bei HASSAN, Thab: The
Culture of Postmodernism, in: Theory, Culture & Society 2 (1985), 119-131. Vgl. zu Augustinus
und der Postmoderne CAPUTO, John D./SCANLON, Michael ].: Introduction. The postmodern
Augustine, in: DIES. (Hgg.): Augustine and Postmodernism. Confessions and Circumfession.
Bloomington/Indianapolis: Indiana University Press 2005, 1-15.

84 vgl. zur Anschlussfihigkeit Augustins an aktuelle Anschauungen iiber Fokus und Funk-
tion von Literatur z.B. ROWLAND, Susan: Jungian Literary Criticism. The Essential Guide. Ox-
ford: Routledge 2019, hier 28-30&82-848148-151.



	Rhetorik der Innerlichkeit : Augustinus, inner Mensch und Intertextualität

