
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 1

Artikel: Rhetorik der Innerlichkeit : Augustinus, inner Mensch und
Intertextualität

Autor: Lerchner, Thorsten

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047430

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thorsten Lerchner

Rhetorik der Innerlichkeit
Augustinus, innerer Mensch und Intertextualität

Es gibt fast 2000 nachgewiesene Zitate in den autobiografischen Bekenntnissen

des Kirchenvaters Aurelius Augustinus (354-430). Darauf macht
Klaus Kienzier in einem vielbeachteten Aufsatz Ende der Achtzigerjahre
aufmerksam.1 Er glaubt, diese Zitate würden zur Verklammerung von
Textteilen dienen, das heißt die Autobiografie zu einem organischen Ganzen
verweben. Dahinter steht eine lange akademische Diskussion, ob die
Bekenntnisse eine Einheit bilden oder ob man Buch 1 bis 9, die
Lebensbeschreibung im engeren Sinn, trennen müsse von Buch 10 bis 13, den
philosophischen und exegetischen Reflexionen.2

Auf mich wirkt Kienzlers Beobachtung in erster Linie irritierend: Es

gibt fast 2000 nachgewiesene Zitate in den autobiografischen Bekenntnissen

des Kirchenvaters Augustinus! Das sind wirklich viele. Augustinus,
könnte man meinen, spricht mit geliehener Stimme, und das ausgerechnet
in seiner Autobiografie, einer Bekenntnisschrift, wo man doch Originalität,
Intimität und, vor allem, Authentizität erwarten würde. Das liegt nicht nur
daran, dass man als moderne Rezipientin oder moderner Rezipient das

Werk liest, daher in individualistischen Registern denkt und möglicherweise

anachronistische Ansprüche hegt. Es waren ja ausgerechnet die christlichen

Philosophen, die lateinischen und griechischen Kirchenväter, die
das Persönliche entdeckt haben.3 Mit vollem Recht würden daher Leute,
wenn sie sich für Augustins privaten Weg zum Glauben interessieren, Au-
gustins Worte hören wollen und nicht die von anderen.

Die extreme Zitatdichte in den augustinischen Bekenntnissen ist also
höchst verwunderlich - und Verwunderung ist immer ein guter Wegweiser
zu philosophischen Gedanken gewesen.

1 Vgl. KlENZLER, Klaus: Der Aufbau der „Confessiones" des Augustinus im Spiegel der
Bibelzitate, in: RechAug 24 (1989), 123-164, hier 125.

2 Vgl. zu dieser Auseinandersetzung FELDMANN, Erich: Das literarische Genus und das

Gesamtkonzept der Confessiones, in: FISCHER, Norbert/MAYER, Cornelius (Hgg.): Die Confessiones

des Augustinus von Hippo. Einführung und Interpretation zu den dreizehn Büchern.
Freiburg i.Br.: Herder 1998,11-59, l"er 19-32.

3 Vgl. KOBUSCH, Theo: Selbstwerdung und Personalität: Spätantike Philosophie und ihr
Einfluß auf die Moderne. Tübingen: Mohr Siebeck 2018, 76-90; Dumont, Louis: A modified
view of our origins: the Christian beginnings of modern individualism, in: Carrithers,
Michael/COLUNS, Steven/LuKES, Steven (Hgg.): The Category of the Person. Anthropology,
philosophy, history. Cambridge: Cambridge University Press 1996, 93-122, hier 93-106.



Rhetorik der Innerlichkeit 213

Dass Augustinus seine Worte von woanders herholt, lässt sich konkret
nachweisen, und zwar gleich anhand des ersten Satzes der Bekenntnisse:
„Groß bist Du, Herr, und höchsten Lobes würdig."4 An dieser Formulierung

ist nichts Eigenes dran; es handelt sich um eine Collage aus den Psalmen

144,3, 47»1« 95,4 sowie 146,5.5 Die Selbstbeschreibung fangt demnach
bereits mit fremden Worten an, ganz exponiert, ganz markiert und sicherlich
auch ganz bewusst.

Doch Augustinus geht noch weiter als mit anderleuts Worten zu
sprechen. Er hört auch mit den Ohren anderer. Das zeigt sich in der berühmten

Konversionsszene in Buch 8: Augustinus setzt sich im Garten in Mailand

unter einen Feigenbaum, völlig aufgelöst und verzweifelt, weil ein
Teil von ihm das enthaltsame christliche Leben ergreifen will und ein
anderer nicht. Der „Zwist", klagt er, „zerriss meine Seele"6. Unvermittelt hört
er eine zarte Stimme aus dem Nachbarhaus, die Stimme ruft: „»Nimm und
lies, nimm und lies«"7. Auf die Aufforderung hin greift er zum Evangelium
und blickt auf die erstbeste Stelle, die ihm unterkommt. Den Inhalt dieser
Passage - eine Ermahnung zum richtigen Lebenswandel - münzt er auf
sich sowie seine Situation, glaubt an ein göttliches Wunder und gewinnt
Festigkeit in seinem Entschluss zur Läuterung.

Entscheidend ist die Begründung für sein Handeln, dass er nach den
geheimnisvollen Worten sofort das heilige Buch heranzieht: ,,[I]ch konnte",
erklärt er, das Vernommene „nur so deuten"8. „Denn über Antonius hatte
ich gehört, dass er einmal zufällig dazukam, als das Evangelium verlesen
wurde. Der Text habe ihn aufgerüttelt".9

Die Erwähnung des Mönchs Antonius verweist zugleich auf eine andere
Stelle der Bekenntnisse, nur unwesentlich vor der Konversionsszene, nämlich

die eingestreute Erzählung des Pontician über zwei Hofbeamte, denen
eine Epiphanie widerfährt. Während eines Spaziergangs, berichtet Ponti-

4 AUGUSTINUS, Aurelius: Confessiones Bekenntnisse. Lateinisch/Deutsch. Stuttgart:
Reclam 2009, Buch 1, I.i, Übersetzung Flasch: „Magnus es, domine, et laudabilis valde".
Textübersetzungen stammen, wenn nicht anderes angegeben, vom Autor, Modifikationen
werden markiert.

5 Vgl. KlENZLER: Der Aufbau der „Confessiones", 125.
6 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, V.10, Übersetzung Flasch: „discordando dissipabant

animam meam". Vgl. zur Schärfe des psychologischen Konfliktes im zerrissenen Willen
ausführlich MÜLLER, Jörn: Zerrissener Wille, Willensschwäche und menschliche Freiheit bei

Augustinus, in: Philosophisches Jahrbuch 114,1 (2007), 49-73.
7 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, XII.29, Übersetzung Flasch: „Tolle lege, tolle lege".
8 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, XII.29, Übersetzung Flasch: „nihil aliud interpre-

tans". Vgl. zu dieser indirekten Erleuchtung Augustins, die prinzipiell mehrere
Deutungsmöglichkeiten bietet, MOSER, Christian: Buchgestützte Subjektivität. Literarische Formen der
Selbstsorge und der Selbsthermeneutik von Piaton bis Montaigne. Tübingen: Niemeyer 2006,
428h

9 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, XII.29, Übersetzung Flasch, modifiziert: „Audieram
enim de Antonio, quod ex evangelica lectione, cui forte supervenerat, admonitus fuerit".



214 Thorsten Lerchner

cian, hätten die kaiserlichen Bediensteten in einer Gartenhütte „ein Buch
gefunden mit der Lebensbeschreibung des Antonius"10. Die Hagiografie
habe sie dermaßen tief berührt, dass sie alles stehen und liegen ließen, um
nicht länger dem Kaiser zu dienen, sondern Gott; man „las und wurde
verwandelt"11.

Die Bekehrungsszene setzt sich demnach zusammen aus dem
aufgeschnappten Erlebnis des Antonius, von dem Augustinus „gehört" hat, und
der beiläufigen Anekdote des Pontician, der eigentlich wegen etwas ganz
anderem zu Besuch ist.12 Augustinus greift beim Verständnis des Erlebnisses

im Mailänder Garten auf die Erfahrungen anderer zurück. Das ,Nimm
und lies' hört er gefiltert durch den Lebenslauf Fremder. Es erinnert ihn
erstens an die Gefolgsleute des Kaisers, die ein Buch in die Hand bekommen,

das ihr Leben verändert, und zweitens an Antonius, der bekehrt
wird, als er zufällig einer Bibellesung beiwohnt und dort ein Zitat hört, das

perfekt zu seiner Lage passt. Ausgerechnet der Höhepunkt in Augustins
Lebensbeschreibung, die Konversion, speist sich aus der Gerüchteküche:
Augustinus hat von anderswo gehört, dass..., und zwar von irgendwoher
über Antonius und von „einem gewissen", also nicht näher bekannten,
„Pontician"13 über anonyme kaiserliche Bedienstete. Diese Gerüchte steuern

die eigene Erfahrung, sogar die eigene Grenzerfahrung; sie bilden die
Folie für die Interpretation dessen, was in Mailand passiert.

Augustinus konstruiert die Konversionspassagen extrem feinsinnig. Für
geliehenes Verständnis eignen sich Gerüchte so gut, weil sie die Wahrnehmung

besonders subtil beeinflussen. Gerüchte, hat C.G. Jung untersucht,14
fördern die unauffällige Übernahme von Erfahrungsmustern, denn Gerüchte
sind von Natur aus unscharf und stehen situativen Anpassungen offen. So

entsteht bei Augustinus keine platte Gleichheit von Erfahrungen, sondern
nur Familienähnlichkeit: Sein Erlebnis in Mailand entspricht sicherlich
nicht ganz genau dem der kaiserlichen Bediensteten oder dem des Mönchs
Antonius, wohl aber, und zwar klar erkennbar, beiden im Kern.

Das Fremde mischt sich jedenfalls nicht lediglich in die Produktionsmuster

der Bekenntnisse ein und lässt fremde Worte sprechen. Vielmehr
greift es an einer narrativen Gelenkstelle, der Konversionsszene, in die

dargestellten Rezeptionsmuster ein und lässt fremde Ohren hören.

10 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, VI.15, Übersetzung Flasch: „invenisse ibi codicem,
in quo scripta erat vita Antonii".

11 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, VI.15: „legebat et mutabatur".
12 Vgl. AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, VI.14, Übersetzung Flasch: „Ich weiß nicht

mehr, was er von uns wollte (nescio quid a nobis volebat)".
13 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, VI.14: „Ponticianus quidam".
14 Vgl. Jung, Carl Gustav: Ein Beitrag zur Psychologie des Gerüchts, in: RlKLIN, Franz/

Jung-Merker, Lilly/RÜF, Elisabeth (Hgg.): C.G. Jung Gesammelte Werke. Band 4: Freud und
die Psychoanalyse. Zürich: Rascher 1969, 41-57, hier 52.



Rhetorik der Innerlichkeit 215

Das fordert nach Erklärung. Die naheliegendste ist: Autorität. Diese Deutung

funktioniert auf den ersten Blick gut beim Einsatz der vielen Bibelzitate,

denn was liegt näher für einen Kirchenvater, als sich Legitimation
und Kontext fürs eigene Schreiben durch Bibelverweise zu verschaffen. Die
Deutung funktioniert weniger gut beim Rückgriff auf die Hofbeamten und
Antonius. Natürlich sind auch Bekehrte Autoritäten - aber im Vergleich
zum Bibelwort weit geringere. Obendrein hängt deren Ansehen in Augus-
tins Narration von der Verlässlichkeit der Informanten ab, und während
Pontician als hoher Beamter15 ein gewisses Grundvertrauen genießt, fehlt
für die Antonius-Geschichte komplett die Quellenangabe.

Vollends scheitert die Einstufung der Verweise als Autoritätsargumente,
sobald ein Blick auf die letzten Seiten von De Magistro fällt. Dort

entpuppt sich Augustinus als radikaler Sprachskeptiker: „Der Mensch wird
durch Worte lediglich dazu aufgefordert zu lernen".16 Worte besitzen an
sich keine Kraft. Ob ein Lerneffekt eintritt, ist davon abhängig, ob die Worte
„im Inneren"17 von Rezipientinnen und Rezipienten auf Resonanz stoßen.
Diese Sprachphilosophie lässt sich anhand der Bekenntnisse direkt anschaulich

machen: Tieftraurig sitzt Augustinus vor der Konversion unter dem
Feigenbaum; „Ströme" von Tränen „brachen hervor aus meinen Augen"18,
„bittere Zerknirschung im Herzen"19. So sehr niedergeschlagen ist er
deswegen, weil er sich redlich bemüht, zum christlichen Leben zu finden: Er
meditiert, er führt Gespräche - und natürlich liest er die Bibel, rauf und
runter, „mit größtem Eifer"20 und viel Erkenntnisgewinn. Augustinus kann
mittlerweile über Gott reden „wie ein Fachmann"21. Jedoch fruchtet das
alles nichts und bringt ihn dem christlichen Lebensstil kein bisschen
näher. Eine besondere Kraft des biblischen Wortes macht sich hier nicht
bemerkbar. Das liegt daran, wie Pontician bei seinem Bericht über die beiden
Hofbeamten extra betont, dass die Verwandlung innen geschieht: „mutaba-
tur intus"22, heißt es dort - man „verwandelte sich innerlich". Worte dagegen

bleiben äußerlich, ihnen wohnt keine Kraft zur Überzeugung inne.
Deswegen können sie, generell, keine Autorität beanspruchen.

15 Vgl. AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, VI.14, Übersetzung Flasch: „Obwohl er ein
Afrikaner war, bekleidete er ein wichtiges Amt beim Kaiserhof (in quantum afer, praeclare in pa-
latio militans)".

16 AUGUSTINUS, Aurelius: De Magistro Der Lehrer. Paderborn: Schöningh 2002, §45,
Übersetzung Fuhrer: „verbis [...] admoneri hominem, ut discat".

17 AUGUSTINUS: De Magistro, §45, Übersetzung Fuhrer: „intus".
18 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, XII.28, Übersetzung Flasch: „proruperunt flumina

oculorum meorum".
19 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, XII.29, Übersetzung Flasch: „amarissima contritio-

ne cordis mei".
20 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 7, XXI.27, Übersetzung Flasch: „avidissime".
21 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 7, XX.26, Übersetzung Flasch: „Garriebam plane quasi

peritus".
22 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, VI.15.



2l6 Thorsten Lerchner

Autoritätsargumente stellen keine sinnvolle Kategorie dar, um Augus-
tins Rhetorik zu analysieren. Der Stilfigur fehlt sprachphilosophisch die
Grundlage. Es muss eine andere Erklärung her für die Unmengen an Zitaten

und Anspielungen in den Bekenntnissen.
Diese Erklärung will ich suchen, und zwar suche ich sie nicht bei klassischen

Stilmitteln, sondern in der poststrukturalistischen Literaturtheorie.
Die besitzt seit den Siebzigerjahren des vergangenen Jahrhunderts ein
ausgeklügeltes Instrumentarium für die Beschreibung von literarischen
Bezugnahmen unter dem Fachwort .Intertextualität'. Den Begriff hat die französische

Linguistin Julia Kristeva 1967 in ihrem Aufsatz Bachtin, das Wort,
der Dialog und der Roman geprägt. ,,[J]eder Text", schreibt sie dort, „baut
sich als Mosaik von Zitaten auf, jeder Text ist Absorption und Transformation

eines anderen Textes", und genau um dieses Phänomen gehe es bei
der „Intertextualität"23. ,Text' bedeutet für Kristeva jede sprachliche Aussage

und umfasst sowohl ganze Bücher wie auch einzelne Sätze im selben
Werk. Heutzutage wird .Intertextualität' oft als Schlagwort24 für externe
„Text-Text-Beziehungen" verstanden, wofür Zitate und Parodien exemplarisch

sind.25 Im ursprünglichen Sinne Kristevas verstehe ich unter dem
Terminus technicus .Intertextualität' aber nicht nur Verweise zu anderen
Texten im strengen Sinne, also textexterne Referenzen wie die vielen
Bibelanspielungen bei Augustinus. Ich meine damit struktural jede Form von
ausgelagerter Bedeutung,26 das heißt ebenso textinterne Verweise wie den
Bezug zu Pontician und Antonius in der Konversionsszene.

Mein Anliegen umfasst daher insgesamt die intertextuelle Strategie in
den Bekenntnissen. Methodisch folge ich zum Teil dem amerikanischen
New Criticism, einer älteren literaturwissenschaftlichen Richtung, die das

Staunen angesichts der Genialität eines Werkes mit dessen funktionaler
Analyse und abstrakter Deutung vereinigt.27 Meine Kernfragen lauten,

23 KRISTEVA, Julia: Bachtin, das Wort, der Dialog und der Roman, in: IHWE, Jens (Hg.):
Literaturwissenschaft und Linguistik, Band 3. Frankfurt am Main: Athenäum 1972, 345-375,
hier 348.

24 Vgl. zum schillernden Begriff Allen, Graham: Intertextuality, 2. Auflage. New York:
Routledge 2011, 2.

25 Vgl. Berndt, Frauke/TONGER-ERK, Lily: Intertextualität. Eine Einführung. Berlin: ESV

2013, 7; 12; ACZEL, Richard: Intertextualität und Intertextualitätstheorien, in: NÜNNING,

Ansgar (Hg.): Metzler-Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze, Personen, Grundbegriffe,

5. Auflage. Stuttgart: Metzler 2013, 349-351.
26 Vgl. ähnlich ALLEN: Intertextuality, 5, mit demselben Ziel, den Geist und nicht bloß

den Buchstaben des intertextuellen Verfahrens zu erfassen: „Intertextuality seems such a useful

term because it forgrounds notions of relationality, interconnectedness and interdependence".

27 Vgl. Frye, Northrop: Anatomy of Criticism. Princeton, New Jersey: Princeton University

Press 1957, 88: „Still, there is a genuine mystery in art, and a real place for wonder. [...]
But 1 feel that literary data are in the long run only explicable within criticism, and I am
reluctant to explain literary facts by [...] clichés". Vgl. zur Übersicht über den New Criticism
EAGLETON, Terry: Einführung in die Literaturtheorie, 5. Auflage. Stuttgart: Metzler 2012, 54-65.



Rhetorik der Innerlichkeit 217

erstens: Welche rhetorischen Effekte erzeugt Augustinus mit der Intertex-
tualität? Das entspricht der traditionellen funktionalistisch-analytischen
Ausgangsfrage des New Criticism.28 Und zweitens, als genuin philosophisches

Erkenntnisinteresse: Welche Einsichten lassen sich aus dieser
eigenwilligen künstlerischen Komposition gewinnen, die eine autobiografische
Bekenntnisschrift ins Spannungsfeld zwischen Authentizität und Inszenie -

rung stellt?
Für ein tieferes Verständnis von Augustins Poetik sind drei Modelle der

Intertextualitätstheorie aufschlussreich, die alle drei jeweils mit
unterschiedlichen Theoretikern verbunden sind: Das ist erstens Intertextualität
als Eisberg, der Ansatz des amerikanischen Romanisten Michael Riffaterre.
Zweitens Intertextualität als semantisches Prisma, der Grundgedanke des
russischen Literaturwissenschaftlers Michail Bachtin. Und drittens
Intertextualität als ,Tod des Autors', die heute in der Literaturwissenschaft
weitverbreitete rezeptionsästhetische Theorie des französischen Philosophen
Roland Barthes.

Syllepsis heißt die 1980 erschienene Ausarbeitung Riffaterres zur
Intertextualität. Ihr Titel bedeutet „Zusammenfügung" (altgriechisch ch>AArp|n(;).

Riffaterre vertritt nämlich die Ansicht, dass jeder Text eine zusammengefügte

„sequence of presuppositions"29 ist, eine, frei übersetzt,30 „Abfolge
von ausgelagerten Bedeutungen"31. Literarische Bedeutung resultiere nicht
nur daraus, dass man Worte zu Sätzen kombiniert, sondern jeder einzelne
Satzbestandteil verdichte weiteren Inhalt. Hier kommt Riffaterres Eisbergmodell

ins Spiel: „In literarischen Schriften entspricht jedes lexikalische
Element der Spitze eines Eisberges, einem lexikalischen Komplex, dessen

gesamtes semantisches System komprimiert ist in dem einen Wort, aus
dem es ausgelagert wird"32. Ein Wort, ein Satz, ein Werk hat demnach nicht
nur einen einfachen „Sinn" - „meaning"33 -, sondern eine ausufernde „Be-

28 Vgl. dies als typische Ausgangsfrage des New Criticism bei FEDERICO, Annette:
Engagements with Close Reading. London: Routledge 2016, 31: „So the questions [...] begin with
the how of literature: how does the poem [hier in der Bedeutung von .Werk', T.L.] work, how
does its meaning get communicated through the arrangement of the particular words and
sounds in this order on the page or screen".

29 Riffaterre, Michael: Syllepsis, in: Critical Inquiry 6,4 (1980), 625-638, hier 627.
30 wörtlich lautet die Übersetzung „Abfolge von Voraussetzungen". Mit Blick auf die

Bestandteile des lateinischen .praesuppositio' und Riffaterres Argumentationsrichtung lautet
die Übersetzung der Phrase „sequence of presuppositions" exakter „Abfolge von bestehenden

[semantischen] Unter-Stellungen" und dementsprechend frei: „Abfolge von ausgelagerten

Bedeutungen".
31 Vgl. RIFFATERRE: Syllepsis, 627, wo eine ähnliche Phrase vorkommt: „[...] wobei jedes

bedeutungstragende Wort anderswo befindliche Wortgruppen zusammenfasst" („with each

significant word summarizing the syntagm situated elsewhere [Kurs. T.L.]").
32 RIFFATERRE: Syllepsis, 627: „In literary writing every lexical element is the tip of an

iceberg, of a lexical complex whose whole semantic system is compressed within the one word
that presupposes it".

33 RIFFATERRE: Syllepsis, 638.



2l8 Thorsten Lerchner

deutung" - „significance"34 -, indem in jeder textuellen Einheit sämtliche
lexikalischen und sozialen Verknüpfungen mitschwingen. Das heißt, um
im Eisberg-Bild zu bleiben, gleichsam .unter der Oberfläche' des manifesten

Wortes existiert eine Fülle von implizit Mitgesagtem. Worte verweisen
stets auf andere Worte. Mit seinem Eisbergvergleich löst sich Riffaterre
vom bilateralen Zeichenmodell Saussures, das sich durch klare „Eins-zu-
Eins-Beziehung[en]"35 auszeichnet: Jeder Signifikant, jedes bezeichnende
Element, ist im klassischen Strukturalismus genau einem Signifikat
zugeordnet, einem einzigen bezeichneten Element. Das Lautbild „Baum" -
Saussures eigenes berühmtes Beispiel - bedeutet nichts als die Dingvorstellung

„Baum".36 Bei Riffaterre hingegen bilden die Signifikanten eine Kette,
weil jedes bezeichnende Element unmittelbar aufs nächste hingleitet. Die
relative Richtigkeit dieses Modells zeigt sich schon daran, dass man sich
bei Saussures Beispiel sofort unwillkürlich fragt: .Welcher Baum eigentlich
genau?', und sich so ins Netz des sprachlichen Kontextes verfängt.

Die Folgen des Signifikantengleitens für die Signifikate, also die
Gegenstandsvorstellungen, hat Bachtin sehr viel ausführlicher herausgearbeitet
als Riffaterre. Bachtins Bild für die Effekte ausgelagerter Bedeutung ist in
Das Wort im Roman von 1965 ein Prisma: „Wenn wir uns [...] die Ausrichtung

auf den Gegenstand eines [...] Wortes in der Art eines Strahls vorstellen,

dann wird das lebendige und unwiederholbare Spiel der Farben und
des Lichts in den Facetten des von ihm erbauten Bildes"37 gebrochen. Das
Gleiten der Signifikanten, auf das sich Riffaterre konzentriert, lässt beim
Signifikat „die Facetten seines Bildes spielen". Die Gegenstandsvorstellung
flimmert dadurch, wird „facettiert", wie Bachtin schreibt, und ein „komplexer

Akt" kommt zum Vorschein, wie das Wort seinen Gegenstand
bestimmt.38 Es entsteht ein Verwisch-Effekt für sämtliche klare Bedeutung,
denn „in jedem Wort sind die kontextuellen (gattungsspezifischen,
tendenziösen, individuellen) Obertöne unvermeidlich"39.

Für mein Ziel, Augustinus besser zu verstehen, ist entscheidend, dass
das Ganze massive Auswirkungen auf die Autorität und Authentizität von
Aussagen mit sich bringt: Das gesprochene und geschriebene Wort, sobald
es in die Welt gelangt, geht nach Bachtin „in die[] [...] erregte und
gespannte Sphäre der fremden Wörter, Wertungen und Akzente ein, [...]
verschmilzt mit den einen, stößt sich von den anderen ab, überschneidet sich

34 Riffaterre: Syllepsis, 638.
33 RIFFATERRE: Syllepsis, 625: „one-to-one relationship".
36 Vgl. SAUSSURE, Ferdinand de: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft, 3.

Auflage. Berlin: De Gruyter 2001, 78.
37 BACHTIN, Michail: Das Wort im Roman, in: GrüBEL, Rainer (Hg.): Die Ästhetik des

Wortes. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1979, 154-300, hier 170.
38 Vgl. BACHTIN: Das Wort im Roman, 170.
39 BACHTIN: Das Wort im Roman, 185.



Rhetorik der Innerlichkeit 219

mit dritten"40. Was ein Wort bedeutet, liegt demnach in keiner auktorialen
Hand, sondern wird in der „Seele des Hörers"41 mit dem gesamten „sozio-
ideologischen"42 Kontext ausgehandelt, ohne dass dieser Prozess zu einem
definitiven Ende gelangt, wo die Bedeutung endlich kristallisiert und der
Gegenstand dingfest wäre. Alle Bedeutungszuschreibungen, alle scheinbar
spruchreifen Interpretationen, entpuppen sich als Momentaufnahmen von
unüberschaubar komplexen sprachlichen Konnexen - ein Modell, das wenig

später Jean-François Lyotard ausbuchstabiert als ständige singuläre
Sinnproduktionen in einem ,,unaufhörliche[n], unendliche[n], stets
verlagerte^], verschobene[n], dezentrierte[n] Prozeß"43. Über die infiniten
Verbindungsmöglichkeiten der Wörter und Sätze macht man sich lediglich
irgendwann keine Gedanken mehr, entweder weil der Alltag pragmatische
Abkürzung fordert oder weil, ganz allgemein, unendliche Deutungsarbeit nicht
für endliche Wesen taugt. Das heißt keineswegs, dass sich solche im Prinzip
ungreifbaren Effekte nicht schriftstellerisch verwerten lassen. Bachtin spricht
von „künstlerisch intendierten Resonanzen"44, also bewussten Intertextua-
litätstechniken. Er verortet diese im modernen Roman, in der Polyphonie
von unzuverlässigen Erzählinstanzen und in idiosynkratischen
Figurenstimmen, deren Aussagen sich fortsetzen, spiegeln, relativieren und gegenseitig

beantworten.45 Ich verorte sie bereits bei Augustinus, in der Seltsamkeit,

beim Sprechen und Hören mithilfe des Fremden ganz offensichtlich
das Eigene zu unterminieren.

Seit der Entdeckung intertextueller Dynamiken ist die Kategorie des

linguistisch Eigenen, des .eigenen Wortes', verstärkt in den Blick geraten.
Die Gegenstandsvorstellungen gelangen laut Intertextualitätstheorie in
einen freien Aushandlungsraum. Dort verweist ein Wort aufs nächste, die
Gegenstände verschwimmen und eigentlich besteht keine auktoriale
Verfügungsmacht mehr. Auf den letzten der drei Theoretiker, die ich ansprechen

will, auf Roland Barthes, wirkt vor allem diese letztere Einsicht
epochemachend: Sie läute den „Tod des Autors" ein, wie der gleichnamige
Aufsatz von 1967 behauptet. „Heute wissen wir", so Barthes dort, „dass ein
Text nicht aus einer Reihe von Wörtern besteht, die einen einzigen [...]
Sinn enthüllt (welcher die .Botschaff des Autor[s] [...] wäre), sondern aus
einem vieldimensionalen Raum, in dem sich verschiedene Schreibweisen

40 BACHTIN: Das Wort im Roman, 169.
41 BACHTIN: Das Wort im Roman, 173.
42 BACHTIN: Das Wort im Roman, 170.
43 Vgl. Lyotard, Jean-François: Bemerkungen über die Wiederkehr und das Kapital, in:

DERS.: Intensitäten. Merve: Berlin 1978, 15-34, hier 19. Vgl. zur historischen Bahnung dieser
Idee bei Nietzsche Lerchner, Thorsten: Willensmetaphysik. Ideengeschichtliche Untersuchung

zu den Wurzeln des modernen Menschenbildes. Freiburg i.Br.: Alber 2021,103-172.
44 BACHTIN: Das Wort im Roman, 171.

45 Vgl. ausführlich BACHTIN: Das Wort im Roman, 155-168, 170h



220 Thorsten Lerchner

[...], von denen keine einzige originell ist, vereinigen und bekämpfen". Der
Autor oder die Autorin habe lediglich die Macht,

„die Schriften zu vermischen, und sie miteinander zu konfrontieren, ohne sich
jemals auf eine einzelne von ihnen zu stützen. Wollte er [oder sie] sich
ausdrücken, sollte [man] wenigstens wissen, dass das innere .Etwas', das [man]
.übersetzen' möchte, selbst nur ein zusammengesetztes Wörterbuch ist, dessen
Wörter sich immer nur durch andere Wörter erklären lassen [...]"46

- ein endloser, entpersönlichender Vorgang. Barthes zeigt, wie Autorinnen
und Autoren im eigenen Text verschwinden: „Das Ich, das den Text
schreibt", heißt es an anderer Stelle griffig, „ist immer nur ein Papier -

Ich"47, und dieses Ich löst sich auf in intertextuellen Bezügen.
Eisberg- und Prismenmodell sowie der Tod des Autors, das heißt,

technischer gesprochen, die Phänomene des Signifikantengleitens, des unscharfen

Signifikats sowie der Entmachtung der Autoreninstanz, bilden das
theoretische Gerüst für die Untersuchung der trickreichen Rhetorik, die Augustinus

in den Bekenntnissen verwendet.
Auf die richtige Spur, worauf bei Augustinus unter diesen Stichworten

zu achten ist, führt indessen ein anderer literarischer Text, und zwar
Helene Hegemanns Roman Axolotl Roadkill aus dem Jahr 2010. Bekannt
geworden ist das Buch vor allem durch die Skandalgeschichte, die mit ihm
verbunden ist. Man kann sie bequem online nachlesen.48 Mich interessiert
lediglich die besondere Ästhetik des Textes: Erstens steht im Nachwort
explizit, ,,[d]ieser Roman folgt in Passagen dem ästhetischen Prinzip der
Intertextualität"49. Zweitens, noch wichtiger, geschieht eine poetologische
Autoreflexion dieses Prinzips innerhalb der Narration, so dass von dort aus
Licht auf Augustins rhetorische Taktik fällt.

Hegemanns Roman bedient sich genauso bewusst wie Augustins Auto-
biografie intertextueller Versatzstücke. Die Philosophie dahinter sprechen
die Hauptpersonen des Romans, die Jugendliche Mifti und ihr Bruder
Edmond, beim Telefonieren allegorisch aus. Die Unterhaltung lohnt sich
in Gänze anzuführen:

»Ja, hallo, Edmond, wann kommst Du denn?«
»Keine Ahnung, ich bin gerade bei Luther in dem Store in der Alter Schönhauser

[...]«
»Und wann kommst du wieder?«

46 BARTHES, Roland: Der Tod des Autors, in: JANNIDIS, Fotis u.a. (Hgg.): Texte zur Theorie
der Autorschaft. Stuttgart: Reclam 2000, 185-193, hier 190.

47 BARTHES, Roland: Vom Werk zum Text, in: Kammer, Stephan/LÜDEKE, Roger (Hgg.):
Texte zur Theorie des Textes. Stuttgart: Reclam 2005, 40-51, hier 47.

48 Vgl. z.B. Hugendick, David: „Total gedankenlos und egoistisch".
https://www.zeit.de/kultur/literatur/2010-02/hegemann-bl0gger-plagiat (08.05.2021).

49 HEGEMANN, Helene: Axolotl Roadkill. München: btb 2020, 208.



Rhetorik der Innerlichkeit 221

»Das weiß ich nicht genau, jetzt sind gerade Dingsda und Kleini gekommen,
du weißt schon, dieser Typ da mit der Freundin, die immer irgendwas durchsetzen

will - Is it mixed by you? It's mixed like shit! Berlin is here to mix everything

with everything, Alter!«
»Ist das von dir?«
»Berlin is here to mix everything with everything, Alter? Ich bediene mich
überall, wo ich Inspiration finde und beflügelt werde, Mifti. Filme, Musik,
Bücher, Gemälde, Wurstlyrik, Fotos, Gespräche, Träume...«
»Straßenschilder, Wolken...«
»...Licht und Schatten, genau, weil meine Arbeit und mein Diebstahl authentisch

werden, sobald etwas meine Seele berührt. Es ist egal, woher ich die
Dinge nehme, wichtig ist, wohin ich sie trage.«
»Es ist also nicht von dir?«
»Nein. Von so 'nem Blogger.
»Aber wann kommst du denn?«
»Ja, das weiß ich halt noch nicht so genau, vielleicht bald.«
»Wann denn?«
»Bald. Vielleicht auch gleich.«
»Wie jetzt?«
»Ja, gleich, sofort.«
»O.k., tschüs.«50

Zwei Erkenntnisse lassen sich aus diesem Auszug gewinnen: Einmal ist
nicht die Herkunft von Wörtern ausschlaggebend, sondern der persönliche
Bezug zu ihnen - sie müssen, wie es heißt, die „Seele berührten]". Damit
tut sich jenseits des Zeichenmodells gleitender Signifikanten - Riffaterres
Fokus - und verwaschener Signifikate - Bachtins Perspektive - eine
übergeordnete Ebene existenzieller Identifikation mit etwas Gesagtem auf: ein
lebendiges Sich-zu-eigen-Machen von noch so, im semiotischen Sinne,
schwammigen Aussagen. Für solchen persönlichen Bezug gibt es einen
klassischen Begriff in der christlichen Philosophie,51 nämlich den des .in¬

neren Menschen' oder den der .Innerlichkeit'.52 Davon redet auch Augus-

50 Hegemann: Axolotl Roadkill, ijf.
51 Vgl. KOBUSCH, Theo: Christliche Philosophie. Die Entdeckung der Subjektivität. Darmstadt:

WBG 2006, 69: „Was [...] die christliche Philosophie in diesem Zusammenhang über
den Piatonismus hinausgehend leistet, ist die Erkenntnis vom grundlegenden und umfassenden

Charakter der Lehre vom inneren Menschen. Hier wird die Innerlichkeit erstmals als

Prinzip gedacht".
52 Die anthropologische Annahme dahinter ist die, dass der Mensch im Anschluss an

2 Kor 4,16 als Grenzgänger lebt, das heißt sowohl äußerer wie auch innerer Mensch ist. Das
wird laut Augustinus häufig übersehen: „Der innere und der äußere Mensch sind nicht einer
[...], und dennoch wird von beiden nicht als von zwei Menschen, sondern als von einem
gesprochen („homo interior et homo exterior non sint unum [...], utrumque tarnen simul non
homines duo sed unus dicitur" [Augustinus, Aurelius: Epistula 238, in: GOLDBACHER, Alois
(Hg.): Aurelius Augustinus: Epistulae (ep. 185-270) CSEL 57). Wien: Tempsky 1911, 533-
556, hier 541]). Vgl. zu diesem Gedanken ausführlich am Beispiel der Lehre Kierkegaards
LERCHNER, Thorsten: Die Anthropologie des impliziten Lesers. Zur christlichen Philosophie in
den Reden Sören Kierkegaards, in: FZPhTh 67 (2020), 278-298.



222 Thorsten Lerchner

tinus: In De Magistro schreibt er, der wahre „Erkenntnisvorgang" spiele sich
„im Inneren" ab.53 ,,[D]raußen" werde zwar gesprochen, und dort, lässt
sich hinzufügen, gelten die poststrukturalistischen Gesetze der Bedeutungsdiffusion.

Innen hingegen werde verstanden, und zwar dann, wenn
Lernende „für sich" fest-steilen - wortwörtlich im Sinne einer persönlichen
Bedeutungsfixierung -, „ob das Gesagte wahr ist".54 Diese Wahrheit meint
keine endgültige objektive Richtigkeit, denn letztere zerstäubt in der Ope-
rationalität der dezentrierten semiotischen Netzwerke, wo sich keine feste
Bedeutung, „kein transzendentales oder privilegiertes Signifikat", wie
Derridas Ausdruck dafür lautet, stabil hält.55 Vielmehr ist die eigene
„innere Wahrheit"56 gemeint, ob man mit dem Gehörten persönlich etwas
anfangen kann oder nicht, das heißt, ob es einen innerlich berührt oder
nicht.

Außerdem steckt eine tiefe Problemsensitivität im Romanabschnitt von
Hegemann. Um sie zu entdecken, dürfen die letzten Zeilen nicht als

fortgesetzter Appell des Gesprächsanfangs verstanden werden, wo Mifti quengelt,

ihr Bruder möge endlich heimkommen. Wenn man stattdessen das Ende

des Telefonates in die poetologische Autoreflexion integriert, stellt
Mifti am Ende die maßgebliche Frage an einen Autor, der sich bewusst in-
tertextueller Techniken bedient: „Aber wann kommst Du denn?", interpretiert

als Bitte um Auskunft, wo denn etwas Authentisches zu finden sei in
den geliehenen Textversatzstücken. Diese Schwierigkeit - ganz im Sinne
Barthes' - wiegt natürlich umso mehr bei einer Autobiografie, wie sie

Augustinus verfasst. Die Antwort, die Edmond auf Miftis Frage gibt, ist
höchst konsequent: Er komme „vielleicht bald", „[vielleicht auch gleich",
„sofort", sei also möglicherweise irgendwie schon da - seine Aussage wirkt
auffallig durcheinander und nichtssagend. Die Beliebigkeit ist verständlich
unter der Voraussetzung der christlichen Lehre, dass Authentizität in der
Innerlichkeit des persönlichen Bezugs besteht. Denn der angeblich persönliche

Bezug der Autorin oder des Autors nützt der Leserin oder dem Leser

wenig: vielleicht ist er da, vielleicht auch nicht, ganz ähnlich wie sich
Edmond gegenüber Mifti ausweichend äußert. Edmond kann seine innerliche

Verbundenheit mit den geliehenen Passagen über den kulturellen
Schmelztiegel Berlin - „mix everything with everything" - weder schriftlich
noch mündlich beweisen.

Persönlicher Bezug lässt sich prinzipiell nicht in Text transportieren; es

handelt sich um keine kommunizierbare Kategorie. Das hat der belgisch-

53 Vgl. AUGUSTINUS: De Magistro, §45, Übersetzung Fuhrer: „cognitionis"; „intus".
54 Vgl. AUGUSTINUS: De Magistro, §45, Übersetzung Fuhrer: „foris"; „aqud semetipsos";

„utrum vera dicta sint".
55 Vgl. Derrida, Jaques: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der

Wissenschaften vom Menschen, in: DERS.: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1976, 422-442, hier 425.

56 Augustinus: De Magistro, §45, Übersetzung Fuhrer: „interiorem [...] veritatem".



Rhetorik der Innerlichkeit 223

amerikanische Literaturwissenschaftler Paul de Man in seinem Sammel-
band Allegorien des Lesens 1979 mithilfe von vielen Beispielen herausgestellt.

Es liege ein ,,semiologische[s] Rätsel" vor, dass „es unmöglich ist, mit
Hilfe grammatischer oder anderer sprachlicher Hinweise", das heißt nur
anhand von Worten, „zu entscheiden, welche [von mehreren] [...] Bedeutungen

den Vorrang hat".57 Sobald Augustinus folglich in der Bekehrungsszene

jubelt, „du", Gott, „hast mich so zu dir bekehrt"58, „sofort, als ich den
Bibelabschnitt zu Ende gelesen hatte"59, ist es problemlos möglich, darin
den aufrichtigen Bericht eines Gottbegeisterten zu hören. Oder man
vernimmt eine hohle Phrase, die fremdes Gotteslob nachahmt, um die
Bekehrungsgeschichte zu stilisieren, weil formelhafte Geschichten damals wie
heute besser beim Publikum ankommen: tiefe Verzweiflung - großes Wunder

- radikale Wandlung. In Bezug auf Augustinus, den ehemals höchst
erfolgreichen Rhetor,60 liegt dieser Verdacht überhaupt nicht fern. Fest steht:
Wenn Augustinus inmitten seiner Konversionsszene über Antonius erzählt,
,,[d]ieser Spruch", also der Bibelspruch, den Antonius zufällig hörte, „habe
ihn sofort [...] bekehrt"61, existiert eine gewisse Analogie zwischen dessen
fremdem und Augustins eigenem Bericht. Einerseits könnte demnach die
Authentizität der Konversion Augustins in der Intertextualität zu Antonius
verschwinden. Andererseits muss diese Beobachtung gar nichts in dieser
Richtung bedeuten, denn Augustinus kann nichts dazu, dass sich die
unergründlichen Wege des Herrn manchmal ähneln.

De Man beschreibt dieses Phänomen so, dass „zwei völlig kohärente,
aber völlig inkompatible Lektüren" bestehen, die sich auf eine eindeutige
„grammatische Struktur" beziehen. Der „rhetorische]] Modus" dieser
grammatischen Struktur könne allerdings die „Stimmung" einer Aussage oder
eines gesamten Werks ins Gegenteil verkehren.62 De Mans sehr einfaches
Beispiel für den Unterschied zwischen Grammatik und Rhetorik ist eine
Eheszene: „Von seiner Frau gefragt, ob er seine Bowling-Schuhe drüber
oder drunter geschnürt haben will, antwortet Archie Bunker mit einer Frage:

,Was is' der Unterschied?'"63 Als ihm seine Ehefrau den Unterschied
ausführlich erklärt, reagiert er mit einem Wutanfall, denn er wollte eigent-

57 DE Man, Paul: Allegorien des Lesens. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1988, 40.
58 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, XII.30, Übersetzung Flasch: „Convertisti [...] me ad

te".
59 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, XII.29, Übersetzung Flasch, modifiziert: „Statim

[...] cum fine huiusce sententiae".
60 Vgl. zum rhetorischen Talent Augustins TOMLIN, Roger Simon Ouin: Spes Saeculi.

Augustine's Worldly Ambition and Career, in: VESSEY, Mark (Hg.): A Companion to Augustine.
Maiden, MA u.a.: Blackwell 2012, 57-68.

61 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, XII.29, Übersetzung Flasch: „et tali oraculum con-
festim ad te esse conversum".

62 Vgl. DE MAN: Allegorien des Lesens, 42.
63 De Man: Allegorien des Lesens, 38.



224 Thorsten Lerchner

lieh sagen „,lch pfeif auf den Unterschied. '"64 Doch, so de Man, „wir können

nicht [...] aus seiner Grammatik erschließen, ob er .wirklich' wissen will,
,was' der Unterschied ist, oder ob er uns nur zu verstehen gibt, daß wir
überhaupt nicht versuchen sollten, es herauszufinden."65 Bei diesen
Möglichkeiten gibt es keine Polysemie, es handelt sich nicht um zwei einander
bereichernde Verständnisse, die eine doppelte Perspektive auf die eine
einzige Wahrheit der Aussage werfen würden. Stattdessen liegt eine Aporie
vor, die harte Unverträglichkeit der Möglichkeiten. Und „wir können mit
keinem Mittel eine gültige Entscheidung über die Priorität einer der beiden
Lektüren über die andere herbeiführen".66

Text hat, allgemein gesprochen, keine Innerlichkeitsdimension, keinen
Platz für auktoriale Intention.67 Er bildet eine in sich geschlossene
Zeichenwelt, die entstanden ist durch eingeschliffene Tropen - habitualisierte
Redewendungen, von denen man fälschlicherweise annimmt, sie besäßen
echte Repräsentationsfunktionen und könnten Intimes oder Privates
ausdrücken.68 Alle Sprache ist figurativ - sie kommt nicht aus dem Herzen,
sondern aus einem mentalen Phrasenlexikon. Authentisches oder Persönliches

in einem Text zu erkennen ist letztlich Projektionsleistung von
Adressatinnen und Adressaten.

Augustinus ist diese Problematik völlig klar. Er weiß genau, dass erst Re-

zipientinnen und Rezipienten durch ihre eigene Persönlichkeit einen Text
zum Leben erwecken: ,,[W]em erzähle ich das",69 fragt er in den Bekenntnissen

- und antwortet: „[Mjeinem Geschlecht [...], damit wir, ich und jeder,
der das liest, bedenken, aus welcher Tiefe man zu dir rufen darf',70 auf
dass „Herz" und „Leben" berührt werden.71

64 DE MAN: Allegorien des Lesens, 39.
65 De Man: Allegorien des Lesens, 39.
66 De Man: Allegorien des Lesens, 42.
67 Auch HIRSCH, Eric Donald: Prinzipien der Interpretation. München: Fink 1972, ein

begeistertes und lesenswertes Plädoyer für die Autorenintention als Fixpunkt in der
Literaturwissenschaft, entkommt diesem Prinzip nicht. Hirschs Lösung: ,,[R]ichtige[] Interpretation"
via auktorialem Sinn fußt auf dem „Konsensus" der Fachwissenschaftlerinnen und
Fachwissenschaftler (9). Interpretation entpuppt sich also auch hier als undenkbar ohne Rezipien-
tinnen und Rezipienten, die aus Texten den Autor konstruieren.

68 Vgl. ausführlich anhand von Nietzsches Sprachkritik herausgearbeitet DE Man: Allegorien

des Lesens, 146-163.
69 Vgl. zu dieser Frage aus Sicht der Subjektkonstitutionstheorie LERCHNER, Thorsten:

Die Begeisterung des Augustin - Subjektkonstitution und Christentum, in: Perspektiven der

Philosophie 47 (2021), 83-104.
70 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 2, 111,5, Übersetzung Flasch: „Cui narro haec? [...] ge-

neri meo [...] [u]t videlicet ego et quisquis heac legit cogitemus, de quam profundo claman-
dum sit ad te".

71 Vgl. direkt im Anschluss ans letzte Zitat AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 2, 111,5,

Übersetzung Flasch: „Et quid propius auribus tuis, si cor confitens et vita ex fide est" („Und was
ist näher als deine Ohren, wenn ein Herz bekennt und ein Leben aus dem Glauben geführt
wird").



Rhetorik der Innerlichkeit 225

Die Bekenntnisschrift entsteht aus dieser Synergie zwischen Text und
Publikum. An sich sind Werke Sammelsurien lexikalischer, äußerlich-unpersönlicher

Ausdrücke - voll von seelenlosen Buchstaben. Und an sich
sind Leserinnen und Leser Wesen, deren innerliche Bewusstseinsströme
wild umherirren - frei von jedweder sprachlicher Gestaltgebung. Nur durch
den Austausch zwischen Text und Subjekt entsteht das literarische Werk,
nur durch die Reziprozität zwischen Werk und Lesenden kommt persönliche

Bedeutung in einen sprachlichen Sinn hinein. Bei Augustinus klingen
Grundgedanken der modernen literarischen Transaktionstheorie Louise
Rosenblatts an.72 Solche Intuitionen liegen nicht nur seiner Sprachkritik
zugrunde, in der Worte als Anlass zum Verstehen fungieren und Lernen
aktivisch gedacht ist. Sie bilden auch das Fundament einer besonders
faszinierenden Episode in den Bekenntnissen selbst. Augustinus betet dort,
seine schlimmsten weltanschaulichen Gegner, die Manichäer, mögen,

ohne dass ich es wüsste, mir zuhören, damit sie nicht auf den Gedanken
kämen, ich sagte ihretwegen, was ich zwischen den Psalmversen dir sagte, denn
in Wirklichkeit würde ich es gar nicht sagen oder nicht so sagen, wenn ich
fühlte, dass sie mir zuhörten. Würde ich es gleichwohl sagen, so nähmen sie
es nicht auf, wie ich es still zu mir sage.73

Hier wird die Autorenintention absichtlich ausgeklammert: Die Bedeutung
des Gesagten handeln Text und Rezipientin oder Rezipient aus, ohne dass
der Autor sprachlich zu simulieren versucht, dass er persönlich im Text
präsent sei. Denn dass ein Autor auf seine Autorität pocht, indem er rhetorische

Register der Überzeugung zieht, sprich eindringlich seine Botschaft
lanciert, garantiert keinen Lerneffekt. Mehr noch, die eindringliche
Beschwörung des Publikums läuft Gefahr, ihr Gegenteil zu bewirken, weil
manch einer bei aggressiver Belehrung innerlich auf stur schaltet und der

ganzen Rede erst recht nicht traut.
Aus dieser Not macht Augustinus eine Tugend, und die führt tiefer in

die seltsame Poetik der Bekenntnisse hinein. Nämlich gesetzt den Fall,
jemand habe als Autor oder Autorin prinzipiell keine Verfügung über die In-

72 Vgl. ROSENBLATT, Louise: The Reader, the Text, the Poem. The Transactional Theory of
the Literary Work. Carbondale: Southern Illinois University Press 1994. Rosenblatt, die Erfinderin

der transaktionalen Theorie, lehnt sowohl die Eigenständigkeit des .literarischen Werkes'

wie auch die Eigenständigkeit ,der Leserin' oder ,des Lesers' ab. Das ist fur sie naiver
Realismus. Ohne Lesende existieren keine Werke und ohne Werke keine Lesenden, das

heißt, diese Größen bringen sich reziprok gegenseitig hervor. Rosenblatt vermeidet damit
zwei Fallstricke: den einen, dass ein Text an sich Bedeutung in sich trage, und den anderen,
dass Rezipientinnen und Rezipienten Texte willkürlich deuten können. Vielmehr geht es ihr
um eine reflektierte Lektüre, in der Leserinnen und Leser so wenig wie möglich in den Text
hineinlesen und so viel wie möglich aus ihm herauslesen.

73 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 9, IV,8, Übersetzung Flasch: „audirent ignorante me,
utrum audirent, ne me propter se ilia dicere putarent, quae inter haec verba dixerim, quia et
re vera nec ea dicerem nec sic ea dicerem, si me ab eis audiri viderique sentirem, nec, si di-
cerem, sic acciperent, quomodo mecum".



226 Thorsten Lerchner

nerlichkeit des Publikums, dann hilft die Flucht nach vorne: den Bruch mit
der Innerlichkeit zu markieren, das Scheitern von Sprache zu zelebrieren
und die Leserschaft zu irritieren. Genau darin besteht Augustins rhetorische
Taktik: Durch den bewussten Einsatz von intertextueller Bedeutungsauslagerung

diffundiert die Erzählinstanz .Augustinus' umso auffälliger, und man
muss offen eingestehen, keine Ahnung zu haben, wo in den potenziell
geklauten Versatzstücken der Bekenntnisse Authentizität steckt. Die existiert
freilich in keinem Buch. Aber Augustinus tut gar nicht erst so, als ob
dynamische Zeichennetzwerke stabil wären, als ob Texte auktoriale Autorität
und intrinsische Intention ausdrücken würden. Bei der Geschichte über
die Manichäer, die Augustinus unbemerkt zuhören sollen, handelt es sich
um eine Parabel über die Konstruktion der Bekenntnisschrift. Hier
probiert niemand zu überzeugen. Entweder man glaubt Augustins Geschichte,
und zwar aus sich selbst heraus. Dann lässt man sich von ihr persönlich
berühren, lernt aus ihr und wird inspiriert von ihr. Oder man glaubt ihr
nicht. Dann bleibt man kalt im Angesicht ihrer banalen Topik und greift
zu einem anderen Buch. Das Persönliche stellt demnach nicht nur ein
Problem in den Bekenntnissen dar, es wird im Spannungsfeld zur Inszenierung
absichtlich problematisiert. Das steht allerdings nicht im Widerspruch zur
christlichen Philosophie, sondern im Einklang mit ihr.

Die besondere Rhetorik der Bekenntnisse, der Zerfall von Wörtern in
weitere Wörter, die Verschachtelung von Erzählungen in andere Erzählungen,

simuliert Innerlichkeit auf die einzige Art und Weise, wie sie in
wabernden, hermetischen Zeichenwelten möglich ist: Die Rhetorik der
Bekenntnisse konstruiert Innerlichkeit ex negativa, als Lücke, die die ureigene

Überzeugung füllen muss. Dieses Ziel, die persönliche Involvierung,
versucht Augustinus dadurch zu erreichen, dass er das flüchtige, unpersönliche

Wesen sprachlicher Zeichen nicht durch autoritative Gesten dissimuliert,

sondern im Gegenteil durch etwas markiert und reflektiert, das sich
heute als bewusstes intertextuelles Verfahren identifizieren lässt.

Augustins autobiografische Schrift führt performativ ein neues
Literaturverständnis ein, das um den Unterschied kreist, den Augustinus ausdrücklich

betont, nämlich den zwischen einem Bekenntnis „in meinem Herzen"
und einem Bekenntnis „in meinem Buch vor vielen Zeugen"74. Die Lancierung

einer neuen Literaturtheorie stimmt prima damit überein, dass
dieselbe Schrift metaphysisch ein neues Gottesverhältnis perfektioniert und
psychologisch eine revolutionäre Subjektkonstitutionstheorie inauguriert:
Literarisch steht der existenzielle Bezug im Vordergrund, metaphysisch die

74 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 10, l.i, Übersetzung Flasch: „in corde meo"; „in stilo
[...] meo coram multis testibus".



Rhetorik der Innerlichkeit 227

mystische Einswerdung75 und psychologisch das intime Gebet zum
menschgewordenen Gott76 - alle drei Mal wohnt, nach Augustins berühmtem
Ausspruch, die Wahrheit im Inneren des Menschen.77

Über dem Chaos bilateraler Zeichen, wo oben der Signifikant ad infinitum

gleitet und unten das Signifikat ad obscurum verschwimmt, wird der
persönliche Bezug, die existenzielle Ich-Text-Achse, entscheidend. Darum
betont Augustinus extra im Fall seines Freundes Alypius, der in Nachahmung

Augustins ebenfalls spontan in die Bibel schaut, „diese Stelle bezog
er auf sich"78 - wodurch er im selben Atemzug bekehrt wird. Der eigene
Bezug ist es wieder, worauf es ankommt, nicht die Frage nach Imitation.
Aus der Einsicht in den Bruch zwischen Innerem und Äußerem entspringt
Augustins paradoxe poetologische Strategie, persönliche Bekenntnisse in
ein Spannungsfeld zwischen intimer Originalität und intertextueller
Übernahme zu stellen. Bekenntnisse sind das, was einzelne Leserinnen und Leser

aus ihnen machen; nur dadurch besitzen sie ihren Wert, nicht dadurch,
dass sie .Augustins wahre Geschichte' erzählen.79

Augustinus fordert etwas vom Publikum, das man heute „Ethical reading"

nennen würde:80 die intensive Stellungnahme zum Text, eine geistige
Übung im Literarischen. Ein wenig erinnert der Kirchenvater dabei an den
Dänen Kierkegaard, der mit seinem Spiel aus Orthonym und Pseudonymen

ähnlich irritierende Leerstellen öffnet, die sich nur durch selbstständige,

ernsthafte Auseinandersetzung mit den philosophischen Inhalten füllen

lassen.81 Doch letztlich, und das macht Augustins literarische Linguistik
so besonders, liegt es an der Gnade, die zum tieferen Verständnis führt,

nicht am Willen des Menschen. Denn es ist Gott, dem Augustinus für die
intertextuell gebrochene Einsicht unter dem Feigenbaum in Mailand über-
schwänglich dankt: „Du hast meine Ketten zerrissen"82. Tiefes, intensives
Verstehen stellt etwas Geheimnisvolles dar, das ganz plötzlich eintritt. Ex-
istenzielles Verstehen ist nicht frei verfügbar und lässt sich nicht lernen.
Es folgt keiner Methode und basiert auf keiner Technik.

75 Vgl. KOBUSCH, Theo: Metaphysik als Einswerdung, in: Honnefelder, Ludger/SCHÜßLER,
Werner (Hgg.): Transzendenz. Zu einem Grundwort der klassischen Metaphysik. Paderborn:
Schöningh 1992, 93-114.

76 Vgl. LERCHNER: Die Begeisterung des Augustin, 103.
77 Vgl. AUGUSTINUS: De vera religione Über die wahre Religion. Stuttgart: Reclam 2006,

XXXIX.72: „in interiore homine habitat veritas".
78 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 8, XII.30, Übersetzung Flasch: „Quod ille ad se rettu-

lit".
79 Vgl. zu existenzialistischen Vorausdeutungen bei Augustinus MöBUß, Susanne:

Existenzphilosophie, Band 1: Von Augustinus bis Nietzsche. Freiburg i.Br.: Alber 2015,19-33.
80 Vgl. ausfuhrlich FEDERICO: Engagements with Close Reading, 117-158.
81 Vgl. NORRIS, Christopher: The Deconstructive Turn: Essays in the Rhetoric of Philosophy.

Oxford: Taylor & Francis 2010, 49-62.
82 AUGUSTINUS: Confessiones, Buch 9,1.i, Übersetzung Flasch: „Dirupisti vincula mea".



228 Thorsten Lerchner

In seinem Misstrauen gegenüber Reduktionismen wirkt Augustinus
postmodern.83 Er behält jedoch sein Vertrauen auf eine Ordnung in der
unüberschaubar komplexen Welt. Darin besteht die Bedeutung seiner christlichen

Philosophie. Aus demselben Grund kann er uns heute für unsere
Haltung zur Literatur ein wertvoller Wegweiser sein.84

Zusammenfassung
Irritierenderweise bestehen die Bekenntnisse des Kirchenvaters Augustinus
zu einem Großteil aus Bibelzitaten. Wo man Authentisches, Persönliches
oder sogar Intimes erwarten würde, tritt stattdessen eine intertextuelle Struktur

zutage. Sämtliche angeblich einschneidenden Erlebnisse Augustins wirken

verdächtig schablonenhaft. Doch tatsächlich handelt es sich bei den vielen

Bibelverweisen um eine trickreiche Rhetorik, die die Innerlichkeit von
Leserinnen und Lesern stimuliert. Augustins Autobiografie richtet sich an die
Persönlichkeit des Publikums, das aktiv zu Authentizität oder Artifizialität
des Berichteten Stellung nehmen muss.

Abstract
Augustine's Confessions are remarkably full of biblical quotations. Instead

of something authentic, personal, even intimate, there is an intertextual
structure making Augustin's allegedly incisive experiences suspiciously
clichéd. But the many references to the Bible are rhetorical devices stimulating

the interiority of an audience. Augustine's autobiography speaks to the
inner life of its readers demanding a personal statement concerning the

authenticity or artificiality of the reported events.

83 Vgl. zu den Anliegen postmodernen Denkens den Überblick bei Hassan, Ihab: The
Culture of Postmodernism, in: Theory, Culture & Society 2 (1985), 119-131. Vgl. zu Augustinus
und der Postmoderne CAPUTO, John D./Scanlon, Michael J.: Introduction. The postmodern
Augustine, in: Dies. (Hgg.): Augustine and Postmodernism. Confessions and Circumfession.
Bloomington/lndianapolis: Indiana University Press 2005, 1-15.

84 Vgl. zur Anschlussfähigkeit Augustins an aktuelle Anschauungen über Fokus und Funktion

von Literatur z.B. Rowland, Susan: jungian Literary Criticism. The Essential Guide.
Oxford: Routledge 2019, hier 28-30&82-84&i48-i5r.


	Rhetorik der Innerlichkeit : Augustinus, inner Mensch und Intertextualität

