Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 1

Artikel: Die Schau als eschatologisches Motiv in Augustins De civitate Dei
Autor: Hofmann, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047429

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTIAN HOFMANN

Die Schau als eschatologisches Motiv in
Augustins De civitate Dei

1. EINLEITUNG

Wertvoll fiir die Eschatologie des Augustinus von Hippo (354-430 n. Chr.)
sind in seinem letzten groflen Hauptwerk De civitate Dei die Biicher XX-
XXII. Darin ist die Schau Gottes der Hohepunkt und auch das Ziel der
eschatologischen Entwicklung. Das Motiv der Schau in De civitate Dei be-
grenzt sich jedoch nicht nur auf die Schau Gottes als Schlusspunkt, son-
dern ist ein sich entwickelndes und umfangreiches Motiv, das in besonde-
rer Weise das eschatologische Denken und Geschehen widerspiegelt. Von
entscheidender Bedeutung ist auch die neuplatonische Illuminationslehre
Plotins, aus der heraus Augustinus sein eschatologisches Motiv der Schau
entwickelt. Die Auseinandersetzung mit dem Neuplatonismus beinhaltet da-
bei auch die Schau des Wahren und des Schonen als Teil der Schau Gottes.
Die Schau ist das Ergebnis des Sehens. Unter Sehen versteht Augustinus
nicht nur den Vorgang des Wahrnehmens, sondern auch den des Erken-
nens. Neben der sinnlichen Erkenntnis umfasst das Sehen fiir Augustinus
auch die geistige Erkenntnis. Die geistige Erkenntnis ist der Schliissel fiir
die Gotteserkenntnis und auch die richtige Lebensweise des Menschen. Sie
ist dem Menschen von Gott eingegeben! und verweist damit immer auf
seinen Schopfer, der dadurch Anfang und Ursprung der Erkenntnis, wie
auch das Ziel der Erkenntnis ist. Die Moglichkeit der Erkenntnis steht in
Verbindung zu Gott und ist auch auf ihn hin ausgerichtet. Die geistige Er-
kenntnis geht iiber die sinnliche Erkenntnis hinaus und umfasst dabei fiir
Augustinus zwei Aspekte: ,Einerseits stellt sich ihm Erkenntnis als Erfas-
sen, als Sehen eines Vorgegebenen dar, sei es einer sensiblen, sei es einer
intelligiblen ,res‘, andererseits bezeichnet er Erkenntnis als Wechselspiel
von Betrachter und Gegenstand, Erkenntnis wird sowohl vom Objekt als
vom Subjekt ,geboren’.2 Die Bedeutung des Sehens, sowohl mit dem leib-

1 Gott also ist es, der der menschlichen Seele den Geist gegeben hat, in welchem wih-
rend der Kindheit Vernunft und Denkkraft gewissermaflen noch schlummern, als waren sie
nicht vorhanden, um mit zunehmendem Alter geweckt und entfaltet zu werden“ (civ. Dei
XXII, 24). Ubersetzung nach: AURELIUS AUGUSTINUS: Vom Gottesstaat (De civitate Dei). Voll-
staindige Ausgabe in einem Band, aus dem Lateinischen iibertragen von Wilhelm Thimme.
Berlin: Deutscher Taschenbuch Verlag *20m.

2 MULLER, Christoph: Geschichtsbewuftsein bei Augustinus. Ontologische, anthropologi-
sche und universalgeschichtlich/heilsgeschichtliche Elemente einer augustinischen ,Geschichts-
theorie“. Wiirzburg: Augustinus-Verlag 1993, 8o.



196 Christian Hofmann

lichem als auch mit dem geistigen Auge, als Form des Erkennens ist fiir
Augustinus von herausragender Bedeutung, findet sie doch in der Schau
Gottes ihre hochste Form. Mit dem Motiv der Schau verbindet sich also
der Vorgang des Sehens und des Erkennens, wodurch eine epistemologi-
sche Dimension der Schau gegeben ist.

Ausgangspunkt dieses Aufsatzes ist dabei das Verb videre, das zusam-
men mit dem Verb vacare im Ausspruch vacate et videte das letzte Kapitel
in De civitate Dei kennzeichnet3 und das Motiv der Schau bezeichnet. Was
dieses videre und das Motiv der Schau umfasst und bedeutet, soll in die-
sem Aufsatz dargelegt werden.

2. DIE MOGLICHKEIT DER SCHAU IN DIESER WELTZEIT

Der Mensch in dieser Weltzeit ist in seinen Fihigkeiten der Schau be-
grenzt. So ist ihm die Mdglichkeit der Schau Gottes und der vollen Erkennt-
nis in seiner irdischen Zeit nicht gegeben.4 Vielmehr ist der Mensch kon-
frontiert mit Unkenntnis als Folge der Verborgenheit und Unsichtbarkeit.
In besonderer Weise sind hier die beiden civitates, civitas Dei und die
civitas terrena, verborgen, da sie in dieser Weltzeit unsichtbare Grofden
sind. Sie werden erst am Ende der Zeit im Eschaton sichtbar werden, wo-
durch die Bedeutung des Eschatons fiir die Méglichkeiten der Schau be-
reits angedeutet werden. Im Gegensatz dazu scheint die Kirche zu stehen.
Die Kirche ist im Vergleich zu den beiden civitates eine sichtbare Gréf3e in
dieser Weltzeit und besteht in ihren Mitgliedern aus den beiden civitates,
von denen die Mitglieder der civitas terrena nur auf3erliche Mitglieder der
Kirche sind und daher im Jiingsten Gericht aus der Kirche entfernt wer-
den. Nach dieser Scheidung entspricht die Kirche dann der civitas Dei, die
dann ins Reich Gottes versetzt wird. Somit stellt das Jiingste Gericht den
Endpunkt der Kirche dar. Die wahren Mitglieder der Kirche sind somit
auch Teil des eschatologischen Reich Gottes. Das bedeutet, dass die Kirche
zwar eine sichtbare Grofde in dieser Weltzeit ist, jedoch in einer vermisch-
ten Form aus den Mitgliedern der beiden civitates. Erst am Ende werden
die wahren Mitglieder der Kirche sichtbar, die dann auch ins Reich Gottes
uberfiihrt werden. Es zeigt sich hier also die umgekehrte Form der Schau:
Waihrend die beiden civitates in dieser Weltzeit unsichtbare Grofien sind,
ist die Kirche eine sichtbare Grofle. Wahrend die beiden civitates im escha-
tologischen Geschehen offenbar werden, wird die Kirche als sichtbare Gro-
3e verschwinden. Die von den nur duflerlichen Mitgliedern gereinigte Kir-

3 vgl. civ. Dei XXII, 30.

4 ,Wollte ich aber sagen, ich hitte es im Geiste, also in geistiger Schau wahrgenommen,
ja, wie weit reicht denn, was ist denn unseres Geistes Schau verglichen mit jener iiber-
schwenglichen Herrlichkeit?“ (civ. Dei XXII, 29). Uber die nur begrenzte Moglichkeit der
Schau Gottes in dieser Weltzeit siehe auch De Genesi ad litteram XII.



Die Schau als eschatologisches Motiv in Augustins De civitate Dei 197

che entspricht dann der civitas Dei, die jedoch zum eschatologisch vollen-
deten Reich Gottes wird, das dem dann eschatologisch vollendeten Men-
schen offenbar sein wird. Es zeigt sich also, dass die Offenbarung und da-
mit auch die Schau unsichtbarer und verborgener GréfRen dieser Weltzeit
ein Teil des eschatologischen Geschehens darstellen, das mit dem Jiingsten
Gericht einsetzt und die Differenzen zwischen dieser Weltzeit und dem
Eschaton aufzeigt.

Dieser Befund zeigt sich aber nicht nur an kollektiven Gréen, sondern
auch an den Tugenden, so mit der Gerechtigkeit Gottes, die in dieser Welt-
zeit verborgen und nur im Glauben erfahrbar ist, jedoch im Jiingsten Ge-
richt offenbar und damit sichtbar sein wird:

»Wenn wir aber vor jenes Gottesgericht kommen, dessen Zeit in besonderem
Sinne Tag des Gerichts, bisweilen auch Tag des Herrn heiflt, werden nicht
nur alle Urteile, die dann gefillt werden, sondern auch alle Urteile, die von
Anfang an gefdllt wurden und bis zu jenem Zeitpunkt noch zu fdllen sind, als
durchaus gerecht sich offenbaren. Dann wird auch an den Tag kommen, wie
gerecht das Gottesgericht ist, welches verfiigt, daR jetzt so viele, ja fast alle
gerechten Gottesgerichte dem Sinn und Geist der Sterblichen verborgen blei-
ben, obwohl es doch dem Glaubensauge der Frommen nicht verborgen blei-
ben kann, daf} gerecht ist, was verborgen bleibt.“S

In dieser Textstelle wird deutlich, dass der Prozess der Offenbarung, an
dessen Ende die klare Schau steht, auch auf die Gerichtstatigkeit Gottes
ibertragbar ist. Die Urteile Gottes werden dem Menschen offenbar und da-
mit verstandlich werden, wodurch die Gerechtigkeit Gottes in volliger Klar-
heit gesehen werden kann. Interessant ist, dass hier alle Gerichtsurteile
seit Anbeginn der Welt offenbar sein werden und nicht nur die des Jiings-
ten Gerichtes, das fiir den Menschen herausragende Bedeutung hat. Ver-
mutlich dient diese vollstindige Offenbarung aller Gerichtsurteile dazu, je-
den Zweifel an der absoluten Gerechtigkeit Gottes auszurdumen, wodurch
aber auch ein Aspekt fiir das Motiv der Schau gewonnen werden kann. Die
eschatologische Schau als Form der Erkenntnis ist die absolute und voll-
stindige Form der Erkenntnis. Sie zeigt sich als totale Umkehr von der
vorherigen Verborgenheit der Gerechtigkeit Gottes in dieser Weltzeit hin
zur totalen Schau der Gerechtigkeit Gottes im Eschaton. Die Schau ist hier
nicht nur der Schlusspunkt des Erkenntnisprozesses, sondern auch des
Glaubens,® in dem schon in dieser Weltzeit, jedoch nur ansatzweise und
unvollendet, die Gerechtigkeit erkannt werden kann.

Der Mensch in dieser Weltzeit ist also in seinen Mdglichkeiten der
Schau stark begrenzt. Er kann aus eigener Kraft hochstens unvollstindig
und ansatzweise Erkenntnis gewinnen. Man kann das Sein in dieser Welt-
zeit als ein Sein auf dem Weg zur vollen Erkenntnis sehen, die dem Heils-

3 civ. Dei XX, 2.
6 ,als Belohnung des Glaubens also ist uns dies Schauen vorbehalten“ (civ. Dei XXII, 29).



198 Christian Hofmann

zustand des eschatologischen Reich Gottes vorbehalten ist, jedoch ist ihm
in der Schopfung die Moglichkeit gegeben worden, auf dem Weg fortzu-
schreiten, und sein Wissen, das bisher begrenzt und nur ein Stiickwerk ist,
zu erweitern.” Mit dem Fortschreiten auf diesem Wege gelingt dem Men-
schen ein Zuwachs an Erkenntnis, der zugleich einen ,Zuwachs an Sein
[bedeutet] und [...] die eigentliche Bestimmung des geistigen Seienden“$
aufzeigt. Diese Verbindung zwischen Erkennen und Sein, die Augustinus
hier zieht, geht auf Plotin zuriick, fiir den ,Sein und Erkennen dasselbe
ist.“9 Das Motiv der Schau als Form der Erkenntnis hat also fundamentalen
Charakter fiir das ganze Sein des Menschen schon in dieser Weltzeit, je-
doch vielmehr in absoluter Weise im Eschaton.

3. DIE ESCHATOLOGISCHE SCHAU IN DE CIVITATE DEI

3.1 Die Schau als Erfiillung des Glaubens

Ein entscheidendes Merkmal der Biirger der civitas Dei, durch das sie sich
fundamental von denen der civitas terrena unterscheiden, ist der christli-
che Glaube, der sich in ihrer Ausrichtung nach Gott und in der Gottesliebe
zeigt. Mit dem eschatologischen Geschehen wird aus dem differenzieren-
den Merkmal des Glaubens das Motiv des Schauens. Es gibt also eine
durchgehende Verbindungslinie vom Glauben in dieser Weltzeit hin zur
Schau im Eschaton. Die Schau Gottes erfolgt dabei nicht als ein Schauen
mit den alten leiblichen Augen, sondern als ein Schauen mit den neuen
geistigen Augen, die auch den omniprdsenten Gott schauen kdnnen.10 Die
eschatologische Umwandlung des Menschen ist eine entscheidende Vor-
aussetzung fiir die Moglichkeit der eschatologischen Schau. Diese Umwand-
lung umfasst dabei nicht nur die geistige Dimension des Menschen, son-
dern auch die leibliche. Die Schau als Form der Erkenntnis weist hier eine
Verdanderung im Ablauf des Prozesses auf: Wahrend in dieser Weltzeit die
leiblichen Augen am Anfang des Prozesses stehen, ist es im Eschaton das
geistige Auge, das den Prozess fiihrt. Es zeigt sich hier also eine Verschie-
bung von der leiblichen Dimension hin zur geistigen.

7 Vgl. civ. Dei XXII, 29.

8 MULLER: Geschichtsbewuftsein bei Augustinus, 79.

9 PLOTIN: Enneaden 111, 8, 8. Ubersetzung und Kommentar nach: PLOTIN: Ausgewdhlte
Schriften. Herausgegeben, iibersetzt und kommentiert von Christian Tornau. Durchgesehene
und bibliographisch ergdnzte Auflage. Stuttgart: Reclam 2o0n.

10 'Wenn nimlich im geistlichen Leibe die dann natiirlich ebenfalls geistlichen Augen
nur so viel zu sehen vermogen wie unsere jetzigen Augen, wird man mit ihnen unfraglich
Gott nicht sehen konnen. Ganz anders muf8 also ihre Sehkraft sein, soll mit ihnen jene un-

korperliche Natur erblickt werden, die nicht von Raum eingeschlossen, sondern iiberall ganz
ist“ (civ. Dei XXII, 29).



Die Schau als eschatologisches Motiv in Augustins De civitate Dei 199

Mit der Schau verbindet sich der Aspekt der Erfiillung in Gott, denn
durch die Schau wird ,Gott alles in allen sein“1l. Dieser Aspekt der Erfiil-
lung ist dabei anhaltend und ewig, was Augustinus im Bild der ewigen Fei-
er im Sein bei Gott ausdriickt: ,Dieses Schauen wird eine ewige Feier, und
die ewige Feier wird ein ewiges Schauen sein.“12 Es zeigt sich hier durch
das Wechselspiel zwischen Feier und Schau, dass auch die Schau ewig und
anhaltend sein wird. Mit dem Bild der Feier verbindet sich auch der Ge-
danke, dass es sich um ein positiv erfahrenes Erlebnis handelt, wodurch
der Mensch ewig positiv in der Schau sein wird. Das Sein bei Gott wird da-
bei erganzt durch das Sein bei seinen Engeln, denen der eschatologisch
vollendete angeglichen wird!13. Der Mensch erhdlt damit die Erkenntnis-
moglichkeiten der Engel, wodurch eine umfassende Schau Gottes moglich
wird, die Gott in allem sichtbar werden lasst:

,Gott wird uns dadurch bekannt und einsichtig sein, dafd wir alle ihn im Geist
in uns allen erblicken, der eine im anderen und jeder in sich selbst, ihn er-
blicken im neuen Himmel und der neuen Erde und in allen Kreaturen, die es
dann dort geben wird, ihn erblicken durch Vermittlung des Leibes in allen
Leibern, wohin irgend die Augen des geistlichen Leibes ihre Strahlen senden
werden.“14 :

Die Formel, dass Gott ,alles in allen” sein wird, erstreckt sich auf alle Be-
reiche der Schau. Der neue Himmel und die neue Erde (caelum novum et
terra nova) als Ergebnis der erneuerten Schopfung verweisen auf die neue
Ordnung und das Reich Gottes in seiner kommenden Form, durch das klar
wird, dass es sich um eine andere Welt handelt, in der Gott die Erfiillung
aller Wesen und Kreaturen sein wird. Die Schau Gottes ist also eine Schau
Gottes in allen Dingen und Kreaturen, in seiner neuen Schopfung und im
Menschen, wodurch ersichtlich wird, dass das Motiv der Schau ein umfas-
sendes und bestimmendes Element der Eschatologie Augustins ist, da es
die Moglichkeit bietet, Gott zu sehen und zu erkennen, und zwar allumfas-
send und iiberall. Die Schau Gottes ist dabei eine Selbstoffenbarung
Gottes, die im Bild der Schau Gottes von Angesicht zu Angesicht ausge-
driickt wird.!S Gott zu schauen ist also kein Prozess, der sich auf den Men-

11 civ. Dei XXII, 29.

12 FRries, Heinrich: Weltgeschichte und Gottesreich. Zu Augustins ,De civitate Dei“, in:
MOLLER, Joseph/KOHLENBERGER, Helmut (Hgg.): Virtus politica. Festgabe zum 75. Geburtstag
von Alfons Hufnagel. Stuttgart-Bad Canstatt: Frommann-Verlag 1974, 81-93, hier 88.

13 Man muf ja bedenken, welch groRer Mann es war, der sprach: ,Unser Wissen ist
Stiickwerk, bis das Vollkommene kommen wird’, und ,Wir sehen jetzt durch einen Spiegel
im Ritsel, dann aber von Angesicht zu Angesicht’. So sehen schon jetzt die heiligen Engel,
die auch unsere Engel genannt werden. [...] Wie sie sehen, werden auch wir einmal sehen,
aber jetzt sehen wir so noch nicht* (civ. Dei XXII, 29).

14 civ. Dei XXII, 29.

15 'Unter Gottes Angesicht aber ist seine Selbstoffenbarung zu verstehen und nicht ein
Glied, wie wir es an unserem Leibe haben und mit diesem Namen bezeichnen® (civ. Dei XXII, 29).



200 Christian Hofmann

schen beschrdankt und Gott zu einem passiven Objekt der Schau werden
ldsst, sondern eine Selbstoffenbarung, in der Gott sich aktiv dem Menschen
zu erkennen gibt. Die Schau Gottes erfolgt hier sowohl im Geiste, also
auch durch den neuen geistigen Auferstehungsleib. Es verbinden sich hier
also die geistige und die leibliche Dimension in der Schau, jedoch mit ei-
nem Primat der geistigen Dimension.

Es zeigt sich, dass die Schau also die Erfiillung und auch die Ablésung
des Glaubens ist. In der Schau Gottes hat sich der Glaube vollstindig und
umfassend erfiillt, wodurch er zugleich verdrangt wird. An die Stelle des
Glaubens an Gott tritt nun die Schau Gottes.

3.2 Vacate et videte

Das letzte Kapitel in De civitate Dei beschreibt die Erfiillung des Aus-
spruchs: ,Seid frei und erkennt, dass ich Gott bin“.16 Dieser Ausspruch
pragt das gesamte letzte Kapitel, in dem es auch mehrfach wiederholt
wird, und dient so als Motto des letzten Kapitels. Bei diesem Ausspruch
handelt sich um ein Zitat, namlich aus Psalm 46,11. Bei Augustinus sollen
die beiden Begriffe das beschreiben, was am Ende final eintreten und sich
vollenden wird, namlich ein Frei-Sein, wie auch ein Sehen. Der erloste
Mensch ist frei von Siinde, Sterblichkeit und Leid, und kann daher die
Stille erfahren, die das Ruhen in Gott bezeichnet. Auf der anderen Seite
kann er durch die Schau Gottes, die mit dem Verb videre bezeichnet wird,
zu Gott und zur hochsten Erkenntnis gelangen. Bei diesem Vorgang han-
delt es sich primar um einen eschatologischen und endzeitlichen Vorgang,
der aber auch ins Prasentische ausstrahlt, da das Motto vacate et videte be-
reits in der Gegenwart zur Umkehr aufruft und eine stetige Neubesinnung
und Neuausrichtung auf Gott verlangt. Dadurch vollendet sich am Ende
ein Vorgang, der schon prasentisch begonnene Wirklichkeit ist. Im vacate
et videte verbindet und erfiillt sich das Prasentische mit dem Endzeitlichen
und es entsteht so eine ,vorendzeitliche Wirklichkeit: Prasenz des als Escha-
ton gedachten.“17

Die beiden Verben vacare et videre werden grammatikalisch unterschied-
lich von Augustinus verwendet: ausgehend vom Zitat aus Psalm 46,1 als
Imperative, wodurch ein prosodisch gleicher Aufbau entsteht, als auch als
Partizipien, jeweils abwechselnd, als auch in Kombination mit einer Form
des Futurs I. Immer entsteht dadurch eine enge Verbindung zwischen bei-

16 _vacate et videte quoniam ego sum deus“ (civ. Dei XXII, 30). Thimme {ibersetzt an die-
ser Stelle: ,Seid still und erkennt, da ich Gott bin.“ Dieser Ubersetzungsvorschlag ist m.E.
unprazise, da vacare ein ,von etwas frei/leer sein‘ bedeutet und erst als Folge des ,Frei-Seins’
das ,Still-Sein‘ eintritt. Kreuzer betont in seinem Ubersetzungsvorschlag beide Aspekte und
ubersetzt: ,Seid still und werdet leer und seht, daff ich Gott bin“, in: KREUZER, Johann:
Augustinus. Frankfurt a.M.: Campus-Verlag 1995, 155.

17 KREUZER: Augustinus, 155.



Die Schau als eschatologisches Motiv in Augustins De civitate Dei 201

den Verben auf der sprachlichen Ebene, die sich auch als Alliteration in
zwei Worten bezeichnen lasst. Kennzeichnend fiir das letzte Kapitel ist al-
so, dass Augustinus diese beiden Aspekte zusammen denkt und auch den
Bezug zwischen beiden Aspekten herstellt:

»Er selbst [Gott] wird das Endziel unserer Sehnsucht sein, den wir ohne Ende
schauen, ohne Uberdruff und Miidigkeit lieben werden und loben. Solche Ga-
be, solcher Sinn und solches Tun wird allen gemeinsam sein, ebenso wie das
ewige Leben selbst.“18

Die Schau Gottes, die sich mit der Erkenntnis verbindet, ist ewig und stellt
einen Zustand dar, der frei ist von Uberdruf oder Miidigkeit. Durch das
Ende der Zeit und das Eintreten der Ewigkeit muss die Schau als Zustand
und nicht als Prozess verstanden werden. Sie geht einher mit dem Lob-
preis Gottes, der allen erlgsten Menschen gemeinsam sein wird (erit omni-
bus communis). Neben der Schau Gottes und dem daraus folgenden Lob-
preis Gottes betont Augustinus hier die Gabe des ewigen Lebens, das eben
auch allen gemeinsam sein wird. Das ewige Leben ist der Inbegriff des va-
care, da es sowohl das Frei-Sein von Siinden, als auch das Frei-Sein von
Sterblichkeit und Leid einschlieft. Der eschatologische Heilszustand, den
Augustinus am Ende konzipiert, ist gekennzeichnet vom Motto vacate et
videte, das wie eine Zusammenfassung das eschatologische Geschehen be-
schreibt:

,Dann werden wir stille sein [frei sein] und schauen, schauen und lieben,
lieben und loben. Das ist’s, was dereinst sein wird, an jenem Ende ohne Ende.
Denn welch anderes Ende gdbe es fiir uns, als heimzugelangen zu dem Reich,
das kein Ende hat?“1?

Somit verbindet sich im Motto des letzten Kapitels mit dem Motiv der
Schau auch das Motiv des Befreit-Seins. Beides miindet in der Schau Got-
tes in der absoluten Gottesliebe, da der erléste Mensch Gott nun sowohl
von Angesicht zu Angesicht als auch in allen Dingen sehen und erkennen
wird. Da auch der Begriff der Liebe bei Augustinus ein wichtiger und wohl-
iberlegter Begriff ist, den er sehr bewusst verwendet, erscheint es unwahr-
scheinlich, dass die Begriffe vacare und videre nicht auch umfassendere
und bestimmende Bedeutung fiir ihn aufweisen, zumal sie hier bewusst in
dieser Reihenfolge verwendet und wiederholt werden.

Die herausragende Bedeutung des Motivs der Schau fiir Augustinus wird
an dieser Verwendung und Positionierung im letzten Kapitel deutlich. Die
Schau ist nicht nur ein Teil des eschatologischen Geschehens. Sie strahlt
ins Prasenstische aus und verbindet somit Prdsens und Eschaton, in dem
dann die Schau in vollendeter, vollkommener und ewiger Weise gelingt.
Das Motiv der Schau zeigt also nicht nur eine auf das Eschaton begrenzte

18 ¢civ. Dei XXII, 30.
19 civ. Dei XXII, 3o0.



202 Christian Hofmann

Bedeutung, sondern geht dariiber hinaus. Ebenso ist eines der beiden ent-
scheidenden Merkmale des eschatologischen Menschen im Sein bei Gott.
Wenn man auf die Positionierung der beiden Merkmale als auch auf die
Stellung der beiden Begriffe achtet, zeigt sich, dass das videre an zweiter
Stelle steht. Es bildet damit den Hohepunkt, da erst in der Schau Gottes
auch der Sinn und die Bedeutung des von Gott geschenkten ewigen Lebens
als Aspekt des vacare offenbar wird. Wahrend das ewige Leben des vacare
einen Aspekt darstellt, der sich auf den einzelnen Menschen und sein Sein
bezieht, ist die Schau des videre der Aspekt, der sowohl durch die Erkennt-
nis das Verstandnis dieses Vorgangs ermdglicht, als auch den Menschen in
Beziehung zu Gott und der eschatologischen Welt setzt. Die Frage, ob hier
eine zeitliche Abfolge im Sinne einer vorherigen Vollendung des Menschen
in der Gabe des ewigen Lebens mit anschlieffender Schau anzunehmen ist,
lasst sich nicht beantworten. Vielmehr muss es, da das Ende der Zeit be-
reits erfolgt ist, ohne zeitliche Abfolge gedacht werden. Sicher ist jedoch,
dass beide Merkmale ewig sind werden und nicht mehr verloren werden
konnen. Die Verwendung von vacare und videre als gemeinsames Motto im
letzten Kapitel von De civitate Dei zeigt, dass eine Verbindung zwischen
beiden gegeben ist, denn nur durch beide Merkmale ist die Vollendung des
Menschen und sein eschatologisches Sein vollstindig und abgeschlossen.

4. DIE ILLUMINATIONSLEHRE UND DER NEUPLATONISCHE EINFLUSS

Die Schau als Form der Erkenntnis wird entscheidend durch die Illumina-
tionslehre des Neuplatonismus beeinflusst. Augustinus greift diese Vorstel-
lung auf, deutet sie allerdings aus christlich-biblischer Perspektive neu.
Diese Verbindung von philosophischem und biblisch-theologischem Den-
ken kennzeichnet Augustinus in De civitate Dei:

»Doch besteht zwischen uns und den genannten edleren Philosophen kein
Zwiespalt. [...] Haufig und ausfiihrlich versichert Plotin in Auslegung Platos,
auch jene Weltseele, die sie annehmen, empfange ihre Gliickseligkeit nicht wo-
andersher als die unsere, sondern von einem von ihr selbst verschiedenen,
schopferischen Lichte, durch dessen iiberirdische Erleuchtung sie selber iiber-
irdisch leuchte. [...] Das steht im Einklang mit dem Evangelium [...]. Die Unter-
scheidung, die hier gemacht wird, zeigt deutlich genug, daf} die verniinftige
oder geistige Seele, wie sie ein Johannes besaf}, sich nicht selbst Licht sein
kann, sondern nur durch Teilhaben an einem anderen, dem wahren Lichte,
leuchtet.“20

Augustinus greift hier die Vorstellung Plotins auf, deutet sie allerdings im
Lichte des Prologs des Evangeliums nach Johannes. Von allerhéchster Be-
deutung ist fiir Augustinus die Bedeutung Gottes und des gottlichen Lich-

20 ¢iy, Dei X, 2.



Die Schau als eschatologisches Motiv in Augustins De civitate Dei 203

tes als Grundlage der Erkenntnis.2! Darin stimmt er mit Plotin klar tiber-
ein. Die Metaphorik des Lichtes geht dabei auf Platon zuriick, der , Erkennt-
nis auf die Einwirkung eines unsichtbaren Lichtes zuriickfiihrt, das die in-
telligiblen Gegenstdnde in vergleichbarer Weise erkennbar macht, wie die
Sonne das Sehen sinnlicher Objekte ermoglicht“.22 Fiir Augustinus kann
dieses Licht dabei nur das gottliche Licht sein, durch das dem Menschen
die volle Erkenntnis und die Schau Gottes ermdoglicht wird. Im Hinblick
auf die Moglichkeiten der Erkenntnis ldsst sich wieder zwischen dieser
Weltzeit und dem Eschaton unterscheiden. In dieser Weltzeit ist die Illu-
mination fiir den Menschen die Bedingung von Erkenntnis, die aber nur
den Biirgern der civitas Dei zukommt, die ihr Leben nach Gott und damit
auch nach seiner Erleuchtung und seinem Licht ausrichten. Dadurch, dass
sie tugendhaft leben, sind sie fahig, das gottliche Licht als Gnade Gottes
anzunehmen, kénnen sich ihm jedoch auch verschliefen, wie es die Biirger
der civitas terrena tun. Dadurch ,bleibt dem Menschen die Méglichkeit,
sich willentlich gegen Illumination und Gnade zu verschliefden.“23

Die eschatologische und vollendete Erkenntnis ist mit dem Heilszu-
stand des Reich Gottes verbunden, denn die finale Erleuchtung tritt fiir
den erlosten Menschen erst nach dem Eintritt in das Reich Gottes ein.
,Nur der tugendhafte, der sittlich geliuterte Mensch vermag das Gottliche
zu schauen. Darum ist die Reinigung der Seele die unerlifliche Vorbedin-
gung fiir den mystischen Aufstieg zum Urquell alles Wahren, Guten und
Schonen.“?4 Der eschatologische Heilszustand des neuen Menschen bein-
haltet auch die Moglichkeit zur vollendeten Erkenntnis. Der transzendente
Bezug der hochsten Form der Erkenntnis geht dabei auch auf den Neupla-
tonismus zuriick, denn ,die Erkenntnis des Einen ist ein Bewufitseinszu-
stand, der die gewohnlichen Bedingungen des Erkennens radikal aufhebt;
sie ist eine mystische Erfahrung.“25 Die Verdnderung, die Augustinus an
dieser Stelle im Vergleich zu Plotin vornimmt, ist die Eschatologisierung
dieser Vorstellung und die Verkniipfung mit dem Heilszustand des Reich
Gottes. Die Illumination im Reich Gottes hat dabei nicht mehr wie der Weg
der Erkenntnis in dieser Weltzeit prozessualen Charakter, sondern tritt so-
fort in absoluter Weise ein, da mit dem Eintritt in das Reich Gottes auch

21 Wihrend Augustinus die gottliche Erleuchtung direkt von Gott als das Oberste ausge-
hen ldsst, geht die gottliche Erleuchtung bei Plotin nicht vom Einen, sondern vom unterge-
ordneten nous aus: “For Augustine, the source of the soul’s illumination is the Supreme Be-
ing, whereas, for Plotinus, it is not the Plotinian First Principle, the One, but the derived
and subordinated Hypostasis called the Divine Intellect (nous).” RUSSEL, Robert: The Role of
Neoplatonism in St. Augustine’s De civitate Dei, in: DONNELLY, Dorothy F. (Hg.): The City of
God. A Collection of Critical Essays. New York: Lang 1995, 403-414, hier 40s5.

22 HORrN, Christoph: Augustinus. Miinchen: Beck 1995, 79.

23 HORN: Augustinus, 8o.

24 HESSEN, Johannes: Augustins Metaphysik der Erkenntnis. Leiden: Brill 21960, 182.

25 TORNAU: Plotin, 339.



204 Christian Hofmann

die Zeit endet und die Ewigkeit folgt. Diese Eschatologisierung und Veror-
tung im Reich Gottes ist ein entscheidendes Merkmal des spaten Augustinus,
das auch insgesamt fiir das Motiv der Schau kennzeichnend ist.

5. DIE SCHAU GOTTES ALS DIE SCHAU DES WAHREN UND DES SCHONEN

5.1 Die Schau des Wahren

Das Motiv der Schau als Schau Gottes wird durch unterschiedliche Aspekte
beschrieben. So wird zum einen die Perspektive auf die Schau des Wahren,
zum anderen auf die Schau des Schénen geworfen. Beide Perspektiven zei-
gen schon, dass es sich beim Motiv der Schau Gottes um ein umfassendes
Motiv handelt, das verschiedene Perspektiven und Aspekte beinhaltet. Als
erstes soll nun die Perspektive der Schau des Wahren beleuchtet werden,
anschlieffend die Schau des Schonen.

Im Hinblick auf die Schau des Wahren steht die Erkenntnis im Mittel-
punkt. Das Ziel der Erkenntnis ist fiir Augustinus die Wahrheit, und zwar
die ewige Wahrheit, die der Mensch in seiner endlichen Erkenntnis jedoch
nicht selbst erhalten kann. Da er unter der ewigen Wahrheit die gottliche
Wahrheit versteht, ist auch die Schau Gottes zugleich die Schau der ewi-
gen Wahrheit. Fiir den Menschen in dieser Weltzeit ist das Erkennen der
ewigen Wahrheit nicht moglich, jedoch ist er aufgefordert, sich auf den
Weg der Erkenntnis zu begeben, um dadurch auch die ewige Wahrheit er-
reichen zu konnen. Er ist in diese Welt als Kind in Unkenntnis der Wahr-
heit gesetzt, aus der es zu entfliehen gilt, denn die Unkenntnis der Wahr-
heit fithrt zur Siinde.26

Der Weg zur Erlangung der Wahrheit ist der Weg in der Nachfolge Jesu
Christi und der Ausrichtung nach dem Glauben an Gott. Da der Weg an
den Glauben gebunden ist, kénnen nur die Mitglieder der civitas Dei iiber-
haupt zur Erkenntnis der ewigen Wahrheit gelangen. Die ewige Wahrheit
ist zwar nur im Eschaton in finaler Weise zu erhalten, jedoch scheint sie
bereits in dieser Weltzeit durch. Durch den wahren Glauben kann der
Mensch schon einen Blick auf die gottliche Wahrheit erhalten, die in Jesus
Christus als dem gottlichen Logos Mensch geworden ist. Der Glaube an
ihn ist somit der Glaube an die gottliche Wahrheit selbst.2” Damit ist Jesus
Christus zugleich der Weg, im Glauben und der Nachfolge, und das Ziel,
die gottliche Wahrheit als inkarnierter Logos, in einem.

»,Die Erkenntnislehre Augustins verdichtet sich in seiner Konzeption
der Schau der Wahrheit, der ,visio*“.28 Die eschatologische Schau der Wahr-
heit im Reich Gottes ist der Hohepunkt der Erkenntnis und damit ein be-

26 Vgl. civ. Dei XXII, 22.

27 Durch sein Leiden zeigte er, was wir fiir die Wahrheit erdulden, durch seine Aufer-
stehung, was wir von der Ewigkeit erhoffen sollen“ (civ. Dei XVIII, 49).

28 MULLER: Geschichtsbewuftsein bei Augustinus, 82.



Die Schau als eschatologisches Motiv in Augustins De civitate Dei 205

deutender Teil des eschatologischen Heilszustandes. Diese Erkenntnis der
ewigen Wahrheit wird in der Schau Gottes mdglich, da dort Gott als Ur-
sprung und hochste Wahrheit erfahren wird. Eine Erkenntnis der Wahrheit
ohne das gottliche Licht als Grundlage der Illumination ist nicht moglich,
denn es bedarf ,eines gottlichen Mitwirkens“.2? Vielmehr ist Gott in sei-
nem Licht sowohl die Grundlage der Schau der Wahrheit, als auch das Ziel,
da die Erkenntnis der Wahrheit in der Schau Gottes erfolgt.

In der Schau der Wahrheit wird der erléste Mensch im Heilszustand
den Engeln gleich und kann auf dieselbe Weise Gott erkennen:

,Diese heiligen Engel erlangen ihre Erkenntnis Gottes nicht durch ténende
Worte, sondern durch die Gegenwart der unwandelbaren Wahrheit selbst,
das ist durch sein eingeborenes Wort, und sie erkennen das Wort selbst und
den Vater und den Heiligen Geist der beiden®.30

Diese Textstelle zeigt, dass die Schau des Wahren die Schau Gottes ist. Der
den Engeln angeglichene Mensch erkennt im Eschaton das Wahre im Gott-
lichen, indem er bei Gott ist. Augustinus verschiebt diesen Aspekt aus dem
Diesseits in das Jenseits, wodurch die fiir ihn typische Eschatologisierung
auch im Hinblick auf die Schau des Wahren deutlich wird. Damit steht
Augustinus in diesem Aspekt dem Neuplatonismus entgegen, der eine dies-
seitige Schau der Wahrheit in den gottlichen Ideen annimmt, wdhrend
Augustinus ja ,wie kein zweiter die Endlichkeit, Vorldufigkeit und das Aus-
griffhafte und Konjekturale menschlicher Einsicht diesseits des Eschaton“3!
betont.

Wichtig ist hier zu konstatieren, dass Augustinus mit der Schau Gottes
nicht nur ,von einem Schauen der (gottlichen) Wahrheit (intueri verita-
tem), sondern auch von einem Schauen Gottes (intueri Deum) spricht.“32
Dieses Schauen geht damit tiber das Schauen einer rationalen Struktur hin-
aus, wie Plotin es beschreibt,33 denn es ist zugleich auch ,ein mystisches
Schauen, eine mystische Intuition.“34 Damit entsteht bei Augustinus eine
Erweiterung, Theologisierung und Eschatologisierung im Vergleich zur Vor-
stellung des Neuplatonismus.

29 HORN: Augustinus, 79

30 civ. Dei XI, 29.

31 MULLER: GeschichtsbewufStsein bei Augustinus, 8s.

32 HESSEN: Augustins Metaphysik der Erkenntnis, 190.

33 _Wenn die Natur also nicht Handlung, sondern rationale Struktur ist, dann muf sie
Schau sein. Bei jeder rationalen Struktur stammt ihre unterste Form aus der Schau und ist
Schau in dem Sinne, daf sie Gegenstand des Schauens ist; [...] Nun ist sie aber Schauen und
Gegenstand des Schauens, denn sie ist rationale Struktur”, PLOTIN: Enneaden IlI, 8, 3.

34 HESSEN: Augustins Metaphysik der Erkenntnis, 190.



206 Christian Hofmann

5.2 Die Schau des Schonen

Waéhrend die Schau des Wahren eine rein geistige Form der Schau dar-
stellt, beinhaltet die Schau des Schonen auch eine leibliche Dimension. Die-
se leibliche Dimension ist bedingt durch den neuen Auferstehungsleib des
erlésten Menschen, dem sich Augustinus im letzten Buch von De civitate
Dei besonders widmet. Auch im Hinblick auf den Begriff des Schénen und
dessen Schau ldsst sich wieder der Einfluss des Neuplatonismus feststellen.
Den Begriff des Schénen bei Plotin kennzeichnet eine Verhdltnisbestim-
mung: So versteht er unter Schonheit, ,symmetrisch und einem MafR un-
terworfen zu sein.“35 Mit Schonheit geht fiir Plotin eine Ordnung der Teile
zum Ganzen einher, die sich auf alles Sichtbare bezieht. Augustinus teilt
diese Definition, wenn er am Ende von De civitate Dei schreibt:

,Kénnte man sie erkennen, wiirde auch bei den inneren Kérperteilen, an de-
nen keine Zeit bemerkbar ist, die Schénheit der vernunftgemdflen Anordnung
so erfreuen, daf sie nach dem Urteil des Geistes, dem doch die Augen dienen
miissen, aller den Augen wohlgefilligen Formschdnheit noch vorgezogen wer-
den mifdte.“36

Augustinus definiert Schonheit ebenso als vernunftgemafde Anordnung der
Teile zum Ganzen. Sowohl in Bezug auf den Korper in dieser Weltzeit als
auch auf den Auferstehungsleib im Reich Gottes scheint Schénheit durch
die Ordnung gegeben. Unter Ordnung im Sinne einer vernunftgemdfien
Anordnung ist vor allem eine Harmonie zu verstehen.3” Dabei ist anzu-
merken, dass diese Schonheit des Korpers dem Menschen von Gott in der
Schopfung gegeben ist, genauso wie auch der neue Auferstehungsleib eine
Gabe Gottes ist. Damit liegt fiir Augustinus in der Schonheit der Korper
auch immer die Schonheit der Schopfung Gottes. 38

“God is beauty in its ontological fullness. In contrast, the things that God
creates have beauty, insofar as they are created by God, but they can never be
beauty itself.”3?

Auch der Bezug der Schonheit zu Gott als Quelle der Schénheit geht dabei
auf Plotin zuriick, der ebenfalls Gott als die Quelle der Schoénheit be-

35 PLOTIN: Enneaden 1, 6, 1.

36 civ. Dei XXII, 24.

37 Darin stimmen Plotin und Augustinus klar iiberein. Vgl. HARRISON, Carol: Beauty and
Revelation in the Thought of Saint Augustine. New York: Clarendon Press 1992, 132.

38 Und nun gar die Schénheit und ZweckmiRigkeit der iibrigen Schépfung, die Gottes
milde Giite den Menschen, mag er auch, wie geschildert, in Miihsal und Elend verstoffen und
verdammt sein, schauen und genieflen laft, ist sie nicht ganz unbeschreiblich?“ (civ. Dei
XXII, 24).

39 JUNGLING, Laurie/WENTZEL, Rocki: Augustine on Beauty, Bodies, and the Apocalypse,
in: DOODY, John/KLOOS, Kari/PAFFENROTH, Kim (Hgg.): Augustine and Apocalyptic. Plymouth:
Lexington Books 2014, 95-116, hier g6.



Die Schau als eschatologisches Motiv in Augustins De civitate Dei 207

schreibt.40 Dieser Verweis zum Goéttlichen als Quelle und Urheber der
Schonheit ist sowohl fiir die Schopfungstheologie als auch fiir die Eschato-
logie Augustins entscheidend.

Eine Parallele zur Schau des Wahren ldsst sich im Weg zu dieser Schau
erkennen. Die Moglichkeit zur Schau ist wieder auf die Biirger der civitas
Dei, die sich nach Gott ausrichten und im Glauben an ihn die Schénheit
Gottes suchen, begrenzt. In besonderer Weise hat sich dem Menschen in
Jesus Christus die Schénheit Gottes offenbart, der nun im Glauben nachge-
folgt wird. Damit beginnt mit Jesus Christus der Weg der Offenbarung der
gottlichen Schonheit, die mit dem Jiingsten Gericht und der anschliefden-
den Einkehr ins Reich Gottes ihren Endpunkt und zugleich Héhepunkt
findet. Das eschatologische Geschehen leitet damit die Offenbarung und
Schau der vollendeten géttlichen Schénheit im Reich Gottes ein. Mit dem
eschatologischen Heilszustand verbindet sich sowohl die Umwandlung der
Deformitdt des Leibes in eine tugendhafte Schonheit als auch die Schon-
heit des neuen Auferstehungsleibes durch direkte Partizipation an der gott-
lichen Schonheit:

»Alle Glieder und inneren Organe des unverganglichen Leibes, jetzt aus Not-
durft mancherlei Zwecken dienlich, werden dann, da Notdurft abgelost ist
von allem, gewissem, sicherem und ewigem Gliick, dem Preise Gottes dienen.
Denn alle jene das Ebenmafd des Leibes begriindeten, duflerlich und innerlich
wirksamen Zahlenverhaltnisse, von denen ich schon sprach, werden nicht mehr
verborgen sein, sondern nebst all dem anderen Groflen und Wunderbaren,
was dort den Blicken sich bietet, die verniinftigen Geister voll Entziicken
iber die vernunftdurchwaltete Schonheit zum Lobe des grofien Kiinstlers ent-
flammen.“41

Die Umwandlung des Leibes als Teil des eschatologischen Geschehens ist
eine Umwandlung zum Schénen. Wenn es davor Unschonheit oder Defor-
mitdt gab, so werden diese nun zum Schonen umgewandelt. Entscheidend
in der Umwandlung ist die harmonische Anordnung als Prinzip. Die dsthe-
tische Ebene des Schonen bezieht sich im Hinblick auf den Menschen auf
die leibliche Dimension und seinen neuen Auferstehungsleib. Die Umwand-
lung zum Schonen ist dabei eine bleibende Bestimmung fiir den erlosten
Menschen.42

Das Verstandnis von Schonheit geht fiir Augustinus aber iiber die ds-
thetische Ebene hinaus:

»Wie es zugeht, weifd ich nicht, aber in unserer grof3en Liebe zu den Marty-
rern mochten wir gern in jenem Reiche an den Leibern der seligen Martyrer

40 So also entsteht der schone Korper: durch Gemeinschaft mit einer rationalen Struk-
tur, die vom Goéttlichen her kommt“, PLOTIN: Enneaden 1, 6, 2.

41 civ. Dei XXII, 30.

42 vgl.: ,Aber wo bliebe dann die Schonheit, die doch in jener Unverginglichkeit grofer
sein miifdte als in diesem vergdnglichen Leben?“ (civ. Dei XXII, 12).



208 Christian Hofmann

die Narben und Wunden sehen, die sie um des Namens Christi willen erlit-
ten, und vielleicht werden wir sie auch sehen. Denn sie verunstalten nicht,
sondern verleihen Wiirde und lassen eine Schonheit erstrahlen, die, obschon
am Leibe, doch eine Schénheit nicht des Leibes, sondern der Tugend ist.“43

Die Schonheit der Martyrer entsteht nicht durch die vernunftgemdfie An-
ordnung in Bezug auf ihren Leib, sondern durch die tugendhafte Lebens-
weise. Auch die Vorstellung einer Schonheit durch Tugend geht dabei auch
auf Plotin zuriick: ,Alle Tugend ist Schonheit der Seele“.44 Fiir Plotin ist
die Schonheit der Tugend von hochster Bedeutung, denn zum Erkennen
der Schonheit Gottes als das hochste Schone muss der Geist und die Seele
tugendhaft sein.45 Hier zeigt sich also, dass neben dem &asthetischen Ver-
stindnis von Schonheit eine ethische Perspektive gegeben ist. Die Schau
des Schonen beinhaltet die Schénheit der Tugendhaftigkeit eines Menschen.
Dieser ethische Aspekt ist ein besonders Kennzeichen der Schau des Sché-
nen.

,Lohn der Tugend aber wird er selber sein, der die Tugend verlieh und sich
selbst als besten und héchsten Tugendlohn verheiflen hat.“46

Die Schonheit der Seele zeigt sich in der Tugendhaftigkeit, deren hochste
Form Gott selbst ist. Der erloste Mensch erhdlt Anteil an Gott als Lohn fiir
seine Tugend, damit kehrt die Tugend zu Gott zuriick, der der Ursprung
und die hochste Form der Tugend ist. Durch die Offenbarung der Schon-
heit der Schopfung als auch der gottlichen Tugenden als Schonheit der
Seele erkennt der Mensch die gottliche Schonheit in vollkommener Weise.
Er erhdlt damit eine Schonheit, die als reformatio bezeichnet wird. Der
Mensch wird erneuert und in einen Heilszustand versetzt, der tiber dem
paradiesischen Heilszustand Adams steht.

“This a gradual reformation through the faith, hope and love, which the re-
vealed, yet veiled, nature of God’s beauty inspires, and comes to term only in
the final condition of the City of God.”4”

Dieser Endzustand befindet sich im Eschaton, wodurch wieder diese fiir
Augustinus typische Eschatologisierung im Vergleich mit Plotin sichtbar

43 civ. Dei XXII, 19.

44 PLOTIN: Enneaden, 1, 6, 1.

45 Fiir Plotin liegt zwischen der obersten Schénheit und der Schonheit der Seele dabei
noch gemafl seinem ontologischen Modell die Schonheit des Geistes, der in hierarchischer
Weise die Schonheit weitergibt und somit die Schonheit der Seele erst ermdglicht: ,Die Schon-
heit ist als das Erste anzusetzen, das zugleich das Gute ist; unmittelbar von diesem her ist
der Geist das Schone; die Seele ist schon durch den Geist; und das iibrige ist dann von der
gestaltenden Seele her schon, das in den Handlungen und das in den Beschiftigungen®,
PLOTIN: Enneaden 1, 6, 6.

46 civ. Dei XXII, 30.

47 NICHOLS, Aidan: Redeeming Beauty. Soundings in Sacral Aesthetics. Aldershot: Ashgate
2007, 11.



Die Schau als eschatologisches Motiv in Augustins De civitate Dei 209

wird. Dass die Schau Gottes den Hohepunkt der Schau des Schonen dar-
stellt, ist zwischen Augustinus und Plotin unstrittig, somit ist hier bei bei-
den der Bezug zu Gott als Quelle und héchste Form des Schénen gegeben:

,Ist doch diese Gottesschau eine Schau von solcher Schonheit und solcher
Liebe wert, daf8 ein Plotin ohne Zdégern jeden, der sie entbehrt, sei er auch
noch so sehr mit allen erdenklichen anderen Giitern begabt und iiberschiit-
tet, ganz ungliickselig nennt.“48

Hier zeigen sich einige Parallelen zwischen Plotin und Augustinus: Der
Mensch kann in der Schau Gottes die oberste und gottliche Schonheit er-
kennen. Dazu steigt der Mensch auf und wird gottgleich, was Augustinus
eschatologisiert und mit dem Heilszustand des Reich Gottes verbindet. Es
erscheint hier offensichtlich, dass Augustinus in Bezug auf den Begriff und
das Konzept des Schonen auf Plotin zuriickgegriffen hat und dessen Kon-
zeption dann mit seiner eschatologischen Vorstellung verbunden hat.

Das Motiv der Schau umfasst also in Bezug auf die Schau des Schénen
sowohl eine geistige und ethische Form in der Schau Gottes und der Tu-
gendhaftigkeit der Seele, als auch eine asthetische und leibliche Form in
der Schau der Schonheit des eschatologischen Auferstehungsleibes. Damit
steht das Motiv der Schau sinnbildlich fiir den neuen Menschen im escha-
tologischen Reich Gottes: Er ist wiedervereint als Leib und Seele, wodurch
er den begonnenen Prozess des Sehens in perfekter Weise vollendet. Die
Schau Gottes beinhaltet fiir Augustinus auch die Schau des Wahren und
des Schonen, wodurch ein umfassendes Motiv der Schau entsteht. Die
Schau ist die absolute Form der Erkenntnis fiir den neuen Menschen, durch
die er nicht nur Gott, sondern auch das Wahre und das Schéne erkennen
kann.

6. KONKLUSION

Das Motiv der Schau ist sehr bedeutend fiir die Eschatologie Augustins. Es
lasst sich konstatieren, dass dieses Motiv umfangreich ausgestaltet ist und
sich verschiedenste Elemente mit ihm verbinden. Die Schau ist das Ergeb-
nis und das Ziel des Glaubens der Menschen der civitas Dei in dieser Welt-
zeit, das in der Schau Gottes seinen Hohepunkt und Schlusspunkt im Es-
chaton findet, was Augustinus mit videre im Motto vacate et videte des
letzten Kapitels in De civitate Dei hervorhebt. Die Schau Gottes geht dabei
von Gott aus, der sich dem Menschen aktiv offenbart. So kann der Mensch
in der Schau Gott umfangreich erfahren: von Angesicht zu Angesicht, aber
auch in der erneuerten Schopfung des neuen Himmels und der neuen Er-
de. Diese Schau ist dabei ewig, die der Mensch ohne Ermiidung und Er-
schopfung als Teil des eschatologischen Heilszustandes erfahrt. Durch die

48 civ. Dei X, 16.



210 Christian Hofmann

Schau partizipiert der Mensch in vollendeter Weise an Gott, wodurch er
auch Anteil an der gottlichen Weisheit und dem gottlichen Wissen erhalt.
Dadurch vollendet sich das Sein des Menschen zu einem Sein bei Gott. In
diesem Sein im Heil wird er den Engeln gleich.

Seinen Ursprung hat das Motiv der Schau im Neuplatonismus Plotins
und seiner Illuminationslehre, die Augustinus aufgreift und christlich-theo-
logisch deutet. Die Illuminationslehre setzt bei Gott an, der durch das gott-
liche Licht den Menschen erleuchtet. Die Schau Gottes ist also ein Prozess,
der durch das gottliche Licht als Bedingung der [llumination von Gott aus-
geht und in der Schau Gottes als hochster Form der Schau auch Gott als
Ziel und Bestimmung hat. Es zeigt sich, dass Augustinus neben der Theo-
logisierung eine Eschatologisierung dieses Motivs vollzieht. So ist fiir ihn
die Schau Gottes in dieser Weltzeit nur eingeschrankt méglich und findet
im eschatologischen Reich Gottes und dem sich mit ihm verbindenden
Heilszustand seine volle Entfaltung und Vollendung. Durch die Illumina-
tion und die Schau erhdlt der Mensch die Mdglichkeit der Erkenntnis und
des Wissens. Somit beinhaltet die Schau auch immer den Aspekt des Er-
kennens.

Auch die Schau des Wahren und Schonen ist ein Teil des Motivs der
Schau Gottes. So ist die Schau Gottes zugleich auch die Schau der gottli-
chen Wahrheit, die dem Menschen durch Jesus Christus verheifden ist. Die
Schau des Schonen umfasst dabei sowohl die Schau der Schénheit der
Seele, die sich in der tugendhaften Lebensweise zeigt, als auch die Schau
der Perfektion des neuen Auferstehungsleibes wie auch der neuen Schép-
fung. In der Schau des Schénen erkennt der Mensch Gott als Quelle und
Urheber des Schonen in vielfdltiger und umfangreicher Weise. Wie Plotin
verbindet auch Augustinus die Schau des Schénen mit dem Aufstieg zu
Gott. Doch zeigt sich wieder in Auseinandersetzung mit Plotin eine Escha-
tologisierung dieser Vorstellung. Fiir Augustinus findet diese Schau im
Eschaton seine vollendete Form. Entscheidend ist, dass Augustinus die leib-
liche Dimension des neuen Menschen durch seinen geistigen Auferste-
hungsleib mitdenkt. Das Motiv der Schau findet fiir Augustinus mittels des
neuen Auferstehungsleibes statt, der fahig ist, auch das Geistige schauen
zu konnen, womit die Fahigkeit zur Schau ausgeweitet wird.

Das Motiv der Schau pragt das eschatologische Denken Augustinus und
steht somit sinnbildlich fiir das eschatologische Geschehen des erlésten
Menschen im Reich Gottes. Die Schau Gottes stellt den Schlusspunkt der
Biirger der civitas Dei und des gesamten Werkes De civitate Dei dar, was
auf die herausragende Bedeutung dieses Motivs fiir die Eschatologie Au-
gustins verweist.



Die Schau als eschatologisches Motiv in Augustins De civitate Dei 21

Zusammenfassung

Das Motiv der Schau ist im eschatologischen Denken Augustins ein heraus-
ragendes und bestimmendes Motiv, das besonders in De civitate Dei ersicht-
lich wird. Durch die Schau erhdlt der Mensch auch die Maéglichkeit der Er-
kenntnis. Die Schau ist dabei das Ziel des Glaubens und findet in der Schau
Gottes den Hohepunkt des eschatologischen Geschehens. Augustinus formu-
liert dabei seine Schau Gottes in Auseinandersetzung mit dem Neuplatonis-
mus Plotins. So bezieht sich Augustinus auf die Illuminationslehre und die
Vorstellung von der Schau des Wahren und des Schénen. Jedoch tibernimmt
Augustinus die Lehren und Vorstellungen Plotins nicht einfach. Kennzeich-
nend fiir Augustinus ist, dass die Schau Gottes in vollendeter Weise im Escha-
ton stattfindet und sich mit dem Heil des Reich Gottes verbindet. Durch die
vielen Aspekte, die sich mit dem Motiv der Schau verbinden, gestaltet es die
eschatologische Vorstellung Augustins mafSgeblich und ist daher von hoher
Bedeutung.

Abstract

The motif of seeing is a determining motif in the eschatolgical thought of
Augustine, which can be seen especially in De civitate Dei. Because of being
able to see, a human being has the opportunity to receive knowledge. Seeing
is furthermore the goal of believing and to see God himself is the most emi-
nent of the eschatological events. Augustine discusses his concept of seeing
God with the Neoplatonism of Plotinus. Thus Augustine is referring to the
doctrine of illumination and the concept of seeing truth and beauty. It is
characteristic for Augustine that seeing God in a perfect manner is an escha-
tological event and is combined with the salvation of the kingdom of God.



	Die Schau als eschatologisches Motiv in Augustins De civitate Dei

