
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 1

Artikel: Die Schau als eschatologisches Motiv in Augustins De civitate Dei

Autor: Hofmann, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047429

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christian Hofmann

Die Schau als eschatologisches Motiv in
Augustins De civitate Dei

l. Einleitung

Wertvoll für die Eschatologie des Augustinus von Hippo (354-430 n. Chr.)
sind in seinem letzten großen Hauptwerk De civitate Dei die Bücher XX-
XXII. Darin ist die Schau Gottes der Höhepunkt und auch das Ziel der
eschatologischen Entwicklung. Das Motiv der Schau in De civitate Dei
begrenzt sich jedoch nicht nur auf die Schau Gottes als Schlusspunkt,
sondern ist ein sich entwickelndes und umfangreiches Motiv, das in besonderer

Weise das eschatologische Denken und Geschehen widerspiegelt. Von
entscheidender Bedeutung ist auch die neuplatonische Illuminationslehre
Plotins, aus der heraus Augustinus sein eschatologisches Motiv der Schau
entwickelt. Die Auseinandersetzung mit dem Neuplatonismus beinhaltet dabei

auch die Schau des Wahren und des Schönen als Teil der Schau Gottes.
Die Schau ist das Ergebnis des Sehens. Unter Sehen versteht Augustinus

nicht nur den Vorgang des Wahrnehmens, sondern auch den des Erkennens.

Neben der sinnlichen Erkenntnis umfasst das Sehen für Augustinus
auch die geistige Erkenntnis. Die geistige Erkenntnis ist der Schlüssel für
die Gotteserkenntnis und auch die richtige Lebensweise des Menschen. Sie

ist dem Menschen von Gott eingegeben1 und verweist damit immer auf
seinen Schöpfer, der dadurch Anfang und Ursprung der Erkenntnis, wie
auch das Ziel der Erkenntnis ist. Die Möglichkeit der Erkenntnis steht in
Verbindung zu Gott und ist auch auf ihn hin ausgerichtet. Die geistige
Erkenntnis geht über die sinnliche Erkenntnis hinaus und umfasst dabei für
Augustinus zwei Aspekte: „Einerseits stellt sich ihm Erkenntnis als Erfassen,

als Sehen eines Vorgegebenen dar, sei es einer sensiblen, sei es einer
intelligiblen ,res', andererseits bezeichnet er Erkenntnis als Wechselspiel
von Betrachter und Gegenstand, Erkenntnis wird sowohl vom Objekt als

vom Subjekt .geboren'".2 Die Bedeutung des Sehens, sowohl mit dem leib-

1 „Gott also ist es, der der menschlichen Seele den Geist gegeben hat, in welchem während

der Kindheit Vernunft und Denkkraft gewissermaßen noch schlummern, als wären sie
nicht vorhanden, um mit zunehmendem Alter geweckt und entfaltet zu werden" (ci'v. Dei
XXII, 24). Übersetzung nach: AURELIUS AUGUSTINUS: Vom Gottesstaat (De civitate Dei).
Vollständige Ausgabe in einem Band, aus dem Lateinischen übertragen von Wilhelm Thimme.
Berlin: Deutscher Taschenbuch Verlag i2on.

2 Müller, Christoph: Geschichtsbewußtsein bei Augustinus. Ontologische, anthropologische

und universalgeschichtlich/heilsgeschichtliche Elemente einer augustinischen „Geschichtstheorie".

Würzburg: Augustinus-Verlag 1993, 80.



196 Christian Hofmann

lichem als auch mit dem geistigen Auge, als Form des Erkennens ist für
Augustinus von herausragender Bedeutung, findet sie doch in der Schau
Gottes ihre höchste Form. Mit dem Motiv der Schau verbindet sich also
der Vorgang des Sehens und des Erkennens, wodurch eine epistemologi-
sche Dimension der Schau gegeben ist.

Ausgangspunkt dieses Aufsatzes ist dabei das Verb videre, das zusammen

mit dem Verb vacare im Ausspruch vacate et videte das letzte Kapitel
in De civitate Dei kennzeichnet3 und das Motiv der Schau bezeichnet. Was
dieses videre und das Motiv der Schau umfasst und bedeutet, soll in
diesem Aufsatz dargelegt werden.

2. Die Möglichkeit der Schau in dieser Weltzeit

Der Mensch in dieser Weltzeit ist in seinen Fähigkeiten der Schau

begrenzt. So ist ihm die Möglichkeit der Schau Gottes und der vollen Erkenntnis

in seiner irdischen Zeit nicht gegeben.4 Vielmehr ist der Mensch
konfrontiert mit Unkenntnis als Folge der Verborgenheit und Unsichtbarkeit.
In besonderer Weise sind hier die beiden civitates, civitas Dei und die
civitas terrena, verborgen, da sie in dieser Weltzeit unsichtbare Größen
sind. Sie werden erst am Ende der Zeit im Eschaton sichtbar werden,
wodurch die Bedeutung des Eschatons für die Möglichkeiten der Schau
bereits angedeutet werden. Im Gegensatz dazu scheint die Kirche zu stehen.
Die Kirche ist im Vergleich zu den beiden civitates eine sichtbare Größe in
dieser Weltzeit und besteht in ihren Mitgliedern aus den beiden civitates,
von denen die Mitglieder der civitas terrena nur äußerliche Mitglieder der
Kirche sind und daher im Jüngsten Gericht aus der Kirche entfernt werden.

Nach dieser Scheidung entspricht die Kirche dann der civitas Dei, die
dann ins Reich Gottes versetzt wird. Somit stellt das Jüngste Gericht den
Endpunkt der Kirche dar. Die wahren Mitglieder der Kirche sind somit
auch Teil des eschatologischen Reich Gottes. Das bedeutet, dass die Kirche
zwar eine sichtbare Größe in dieser Weltzeit ist, jedoch in einer vermischten

Form aus den Mitgliedern der beiden civitates. Erst am Ende werden
die wahren Mitglieder der Kirche sichtbar, die dann auch ins Reich Gottes
überführt werden. Es zeigt sich hier also die umgekehrte Form der Schau:
Während die beiden civitates in dieser Weltzeit unsichtbare Größen sind,
ist die Kirche eine sichtbare Größe. Während die beiden civitates im
eschatologischen Geschehen offenbar werden, wird die Kirche als sichtbare Größe

verschwinden. Die von den nur äußerlichen Mitgliedern gereinigte Kir-

3 Vgl. civ. Dei XXII, 30.
4 „Wollte ich aber sagen, ich hätte es im Geiste, also in geistiger Schau wahrgenommen,

ja, wie weit reicht denn, was ist denn unseres Geistes Schau verglichen mit jener
überschwenglichen Herrlichkeit?" (civ. Dei XXII, 29). Über die nur begrenzte Möglichkeit der
Schau Gottes in dieser Weltzeit siehe auch De Genesi ad litteram XII.



Die Schau als eschatologisches Motiv in Augustins De civitate Dei 197

che entspricht dann der civitas Dei, die jedoch zum eschatologisch vollendeten

Reich Gottes wird, das dem dann eschatologisch vollendeten
Menschen offenbar sein wird. Es zeigt sich also, dass die Offenbarung und
damit auch die Schau unsichtbarer und verborgener Größen dieser Weltzeit
ein Teil des eschatologischen Geschehens darstellen, das mit dem Jüngsten
Gericht einsetzt und die Differenzen zwischen dieser Weltzeit und dem
Eschaton aufzeigt.

Dieser Befund zeigt sich aber nicht nur an kollektiven Größen, sondern
auch an den Tugenden, so mit der Gerechtigkeit Gottes, die in dieser Weltzeit

verborgen und nur im Glauben erfahrbar ist, jedoch im Jüngsten
Gericht offenbar und damit sichtbar sein wird:

„Wenn wir aber vor jenes Gottesgericht kommen, dessen Zeit in besonderem
Sinne Tag des Gerichts, bisweilen auch Tag des Herrn heißt, werden nicht
nur alle Urteile, die dann gefällt werden, sondern auch alle Urteile, die von
Anfang an gefällt wurden und bis zu jenem Zeitpunkt noch zu fällen sind, als
durchaus gerecht sich offenbaren. Dann wird auch an den Tag kommen, wie
gerecht das Gottesgericht ist, welches verfügt, daß jetzt so viele, ja fast alle
gerechten Gottesgerichte dem Sinn und Geist der Sterblichen verborgen bleiben,

obwohl es doch dem Glaubensauge der Frommen nicht verborgen bleiben

kann, daß gerecht ist, was verborgen bleibt."5

In dieser Textstelle wird deutlich, dass der Prozess der Offenbarung, an
dessen Ende die klare Schau steht, auch auf die Gerichtstätigkeit Gottes
übertragbar ist. Die Urteile Gottes werden dem Menschen offenbar und
damit verständlich werden, wodurch die Gerechtigkeit Gottes in völliger Klarheit

gesehen werden kann. Interessant ist, dass hier alle Gerichtsurteile
seit Anbeginn der Welt offenbar sein werden und nicht nur die des Jüngsten

Gerichtes, das für den Menschen herausragende Bedeutung hat.
Vermutlich dient diese vollständige Offenbarung aller Gerichtsurteile dazu,
jeden Zweifel an der absoluten Gerechtigkeit Gottes auszuräumen, wodurch
aber auch ein Aspekt für das Motiv der Schau gewonnen werden kann. Die
eschatologische Schau als Form der Erkenntnis ist die absolute und
vollständige Form der Erkenntnis. Sie zeigt sich als totale Umkehr von der
vorherigen Verborgenheit der Gerechtigkeit Gottes in dieser Weltzeit hin
zur totalen Schau der Gerechtigkeit Gottes im Eschaton. Die Schau ist hier
nicht nur der Schlusspunkt des Erkenntnisprozesses, sondern auch des

Glaubens,6 in dem schon in dieser Weltzeit, jedoch nur ansatzweise und
unvollendet, die Gerechtigkeit erkannt werden kann.

Der Mensch in dieser Weltzeit ist also in seinen Möglichkeiten der
Schau stark begrenzt. Er kann aus eigener Kraft höchstens unvollständig
und ansatzweise Erkenntnis gewinnen. Man kann das Sein in dieser Weltzeit

als ein Sein auf dem Weg zur vollen Erkenntnis sehen, die dem Heils-

5 civ. Dei XX, 2.
6 „als Belohnung des Glaubens also ist uns dies Schauen vorbehalten" (civ. Dei XXII, 29).



198 Christian Hofmann

zustand des eschatologischen Reich Gottes vorbehalten ist, jedoch ist ihm
in der Schöpfung die Möglichkeit gegeben worden, auf dem Weg
fortzuschreiten, und sein Wissen, das bisher begrenzt und nur ein Stückwerk ist,
zu erweitern.7 Mit dem Fortschreiten auf diesem Wege gelingt dem
Menschen ein Zuwachs an Erkenntnis, der zugleich einen „Zuwachs an Sein
[bedeutet] und [...] die eigentliche Bestimmung des geistigen Seienden"8

aufzeigt. Diese Verbindung zwischen Erkennen und Sein, die Augustinus
hier zieht, geht auf Plotin zurück, für den „Sein und Erkennen dasselbe
ist."9 Das Motiv der Schau als Form der Erkenntnis hat also fundamentalen
Charakter für das ganze Sein des Menschen schon in dieser Weltzeit,
jedoch vielmehr in absoluter Weise im Eschaton.

3. Die eschatologische Schau in De civitate Dei

3.1 Die Schau als Erfüllung des Glaubens

Ein entscheidendes Merkmal der Bürger der civitas Dei, durch das sie sich
fundamental von denen der civitas terrena unterscheiden, ist der christliche

Glaube, der sich in ihrer Ausrichtung nach Gott und in der Gottesliebe
zeigt. Mit dem eschatologischen Geschehen wird aus dem differenzierenden

Merkmal des Glaubens das Motiv des Schauens. Es gibt also eine
durchgehende Verbindungslinie vom Glauben in dieser Weltzeit hin zur
Schau im Eschaton. Die Schau Gottes erfolgt dabei nicht als ein Schauen
mit den alten leiblichen Augen, sondern als ein Schauen mit den neuen
geistigen Augen, die auch den omnipräsenten Gott schauen können.10 Die
eschatologische Umwandlung des Menschen ist eine entscheidende
Voraussetzung für die Möglichkeit der eschatologischen Schau. Diese Umwandlung

umfasst dabei nicht nur die geistige Dimension des Menschen,
sondern auch die leibliche. Die Schau als Form der Erkenntnis weist hier eine
Veränderung im Ablauf des Prozesses auf: Während in dieser Weltzeit die
leiblichen Augen am Anfang des Prozesses stehen, ist es im Eschaton das

geistige Auge, das den Prozess führt. Es zeigt sich hier also eine Verschiebung

von der leiblichen Dimension hin zur geistigen.

7 Vgl. c/v. Dei XXII, 29.
8 MÜLLER: Geschichtsbewußtsein bei Augustinus, 79.
9 Plotin: Enneaden III, 8, 8. Übersetzung und Kommentar nach: PLOTIN: Ausgewählte

Schriften. Herausgegeben, übersetzt und kommentiert von Christian Tornau. Durchgesehene
und bibliographisch ergänzte Auflage. Stuttgart: Reclam 2011.

10 „Wenn nämlich im geistlichen Leibe die dann natürlich ebenfalls geistlichen Augen
nur so viel zu sehen vermögen wie unsere jetzigen Augen, wird man mit ihnen unfraglich
Gott nicht sehen können. Ganz anders muß also ihre Sehkraft sein, soll mit ihnen jene un-
körperliche Natur erblickt werden, die nicht von Raum eingeschlossen, sondern überall ganz
ist" (civ. Dei XXII, 29).



Die Schau als eschatologisches Motiv in Augustins De civitate Dei 199

Mit der Schau verbindet sich der Aspekt der Erfüllung in Gott, denn
durch die Schau wird „Gott alles in allen sein"11. Dieser Aspekt der Erfüllung

ist dabei anhaltend und ewig, was Augustinus im Bild der ewigen Feier

im Sein bei Gott ausdrückt: „Dieses Schauen wird eine ewige Feier, und
die ewige Feier wird ein ewiges Schauen sein."12 Es zeigt sich hier durch
das Wechselspiel zwischen Feier und Schau, dass auch die Schau ewig und
anhaltend sein wird. Mit dem Bild der Feier verbindet sich auch der
Gedanke, dass es sich um ein positiv erfahrenes Erlebnis handelt, wodurch
der Mensch ewig positiv in der Schau sein wird. Das Sein bei Gott wird dabei

ergänzt durch das Sein bei seinen Engeln, denen der eschatologisch
vollendete angeglichen wird13. Der Mensch erhält damit die Erkenntnis -

möglichkeiten der Engel, wodurch eine umfassende Schau Gottes möglich
wird, die Gott in allem sichtbar werden lässt:

„Gott wird uns dadurch bekannt und einsichtig sein, daß wir alle ihn im Geist
in uns allen erblicken, der eine im anderen und jeder in sich selbst, ihn
erblicken im neuen Himmel und der neuen Erde und in allen Kreaturen, die es

dann dort geben wird, ihn erblicken durch Vermittlung des Leibes in allen
Leibern, wohin irgend die Augen des geistlichen Leibes ihre Strahlen senden
werden."14

Die Formel, dass Gott „alles in allen" sein wird, erstreckt sich auf alle
Bereiche der Schau. Der neue Himmel und die neue Erde (caelum novum et
terra nova) als Ergebnis der erneuerten Schöpfung verweisen auf die neue
Ordnung und das Reich Gottes in seiner kommenden Form, durch das klar
wird, dass es sich um eine andere Welt handelt, in der Gott die Erfüllung
aller Wesen und Kreaturen sein wird. Die Schau Gottes ist also eine Schau
Gottes in allen Dingen und Kreaturen, in seiner neuen Schöpfung und im
Menschen, wodurch ersichtlich wird, dass das Motiv der Schau ein umfassendes

und bestimmendes Element der Eschatologie Augustins ist, da es

die Möglichkeit bietet, Gott zu sehen und zu erkennen, und zwar allumfassend

und überall. Die Schau Gottes ist dabei eine Selbstoffenbarung
Gottes, die im Bild der Schau Gottes von Angesicht zu Angesicht
ausgedrückt wird.15 Gott zu schauen ist also kein Prozess, der sich auf den Men-

11 civ. Dei XXII, 29.
12 Fries, Heinrich: Weltgeschichte und Gottesreich. Zu Augustins „De civitate Dei", in:

MÖLLER, Joseph/KOHLENBERGER, Helmut (Hgg.): Virtus politico. Festgabe zum 75. Geburtstag
von Alfons Hufnagel. Stuttgart-Bad Canstatt: Frommann-Verlag 1974, 81-93, hier 88.

13 „Man muß ja bedenken, welch großer Mann es war, der sprach: .Unser Wissen ist
Stückwerk, bis das Vollkommene kommen wird', und ,Wir sehen jetzt durch einen Spiegel
im Rätsel, dann aber von Angesicht zu Angesicht'. So sehen schon jetzt die heiligen Engel,
die auch unsere Engel genannt werden. [...] Wie sie sehen, werden auch wir einmal sehen,
aber jetzt sehen wir so noch nicht" (civ. Dei XXII, 29).

14 civ. Dei XXII, 29.
15 „Unter Gottes Angesicht aber ist seine Selbstoffenbarung zu verstehen und nicht ein

Glied, wie wir es an unserem Leibe haben und mit diesem Namen bezeichnen" (civ. Dei XXII, 29).



2O0 Christian Hofmann

sehen beschränkt und Gott zu einem passiven Objekt der Schau werden
lässt, sondern eine Selbstoffenbarung, in der Gott sich aktiv dem Menschen
zu erkennen gibt. Die Schau Gottes erfolgt hier sowohl im Geiste, also
auch durch den neuen geistigen Auferstehungsleib. Es verbinden sich hier
also die geistige und die leibliche Dimension in der Schau, jedoch mit
einem Primat der geistigen Dimension.

Es zeigt sich, dass die Schau also die Erfüllung und auch die Ablösung
des Glaubens ist. In der Schau Gottes hat sich der Glaube vollständig und
umfassend erfüllt, wodurch er zugleich verdrängt wird. An die Stelle des
Glaubens an Gott tritt nun die Schau Gottes.

3.2 Vacate et videte

Das letzte Kapitel in De civitate Dei beschreibt die Erfüllung des

Ausspruchs: „Seid frei und erkennt, dass ich Gott bin".16 Dieser Ausspruch
prägt das gesamte letzte Kapitel, in dem es auch mehrfach wiederholt
wird, und dient so als Motto des letzten Kapitels. Bei diesem Ausspruch
handelt sich um ein Zitat, nämlich aus Psalm 46,11. Bei Augustinus sollen
die beiden Begriffe das beschreiben, was am Ende final eintreten und sich
vollenden wird, nämlich ein Frei-Sein, wie auch ein Sehen. Der erlöste
Mensch ist frei von Sünde, Sterblichkeit und Leid, und kann daher die
Stille erfahren, die das Ruhen in Gott bezeichnet. Auf der anderen Seite
kann er durch die Schau Gottes, die mit dem Verb videre bezeichnet wird,
zu Gott und zur höchsten Erkenntnis gelangen. Bei diesem Vorgang handelt

es sich primär um einen eschatologischen und endzeitlichen Vorgang,
der aber auch ins Präsentische ausstrahlt, da das Motto vacate et videte
bereits in der Gegenwart zur Umkehr aufruft und eine stetige Neubesinnung
und Neuausrichtung auf Gott verlangt. Dadurch vollendet sich am Ende
ein Vorgang, der schon präsentisch begonnene Wirklichkeit ist. Im vacate
et videte verbindet und erfüllt sich das Präsentische mit dem Endzeitlichen
und es entsteht so eine „vorendzeitliche Wirklichkeit: Präsenz des als Escha-

ton gedachten."17
Die beiden Verben vacare et videre werden grammatikalisch unterschiedlich

von Augustinus verwendet: ausgehend vom Zitat aus Psalm 46,11 als

Imperative, wodurch ein prosodisch gleicher Aufbau entsteht, als auch als

Partizipien, jeweils abwechselnd, als auch in Kombination mit einer Form
des Futurs I. Immer entsteht dadurch eine enge Verbindung zwischen bei-

16 „vacate et videte quoniam ego sum deus" (civ. Dei XXII, 30). Thimme übersetzt an dieser

Stelle: „Seid still und erkennt, daß ich Gott bin." Dieser Übersetzungsvorschlag ist m.E.
unpräzise, da vacare ein ,von etwas frei/leer sein' bedeutet und erst als Folge des ,Frei-Seins'
das ,Still-Sein' eintritt. Kreuzer betont in seinem Übersetzungsvorschlag beide Aspekte und
übersetzt: „Seid still und werdet leer und seht, daß ich Gott bin", in: KREUZER, Johann:
Augustinus. Frankfurt a.M.: Campus-Verlag 1995,155.

17 KREUZER: Augustinus, 155.



Die Schau als eschatologisches Motiv in Augustins De civitate Dei 201

den Verben auf der sprachlichen Ebene, die sich auch als Alliteration in
zwei Worten bezeichnen lässt. Kennzeichnend für das letzte Kapitel ist
also, dass Augustinus diese beiden Aspekte zusammen denkt und auch den
Bezug zwischen beiden Aspekten herstellt:

„Er selbst [Gott] wird das Endziel unserer Sehnsucht sein, den wir ohne Ende
schauen, ohne Überdruß und Müdigkeit lieben werden und loben. Solche Gabe,

solcher Sinn und solches Tun wird allen gemeinsam sein, ebenso wie das

ewige Leben selbst."18

Die Schau Gottes, die sich mit der Erkenntnis verbindet, ist ewig und stellt
einen Zustand dar, der frei ist von Überdruß oder Müdigkeit. Durch das
Ende der Zeit und das Eintreten der Ewigkeit muss die Schau als Zustand
und nicht als Prozess verstanden werden. Sie geht einher mit dem
Lobpreis Gottes, der allen erlösten Menschen gemeinsam sein wird (erit omnibus

communis). Neben der Schau Gottes und dem daraus folgenden
Lobpreis Gottes betont Augustinus hier die Gabe des ewigen Lebens, das eben
auch allen gemeinsam sein wird. Das ewige Leben ist der Inbegriff des va-
care, da es sowohl das Frei-Sein von Sünden, als auch das Frei-Sein von
Sterblichkeit und Leid einschließt. Der eschatologische Heilszustand, den
Augustinus am Ende konzipiert, ist gekennzeichnet vom Motto vacate et
videte, das wie eine Zusammenfassung das eschatologische Geschehen
beschreibt:

„Dann werden wir stille sein [frei sein] und schauen, schauen und lieben,
lieben und loben. Das ist's, was dereinst sein wird, an jenem Ende ohne Ende.
Denn welch anderes Ende gäbe es für uns, als heimzugelangen zu dem Reich,
das kein Ende hat?"19

Somit verbindet sich im Motto des letzten Kapitels mit dem Motiv der
Schau auch das Motiv des Befreit-Seins. Beides mündet in der Schau Gottes

in der absoluten Gottesliebe, da der erlöste Mensch Gott nun sowohl
von Angesicht zu Angesicht als auch in allen Dingen sehen und erkennen
wird. Da auch der Begriff der Liebe bei Augustinus ein wichtiger und
wohlüberlegter Begriff ist, den er sehr bewusst verwendet, erscheint es
unwahrscheinlich, dass die Begriffe vacare und videre nicht auch umfassendere
und bestimmende Bedeutung für ihn aufweisen, zumal sie hier bewusst in
dieser Reihenfolge verwendet und wiederholt werden.

Die herausragende Bedeutung des Motivs der Schau für Augustinus wird
an dieser Verwendung und Positionierung im letzten Kapitel deutlich. Die
Schau ist nicht nur ein Teil des eschatologischen Geschehens. Sie strahlt
ins Präsenstische aus und verbindet somit Präsens und Eschaton, in dem
dann die Schau in vollendeter, vollkommener und ewiger Weise gelingt.
Das Motiv der Schau zeigt also nicht nur eine auf das Eschaton begrenzte

18 c/v. Dei XXII, 30.
19 civ. Dei XXII, 30.



202 Christian Hofmann

Bedeutung, sondern geht darüber hinaus. Ebenso ist eines der beiden
entscheidenden Merkmale des eschatologischen Menschen im Sein bei Gott.
Wenn man auf die Positionierung der beiden Merkmale als auch auf die
Stellung der beiden Begriffe achtet, zeigt sich, dass das videre an zweiter
Stelle steht. Es bildet damit den Höhepunkt, da erst in der Schau Gottes
auch der Sinn und die Bedeutung des von Gott geschenkten ewigen Lebens
als Aspekt des vacare offenbar wird. Während das ewige Leben des vacare
einen Aspekt darstellt, der sich auf den einzelnen Menschen und sein Sein
bezieht, ist die Schau des videre der Aspekt, der sowohl durch die Erkenntnis

das Verständnis dieses Vorgangs ermöglicht, als auch den Menschen in
Beziehung zu Gott und der eschatologischen Welt setzt. Die Frage, ob hier
eine zeitliche Abfolge im Sinne einer vorherigen Vollendung des Menschen
in der Gabe des ewigen Lebens mit anschließender Schau anzunehmen ist,
lässt sich nicht beantworten. Vielmehr muss es, da das Ende der Zeit
bereits erfolgt ist, ohne zeitliche Abfolge gedacht werden. Sicher ist jedoch,
dass beide Merkmale ewig sind werden und nicht mehr verloren werden
können. Die Verwendung von vacare und videre als gemeinsames Motto im
letzten Kapitel von De civitate Dei zeigt, dass eine Verbindung zwischen
beiden gegeben ist, denn nur durch beide Merkmale ist die Vollendung des
Menschen und sein eschatologisches Sein vollständig und abgeschlossen.

4. Die Illuminationslehre und der neuplatonische Einfluss

Die Schau als Form der Erkenntnis wird entscheidend durch die
Illuminationslehre des Neuplatonismus beeinflusst. Augustinus greift diese Vorstellung

auf, deutet sie allerdings aus christlich-biblischer Perspektive neu.
Diese Verbindung von philosophischem und biblisch-theologischem Denken

kennzeichnet Augustinus in De civitate Dei:

„Doch besteht zwischen uns und den genannten edleren Philosophen kein
Zwiespalt. [...] Häufig und ausführlich versichert Plotin in Auslegung Piatos,
auch jene Weltseele, die sie annehmen, empfange ihre Glückseligkeit nicht wo-
andersher als die unsere, sondern von einem von ihr selbst verschiedenen,
schöpferischen Lichte, durch dessen überirdische Erleuchtung sie selber
überirdisch leuchte. [...] Das steht im Einklang mit dem Evangelium [...]. Die
Unterscheidung, die hier gemacht wird, zeigt deutlich genug, daß die vernünftige
oder geistige Seele, wie sie ein Johannes besaß, sich nicht selbst Licht sein
kann, sondern nur durch Teilhaben an einem anderen, dem wahren Lichte,
leuchtet."20

Augustinus greift hier die Vorstellung Plotins auf, deutet sie allerdings im
Lichte des Prologs des Evangeliums nach Johannes. Von allerhöchster
Bedeutung ist für Augustinus die Bedeutung Gottes und des göttlichen Lich-

20 civ. Dei X, 2.



Die Schau als eschatologisches Motiv in Augustins De civitate Dei 203

tes als Grundlage der Erkenntnis.21 Darin stimmt er mit Plotin klar überein.

Die Metaphorik des Lichtes geht dabei auf Piaton zurück, der „Erkenntnis
auf die Einwirkung eines unsichtbaren Lichtes zurückführt, das die in-

telligiblen Gegenstände in vergleichbarer Weise erkennbar macht, wie die
Sonne das Sehen sinnlicher Objekte ermöglicht".22 Für Augustinus kann
dieses Licht dabei nur das göttliche Licht sein, durch das dem Menschen
die volle Erkenntnis und die Schau Gottes ermöglicht wird. Im Hinblick
auf die Möglichkeiten der Erkenntnis lässt sich wieder zwischen dieser
Weltzeit und dem Eschaton unterscheiden. In dieser Weltzeit ist die
Illumination für den Menschen die Bedingung von Erkenntnis, die aber nur
den Bürgern der civitas Dei zukommt, die ihr Leben nach Gott und damit
auch nach seiner Erleuchtung und seinem Licht ausrichten. Dadurch, dass
sie tugendhaft leben, sind sie fähig, das göttliche Licht als Gnade Gottes
anzunehmen, können sich ihm jedoch auch verschließen, wie es die Bürger
der civitas terrena tun. Dadurch „bleibt dem Menschen die Möglichkeit,
sich willentlich gegen Illumination und Gnade zu verschließen."23

Die eschatologische und vollendete Erkenntnis ist mit dem Heilszustand

des Reich Gottes verbunden, denn die finale Erleuchtung tritt für
den erlösten Menschen erst nach dem Eintritt in das Reich Gottes ein.
„Nur der tugendhafte, der sittlich geläuterte Mensch vermag das Göttliche
zu schauen. Darum ist die Reinigung der Seele die unerläßliche Vorbedingung

für den mystischen Aufstieg zum Urquell alles Wahren, Guten und
Schönen."24 Der eschatologische Heilszustand des neuen Menschen
beinhaltet auch die Möglichkeit zur vollendeten Erkenntnis. Der transzendente
Bezug der höchsten Form der Erkenntnis geht dabei auch auf den Neupia-
tonismus zurück, denn „die Erkenntnis des Einen ist ein Bewußtseinszustand,

der die gewöhnlichen Bedingungen des Erkennens radikal aufhebt;
sie ist eine mystische Erfahrung."25 Die Veränderung, die Augustinus an
dieser Stelle im Vergleich zu Plotin vornimmt, ist die Eschatologisierung
dieser Vorstellung und die Verknüpfung mit dem Heilszustand des Reich
Gottes. Die Illumination im Reich Gottes hat dabei nicht mehr wie der Weg
der Erkenntnis in dieser Weltzeit prozessualen Charakter, sondern tritt
sofort in absoluter Weise ein, da mit dem Eintritt in das Reich Gottes auch

21 Während Augustinus die göttliche Erleuchtung direkt von Gott als das Oberste ausgehen

lässt, geht die göttliche Erleuchtung bei Plotin nicht vom Einen, sondern vom
untergeordneten nous aus: "For Augustine, the source of the soul's illumination is the Supreme
Being, whereas, for Plotinus, it is not the Plotinian First Principle, the One, but the derived
and subordinated Hypostasis called the Divine Intellect (nous)." RUSSEL, Robert: The Role of
Neoplatonism in St. Augustine's De civitate Dei, in: DONNELLY, Dorothy F. (Hg.): The City of
God. A Collection ofCritical Essays. New York: Lang 1995, 403-414, hier 405.

22 Horn, Christoph: Augustinus. München: Beck 1995, 79.
23 HORN: Augustinus, 80.
24 HESSEN, Johannes: Augustins Metaphysik der Erkenntnis. Leiden: Brill 2ig6o, 182.
25 TORNAU: Plotin, 339.



204 Christian Hofmann

die Zeit endet und die Ewigkeit folgt. Diese Eschatologisierung und Veror-
tung im Reich Gottes ist ein entscheidendes Merkmal des späten Augustinus,
das auch insgesamt für das Motiv der Schau kennzeichnend ist.

5. Die Schau Gottes als die Schau des Wahren und des Schönen

5.1 Die Schau des Wahren

Das Motiv der Schau als Schau Gottes wird durch unterschiedliche Aspekte
beschrieben. So wird zum einen die Perspektive auf die Schau des Wahren,
zum anderen auf die Schau des Schönen geworfen. Beide Perspektiven zeigen

schon, dass es sich beim Motiv der Schau Gottes um ein umfassendes
Motiv handelt, das verschiedene Perspektiven und Aspekte beinhaltet. Als
erstes soll nun die Perspektive der Schau des Wahren beleuchtet werden,
anschließend die Schau des Schönen.

Im Hinblick auf die Schau des Wahren steht die Erkenntnis im Mittelpunkt.

Das Ziel der Erkenntnis ist für Augustinus die Wahrheit, und zwar
die ewige Wahrheit, die der Mensch in seiner endlichen Erkenntnis jedoch
nicht selbst erhalten kann. Da er unter der ewigen Wahrheit die göttliche
Wahrheit versteht, ist auch die Schau Gottes zugleich die Schau der ewigen

Wahrheit. Für den Menschen in dieser Weltzeit ist das Erkennen der
ewigen Wahrheit nicht möglich, jedoch ist er aufgefordert, sich auf den
Weg der Erkenntnis zu begeben, um dadurch auch die ewige Wahrheit
erreichen zu können. Er ist in diese Welt als Kind in Unkenntnis der Wahrheit

gesetzt, aus der es zu entfliehen gilt, denn die Unkenntnis der Wahrheit

führt zur Sünde.26

Der Weg zur Erlangung der Wahrheit ist der Weg in der Nachfolge Jesu
Christi und der Ausrichtung nach dem Glauben an Gott. Da der Weg an
den Glauben gebunden ist, können nur die Mitglieder der civitas Dei
überhaupt zur Erkenntnis der ewigen Wahrheit gelangen. Die ewige Wahrheit
ist zwar nur im Eschaton in finaler Weise zu erhalten, jedoch scheint sie
bereits in dieser Weltzeit durch. Durch den wahren Glauben kann der
Mensch schon einen Blick auf die göttliche Wahrheit erhalten, die in Jesus
Christus als dem göttlichen Logos Mensch geworden ist. Der Glaube an
ihn ist somit der Glaube an die göttliche Wahrheit selbst.27 Damit ist Jesus
Christus zugleich der Weg, im Glauben und der Nachfolge, und das Ziel,
die göttliche Wahrheit als inkarnierter Logos, in einem.

„Die Erkenntnislehre Augustins verdichtet sich in seiner Konzeption
der Schau der Wahrheit, der ,visio"'.28 Die eschatologische Schau der Wahrheit

im Reich Gottes ist der Höhepunkt der Erkenntnis und damit ein be-

26 Vgl. civ. Dei XXII, 22.
27 „Durch sein Leiden zeigte er, was wir für die Wahrheit erdulden, durch seine

Auferstehung, was wir von der Ewigkeit erhoffen sollen" (civ. Dei XVIII, 49).
28 MÜLLER: Geschichtsbewußtsein bei Augustinus, 82.



Die Schau als eschatologisches Motiv in Augustins De civitate Dei 205

deutender Teil des eschatologischen Heilszustandes. Diese Erkenntnis der

ewigen Wahrheit wird in der Schau Gottes möglich, da dort Gott als

Ursprung und höchste Wahrheit erfahren wird. Eine Erkenntnis der Wahrheit
ohne das göttliche Licht als Grundlage der Illumination ist nicht möglich,
denn es bedarf „eines göttlichen Mitwirkens".29 Vielmehr ist Gott in
seinem Licht sowohl die Grundlage der Schau der Wahrheit, als auch das Ziel,
da die Erkenntnis der Wahrheit in der Schau Gottes erfolgt.

In der Schau der Wahrheit wird der erlöste Mensch im Heilszustand
den Engeln gleich und kann auf dieselbe Weise Gott erkennen:

„Diese heiligen Engel erlangen ihre Erkenntnis Gottes nicht durch tönende
Worte, sondern durch die Gegenwart der unwandelbaren Wahrheit selbst,
das ist durch sein eingeborenes Wort, und sie erkennen das Wort selbst und
den Vater und den Heiligen Geist der beiden".30

Diese Textstelle zeigt, dass die Schau des Wahren die Schau Gottes ist. Der
den Engeln angeglichene Mensch erkennt im Eschaton das Wahre im
Göttlichen, indem er bei Gott ist. Augustinus verschiebt diesen Aspekt aus dem
Diesseits in das Jenseits, wodurch die für ihn typische Eschatologisierung
auch im Hinblick auf die Schau des Wahren deutlich wird. Damit steht
Augustinus in diesem Aspekt dem Neuplatonismus entgegen, der eine
diesseitige Schau der Wahrheit in den göttlichen Ideen annimmt, während
Augustinus ja „wie kein zweiter die Endlichkeit, Vorläufigkeit und das

Ausgriffhafte und Konjekturale menschlicher Einsicht diesseits des Eschaton"31
betont.

Wichtig ist hier zu konstatieren, dass Augustinus mit der Schau Gottes
nicht nur „von einem Schauen der (göttlichen) Wahrheit (intueri verita-
tem), sondern auch von einem Schauen Gottes (intueri Deum) spricht."32
Dieses Schauen geht damit über das Schauen einer rationalen Struktur hinaus,

wie Plotin es beschreibt,33 denn es ist zugleich auch „ein mystisches
Schauen, eine mystische Intuition."34 Damit entsteht bei Augustinus eine
Erweiterung, Theologisierung und Eschatologisierung im Vergleich zur
Vorstellung des Neuplatonismus.

29 Horn: Augustinus, 79
30 civ. Dei XI, 29.
31 MÜLLER: Geschichtsbewußtsein bei Augustinus, 85.
32 HESSEN: Augustins Metaphysik der Erkenntnis, 190.
33 „Wenn die Natur also nicht Handlung, sondern rationale Struktur ist, dann muß sie

Schau sein. Bei jeder rationalen Struktur stammt ihre unterste Form aus der Schau und ist
Schau in dem Sinne, daß sie Gegenstand des Schauens ist; [...] Nun ist sie aber Schauen und
Gegenstand des Schauens, denn sie ist rationale Struktur", PLOTIN: Enneaden III, 8, 3.

34 HESSEN: Augustins Metaphysik der Erkenntnis, 190.



2o6 Christian Hofmann

5.2 Die Schau des Schönen

Während die Schau des Wahren eine rein geistige Form der Schau
darstellt, beinhaltet die Schau des Schönen auch eine leibliche Dimension. Diese

leibliche Dimension ist bedingt durch den neuen Auferstehungsleib des
erlösten Menschen, dem sich Augustinus im letzten Buch von De civitate
Dei besonders widmet. Auch im Hinblick auf den Begriff des Schönen und
dessen Schau lässt sich wieder der Einfluss des Neuplatonismus feststellen.
Den Begriff des Schönen bei Plotin kennzeichnet eine Verhältnisbestimmung:

So versteht er unter Schönheit, „symmetrisch und einem Maß
unterworfen zu sein."35 Mit Schönheit geht für Plotin eine Ordnung der Teile
zum Ganzen einher, die sich auf alles Sichtbare bezieht. Augustinus teilt
diese Definition, wenn er am Ende von De civitate Dei schreibt:

„Könnte man sie erkennen, würde auch bei den inneren Körperteilen, an
denen keine Zeit bemerkbar ist, die Schönheit der vernunftgemäßen Anordnung
so erfreuen, daß sie nach dem Urteil des Geistes, dem doch die Augen dienen
müssen, aller den Augen wohlgefälligen Formschönheit noch vorgezogen werden

müßte."36

Augustinus definiert Schönheit ebenso als vernunftgemäße Anordnung der
Teile zum Ganzen. Sowohl in Bezug auf den Körper in dieser Weltzeit als
auch auf den Auferstehungsleib im Reich Gottes scheint Schönheit durch
die Ordnung gegeben. Unter Ordnung im Sinne einer vernunftgemäßen
Anordnung ist vor allem eine Harmonie zu verstehen.37 Dabei ist
anzumerken, dass diese Schönheit des Körpers dem Menschen von Gott in der
Schöpfung gegeben ist, genauso wie auch der neue Auferstehungsleib eine
Gabe Gottes ist. Damit liegt für Augustinus in der Schönheit der Körper
auch immer die Schönheit der Schöpfung Gottes.38

"God is beauty in its ontological fullness. In contrast, the things that God
creates have beauty, insofar as they are created by God, but they can never be

beauty itself."39

Auch der Bezug der Schönheit zu Gott als Quelle der Schönheit geht dabei
auf Plotin zurück, der ebenfalls Gott als die Quelle der Schönheit be-

35 Plotin: Enneaden 1, 6,1.
36 civ. Dei XXII, 24.
37 Darin stimmen Plotin und Augustinus klar überein. Vgl. HARRISON, Carol: Beauty and

Revelation in the Thought ofSaint Augustine. New York: Clarendon Press 1992,132.
38 „Und nun gar die Schönheit und Zweckmäßigkeit der übrigen Schöpfung, die Gottes

milde Güte den Menschen, mag er auch, wie geschildert, in Mühsal und Elend verstoßen und
verdammt sein, schauen und genießen läßt, ist sie nicht ganz unbeschreiblich?" (civ. Dei
XXII, 24).

39 JUNGLING, Laurie/WENTZEL, Rocki: Augustine on Beauty, Bodies, and the Apocalypse,
in: DOODY, John/KLOOS, Kari/PAFFENROTH, Kim (Hgg.): Augustine and Apocalyptic. Plymouth:
Lexington Books 2014, 95-116, hier 96.



Die Schau als eschatologisches Motiv in Augustins De civitate Dei 207

schreibt.40 Dieser Verweis zum Göttlichen als Quelle und Urheber der
Schönheit ist sowohl für die Schöpfungstheologie als auch für die Eschatologie

Augustins entscheidend.
Eine Parallele zur Schau des Wahren lässt sich im Weg zu dieser Schau

erkennen. Die Möglichkeit zur Schau ist wieder auf die Bürger der civitas
Dei, die sich nach Gott ausrichten und im Glauben an ihn die Schönheit
Gottes suchen, begrenzt. In besonderer Weise hat sich dem Menschen in
Jesus Christus die Schönheit Gottes offenbart, der nun im Glauben nachgefolgt

wird. Damit beginnt mit Jesus Christus der Weg der Offenbarung der
göttlichen Schönheit, die mit dem Jüngsten Gericht und der anschließenden

Einkehr ins Reich Gottes ihren Endpunkt und zugleich Höhepunkt
findet. Das eschatologische Geschehen leitet damit die Offenbarung und
Schau der vollendeten göttlichen Schönheit im Reich Gottes ein. Mit dem
eschatologischen Heilszustand verbindet sich sowohl die Umwandlung der
Deformität des Leibes in eine tugendhafte Schönheit als auch die Schönheit

des neuen Auferstehungsleibes durch direkte Partizipation an der
göttlichen Schönheit:

„Alle Glieder und inneren Organe des unvergänglichen Leibes, jetzt aus
Notdurft mancherlei Zwecken dienlich, werden dann, da Notdurft abgelöst ist
von allem, gewissem, sicherem und ewigem Glück, dem Preise Gottes dienen.
Denn alle jene das Ebenmaß des Leibes begründeten, äußerlich und innerlich
wirksamen Zahlenverhältnisse, von denen ich schon sprach, werden nicht mehr
verborgen sein, sondern nebst all dem anderen Großen und Wunderbaren,
was dort den Blicken sich bietet, die vernünftigen Geister voll Entzücken
über die vernunftdurchwaltete Schönheit zum Lobe des großen Künstlers
entflammen."41

Die Umwandlung des Leibes als Teil des eschatologischen Geschehens ist
eine Umwandlung zum Schönen. Wenn es davor Unschönheit oder Deformität

gab, so werden diese nun zum Schönen umgewandelt. Entscheidend
in der Umwandlung ist die harmonische Anordnung als Prinzip. Die ästhetische

Ebene des Schönen bezieht sich im Hinblick auf den Menschen auf
die leibliche Dimension und seinen neuen Auferstehungsleib. Die Umwandlung

zum Schönen ist dabei eine bleibende Bestimmung für den erlösten
Menschen.42

Das Verständnis von Schönheit geht für Augustinus aber über die
ästhetische Ebene hinaus:

„Wie es zugeht, weiß ich nicht, aber in unserer großen Liebe zu den Märtyrern

möchten wir gern in jenem Reiche an den Leibern der seligen Märtyrer

40 „So also entsteht der schöne Körper: durch Gemeinschaft mit einer rationalen Struktur,

die vom Göttlichen her kommt", PLOTIN: Enneaden I, 6, 2.
41 civ. Dei XXII, 30.
42 Vgl.: „Aber wo bliebe dann die Schönheit, die doch in jener UnVergänglichkeit größer

sein müßte als in diesem vergänglichen Leben?" (civ. Dei XXII, 12).



2o8 Christian Hofmann

die Narben und Wunden sehen, die sie um des Namens Christi willen erlitten,

und vielleicht werden wir sie auch sehen. Denn sie verunstalten nicht,
sondern verleihen Würde und lassen eine Schönheit erstrahlen, die, obschon
am Leibe, doch eine Schönheit nicht des Leibes, sondern der Tugend ist."43

Die Schönheit der Märtyrer entsteht nicht durch die vernunftgemäße
Anordnung in Bezug auf ihren Leib, sondern durch die tugendhafte Lebensweise.

Auch die Vorstellung einer Schönheit durch Tugend geht dabei auch
auf Plotin zurück: „Alle Tugend ist Schönheit der Seele".44 Für Plotin ist
die Schönheit der Tugend von höchster Bedeutung, denn zum Erkennen
der Schönheit Gottes als das höchste Schöne muss der Geist und die Seele

tugendhaft sein.45 Hier zeigt sich also, dass neben dem ästhetischen
Verständnis von Schönheit eine ethische Perspektive gegeben ist. Die Schau
des Schönen beinhaltet die Schönheit der Tugendhaftigkeit eines Menschen.
Dieser ethische Aspekt ist ein besonders Kennzeichen der Schau des Schönen.

„Lohn der Tugend aber wird er selber sein, der die Tugend verlieh und sich
selbst als besten und höchsten Tugendlohn verheißen hat."46

Die Schönheit der Seele zeigt sich in der Tugendhaftigkeit, deren höchste
Form Gott selbst ist. Der erlöste Mensch erhält Anteil an Gott als Lohn für
seine Tugend, damit kehrt die Tugend zu Gott zurück, der der Ursprung
und die höchste Form der Tugend ist. Durch die Offenbarung der Schönheit

der Schöpfung als auch der göttlichen Tugenden als Schönheit der
Seele erkennt der Mensch die göttliche Schönheit in vollkommener Weise.
Er erhält damit eine Schönheit, die als reformatio bezeichnet wird. Der
Mensch wird erneuert und in einen Heilszustand versetzt, der über dem
paradiesischen Heilszustand Adams steht.

"This a gradual reformation through the faith, hope and love, which the
revealed, yet veiled, nature of God's beauty inspires, and comes to term only in
the final condition of the City of God."47

Dieser Endzustand befindet sich im Eschaton, wodurch wieder diese für
Augustinus typische Eschatologisierung im Vergleich mit Plotin sichtbar

43 civ. Dei XXII, 19.
44 PLOTIN: Enneaden, I, 6,1.
45 Für Plotin liegt zwischen der obersten Schönheit und der Schönheit der Seele dabei

noch gemäß seinem ontologischen Modell die Schönheit des Geistes, der in hierarchischer
Weise die Schönheit weitergibt und somit die Schönheit der Seele erst ermöglicht: „Die Schönheit

ist als das Erste anzusetzen, das zugleich das Gute ist; unmittelbar von diesem her ist
der Geist das Schöne; die Seele ist schön durch den Geist; und das übrige ist dann von der
gestaltenden Seele her schön, das in den Handlungen und das in den Beschäftigungen",
PLOTIN: Enneaden I, 6, 6.

46 civ. Dei XXII, 30.
47 NICHOLS, Aidan: Redeeming Beauty. Soundings in Sacral Aesthetics. Aldershot: Ashgate

2007,11.



Die Schau als eschatologisches Motiv in Augustins De civitate Dei 209

wird. Dass die Schau Gottes den Höhepunkt der Schau des Schönen
darstellt, ist zwischen Augustinus und Plotin unstrittig, somit ist hier bei beiden

der Bezug zu Gott als Quelle und höchste Form des Schönen gegeben:

„Ist doch diese Gottesschau eine Schau von solcher Schönheit und solcher
Liebe wert, daß ein Plotin ohne Zögern jeden, der sie entbehrt, sei er auch
noch so sehr mit allen erdenklichen anderen Gütern begabt und überschüttet,

ganz unglückselig nennt."48

Hier zeigen sich einige Parallelen zwischen Plotin und Augustinus: Der
Mensch kann in der Schau Gottes die oberste und göttliche Schönheit
erkennen. Dazu steigt der Mensch auf und wird gottgleich, was Augustinus
eschatologisiert und mit dem Heilszustand des Reich Gottes verbindet. Es

erscheint hier offensichtlich, dass Augustinus in Bezug auf den Begriff und
das Konzept des Schönen auf Plotin zurückgegriffen hat und dessen
Konzeption dann mit seiner eschatologischen Vorstellung verbunden hat.

Das Motiv der Schau umfasst also in Bezug auf die Schau des Schönen
sowohl eine geistige und ethische Form in der Schau Gottes und der
Tugendhaftigkeit der Seele, als auch eine ästhetische und leibliche Form in
der Schau der Schönheit des eschatologischen Auferstehungsleibes. Damit
steht das Motiv der Schau sinnbildlich für den neuen Menschen im
eschatologischen Reich Gottes: Er ist wiedervereint als Leib und Seele, wodurch
er den begonnenen Prozess des Sehens in perfekter Weise vollendet. Die
Schau Gottes beinhaltet für Augustinus auch die Schau des Wahren und
des Schönen, wodurch ein umfassendes Motiv der Schau entsteht. Die
Schau ist die absolute Form der Erkenntnis für den neuen Menschen, durch
die er nicht nur Gott, sondern auch das Wahre und das Schöne erkennen
kann.

6. Konklusion

Das Motiv der Schau ist sehr bedeutend für die Eschatologie Augustins. Es

lässt sich konstatieren, dass dieses Motiv umfangreich ausgestaltet ist und
sich verschiedenste Elemente mit ihm verbinden. Die Schau ist das Ergebnis

und das Ziel des Glaubens der Menschen der civitas Dei in dieser Weltzeit,

das in der Schau Gottes seinen Höhepunkt und Schlusspunkt im Es-

chaton findet, was Augustinus mit videre im Motto vacate et videte des
letzten Kapitels in De civitate Dei hervorhebt. Die Schau Gottes geht dabei
von Gott aus, der sich dem Menschen aktiv offenbart. So kann der Mensch
in der Schau Gott umfangreich erfahren: von Angesicht zu Angesicht, aber
auch in der erneuerten Schöpfung des neuen Himmels und der neuen Erde.

Diese Schau ist dabei ewig, die der Mensch ohne Ermüdung und
Erschöpfung als Teil des eschatologischen Heilszustandes erfährt. Durch die

48 c/v. Dei X, 16.



210 Christian Hofmann

Schau partizipiert der Mensch in vollendeter Weise an Gott, wodurch er
auch Anteil an der göttlichen Weisheit und dem göttlichen Wissen erhält.
Dadurch vollendet sich das Sein des Menschen zu einem Sein bei Gott. In
diesem Sein im Heil wird er den Engeln gleich.

Seinen Ursprung hat das Motiv der Schau im Neuplatonismus Plotins
und seiner Illuminationslehre, die Augustinus aufgreift und christlich-theologisch

deutet. Die Illuminationslehre setzt bei Gott an, der durch das göttliche

Licht den Menschen erleuchtet. Die Schau Gottes ist also ein Prozess,
der durch das göttliche Licht als Bedingung der Illumination von Gott
ausgeht und in der Schau Gottes als höchster Form der Schau auch Gott als
Ziel und Bestimmung hat. Es zeigt sich, dass Augustinus neben der Theo-
logisierung eine Eschatologisierung dieses Motivs vollzieht. So ist für ihn
die Schau Gottes in dieser Weltzeit nur eingeschränkt möglich und findet
im eschatologischen Reich Gottes und dem sich mit ihm verbindenden
Heilszustand seine volle Entfaltung und Vollendung. Durch die Illumination

und die Schau erhält der Mensch die Möglichkeit der Erkenntnis und
des Wissens. Somit beinhaltet die Schau auch immer den Aspekt des

Erkennens.

Auch die Schau des Wahren und Schönen ist ein Teil des Motivs der
Schau Gottes. So ist die Schau Gottes zugleich auch die Schau der göttlichen

Wahrheit, die dem Menschen durch Jesus Christus verheißen ist. Die
Schau des Schönen umfasst dabei sowohl die Schau der Schönheit der
Seele, die sich in der tugendhaften Lebensweise zeigt, als auch die Schau
der Perfektion des neuen Auferstehungsleibes wie auch der neuen Schöpfung.

In der Schau des Schönen erkennt der Mensch Gott als Quelle und
Urheber des Schönen in vielfältiger und umfangreicher Weise. Wie Plotin
verbindet auch Augustinus die Schau des Schönen mit dem Aufstieg zu
Gott. Doch zeigt sich wieder in Auseinandersetzung mit Plotin eine
Eschatologisierung dieser Vorstellung. Für Augustinus findet diese Schau im
Eschaton seine vollendete Form. Entscheidend ist, dass Augustinus die
leibliche Dimension des neuen Menschen durch seinen geistigen
Auferstehungsleib mitdenkt. Das Motiv der Schau findet für Augustinus mittels des

neuen Auferstehungsleibes statt, der fähig ist, auch das Geistige schauen

zu können, womit die Fähigkeit zur Schau ausgeweitet wird.
Das Motiv der Schau prägt das eschatologische Denken Augustinus und

steht somit sinnbildlich für das eschatologische Geschehen des erlösten
Menschen im Reich Gottes. Die Schau Gottes stellt den Schlusspunkt der
Bürger der civitas Dei und des gesamten Werkes De civitate Dei dar, was
auf die herausragende Bedeutung dieses Motivs für die Eschatologie Au-
gustins verweist.



Die Schau als eschatologisches Motiv in Augustins De civitate Dei 211

Zusammenfassung
Das Motiv der Schau ist im eschatologischen Denken Augustins ein
herausragendes und bestimmendes Motiv, das besonders in De civitate Dei ersichtlich

wird. Durch die Schau erhält der Mensch auch die Möglichkeit der
Erkenntnis. Die Schau ist dabei das Ziel des Glaubens und findet in der Schau
Gottes den Höhepunkt des eschatologischen Geschehens. Augustinus formuliert

dabei seine Schau Gottes in Auseinandersetzung mit dem Neuplatonis-
mus Plotins. So bezieht sich Augustinus auf die Illuminationslehre und die

Vorstellung von der Schau des Wahren und des Schönen. Jedoch übernimmt
Augustinus die Lehren und Vorstellungen Plotins nicht einfach. Kennzeichnend

für Augustinus ist, dass die Schau Gottes in vollendeter Weise im Escha-
ton stattfindet und sich mit dem Heil des Reich Gottes verbindet. Durch die
vielen Aspekte, die sich mit dem Motiv der Schau verbinden, gestaltet es die

eschatologische Vorstellung Augustins maßgeblich und ist daher von hoher
Bedeutung.

Abstract
The motif of seeing is a determining motif in the eschatolgical thought of
Augustine, which can be seen especially in De civitate Dei. Because of being
able to see, a human being has the opportunity to receive knowledge. Seeing
is furthermore the goal of believing and to see God himself is the most eminent

of the eschatological events. Augustine discusses his concept of seeing
God with the Neoplatonism of Plotinus. Thus Augustine is referring to the
doctrine of illumination and the concept of seeing truth and beauty. It is

characteristic for Augustine that seeing God in a perfect manner is an
eschatological event and is combined with the salvation of the kingdom of God.


	Die Schau als eschatologisches Motiv in Augustins De civitate Dei

