
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 1

Artikel: Religionslos, nicht areligiös : von der Religion zum Religiösen

Autor: Pfüller, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047428

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047428
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Pfüller

Religionslos, nicht areligiös
Von der Religion zum Religiösen

Einerseits heißt es, Ostdeutschland sei neben (oder noch vor) Estland und
Tschechien das am meisten säkularisierte Land Europas oder gar weltweit.
Die größte Konfession dort sei die der Konfessionslosen bzw. „Konfessionsfreien"1.

Und darunter seien nicht wenige Menschen, die bereits vergessen
hätten, dass sie Gott vergessen haben,2 bzw. denen Religion schlicht gleichgültig

sei.3 Und auch sonst schreite die Säkularisierung zumindest in
Westeuropa voran, wenn auch nicht unaufhaltsam; immer mehr Menschen dort
seien religionslos.

Demgegenüber heißt es von anderer Seite, dass eine solche Einschätzung

auf einer verengten Wahrnehmung beruhe. Religion sei weder in
Westeuropa noch gar global auf dem Rückzug und schon gar nicht am
Verschwinden. Vielmehr wandle sie sich, werde geradezu populär, diffundiere
ins Spirituelle bzw. Religiöse hinein. Die Mehrheit in Westeuropa sei

demzufolge noch nicht einmal religionslos, geschweige denn areligiös. Religion

1 Vgl. Ramsel, Carsten: Konfessionsfreie in Deutschland. Wie religiös sind sie?

https://fowid.de/meldung/konfessionsfreie (28.10.2019).
2 Vgl. Krötke, Wolf: Religionslos - gibt es das überhaupt? Koreferat zum Umgang mit

dieser Frage durch Christian Danz, in: BEYER, Michael u.a. (Hgg.): Religionsloses Ostdeutschland.

Wahrnehmungen und Diskurse. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2015, 25-32, hier
3of. Vgl. auch KUCZYNSKI, Rita: Was glaubst du eigentlich? Weltsicht ohne Religion. Berlin:
Christoph Links Verlag 2013, die in ihrem Buch die Ergebnisse einer (freilich nicht repräsentativen)

Umfrage bei je 40 ost- und westdeutschen Konfessionslosen zusammenfasst. Die
bezeichnenden Überschriften der Kapitel lauten: Glaube ohne Gott, Sinnsuche ohne Gott,
Werte ohne Gott, Gemeinschaft ohne Gott, Trost ohne Gott, Sterben ohne Gott. Vgl. zudem
mit Blick auf die Ostdeutschen: „Wenn es in der DDR um Glaubensfragen ging, ging es eher
um den Glauben an den Sozialismus als um den Glauben an Gott. Glaube war kaum Objekt
ostdeutschen Nachdenkens [...]. Gerade junge Ostdeutsche waren daher bald überzeugt, dass

Gott nicht existiert. Für sie hat es sich so ergeben, dass sie ohne ihn durch die Welt gingen
und gehen wollten." Sie interessieren sich nicht für dieses Thema und machen sich in vielen
Fällen auch über ihre Glaubenslosigkeit keine Gedanken (13). Hierin unterscheidet sich die
Autorin zweifellos von den so bezeichneten Ostdeutschen, wiewohl auch sie nie einer
Konfession angehörte und nicht „an ein höheres, transzendentes Wesen" glaubt (21).

3 Vgl. Pickel, Gert: Sind Ostdeutsche religionslos? Empirischer Stand und Perspektiven
der Entwicklung, in: Beyer: Religionsloses Ostdeutschland, 59-101, hier 99; DERS.: Religiöse
Indifferenz - Freundliche Beschreibung für eine drastische Entwicklung, in: POLLACK, Detlef/
Wegner, Gerhard (Hgg.): Die soziale Reichweite von Religion und Kirche. Beiträge zu einer
Debatte in Theologie und Soziologie. Würzburg: Ergon Verlag 2017, 165-182, hier 168 und 178;

Ders./SPIEß, Tabea: Religiöse Indifferenz - Konfessionslosigkeit als Religionslosigkeit?, in:
Bedford-Strohm, Heinrich/JUNG, Volker (Hgg.): Vernetzte Vielfalt. Kirche angesichts von
Individualisierung und Säkularisierung. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 2015, 248-266,
hier 256-264.



172 Wolfgang Pfüller

sei - ganz abgesehen von globalen Entwicklungen - auch in Westeuropa
überaus vital, zuweilen in faszinierender, zuweilen auch in erschreckender
Weise.

Mit diesen knappen Andeutungen mag das Spannungsfeld angezeigt
sein, in dem ich mich im Folgenden bewegen werde. Ich versuche es mit
vier Begriffen zu erkunden: 1. Säkularisierung, 2. Transformation, 3.
Religion, 4. Religiöses. Der Begriff des Religiösen allerdings steht nicht nur im
angezeigten Spannungsfeld, sondern scheint mir zudem geeignet zu sein,
darüber hinaus und damit zu einer Lösung der Probleme zu führen, die
sich hier auftun. Dabei nehme ich vor allem in den Punkten 1 und 2

einschlägige Ergebnisse religionssoziologischer Untersuchungen auf, um mein
im Grunde religionsphilosophisches Anliegen empirisch zu stützen. Das Ziel
meiner folgenden Überlegungen nämlich ist nachzuweisen, dass die
empirischen Studien nur dann auf solider Grundlage beruhen, wenn sie mit
einem präzisen Begriff der Religion und wichtiger noch des Religiösen
ausgestattet sind (Punkt 3 und 4). Ein kurzer Ausblick schließlich (5) soll
zeigen, was mit dieser soliden Grundlage in etwa gewonnen werden kann.

1. Säkularisierung

Die Jahrzehnte langen Debatten über die Säkularisierung scheinen kein Ende

zu nehmen, obwohl von prominenter Seite mittlerweile schon von
postsäkularen Zeiten (Jürgen Habermas) bzw. auch von Desäkularisierung (Peter
L. Berger) gesprochen wurde. Diese Debatten kann und muss ich hier nicht
rekonstruieren, zumal dies von kompetenter Seite ausgiebig geschehen ist.4
Ich will nur einige m.E. wichtige Ergebnisse resümieren, soweit sie für meine

Zwecke von Belang sind.
Zuerst dürfte es wichtig sein, zwischen verschiedenen Phänomenen der

Säkularisierung sowie dem Säkularisierungstheorem5 zu unterscheiden.

4 Ich nenne für den deutschsprachigen Bereich jetzt nur POLLACK, Detlef: Säkularisierung

- ein moderner Mythos? Studien zum religiösen Wandel in Deutschland. Tübingen: Mohr
Siebeck 2003 U2012); DERS.: Rückkehr des Religiösen? Studien zum religiösen Wandel in

Deutschland und Europa II. Tübingen: Mohr Siebeck 2009; ders.: Religion und gesellschaftliche

Differenzierung. Studien zum religiösen Wandel in Europa und den USA III. Tübingen:
Mohr Siebeck 2016; ders.: Religion in der Moderne, in: DINGEL, Irene/TlETZ, Christiane
(Hgg.): Säkularisierung und Religion. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2019, 39-61. - Vgl.
auch SCHMIDT, Thomas M.: „Religiös" und „säkular" - narrative Strategien ihrer Differenz und
Identität, in: STRÖBELE, Christian u.a. (Hgg.): Säkular und religiös. Herausforderungen für
islamische und christliche Theologie. Regensburg: Verlag Friedrich Pustet 2020, 25-39;
Wohlrab-Sahr, Monika: Die Macht der Unterscheidung. Gibt es nicht-westliche Grundlagen
der Säkularität?, in: STRÖBELE: Säkular und religiös, 68-81. Beide weisen zudem auf die
Gleichzeitigkeit von Prozessen der Säkularisierung sowie der Wiederkehr bzw. Widerstän-
digkeit der Religion hin.

5 Der in der Religionssoziologie zu beobachtende Sprachgebrauch ist hier nicht gerade
präzise. Einmal wird von der Säkularisierungsthese, dann von der Säkularisierungstheorie
(gern auch im Gegenüber zur Individualisierungsthese) gesprochen, wobei gerade Kritiker



Religionslos, nicht areligiös. Von der Religion zum Religiösen 173

Und dies nicht zuletzt deshalb, weil erstere kaum, letzteres dafür umso
mehr strittig sind bzw. ist. Folgt man Jörg Dierken, so kann man mindestens

sechs wesentliche Phänomene von Säkularisierung ausmachen, die
unstrittig sind:

„der Rückgang der sozialdisziplinierenden und politisch-ökonomischen
Bedeutung von Religionsinstitutionen, die Entkopplung von Bürgerrechten und
Konfession, die funktionale Ausdifferenzierung der Gesellschaft in funktions-
spezifische Teilsysteme einschließlich des der Religion, das private Entscheiden

über Teilnahme am Religionssystem, die damit verbundene Entdogmati-
sierung und der gestiegene weltanschauliche Pluralismus. Diese Phänomene
lassen sich in nahezu allen westlichen Gesellschaften beobachten, freilich mit
unterschiedlichen Geschwindigkeiten und Wirkungsgraden für die Religion."6

Ich will nun nicht diskutieren, inwieweit die von Dierken genannten
Phänomene in der Tat unstrittig sind.7 Ich will vielmehr zunächst kurz
verdeutlichen, wie Detlef Pollack als der wohl prominenteste Vertreter des

Säkularisierungstheorems im deutschsprachigen Bereich an diese Phänomene

anknüpft und sie mit Einsichten in Prozesse der Modernisierung
verknüpft, um so sein Theorem zu begründen.8 Im Anschluss an die „klassi-

die Theorie eher zur These herabzustufen geneigt sind, ich schlage deshalb vor, von einem
Theorem zu sprechen. Denn das ist mehr als eine bloße These, aber auch weniger als eine
ausgearbeitete Theorie, indem es vielmehr ein wichtiges Element einer Theorie der Moderne
bzw. Modernisierung sein dürfte.

6 DIERKEN, Jörg: Religion am Ende - am Ende (doch) Religion?, in: Domsgen, Michael/
Evers, Dirk (Hgg.): Herausforderung Konfessionslosigkeit. Theologie im säkularen Kontext.
Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2014, 53-72, hier 57.

7 Vgl. nur JOAS, Hans: Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der
Entzauberung. Berlin: Suhrkamp 2019, 416ft, der sich dort kritisch zur These der funktionalen

Differenzierung äußert, die bekanntlich prominent von Niklas Luhmann vertreten wurde.

Immerhin benennt auch KNOBLAUCH, Hubert: Populäre Religion. Auf dem Weg in eine

spirituelle Gesellschaft. Frankfurt/M.: Campus Verlag 2009, 15-25, der, wie noch zu sehen
sein wird, dem Säkularisierungstheorem sehr kritisch gegenüber steht, ähnliche Phänomene
wie Dierken. Ihm zufolge bezeichnet Säkularisierung zum einen „die abnehmende Bedeutung

der Religion in der modernen Gesellschaft" (16); zum anderen die „Differenzierung der
Religion" „als ein Prozess der institutionellen Spezialisierung", in dem sich immer mehr
gesellschaftliche Bereiche „auf ihre eigenen besonderen Aufgaben" spezialisieren (19); und
zum dritten die Privatisierung der Religion (23). Zusammenfassend kann man versuchen,
„die verschiedenen Aspekte der Säkularisierung systematisch zu fassen, indem man sie auf
die Ebenen der Gesellschaft bezieht. Demnach lässt sich die Abnahme der Religion als ein
Phänomen verstehen, das die gesamte Gesellschaft betrifft", während sich die Differenzierung

„vor allem auf eine mittlere Ebene der Organisationen (bezieht), auf der die Religion
zu einem Subsystem neben anderen wird." Die Privatisierung schließlich liegt auf einer
dritten Ebene, nämlich der „der einzelnen Handelnden und ihrer Sinnorientierungen" (23).

8 Ähnlich wie sein Lehrer votiert erwartungsgemäß Gert Pickel. Vgl. nur PICKEL, Gert:
Religion, Religiosität, Religionslosigkeit und religiöse Indifferenz. Religionssoziologische
Perspektiven im vereinigten Deutschland, in: ROSE, Mirjam/WERMKE, Michael (Hgg.):
Konfessionslosigkeit heute. Zwischen Religiosität und Säkularität. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt

2014, 45-77; DERS.: Evangelische Spiritualität und Säkularismus oder Atheismus, in:
ZIMMERLING, Peter (Hg.): Handbuch Evangelische Spiritualität, Band 2: Theologie. Göttingen:



174 Wolfgang Pftiller

sehen Definitionen" von Peter L. Berger und Bryan Wilson will Pollack
Säkularisierung definieren als einen „Prozess der Abnahme der gesellschaftlichen

Bedeutung von Religion, der in irgendeiner, genauer zu spezifizierenden

Weise mit Modernisierungsprozessen im Zusammenhang steht."9
Dieser Zusammenhang nun stellt sich so dar - und das bezeichnet Pollack
als „die Kernthese der Säkularisierungstheorie" -, dass die Modernisierungsprozesse

„einen letztlich negativen Einfluss auf die Stabilität und Vitalität
von Religionsgemeinschaften, religiösen Praktiken und Überzeugungen"
haben sowie deren Akzeptanz vermindern. Wohlgemerkt lautet die These
nicht, „dass sich diese Entwicklung unausweichlich vollzieht, und auch nicht,
dass sie unumkehrbar ist, und schon gar nicht, dass sie wünschenswert ist,
wohl aber, dass sie wahrscheinlich ist."10

Die Frage ist nun, was unter Modernisierung zu verstehen ist (22).
Pollack erläutert fünf wesentliche Merkmale moderner im Unterschied zu
vormodernen Gesellschaften. Es sind die folgenden: 1. eine „außergewöhnliche

Erhöhung des allgemeinen Wohlstandsniveaus auf der Grundlage
eines dramatisch angestiegenen Wirtschaftswachstums" (69); 2. das „Prinzip
der funktionalen Differenzierung" moderner Gesellschaften, einhergehend
mit einer weitgehenden Autonomie der gesellschaftlichen Teilbereiche (71);

3. der „Prozess der Individualisierung" (72), der zwar seine Grenzen hat,
ober doch insoweit unstrittig ist, „dass im Prozess der Modernisierung die
Anteile einer selbstbestimmten Biografie zu- und die fremdbestimmten
Anteile abnehmen" (73); 4. eine „Pluralisierung kultureller Orientierungen
und Identitäten" (73); schließlich 5. „Prozesse der Horizonterweiterung",
will heißen: „Im Zusammenhang mit der Anhebung des Lebensstandards
durch wirtschaftlichen Aufschwung, der Erhöhung des gesellschaftlichen
Komplexitätsniveaus durch funktionale Differenzierung und der Pluralisierung

kultureller Orientierungen durch kulturübergreifende Kontakte und
Mobilitätsströme kommt es zu einer bislang ungeahnten Ausweitung des

verfügbaren Wissens- und Erfahrungshorizonts mit der Konsequenz, dass

Wirklichkeit und Möglichkeit prinzipiell auseinandertreten. Was wahr,
gerecht, schön, gut, liebenswürdig oder anerkennenswert ist, lässt sich
immer auch noch einmal anders denken. Es gibt keinen archimedischen Punkt
der Gewissheit mehr, keine Sicherheit und keine Erfassung des Ganzen"
(74f-)-

Vandenhoeck & Ruprecht 2018, 627-647; DERS.: Vom Narrativ zur Realität? Religionssoziologische

Überlegungen zu Säkularisierung und Relevanzverlust von Religion als Triebkraft für ein
Verblassen von Gott in der Gesellschaft, in: Die Gottesfrage zwischen Umbruch und Abbruch.
Theologie und Pastoral unter säkularen Bedingungen. Freiburg i.Br.: Herder 2019, 111-129.

9 POLLACK: Säkularisierung, 5.
10 POLLACK: Rückkehr, 20. Die folgenden Seitenzahlen im Text beziehen sich darauf.



Religionslos, nicht areligiös. Von der Religion zum Religiösen 175

Pollack überprüft daraufhin „die Säkularisierungsthese" durch empirische

Analysen11 und sieht sie im Wesentlichen bestätigt, zumal die
unleugbaren gegenläufigen Entwicklungen von geringerem Gewicht sind. D.h.
dann im Blick auf die fünf genannten Merkmale der Modernisierung:12

1. „Insgesamt scheint das Religiositätsniveau in den letzten 40 Jahren in
den modernen Gesellschaften Westeuropas abgesunken zu sein." Und es ist
sicher, „dass Modernisierung einen insgesamt eher negativen Effekt auf die
Vitalität von Religion hat", wenngleich dies für bestimmte Formen außer-
kirchlicher Religiosität nur eingeschränkt zutrifft (101).

2. „Tatsächlich ist in modernen, funktional differenzierten Gesellschaften

[...] die Bedeutung, die religiöse Orientierungen für das Handeln im
wirtschaftlichen, familialen und partnerschaftlichen oder politischen
Bereich haben, relativ gering" (102).

3. Wenn religiöse Sozialisation die Ausbildung von Religiosität am stärksten

bestimmt, „dann ist es hochwahrscheinlich, dass Prozesse der
Individualisierung, durch die der Einfluss der Herkunftsfamilien auf Einstellungen

und Verhaltensweisen des Individuums zurückgedrängt wird, zur Ab-
schwächung der individuellen Religiosität beitragen." Das wird durch den
„Bedeutungsrückgang von religiösen Praktiken und Überzeugungen in den
letzten vierzig Jahren in ganz Westeuropa bestätigt", wobei auch hier gegenläufige

Entwicklungen zwar durchaus vorhanden, aber schwach sind (103).

4. „In allen westeuropäischen Ländern beobachten wir eine seit den
1960er Jahren zunehmende Vielfalt kultureller und religiöser Identitäten.
Zugleich ist seit dieser Zeit das allgemeine Religiositätsniveau, gemessen an
religiöser Zugehörigkeit, ritueller Praxis und Gottesglaube, nicht etwa
gestiegen, sondern gefallen" (103).

3. „Die Tendenz zur Entkonkretisierung religiöser Vorstellungen und zu
einer damit einhergehenden Rückläufigkeit der Bedeutung des derart flüssig

gewordenen Religiösen für die individuelle Lebensführung kann als
empirisch nachgewiesen gelten [...]. Es liegt nahe, diese Tendenz als eine
unmittelbare Folge der neuzeitlichen und modernen Horizont- und
Wissenserweiterung zu interpretieren" (104).

11 Zentral für diese Analysen ist s.E. übrigens die individuelle Ebene, die Frage also,
„welche Bedeutung Religion und Kirche für die Individuen besitzen, wie diese mit religiösen
Angeboten und Traditionen umgehen und wie sie sich im religiösen Feld orientieren. Auf die
individuelle Ebene kommt es an, denn über die Lebendigkeit der Religion entscheidet
letztendlich [...] ihre Akzeptanz durch das Individuum" (POLLACK: Rückkehr, 77).

12 In späteren Arbeiten scheint Pollack die Merkmale stärker auf (1) die funktionale
Differenzierung (horizontale Ebene) zu fokussieren, der (2) auf der vertikalen Ebene eine
Differenzierung der „Konstitutionsebenen des Sozialen" zur Seite tritt, wobei (3) die einzelnen
gesellschaftlichen Funktionssysteme unterschiedlich, nämlich eher aktiv oder eher reaktiv,
in den Prozess der funktionalen Differenzierung involviert sind. Ich muss dies für meine
Zwecke hier nicht weiter verfolgen; vgl. POLLACK: Religion und gesellschaftliche Differenzierung;

DERS.: Religion in der Moderne-, sowie POLLACK, Detlef/ROSTA, Gergely: Religion in der
Moderne. Ein internationaler Vergleich. Frankfurt/M.: Campus Verlag 2015.



176 Wolfgang Pfuller

Somit sieht Pollack die „Kernthese der Säkularisierungstheorie" auf der

ganzen Linie bestätigt. Und in dem Zusammenhang betreffen s.E. auch die
hohen Austrittszahlen keineswegs nur die Kirchen selbst; vielmehr zeigen
sie „einen kulturellen Wandel an, der weit über die Kirchen hinausgeht."
Es drückt sich hierin nicht nur eine kritische Haltung zur Kirche, vielmehr
ein Rückgang der Religiosität überhaupt aus. Dazu passt schließlich die
Tatsache, „dass die meisten in Deutschland Religion und Kirche als den
Lebensbereich ansehen, dem sie in ihrem Leben die geringste Bedeutung
zumessen [...]. Im Vordergrund stehen Familie, Freunde, Beruf, Freizeit,
nicht aber Religion und Kirche."13

Die Kritik an Pollacks Thesen geht, soweit ich sehe, vor allem in zwei

Richtungen. Zum einen (1) wird eingewendet, dass Pollacks
säkularisierungstheoretische Perspektive allzu eng ist, insofern sie Religiosität zu eng
mit christlicher Religiosität, ja mit Kirchlichkeit verknüpft. Zum anderen
(2) wird der von Pollack angenommene Zusammenhang zwischen
Säkularisierung und Modernisierung bestritten und mithin die „Kernthese der
Säkularisierungstheorie" in Frage gestellt. (1) So wird den „säkularisierungstheoretischen

Ansätzen" etwa als ihr größter Mangel vorgeworfen, dass sie

„die anthropologisch begründete Transzendenzoffenheit der menschlichen
Existenz" ignorieren. Das aber führe zu einer Blickverengung und zu
„Beschränkungen des empirischen Systems", das die soziologischen Untersuchungen

leitet und damit die Ergebnisse präformiert. Und es führe dazu,
dass das Religiöse „von religiösen Institutionen her" gedacht und tendenziell

„die religiöse Sozialisation als Hauptquelle des späteren religiösen
Erlebens und Verhaltens" verstanden wird. Damit aber sei mindestens die
Gefahr verbunden, „dass Transzendenzerfahrungen, die nicht in traditionell
kirchlichen Begriffen und Symbolen interpretiert werden, aus dem Blickfeld

geraten."14 (2) Hans Joas wiederum bestreitet den „automatischen Zu-

13 POLLACK: Säkularisierung, 139.
14 Huber, Stefan: Kommentar: Gott ist tot! Tatsächlich? - Transzendenzerfahrungen und

Transzendenzglaube im ALLBUS 2012, in: Vernetzte Vielfalt, 267-275, hier 267-269. Die
Argumentation Hubers richtet sich zwar konkret gegen PICKEL/SPIEß: Religiöse Indifferenz, gilt
aber genauso im Blick auf Pollack. Ähnlich wie Huber, nämlich auf der Linie von Luckmann
und Knoblauch, argumentiert auch BAUMANN-NEUHAUS, Eva: Europa bleibt religiös - die
Dynamik der Transzendenzerfahrung, in: Brauer, Susanne (Hg.): ,Mle Religion ist erfahrungs-
basiert". Im Gespräch mit Hans Joas. Zürich: Theologischer Verlag 2015, 43-59. Vgl. nur die
folgenden Sätze: „Die dominante Wahrnehmung eines allgemeinen Bedeutungsverlusts der

Religion in Europa bzw. die mangelnde Wahrnehmbarkeit religiöser Vitalität jenseits der
konventionellen Religion hängt nicht zuletzt mit den Forschungsfragen und -methoden der
Religionssoziologie zusammen, deren Mess-Kategorien sich an den Grundzügen des historisch

gewachsenen, kirchlich verfassten Christentums orientieren" (48). Demgegenüber können

Untersuchungen, „die von einem weiter gefassten Transzendenzbegriff aus operieren",
zeigen, „dass das Religiöse bzw. Spirituelle - nicht nur ausserhalb von Europa, sondern auch
innerhalb - vital und präsent ist" (50). Letzteres belegt Baumann-Neuhaus anhand alternativer

Spiritualität und neopfingstlerischem Christentum (51-57). - Näheres zum Ansatz
Knoblauchs und seines Lehrers Luckmann vgl. unter Punkt 2.



Religionslos, nicht areligiös. Von der Religion zum Religiösen 177

sammenhang von Modernisierung und Säkularisierung", ohne freilich
Prozesse der Säkularisierung ignorieren zu wollen.15 Diese jedoch muss man
s.E. in ihrer Vielfalt wahrnehmen und differenziert erklären, statt sie unilinear

auf Modernisierung zurückzuführen. Die Frage lautet zunächst präzisiert:

„Führen wirtschaftliches Wachstum und wissenschaftlich-technischer
Fortschritt zu einer Abnahme der Bedeutung von Religion?" Genauer, führen

sie notwendig dazu und führen sie unumkehrbar dazu, und nicht nur
„phasenweise oder konjunkturell"? „Es geht also um die Vorstellung, dass

Religion durch Modernisierung im umschriebenen Sinn irgendwann zum
Verschwinden gebracht werde" (28). Die Antwort von Joas ist klar:
Modernisierung kann, muss aber nicht „zu einer Abnahme der Bedeutung von
Religion" führen - wofür die USA als schlagendes Beispiel dienen. Und diese

möglichen Prozesse des Bedeutungsverlusts von Religion sind auch nicht
unumkehrbar und führen schon gar nicht zum Verschwinden der Religion.
Es bedarf, wie erwähnt, einer differenzierten Erklärung. Dabei

„müssen wir uns auf die institutionellen Arrangements zwischen Staat,
Wirtschaft und Religionsgemeinschaften konzentrieren. Die entscheidende Dimension

für die Erklärung von Säkularisierungsprozessen [...] ist die Haltung von
Kirchen und anderen religiösen Gemeinschaften und Organisationen zu einigen

zentralen Fragen, nämlich zur sogenannten nationalen Frage, zur sozialen
Frage, zur demokratischen Frage, zu den Fragen der Rechte des Individuums
und der Frage des religiösen Pluralismus. Die Wirkungen ökonomischer
Prozesse, wissenschaftlicher oder kultureller Entwicklungen auf Religion werden
ebenso wie die Impulse religiösen Zweifels oder die Erfahrungen religiöser
Gewissheit immer durch diese Spannungsfelder hindurch vermittelt. Sie gewinnen
ihre säkularisierende oder entsäkularisierende Kraft auf diesem Wege" (7of.).

Ich muss die Argumentation von Joas hier nicht weiter verfolgen. Ebenso
würde es sowohl zu weit führen wie es sich für meine Zwecke erübrigt, in
eine Diskussion zwischen Pollack und Joas einzutreten.16 Der Vorwurf
demgegenüber, dass säkularisierungstheoretische Ansätze mit einem zu engen
Religionsverständnis operieren und demzufolge die Ergebnisse ihrer zweifellos

eingehenden empirischen Untersuchungen präjudizieren, wird uns
in Punkt 3 ausführlich beschäftigen müssen. Denn dieser Vorwurf steht in
engem Zusammenhang mit dem Ziel meiner Überlegungen, nämlich durch
eine Klärung der Begriffe der Religion bzw. mehr noch des Religiösen die

15 JOAS, Hans: Glaube als Option. Zukunftsmöglichkeiten des Christentums. Freiburg i.Br.:
Herder 2012,16. Die folgenden Seitenzahlen im Text beziehen sich darauf.

16 Immerhin mag angemerkt werden, dass Joas den differenzierten Überlegungen von
Pollack in verschiedener Hinsicht kaum gerecht werden dürfte. Nicht nur analysiert Pollack
den Prozess der Modernisierung weitaus differenzierter als Joas das tut; er behauptet auch

nur einen wahrscheinlichen, keinen notwendigen und/oder unumkehrbaren Zusammenhang
von Modernisierung und Säkularisierung. Zudem richtet er sein Hauptaugenmerk auf die
Entwicklungen in Westeuropa, ohne andersartige Entwicklungen etwa in Osteuropa, den
USA, Südkorea oder Brasilien außer Acht zu lassen.



178 Wolfgang Pfîiller

Debatte um deren Vitalität bzw. Bedeutungsverlust auf eine solidere Grundlage

zu stellen.17 Bevor dies geschehen soll, dürfte es jedoch von Interesse
sein, die Gegenposition zum Säkularisierungstheorem genauer zu analysieren.

2. Transformation

Im diametralen Gegensatz zur Behauptung von der abnehmenden Bedeutung

der Religion in modernen westlichen Gesellschaften steht die
Behauptung von deren ungebrochener Vitalität. Danach geht die Bedeutung
der Religion keineswegs zurück, bleibt vielmehr in gewandelter Form
erhalten. Thetisch gesagt, wandelt sich Religion ins Religiöse bzw. Spirituelle
hinein, was sich an vielen und vielfältigen Phänomenen belegen lässt.18
Diese These hatte bereits in den 1960er Jahren Thomas Luckmann

17 In dem Zusammenhang werden auch die Arbeiten von RlESEBRODT, Martin: Die Rückkehr

der Religionen. Fundamentalismus und der „Kampf der Kulturen". München: C.H. Beck

2000, sowie besonders DERS.: Cultus und Heilsversprechen. Eine Theorie der Religionen.
München: C.H. Beck 2007, ausführlicher zu würdigen sein. Aufgrund seines Religionsverständnisses

sieht Riesebrodt jedenfalls keinen Widerspruch zwischen Säkularisierung und
globaler Revitalisierung von Religion. Beide Prozesse hätten sich vielmehr gleichzeitig
vollzogen und hingen zusammen. Vgl. dazu nur die folgenden Sätze: „Solange der westliche
Modernismus überzeugend den Glauben an seine unablässig wachsende Fähigkeit der Kontrolle
der Natur, des menschlichen Körpers und sozialer Ordnungen verbreiten konnte, war die
Religion auf dem Rückzug. Jedoch sind mit dem zumindest partiellen Zusammenbruch dieses

Glaubens religiöse Formen der Prävention und Bewältigung von Krisen wieder verstärkt
in Erscheinung getreten. Aus dieser Sicht stellen Säkularisierung und Revitalisierung von
Religion keinen Widerspruch dar, sondern repräsentieren zwei Seiten desselben sozialen
Transformationsprozesses" (Rückkehr, 50). Vgl. auch Cultus, 237-258, bes. 244-257.

18 Sehr oft wird dem säkularisierungstheoretischen ein individualisierungstheoretischer
Ansatz gegenüber gestellt, wobei Letzterer statt der schwindenden Bedeutung der Religion
deren Wandlung und mithin bleibende Bedeutung bezeichnen soll. Diese Bezeichnung ist
jedoch ungenau bis irreführend. Denn die Individualisierung bezeichnet nur einen Aspekt der
Transformation der Religion - und vielleicht nicht einmal den wichtigsten. LÜDDECKENS,

Dorothea/WALTHERT, Rafael: Fluide Religion. Eine Einleitung, in: dies. (Hgg.): Fluide Religion.
Religiöse Bewegungen im Wandel. Bielefeld: transcript-Verlag 2010, 9-17, verwenden den
Begriff der fluiden Religion. Dieser „soll auf einen hohen Grad von Beweglichkeit verweisen
und auf die Diffusion von Religion in einen weiteren sozialen Kontext, der einen Wandel der
sozialen Formen von Religion mit sich bringt" (11). Dabei spielen natürlich auch individualisierte

Formen eine Rolle, aber ebenso neue Gemeinschaftsformen. Vgl. dazu auch den Band
insgesamt. - Vgl. schließlich die Analyse von HAUSTEIN, Jörg: Die Pfingstbewegung. Eine

postkonfessionelle Herausforderung des globalen Christentums, in: ThLZ 146 (2021) 9, 765-782.
Darin macht er auf „eine wichtige, in der Pfingstbewegung aufscheinende Dynamik der
gegenwärtigen Globalisierung des Christentums" aufmerksam, „die in fragmentierten und fluiden

Prozessen von Vernetzung besteht, wobei die hier entstehenden und das Christentum
prägenden Formen nicht den theologischen und organisatorischen Verbindlichkeitsgrad
kirchlicher Konfessionen erreichen" (766).



Religionslos, nicht areligiös. Von der Religion zum Religiösen 179

prominent vertreten.19 Ich will sie im Folgenden verdeutlichen anhand der
weiterführenden Überlegungen seines Schülers Hubert Knoblauch.20

Knoblauch will die Theorie Luckmanns vor allem deshalb weiter entwickeln,

weil die Rede von der „Unsichtbarkeit" der Religion für die
gegenwärtigen Verhältnisse nicht mehr ausreicht. Die sich wandelnde Religion
nämlich ist mittlerweile zunehmend sichtbar. Und dem möchte Knoblauch
mit den Begriffen der „Popularität" sowie der „neuen Spiritualität" Rechnung

tragen (11). Dazu kommt, dass sowohl Spiritualität wie populäre Religion

„die Grenzen des herkömmlich Religiösen überschreiten und deswegen

eine Erweiterung des Begriffs der Religion erfordern". Daher will
Knoblauch den Religionsbegriff durch den Begriff der Transzendenz
ersetzen. „Die hier skizzierten Formen der Religion zeichnen sich aus durch
eine Transzendenz, die zur Erfahrung eines jeden Menschen gehört, sofern
sie intentional ist, also ,auf etwas hinaus' will" (12). Damit ist ein sehr weites

Religionsverständnis angezeigt, das ich unter Punkt 4 genauer diskutieren

werde. Vorerst möchte ich mich darauf konzentrieren zu erläutern, in
welcher Weise sich für Knoblauch die Transformation der Religion darstellt.

Luckmanns „missverständliche Metapher" der „unsichtbaren Religion"
meint Knoblauch zufolge keineswegs den Schwund der Religion. Vielmehr
besagt sie, „dass religiöse Inhalte immer häufiger in einer sozialen und
kommunikativen Gestalt auftreten, die nicht mehr als religiös erkennbar
ist" (25). Insofern muss man von einer „grundlegenden Transformation der
Religion" reden. Dies betrifft zunächst ihre Kommunikationsformen. Hier
nämlich wird „das Private nun selbst öffentlich". Zwar gewinnen „die
spezialisierten Institutionen" an Gewicht, „wenden sich aber an ihre Mitglieder

wie an individuelle Nachfrager, und das Nachlassen der kirchlichen
Religiosität [...] wird durch eine neue Form der Religion konterkariert, die
eben nicht traditionell mit Kirchlichkeit verknüpft ist" (40). Sodann
betrifft es ihre innere Ausrichtung, die Knoblauch mit dem Begriff der
Spiritualität erfassen möchte. Denn so verschieden die nichtkirchlichen,
nichttraditionellen „Bewegungen" sind, so verbinden sie doch die folgenden
zentralen Merkmale der Spiritualität: „Sie verneinen eine straffe kirchliche
Organisation, sie sind ganzheitlich ausgerichtet und sie legen einen großen

Wert auf subjektive Erfahrungen der Transzendenz" (41). Resümierend

gesagt:

„Die Wendung zur Spiritualität ist Ausdruck einer grundlegenden Transformation

der Religion, die sich an die gegenwärtige postindustrielle Gesellschaft

19 Vgl. Luckmann, Thomas: Die unsichtbare Religion. Frankfurt/M. 1991 P1993; amerikanisch

1967). Ich habe mich mit Luckmanns Konzept in PFÜLLER, Wolfgang: Heil-werden im
Ganzen. Eine Studie zum Begriff des Religiösen. Frankfurt/M.: Peter Lang 1999 ausführlich
auseinandergesetzt.

20 Vgl. KNOBLAUCH: Populäre Religion. Die folgenden Seitenzahlen im Text beziehen sich
darauf.



i8o Wolfgang Pfuller

anpasst. Diese Transformation betrifft nicht nur die veränderte Rolle der
Individuen, deren Subjektivität nun selbst gefragt ist und damit auch religiös
thematisiert wird. Sie betrifft auch die gesamte Kultur, in der die Grenzen
zwischen dem Religiösen und dem Nichtreligiösen verschwimmen" (41).

Knoblauch analysiert nach diesen grundsätzlichen Klärungen die
Transformation der Religion hin zur Spiritualität in den verschiedensten
Formen (vgl. 81-264). Das brauche ich hier nicht im Einzelnen auszuführen.
Nur einige wichtige Markierungen möchte ich festhalten, um den Trans-
formationsprozess wenigstens in Grundzügen zu charakterisieren. So

haben etwa religiöse Bewegungen, die sich selbst ausdrücklich als „neopa-
gan" bezeichnen, „eine sehr sichtbare Basis in der Populärkultur", die

ihren Ausdruck in der entsprechenden Pop-Musik findet. Oder man denke
an die Popularität der „guten" Hexen besonders in der Kinderliteratur und
im Kinderfilm.21 „Vor diesem kulturellen Hintergrund ist es kein Wunder,
dass auch der Satanismus zum Neopaganismus gezählt wird, hat er doch
sehr ähnliche populäre Ausdrucksformen, die von der Rockmusik bis zur
öffentlichen Kultur des .Halloween' reichen" (106).22 Man denke weiterhin
an verschiedene Traditionen der Psychologie, die Züge einer alternativen
Religion annehmen, oder an zahlreiche entsprechende neue Gruppierungen.

Dazu zählen etwa „Selbsthilfegruppen, die der Entwicklung des Be-
wusstseins und der Persönlichkeit dienen sollen: Sensitivitäts-, Encounter-
und Meditationsgruppen, und zahllose psychologische oder körperorientierte

Therapieangebote (Tai-Chi-Chuan, Bioenergetik, Hatha Yoga)" (107).
Überhaupt spielt nicht zuletzt die (alternative) Medizin für die
gesellschaftliche Anerkennung der Spiritualität eine sehr wichtige Rolle, „was
angesichts der Bedeutung der Heilung für die Spiritualität, die Körperlichkeit

und Erfahrung verknüpft, auch nicht verwundert" (166). „Gesunde
Nahrung, gesunde Kosmetik, organische Produkte aller Art, alternative Medizin

und Ferien für die Seele sind zum Teil des Alltags vieler geworden.
Spiritualität ist hier wenigstens als Ganzheitlichkeit angelegt, die den ganzen
Menschen ansprechen soll" (191). Schließlich sei auf die Popularisierung
des Umgangs mit einem für die traditionellen Religionen hoch bedeutsamen

Phänomen hingewiesen: dem Tod (255). Knoblauch erläutert dies an
den folgenden Stichworten: Nahtoderfahrungen, Glaube an die Reinkarna-
tion, Ratgeberbücher für den Umgang mit dem Tod, Bestattungsformen
(256-262). Gerade am Umgang mit dem einst tabuisierten Tod wird ein
Grundzug populärer Religion deutlich, nämlich „wie ein Thema aus dem
von den religiösen Institutionen verwalteten Heiligen Kosmos auswandert

21 Sicher hätte Knoblauch nichts dagegen einzuwenden, wenn man an dieser Stelle
ergänzend auf „das Phänomen Harry Potter" hinweisen würde.

22 Vgl. auch HÖPFLINGER, Anna-Katharina: „Praying for the Death of Mankind". Ein

religionswissenschaftlicher Blick auf die Schweizerische Black Metal Szene, in: LÜDDECKEN/

Walthert: Fluide Religion, 215-241.



Religionslos, nicht areligiös. Von der Religion zum Religiösen 181

und in einer Weise populär wird, dass es keinen Unterschied mehr macht,
ob in oder außerhalb der Kirchen über dieses Thema kommuniziert wird.
Diese Entgrenzung von Themen und Formen macht die populäre Religion
aus". Die Entgrenzung aber „entsteht dadurch, dass religiöse Themen
ihren einst heimatlichen Heiligen Kosmos verlassen können, wann immer sie

wollen, und dass einst weltliche kommunikative Formen als populäre von
der Religion aufgesaugt werden" (263). Die damit gegebene Offenheit
wiederum zeigt an, dass die populäre Religion „ein neues Modell von Religiosität

verbreitet". Steht die kirchliche Religion im Zeichen der Abgrenzung
von Sakralem und Profanem, jenseitiger und diesseitiger Welt, Transzendenz

und Immanenz, so setzt sich die populäre Religion über diese Grenzen

hinweg, d.h. über die Grenzen dessen, „was als religiös erkennbar ist,
und dessen, was nicht mehr als religiös gilt" (264).

Wie erwähnt, sind auch die Kommunikationsformen der populären
Religion neu. Prägnant gesagt, sind sie nicht mehr institutionell, sondern
marktförmig. D.h.: „Die dominierende Organisationsform ist weder die Kirche

noch die Sekte, sondern der anerkannte Verein oder der freiwirtschaftliche

Betrieb, der auf dem Markt seine Leistungen [...] anbietet. In diesem
Sinne kann also durchaus von einem Markt der Religionen gesprochen
werden" (113). Vereinfacht könnte man sagen, dass der Markt und die
Medien die „Kirche" der populären Religion sind (201).23 „Für die Religion und
ihre spirituelle Ausprägung ist hervorzuheben, dass gerade das Private des

Religiösen - die Rituale der Einzelnen oder die besonderen religiösen
Erfahrungen - einen offenbar massenhaft gewünschten Ort im Internet
finden". So vulgär derartige Äußerungen etwa für die Experten der Religion
sein mögen, so „sollte man nicht die grundlegende Transformation übersehen:

Dass damit auch die vermeintlich privatisierte Religion die
Öffentlichkeit nicht nur sucht, sondern auch leichthin findet" (209).

Nun könnte man sicher einwenden, dass mit der von Knoblauch
analysierten Spiritualität am ehesten Teile der (gehobenen) Mittelschicht sowie

einige Randgruppen erfasst sind. Diese aber dürften weder eine ponderable
Mehrheit noch stabile Gruppen darstellen. Dementsprechend lauten denn

auch, soweit ich sehe, die Haupteinwände gegen die Analysen Knoblauchs
wie folgt: (1) Die namhaft gemachten Phänomene populärer Religion seien
selbstverständlich keineswegs zu leugnen, würden jedoch quantitativ
überschätzt. (2) Die Phänomene angeblich weit verbreiteter Spiritualität würden

überdies auch qualitativ überschätzt.
(1) Wiederholt weisen Pollack und Pickel darauf hin, dass die Verluste

weitaus größer als die Gewinne seien. So stellt Pollack lapidar fest: „Die
Zugewinne neuer religiöser Bewegungen, Esoterikgruppen und ostasiatischer

23 Vgl. dazu auch Rademacher, Stefan: „Makler": Akteure der Esoterik-Kultur als

Einflussfaktoren auf Neue religiöse Gemeinschaften, in: LÜDDEKEN/Walthert: Fluide Religion,
119-148.



l82 Wolfgang Pfüller

Spiritualität sind nicht im entferntesten in der Lage, die beträchtlichen
Verluste der christlichen Kirchen auszugleichen."24 Insofern sind sie nach
Pollack auch keineswegs in der Lage, die Säkularisierungsthese zu widerlegen;

vielmehr bleibe der Trend zur Säkularisierung (zumindest, aber nicht
nur in Deutschland) dominant. „Ob die religiösen Neubildungen in
Zukunft eine soziale Eigendynamik auszubilden imstande sein werden, bleibt
abzuwarten."25 Vorerst jedenfalls sind sie offensichtlich zu schwach, um
ein Gegengewicht gegen die Säkularisierung bilden zu können. Um es noch
einmal prägnant zusammenzufassen, seien schließlich die folgenden Sätze
Pollacks zitiert:

„Obwohl in den letzten dreißig oder vierzig Jahren ein klarer Trend zur
zunehmenden Bejahung nichtkirchlicher Religiositätsformen und zur individuell
verantworteten Patchwork-Religiosität auszumachen ist, sollte man den Prozess
der religiösen Individualisierung nicht überschätzen. Formen der außerkirchlichen

Religiosität stehen nicht in einem klaren Alternatiwerhältnis zu traditio-
nalen Religionsformen wie Gottesglaube, Kirchgang oder Kirchenmitgliedschaft,
so dass die oft aufgestellte Behauptung, die Bedeutung individuell gelebter
Spiritualität steige in dem Maße, wie die Akzeptanz traditioneller Kirchlichkeit
abnehme, zurückgewiesen werden muss [...]. Vielmehr ist der Zuwachs an
außerinstitutionellen, hoch individualistischen, synkretistischen Religiositätsformen
nicht in der Lage, die Verluste der traditionellen Kirchlichkeit zu kompensieren."26

(2) Ebenso wird darauf aufmerksam gemacht, dass die neuen, „hoch
individualisierten Formen der Spiritualität und Esoterik in der Regel äußerst
fluide, instabil und dünn" seien. Das liege daran, dass ihnen die soziale
Verankerung fehle. Denn Religion besitze jedenfalls „auch in modernen,
hoch individualisierten und kulturell pluralisierten Gesellschaften einen
stark gemeinschaftlichen Charakter."27 Ja, Pickel geht gar so weit, die
soziale Verankerung der Religiosität eng mit deren Kirchlichkeit verzahnt zu
sehen.28 Demgemäß eröffnet nach seinem Dafürhalten Begriff und Inhalt

24 POLLACK: Säkularisierung, 12. Vgl. neuerdings auch POLLACK, Detlef: Spiritualität:
Religionssoziologische Analysen zum religiösen Wandel in Westeuropa und den USA, in: US 76
(2021) 2, 83-98. Dort begreift Pollack den „Formenwandel des Religiösen nicht als Gegenbewegung

zur Säkularisierung, sondern als deren Manifestation". Die diesen Formenwandel
ausdrückende „Spiritualisierung der Glaubensvorstellungen", die er natürlich nicht bestreitet,

stellt sich ihm demnach „als eine Abschwächung der Intensität der religiösen Bindungen",

als langsamer „Rückgang der Bedeutung von Religion" dar. „Spiritualität in diesem Sinne

wäre dann also nicht eine besonders individualisierte Form der Religiosität, sondern eine

abgeblasste Christlichkeit, in der sich mehr eine Distanz zu Religion und Kirche (sie!)
ausdrückt als ein alternativer Religiositätsstil" (85).

25 POLLACK: Säkularisierung, 182.
26 POLLACK: Religion und gesellschaftliche Differenzierung, 93. Pickels Überlegungen habe

ich im Vorigen nicht eigens erwähnt, weil sie sich im Rahmen derjenigen von Pollack
bewegen; vgl. nur PICKEL/SPIEß: Religiöse Indifferenz, bes. 262-264.

27 POLLACK: Religion in der Moderne, 56.
28 PICKEL: Religiöse Indifferenz, 180.



Religionslos, nicht areligiös. Von der Religion zum Religiösen 183

von Spiritualität zwar ein weites „Spektrum von persönlicher und
individualisierter Religiosität, welches von vielen Menschen als Chance auf
Religiöses jenseits von institutionalisierter Religion gesehen wird." Aber
diese „hochsubjektive Seite des Religiösen" als individuelle Erfahrung ist
„für sich ein eher flüchtiges Phänomen". Sie muss eingebunden werden in
die anderen Dimensionen der Religiosität,29 vor allem in die
gemeinschaftliche Praxis, um stabil zu sein.30

Es ist nun auch hier nicht meine Aufgabe, die skizzierte Kritik an der
„Individualisierungsthese" zu diskutieren.31 Das darf ich getrost der weiteren

religionssoziologischen Diskussion überlassen. Meine Aufgabe besteht

29 Pickel bezieht sich hier wie auch in seinen sonstigen Arbeiten „auf die lange etablierte,
aber doch oft erstaunlich wenig bekannte Dimensionsdifferenzierung von Religiosität

nach Charles Glock" in dessen Buch Toward a Typology of religious Orientation. New York
1954. Danach sind fünf Dimensionen zu unterscheiden: 1. religiöses Wissen, 2. individuelle
religiöse Praktiken, 3. kollektive religiöse Praktiken, 4. religiöse Erfahrung, 5. Glaube. „Der
Glaube an Gott stellt dabei das Kernelement der Dimension des Glaubens dar. Er ist aber
auch mit den anderen Dimensionen der Religiosität eng verbunden" (PICKEL: Narrativ, 114ft).
Auch Pollack bezieht sich auf dieses Modell, fasst die Dimensionen freilich zu drei Dimensionen

zusammen: 1. religiöse Zugehörigkeit bzw. Identität, 2. religiöse Praxis und 3. Religiöse

Vorstellungen, Überzeugungen und Erfahrungen". POLLACK: Religion in der Moderne, 45;
vgl. auch POLLACK: Rückkehr, 125-149. - Ich komme auf diese Dimensionen in Punkt 3 und 4
zurück.

30 Pickel: Evangelische Spiritualität, 644.
31 Immerhin darf ich anmerken, dass die Kritik insoweit nicht zutrifft, als sie auf

individualisierte Formen der Religiosität bzw. Spiritualität eng geführt wird, die dann als nicht ins
Gewicht fallend oder als fluide, will sagen instabil eingeschätzt werden. Jedenfalls zeigen die
Analysen von Knoblauch oder auch bei Lüddeckens/Walthert, dass die gewandelten Formen
der Religion sehr wohl stabile Gemeinschaften auszubilden in der Lage sind und dass diese
vermutlich von größerem Gewicht sind, als Pollack und Pickel zugestehen mögen. Natürlich
sind solche Formen nicht so leicht zu messen wie Kirchenaustritte und -eintritte. Immerhin
lässt sich mit geeigneten Maßgaben, etwa entsprechenden Fragen, schon einiges eruieren.
Vgl. dazu unten Punkt 5. Vgl. überdies HUBER: Kommentar, der auf einschlägige Daten des
ALLBUS von 2012 rekurriert; vgl. auch Knoblauch: Populäre Religion, 161, der sich auf den
Religionsmonitor 2007 bezieht. Danach würde etwa „ein beträchtlicher Teil, ja in vielen
Gesellschaften mehr als die Hälfte, die sich als nichtreligiös einstufen", angeben, „mindestens
eine pantheistische Erfahrung gemacht zu haben" (bei Knoblauch kursiv). Hierbei würden
theistische Erfahrungen eher als religiös, pantheistische eher als spirituell verstanden. - Vgl.
weiter GRÄB, Wilhelm: Religion als Selbstdeutung gelebten Lebens. Plädoyer für eine sich von
der Religion der Menschen her verstehende Kirche, in: POLLACK/WEGNER: Reichweite, 123-139,
der die fünfte EKD-Erhebung über Kirchenmitgliedschaft (5. KMU) deutlich anders interpretiert

als die „tonangebenden Interpreten" (gemeint sind Pickel u.a.). - Vgl. schließlich
RAMSEL: Konfessionsfreie, der die (gewichteten!) Daten „dreier internationaler Studien der
letzten Jahre in Deutschland" auswertet, nämlich des International Social Survey Programme
im Rahmen des ALLBUS 2018, des European Value Study 2017 und des European Social Survey

2017. Seine Ergebnisse resümiert er in drei Thesen, von denen ich jetzt nur die dritte
erwähne. Danach hält Ramsel ein „spirituelles Selbstverständnis der Konfessionsfreien", die er
im Übrigen für „religionsfrei" im Sinne ihrer religiösen Überzeugungen, Praktiken sowie
ihrer Zugehörigkeit zu einer Religionsgemeinschaft hält, für immerhin möglich. Freilich beruhe

diese These nur auf Vermutungen, „ob es überhaupt spirituelle Konfessionsfreie gibt, wie
hoch ihr Anteil ist und welche Inhalte diese Spiritualität aufweist."



184 Wolfgang Pfuller

demgegenüber darin, das jeweils verwendete Religionsverständnis kritisch
zu überprüfen und daraufhin zu zeigen, wie die Diskussion durch ein
zweckmäßiges Verständnis von Religion, genauer noch des Religiösen, auf
eine solidere Grundlage gestellt wird. Auf dieser Grundlage aber lässt sich
nicht nur die Plausibilität der Konzepte von Pollack und Knoblauch mit
triftigen Gründen beurteilen; es lassen sich auch Phänomene wie religiöse
Gleichgültigkeit, neue Formen der Religiosität qua Spiritualität zutreffender

einordnen und gewichten. Dieser Aufgabe wende ich mich im Folgenden

zu.

3. Religion

Es ist bemerkenswert, wenn Gert Pickel und Tabea Spieß darauf hinweisen,

dass eine Einigung in der Kontroverse zwischen der Individualisie-
rungs- und der Säkularisierungtheorie vor allem durch Differenzen im
jeweils verwendeten Religionsbegriff erschwert wird.32 Denn in der Tat dürfte

es entscheidend der jeweils verwendete Religionsbegriff sein, der die
unterschiedlichen Konzepte zu kontroversen Resultaten führt. Und
grundsätzlich kann man bereits im Vorhinein sagen, worin die Differenz liegt.
Wirft die eine Seite der anderen vor, ihr Begriff von Religion sei zu weit
und konturlos, so diese der anderen, ihr Begriff von Religion sei zu eng
und unflexibel. Ich möchte im Folgenden (Punkt 3 und 4) zeigen, dass beide

Seiten Recht haben und daraufhin einen eigenen Begriff des Religiösen
vorschlagen, der mir geeignet scheint, über die Kontroverse hinauszuführen.

Ich verdeutliche die Position der einen Seite an den eingehenden
Überlegungen Detlef Pollacks. Pollack sieht sehr genau, wie wichtig ein
allgemeiner Religionsbegriff ist und hat sich demgemäß über mehrere
Jahrzehnte hin mit dem Problem befasst.33 Nachdem er mit guten Gründen für
einen allgemeinen Religionsbegriff plädiert hat (1-6), diskutiert er die in
der religionssoziologischen Debatte vor allem relevanten substanziellen
sowie funktionalistischen Definitionen (6-21). Geben erstere inhaltliche
Merkmale, etwa den Bezug auf Gott, eine transzendente Wirklichkeit oder
das Heilige, zur Bestimmung der spezifischen Differenz von Religion an, so

verweisen letztere allein auf deren gesellschaftliche oder allgemein menschliche

Funktion. Pollack hält nun erstere für zu eng und letztere für zu weit.
Das muss ich jetzt nicht weiter ausführen, da es für meine Zwecke genügt,
Pollacks eigenen Vorschlag genauer zu betrachten (21-32). Er will jeden-

32 PlCKEL/SPIEß: Religiöse Indifferenz, 250. Fn. 3.
33 Vgl. bereits POLLACK: Was ist Religion? Probleme der Definition, in: ZfR 3 (1995), 163-

190. Diesen Aufsatz hat er, leicht überarbeitet, in POLLACK: Säkularisierung, 28-55, übernommen.

Ähnliche Überlegungen finden sich auch in POLLACK/ROSTA: Religion, 48-72. Ich
beziehe mich hier vor allem auf die jüngsten Ausführungen Pollacks; vgl. POLLACK: Was ist
Religion? Eine kritische Diskussion. Münster: Universitäts- und Landesbibliothek 2017. - Die

folgenden Seitenzahlen im Text beziehen sich darauf.



Religionslos, nicht areligiös. Von der Religion zum Religiösen 185

falls das Problem von Enge und Weite durch eine Verbindung einer
funktionalen Religionsbestimmung mit einem substanziellen Religionsbegriff
beheben. Dabei muss s.E. „sowohl das Problem benannt werden, für das

Religion Formen der Bearbeitung bereitstellt, als auch die Spezifik der
Form erfasst werden, in der sie es bearbeitet." Mit der Benennung des

Bezugsproblems wird, so Pollack, ein funktionaler Ansatz verwendet, während

in der Analyse der Art und Weise, wie die Religion das Bezugsproblem

löst, ein substanzieller Ansatz zum Tragen kommt (22). Das
Bezugsproblem benennt Pollack im Anschluss an Luhmann, Lübbe u.a. als das

„der Kontingenz und Sinnhaftigkeit allen Daseins" (22). Dass er dabei eine
kognitive, eine affektive und eine handlungspraktische Dimension der
Erfahrung von Kontingenz unterscheidet (24), kann jetzt außer Betracht
bleiben. Die der Religion eigene Art, das genannte Problem zu lösen,
besteht nun zunächst darin, dass sie „mit der Unterscheidung von Immanenz
und Transzendenz" arbeitet (25). Freilich ist das nur die eine Seite der
Lösung. Denn auch „wenn die Sicherheit, die die Unterscheidung zwischen
Immanenz und Transzendenz gewährt, auf der Unerreichbarkeit der
Transzendenz beruht, kann Kontingenzbewältigung [...] nur geleistet werden,
wenn das Transzendente zugleich zugänglich ist. Anders wäre es nicht er-
fahrbar und kommunikabel." Das aber besagt für Pollack, dass das paradoxe

Zugleich von Unerreichbarkeit und Zugänglichkeit der Transzendenz
„das typische Merkmal religiöser Sinnformen" darstellt (26). Ohne dieses

Zugleich kann Religion ihre Funktion nicht erfüllen. Nach alledem
definiert er „Religion" schließlich wie folgt:

„Unter Religion verstehen wir also die Einführung der Differenz von Immanenz
und Transzendenz in die Immanenz, durch die das Transzendente immanent
erreichbar gemacht wird, sowie die gleichzeitige Abhebung des Transzendenten

von allem Immanenten, durch die die religiösen Sinnformen der Kontingenz

des Immanenten entzogen werden" (26L).34

34 Der Definitionsvorschlag von BARTH, Hans-Martin: Konfessionslos glücklich. Auf dem

Weg zu einem religionstranszendenten Christsein. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 2013,
scheint dem von Pollack sehr nahe zu kommen. Danach will Barth Religion verstehen „als
ein über die Immanenz hinausweisend und nicht von jeweiligen Erkenntnisbedingungen
abhängig gedachter Kosmos von als letztgültig angenommenen verhaltensorientierenden
Vorstellungen, der durch individuelle und kommunikative Praxis eine psychologisch und
soziologisch erfassbare Gestalt gewinnt" (27). Dass auch für Pollack neben Erfahrungen, Überzeugungen

und Vorstellungen die Zugehörigkeit sowie die Praxis zur Religion gehört, hatte ich
bereits erwähnt (Fn. 29), auch wenn das bei seiner Definition in den Hintergrund zu treten
scheint. Was demgegenüber Barth mit seinem Definitionsvorschlag, abgesehen von seinen
Vorschlägen zu den Begriffen Religiosität, Areligiosität und Religionslosigkeit, macht, mutet
etwas kurios an. Er plädiert ja, wie der Untertitel seines Buches besagt, für ein „religions-
transzendentes Christsein". In dem Zusammenhang jedoch erscheint es sehr seltsam, dass er
nicht auf seine Definitionsvorschläge zurückkommt, um zu überprüfen, ob der ihm vorschwebende,

ziemlich nebulös bleibende christliche Glaube überhaupt religionstranszendent sein
kann. Ich erwähne das hier nur am Rande, ohne darauf näher eingehen zu müssen. - Übri-



i86 Wolfgang Pfuller

Zu den Stärken seiner Definition zählt Pollack nicht nur ihre Weite
sowie ihren engen Bezug zum Selbstverständnis der Religionsangehörigen
(33h), sondern auch, dass sie religiöse Phänomene klar von „nichtreligiösen

Phänomenen" abzugrenzen vermag. Er konkretisiert diese präzise
Abgrenzung in bezeichnender Weise dahingehend, dass es sich für seine
Begriffe bei den folgenden der Religion benachbarten Phänomenen gleichwohl

(noch) nicht um Religion handelt. „Überschreitungen der Alltagswelt,
Formen der Selbsttranszendenz, philosophische Spekulationen über Gott
können folglich noch nicht als religiöse Sinnformen angesprochen werden,
da ihnen die Konkretisierung des Transzendenten in der Immanenz [...]
fehlt" (32).

Ich meine, die von Pollack genannten Stärken seiner Definition bestehen

in der Tat - freilich nur zum Teil. Seine Definition ist recht weit und
besitzt gleichwohl deutliche Konturen, kann mithin Religion von nichtreligiösen

Phänomenen klar abgrenzen. Ob dabei philosophische Spekulationen

über Gott durchgängig als nichtreligiös eingestuft werden müssen,

mag hier dahingestellt bleiben.35 Aber dass es sich bei „Überschreitungen
der Alltagswelt" oder „Formen der Selbsttranszendenz" in der Tat keineswegs

bereits um „religiöse Sinnformen" handelt, scheint mir überzeugend,
worauf ich in Punkt 4 gleich zu sprechen kommen werde. Demgegenüber
scheint mir die Anschlussfähigkeit an das Selbstverständnis der Religions-
angehörigen empfindlich eingeschränkt zu sein. Wie also will Pollack etwa
Formen mystischer Religiosität sowohl fernöstlicher wie jüdischer, christlicher

und islamischer Provenienz einordnen, die die Unterscheidung
zwischen Transzendenz und Immanenz offensichtlich nicht vornehmen? Wie
will er mit pantheistischen Vorstellungen verfahren, die sich nicht nur in
den indischen Religionen, sondern auch in Judentum, Christentum und
Islam durchaus nicht selten finden? Und damit rede ich noch gar nicht von
Formen der Alltagsreligion, für die Gott durchaus viel eher immanent als
transzendent ist, etwa als Spender materiellen Segens (Gesundheit, Reichtum,

intakte Familie, Sieg über die Feinde u.ä.). Schon aus diesen wenigen
Gründen scheint mir Pollacks Religionsbegriff immer noch zu eng zu sein,
was im folgenden Punkt noch deutlicher werden wird.

gens: Obwohl Grab Säkularisierung sichtlich anders einschätzt als Pollack, scheint sein
Religionsverständnis dem von Pollack durchaus verwandt; vgl. Gräb, Wilhelm: Die Präsenz der
Religion in der modernen Kultur. Überlegungen zur Differenzierung der Säkularisierungsthese,
in: WRIEDT, Markus/ZAGER, Raphael (Hgg.): Notwendiges Umdenken. FS für Werner Zager
zum 60. Geburtstag. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2019, 207-223, bes. 222.

35 Natürlich können auch derlei „Spekulationen" einen zumindest latenten Bezug zur
„Immanenz" haben, etwa wenn Gott als der Urgrund des Seins, das Sein selbst, die letzte
Wirklichkeit bezeichnet wird, der dann auch an gegebener Stelle (um mit Pollack zu
sprechen) „in die Immanenz eingeführt" wird. Vgl. nur die Vorstellungen von Gott als Schöpfer
dieser Welt, als tragender Grund des Seienden, als Ziel aller vorletzten Wirklichkeit u.ä.



Religionslos, nicht areligiös. Von der Religion zum Religiösen 187

4. Religiöses

Der Begriff der Religion muss schon um seiner institutionellen Konnotationen

willen36 gleichsam geweitet werden zu einem Begriff des Religiösen.37

Ein solcher Begriff empfiehlt sich zudem aus dem Grund, weil er
auch den vagen Ausdruck der Spiritualität in sich aufzunehmen vermag.38
Ich werde bald darauf zurück kommen, wende mich vorerst aber einigen
einschlägigen Reflexionen Knoblauchs zu, der gerade den Begriff der
Spiritualität stark machen möchte, um die Eigenart der populären Religion zu
erfassen. Grundlegender freilich will Knoblauch „eine Erweiterung des
Begriffs der Religion" dadurch erreichen, dass er „den Begriff der Transzendenz

an die Stelle der Religion" setzt.39 Mit diesem Begriff der Transzendenz,

den er als „zentralen Terminus der Religionssoziologie" vorschlägt,
will er die Phänomene der Spiritualität wie auch der populären Religion
begreifen (44). Hiermit schließt er wiederum an Luckmanns Bestimmungen
an.40 Dabei ist für ihn zunächst entscheidend, dass man den Begriff der
Transzendenz „nicht als Teil einer binären Unterscheidung" begreift, also

vor allem nicht einer Unterscheidung zwischen Sakralem und Profanem
oder Transzendenz und Immanenz (55). Denn genau genommen bezeichnet

das Wort Transzendenz einen Prozess, eine Aktivität. Deshalb hielte es

Knoblauch für angemessener, von Transzendieren statt von Transzendenz
zu reden - „doch widersteht diese Substantivierung häufig dem grundlegenden

Stilempfinden", weshalb er das Wort Transzendenz gleichwohl
beibehalten möchte (56). Wie Luckmann arbeitet auch Knoblauch weiterhin
mit der Unterscheidung von kleinen, mittleren und großen Transzendenzen,

wobei sich seine Überlegungen allerdings auf Letztere konzetrieren.
Aber auch diese will er nicht „substantialistisch" verstanden wissen, will
sie folglich nicht mit einem besonderen religiösen Inhalt versehen. Dagegen

spricht s.E. nicht zuletzt folgendes Argument: „Während religiöse
Erfahrungen (also Erfahrungen, wie sie im Kontext der an Sakralität und Pro-
fanität orientierten historischen Religionen gemacht werden) zumeist gro-

36 Vgl. nochmals die bei Pickel und Pollack gleichermaßen in Anlehnung an Glock namhaft

gemachten religiösen Dimensionen (s. Fn. 29).
37 Ich greife im Folgenden zurück auf meine eingehende Untersuchung: PFÜLLER:

Heilwerden.

38 Vgl. dazu Näheres bei PfÜller, Wolfgang: GOTT WEITER DENKEN. Stationen interreligiöser

Theologie. Nordhausen: Bautz Verlag 2019, 19-47. Hingegen empfiehlt es sich aus
Gründen der Hyperdifferenzierung nicht, den Ausdruck der Spiritualität als eigenen Begriff
neben dem des Religiösen zu verwenden. Eher sollte er als ein Aspekt des Letzteren betrachtet
werden.

39 KNOBLAUCH: Populäre Religion, 12. Die folgenden Seitenzahlen im Text beziehen sich
darauf.

40 Vgl. dazu bes. Luckmanns „Nachtrag" in: Die unsichtbare Religion, 164-183. Vgl. auch
Knoblauchs ausführliches „Vorwort" zu diesem Buch unter dem Titel Die Verflüchtigung der

Religion ins Religiöse. Thomas Luckmanns Unsichtbare Religion, 7-41.



i88 Wolfgang Pfïiller

ße Transzendenzerfahrungen sind, gilt der Umkehrschluss nicht: Große
Transzendenzen sind nicht zwangsläufig per se schon religiös." Sie können
demzufolge „durchaus nicht-religiöser Natur sein: Rauscherfahrungen zum
Beispiel, das Sich-Verlieren in der imaginären Welt der Literatur oder des

Spiels oder das Versinken in der Musik stellen zweifellos Erfahrungen großer

Transzendenz dar, ohne jedoch religiöse Erfahrungen zu sein" (64).
Das Gemeinsame solcher Erfahrungen liegt darin, dass sie nicht alltäglich
sind; es liegt hingegen nicht in spezifischen Inhalten (vgl. 148). „Während
substantialistische Religionsvorstellungen eine positive Bestimmung der
Transzendenzerfahrung versuchen, bleibt der hier vorgeschlagene
phänomenologische Begriff der großen Transzendenz sozusagen leer" (64). Er wird
jedenfalls nicht mit bestimmten Inhalten gefüllt, erhält vielmehr seine
unverwechselbare Eigenart dadurch, dass er die „normale Alltagserfahrung"
überschreitet. In dieser Grenzüberschreitung allein liegt also für Knoblauch

„das kennzeichnende Moment der großen Transzendenz". Freilich
muss die Grenze nicht überschritten werden. „Atheistische Weltsichten, wie
sie etwa in den sozialistischen Gesellschaften gängig waren, können ohne

jede Vorstellung eines Transzendenten auskommen und allein von der
Hoffnung auf eine bessere Zukunft leben" (64T).

Spätestens an dieser Stelle wird Knoblauchs Argumentation m.E.
unklar. Sollen „atheistische Weltsichten" nun doch nicht religiös sein, ob-
schon sie die Grenzen des Alltäglichen sehr wohl erkennbar überschreiten?

Warum redet Knoblauch hier unvermittelt von der „Vorstellung eines
Transzendenten", das jene Weltsichten nicht besitzen, obwohl es ihm
doch eigentlich auf die Bewegung des Transzendierens ankommt, nicht auf
die „binäre Unterscheidung" von Transzendenz und Immanenz? Warum
sind große Transzendenzen nicht per se religiös, auch wenn sie ebenfalls

alltägliche Erfahrungen unverkennbar überschreiten? Wie will er den Satz,
„Transzendenz ist keineswegs schon Religion" (69), begründen, wenn doch
der Begriff der Transzendenz den der Religion ersetzen soll?

Hier bleibt für meine Begriffe einiges ungereimt. Und das liegt daran,
dass Knoblauchs Begriff der Religion bzw. Transzendenz zu weit und mithin

zu konturlos bleibt.41 Pollack dürfte an dieser Stelle Recht haben:

41 So sieht das auch JOAS, Hans: Replik. Alle Religion ist erfahrungsbasiert, in: Brauer,
„Alle Religion ist erfahrungsbasiert", 101-115, wenn auch nicht direkt auf Knoblauch bezogen,
sondern auf Luckmann sowie speziell auf BAUMANN-NEUHAUS: Europa bleibt religiös. Joas
lehnt jedenfalls „einen konturlos werdenden Begriff von Religion dezidiert ab" und fürchtet
gerade, „dass wir Phänomenen radikaler Säkularisierung nicht mehr ins Auge sehen, wenn
wir überall, etwa im Fußballstadion und beim Rockkonzert, irgendeine Religion glauben
finden zu können" (107). Joas fürchtet also, anders gesagt, dass ein so weiter Religionsbegriff
keine Abgrenzung mehr zu dem erlaubt, was nicht Religion ist. Und diese Befürchtung
besteht m.E. zu Recht. Joas will dagegen von Erfahrungen der „Selbsttranszendenz" ausgehen,
Erfahrungen, die alle Menschen kennen, Erfahrungen, in denen Menschen sich selbst
übersteigen „im Sinne eines Hinausgerissenwerdens über die Grenzen des eigenen Selbst, eines

Ergriffenwerdens von etwas, das jenseits meiner selbst liegt" (JOAS, Hans: Braucht der



Religionslos, nicht areligiös. Von der Religion zum Religiösen 189

Ohne ein inhaltliches Moment lässt sich das Religiöse nicht präzise vom
Areligiösen unterscheiden. Dieses Moment besteht nun allerdings nicht in
der Unterscheidung von Transzendenz und Immanenz. Es besteht ebenso

wenig in der Frage nach dem Sinn des Lebens als Ganzem, „wo es um das

Woher und Wohin des seiner Endlichkeit bewussten Daseins geht".42
Denn zum einen, und darin ist Pollack ebenfalls zuzustimmen, bezeichnet
das Religiöse nicht die Frage bzw. das Bezugsproblem, sondern eine spezifische

Antwort auf diese Frage bzw. Lösung dieses Problems. Und zum
anderen darf das Religiöse nicht wieder verengt werden auf einen Ausgriff
auf den „Sinn des Ganzen über das Vorfindliche und Verfügbare, das in
den Grenzen der eigenen Endlichkeit gar nicht Feststellbare", hinaus, hinein

in die „Dimension des Unendlichen".43
Weiter dürften dagegen eine bereits angedeutete Formulierung Hubert

Knoblauchs sowie einige Überlegungen Martin Riesebrodts führen. Knoblauch

zunächst analysiert einige herausragende, besondere Erfahrungen
wie etwa Marienerscheinungen, ekstatische, enthusiastische Erfahrungen,
Nahtoderfahrungen, Visionen u.ä.44 Und er sieht, wie erwähnt, ihr Gemeinsames

darin, dass sie nicht alltäglich sind. Schließlich aber meint er: „So
erkennbar die Evidenz zur Alltäglichkeit ist, so wenig Gemeinsames kann
man an den Inhalten der Erfahrungen erkennen." Dies jedoch dürfte fraglich

sein. Denn ist ihnen nicht allen gemein, dass sie Hei/serfahrungen
sind? Sicher wird dabei „Heil" recht unterschiedlich verstanden. Das ist
auch Riesebrodt klar, der einen ziemlich weiten Bereich der Religionsgeschichte

abschreitet, um seine These vom Heilsversprechen der Religionen

Mensch Religion? Über Erfahrungen der Selbsttranszendenz. Freiburg i.Br.: Herder 2004, 17).

Solche Erfahrungen sind einerseits enthusiastisch (Vereinigung mit der Natur, Vereinigung
in der Liebe, kollektive Ekstase), andererseits erschütternd (Leidenserfahrungen, Erfahrungen

der Existenzangst) (2if.). Aber sie sind noch nicht religiöse Erfahrungen, da sie erst durch
eine bestimmte Deutung zu solchen werden. „Religion artikuliert solche Erfahrungen der
Selbsttranszendenz, aber sie artikuliert sie in einer bestimmten Weise. Für den Gläubigen
stellen Erfahrungen des Ergriffenseins ein Ergriffensein von einem Unbedingten, einem
Unverfügbaren dar. Aber nicht für den Ungläubigen!" (22) - Sowohl Joas' Rede vom Glauben
bzw. dem Gläubigen als auch seine Rede vom Ergriffensein von einem Unbedingten, die an
Rudolf Otto und Paul Tillich erinnert, lassen sein Religionsverständnis jedoch als zu eng
erscheinen. Das wird auch durch die von ihm vorgenommene Gegenüberstellung von „Glaube
als Option" und „säkulare Option" unterstrichen; vgl. dazu JOAS: Glaube, und DERS.: Die
Macht des Heiligen.

42 GräB, Wilhelm: Predigtlehre. Über religiöse Rede. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht
2013,195.

43 Grab: Religion als Selbstdeutung, 125; DERS.: Predigtlehre, 202. Grab redet an dieser
Stelle auch vom religiösen Glauben, der die Chance eröffne, „zu erfahren, dass unserem
Leben ein unbedingter Sinn innewohnt, wir eine unverlierbare Lebensgewissheit gewinnen können"

(202). Indem er diese Lebens- oder Daseinsgewissheit aufdie „reformatorische
Rechtfertigungslehre" bezieht (191), wird die Engfiihrung unverkennbar. Vgl. dazu auch PFÜLLER: GOTT,

49-75-
44 Vgl. Knoblauch: Populäre Religion, 130-148; das folgende Zitat: 148.



190 Wolfgang Pfüller

zu belegen.45 Während nämlich einerseits die Funktionen der Religionen
so vielfältig sind „wie ihre unterschiedlichen sozialen und politischen
Bedingungen", ist ihr Versprechen s.E. „über historische und kulturelle Grenzen

hinweg erstaunlich konstant. Religionen versprechen, Unheil
abzuwehren, Krisen zu bewältigen und Heilszustände herbeizuführen. Es geht
bei den Religionen weniger um ,das Heilige', sondern vielmehr um Heil
und Unheil sowie um Heilsspender und Heilsvermittler" (14). Wie gesagt,
wird das, was als Heil oder Unheil gilt, „zwar kulturell spezifisch interpretiert".

Aber auch hier sieht Riesebrodt „Konstanten über historische und
kulturelle Grenzen hinweg." So lassen sich folgende „Dimensionen von
Heil oder Unheil" unterscheiden: „die natürliche Umwelt des Menschen,
der menschliche Körper sowie zwischenmenschliche Beziehungen." Konkret

„gelten etwa Krankheit und Hunger, Leiden und Schmerz, Not und
Unterdrückung, Verfolgung und Vertreibung, Flut und Dürre, Krieg und
Vernichtung gemeinhin als Unheil, wohingegen Gesundheit und Überfluß,
erfolgreiche Jagd, Fruchtbarkeit und reiche Ernte, Frieden und soziale
Harmonie als Heil gelten. Hinzu kommen transzendente Heilserwartungen,
die irdisches Heil und Unheil auf eine andere Ebene transponieren", will
sagen auf die Ebene „ewigen" Heils bzw. Unheils (139F.) .4é

Riesebrodt sieht die Vorteile seines Religionsbegriffs in Folgendem (vgl.
116-118): Erstens ist er zwar weit, indessen nicht zu weit: „Fußballspiele,
Einkaufen im Supermarkt oder Grillabende am Lagerfeuer" sind keine
religiösen Phänomene. Zweitens macht er die „extrem problematische
Unterscheidung zwischen Magie und Religion" entbehrlich. Drittens schließlich
erlaubt er eine klare Abgrenzung zwischen Religion und Philosophie. Die
Frage ist nun freilich, ob Riesebrodts Religionsbegriff nicht dennoch zu eng
ist. Denn warum sollen Fußballspiele usw. nicht „religiöse Phänomene"
sein - nämlich wenn sie mit Heilserwartungen gleichsam aufgeladen wer-

45 Vgl. RIESEBRODT: Cultus, 136-236; die folgenden Seitenzahlen im Text beziehen sich
auf dieses Buch. - Dabei darf ich bis auf eine freilich nicht unwichtige kritische Bemerkung
außer Acht lassen, dass Riesebrodts „Theorie" „auf einem konsequent praxisorientierten
Religionsbegriff' basiert (12), dass er mit seiner „verstehenden Soziologie" einen „handlungs-
orientierten Ansatz" verfolgt, der sein Religionsverständnis nicht an sozialen oder politischen

Funktionen, sondern an „Sinnstrukturen" ausrichtet (4if.). Zudem lasse ich ebenso

dahingestellt, dass Religion nach Riesebrodt nur „durch ihre spezifische Sinngebung" „von
anderen Typen sozialen Handelns" abgegrenzt werden kann, und dass diese spezifische
Sinngebung „in ihrem Bezug auf persönliche oder unpersönliche übermenschliche Mächte" liegt,
„d.h. Mächte, die kontrollieren oder beeinflussen, was sich menschlicher Kontrolle entzieht"
(108). Denn entscheidend für diese Mächte ist auch Riesebrodt zufolge nicht ihre Kontroll-,
sondern ihre Heilsmacht (vgl. 109).

46 Bemerkenswert ist noch, dass Riesebrodt religiöse „Laien" eher auf diesseitiges Heil
hin orientiert sieht, während er religiöse „Virtuosen" als „radikale Heilssucher" kennzeichnet,

„die freiwillig Unheil auf sich nehmen, um sich dem Heiligen zu nähern oder mit ihm zu
verschmelzen, um sich selbst zunächst temporär, später ewig in einen Heilszustand zu
versetzen" (181). Dass diese Virtuosen als Heilsspender und Heilsvermittler gelten und verehrt
werden, sieht Riesebrodt ebenfalls klar (183).



Religionslos, nicht areligiös. Von der Religion zum Religiösen 191

den?47 Und die klare Abgrenzung zur Philosophie gelingt auch nur
dadurch, dass Riesebrodt Religion als Handeln versteht und nicht als Deutung.

Letzteres aber ist m.E. erforderlich, will man den Begriff der Religion
zu dem des Religiösen erweitern. Ich kann dies im gegebenen Rahmen nur
kurz andeuten. Danach kann man das Religiöse als eine Deutung bezeichnen,

„die eine bejahende Antwort auf die Frage nach dem Heil des
Menschen in der Welt gibt."48 Das entsprechende religiöse „Bezugsproblem"
(Pollack) ist hier die Frage nach dem Heil; die spezifische religiöse Lösung
ist die positive Antwort auf diese Frage. „Heil" aber wird hier verstanden
als ein positiver höchster Wert bzw. auch als mehrere positive höchste Werte

- ungeachtet der Vielfalt diverser Heilsvorstellungen.
Damit ist sicher ein sehr weiter Begriff des Religiösen bezeichnet, der

aber dennoch nicht konturlos ist. Denn negative oder auch skeptische
Antworten auf die genannte Frage sind dann jedenfalls areligiös. Anders und
genauer gesagt: Nihilistische oder skeptizistische Lösungen des religiösen
Bezugsproblems sind als (prinzipiell gleichwertige) Alternativen zur spezifisch

religiösen Lösung zu betrachten. Die „säkulare Option", die Joas als
Alternative zur Option des Glaubens betrachtet, kann dagegen zwar areligiös

sein, muss es aber nicht. Denn auch „säkulare" Optionen können insoweit

religiös sein, als sie auf das „Heil" im Sinne eines positiven höchsten
Wertes oder mehrerer positiver höchster Werte abzielen.

Dass auch altehrwürdige religiöse Traditionen ihre positive Antwort auf
die Heilsfrage sehr unterschiedlich verstehen, hat nicht nur Riesebrodt an
vielen Beispielen eindrücklich demonstriert. Es ließe sich auch an der bloßen

jüdischen und christlichen Religionsgeschichte in vielfältiger und
nachhaltiger Weise belegen. Und dass die neueren religiösen Bewegungen, die
vielfaltigen Formen „populärer Religion" (Knoblauch), von Wellness und
Ayurveda über Ganzheitlichkeit und Yoga bis hin zu Langlebigkeit und An-
tiaging, unterschiedlichste Varianten einer Heilsperspektive eröffnen, dürfte
auf dem gegebenen Hintergrund gut zu verstehen sein. Um schließlich
noch einige soziale bzw. je nachdem sozialphilosophische Perspektiven
stichwortartig anzusprechen: Auch eine „ideale Kommunikationsgemeinschaft",

eine von jeglicher Ausbeutung des Menschen durch den Menschen
freie „kommunistische Gesellschaft", ein „Reich des Friedens und der

47 Vgl. dazu auch die interessante Analyse der Lebensführung eines für den „Ironman"
trainierenden Triathleten bei KRECH, Volkhard: Wo bleibt die Religion? Zur Ambivalenz des

Religiösen in der modernen Gesellschaft. Bielefeld: transcript-Verlag 2011,166-185. Dabei sieht
Krech diese Lebensführung „als ein funktionales Äquivalent religiöser Kommunikation"
(183). Fazit „Seinen Körper auf extreme Weise zu züchtigen, besitzt für ihn (sc. den Athleten)

höchste Relevanz, letzte Gültigkeit und Heilsqualität. Insofern handelt es sich bei dem
analysierten Fall von extremem Ausdauersport nicht um ein funktionales Äquivalent religiöser

Kommunikation im Allgemeinen, sondern um ein funktionales Äquivalent einer religiös
geprägten Lebensführung" (185).

48 PFÜLLER: Heil-werden, 184; dort kursiv.



192 Wolfgang Pfüller

Gerechtigkeit" bezeichnen religiöse Perspektiven, gleichviel wie illusorisch,

will heißen unrealisierbar sie sein mögen. Denn dem eben angedeuteten

Begriff des Religiösen geht es vor allem darum, einen möglichst weiten

Bereich religiöser Phänomene zu erfassen, und nicht darum, sie kritisch
zu beurteilen.49

5. Ausblick

Um am Schluss auf den Anfang und damit auf Ostdeutschland zurückzukommen:

Gewiss gehört die Mehrheit hier keiner Religionsgemeinschaft
an; ebenso gewiss lebt diese Mehrheit ohne Gott und vermisst dabei ganz
offensichtlich nichts, indem sie längst vergessen zu haben scheint, dass sie

Gott vergessen hat; sicher steht diese Mehrheit der Religion weithin gleichgültig

gegenüber, also weder freundlich noch feindlich. Insofern darf man
sie mit gutem Recht als religionslos bezeichnen. Aber darf man sie deshalb
auch als areligiös bezeichnen? Ich meine, nein. Dies will ich nun abschließend

kurz erläutern und damit nicht zuletzt die Fruchtbarkeit des hier
vorgeschlagenen Begriffs des Religiösen unterstreichen.

Zunächst wird man daraufhinweisen dürfen, dass zumindest bei jüngeren

Menschen ungeachtet aller fehlenden religiösen oder gar kirchlichen
Sozialisation das, was Knoblauch ziemlich treffend „populäre Religion"
nennt, durchaus in nennenswertem Ausmaß vorhanden sein dürfte.
Sodann und vor allem aber wird man bei entsprechenden, das Religiöse
betreffenden Fragen sicher wenigstens einige ergiebige Antworten erhalten
können. Natürlich maße ich mir nicht an, hier soziologisch qualifizierte Fragen

aufzulisten. Ich möchte vielmehr nur einige Fragerichtungen andeuten,

um zu zeigen, wie fruchtbar ein weiter Begriff des Religiösen zu sein

vermag.
Eine Fragerichtung könnte dahin gehen, zu fragen, was für die

Menschen in ihrem Leben am wichtigsten (wertvollsten) ist, und ob dies ihr
Leben lebenswert macht. Hierunter könnten dann Fragen nach dem Wert von
Gesundheit, Arbeit, Familie, Freundschaft subsumiert werden.50 Eine zwei-

49 Ich habe in PFÜLLER: Heil-werden, unterschieden zwischen einem integrativ-analyti-
schen und einem normativ-kritischen Begriff des Religiösen. Während ersterer das weite Feld
des Religiösen möglichst umfassend erschließen soll, schärft letzterer ersteren so weit zu,
dass er als Basis für eine kritische Beurteilung religiöser Phänomene und Geltungsansprüche
dienen kann.

50 Bemerkenswert an dieser Stelle die Beobachtung von KUCZYNSKI: Was glaubst du
eigentlich?, wonach sich überraschender Weise „die persönlich wichtigen Werte der Nichtreligiösen

(will sagen der Konfessionslosen, WP) von den persönlichen Werten der Religiösen
nur in Nuancen unterscheiden." Dazu gehören zuallererst „Ehrlichkeit, gefolgt von Zuverlässigkeit

und Rücksichtnahme gegenüber anderen Menschen, aber auch Freundschaft. Zu den
politisch wichtigen Werten gehören vor allen anderen Gerechtigkeit, gefolgt von Freiheit
und Solidarität" (62). - Überhaupt sind die Fragen, die Kuczynski gestellt hat, recht
aufschlussreich (vgl. 24f.).



Religionslos, nicht areligiös. Von der Religion zum Religiösen 193

te Fragerichtung könnte dahin gehen, zu fragen, ob das Leben für die
Befragten einen Sinn hat, und wenn ja, welchen, und wenn nein, ob sie ihrem
Leben einen Sinn geben würden, und wenn ja, welchen. Dabei wäre sicher
auch die Frage interessant, was sie unter „Sinn des Lebens" verstehen.51 Eine

dritte Fragerichtung schließlich könnte dahin gehen, zu fragen, woran
die Befragten glauben, wobei auch aufschlussreich wäre zu erfragen, was
sie unter „glauben" verstehen.52

Stellt man derlei Fragen - natürlich bei Gelegenheit gern auch im
persönlichen Gespräch -, so wird man vermutlich feststellen können, wie wichtig

den Konfessions- bzw. Religionslosen eine positive, anders gesagt eine
Heilsperspektive für ihr eigenes Leben, aber darüber hinaus auch für das

Leben der Anderen (zumindest des eigenen Umkreises) und sogar der
Gesellschaft und der „Umwelt" sein dürfte. Sicher wird man daraufhin fragen
müssen, ob die jeweils angenommene Perspektive nicht mehr oder weniger

zu eng ist und daher nicht weit trägt. Jedoch lässt sich eine solche

verengte Perspektive nicht etwa nur bei Religionslosen, sondern auch bei
zahllosen Religionsangehörigen in Vergangenheit und Gegenwart feststellen,

auch wenn Letztere ihre höchsten Werte und Ziele weitgehend mit
Gott bzw. einer vergleichbaren Größe in Verbindung bringen dürften.53

51 Vgl. nochmals dazu Kuczynski: Was glaubst du eigentlich?, die in den Antworten auf
die von ihr gestellte Frage nach dem Sinn des Lebens eine große Gemeinsamkeit zwischen
Ost- und Westdeutschen hervorhebt. „Etwa 90 Prozent aller Interviewten betonten, dass das
Leben an sich oder eigentlich gar keinen Sinn hat" (49). Dabei meinen etwa 80 Prozent, dass
sie dennoch „das Beste für sich aus ihrem Leben machen wollten. Sie wollen möglichst viel
erleben und möglichst glücklich sein. Das Leben hat zwar keinen Sinn, aber man kann ihm
einen geben" (51).

52 Die Frage „Woran glauben Sie?" ist auch eine der Fragen aus dem „mdr-Fragebogen",
der bei guter Gelegenheit Prominenten vorgelegt wird. Die Antworten, die man dort zu hören

bekommt, gleichen weitgehend denen, die auch Kuczynski gegeben wurden: Danach
glauben die Befragten an den Menschen, an das Gute im Menschen, an Gerechtigkeit, Toleranz,

an die menschliche „Restvernunft" usw.
53 Hier mag noch ein interessanter Gedanke von HOFFMANN, Veronika: Eine Leerstelle,

die nur Gott füllen kann? Zur Frage nach der anthropologischen Relevanz des Glaubens
angesichts religiöser Indifferenz, in: Die Gottesfrage, 145-160, angemerkt werden. Sie will nämlich
die Frage nach Gott, die i.E. offensichtlich angesichts verbreiteter religiöser Indifferenz doch
nicht zum Menschsein des Menschen gehört, im Anschluss an Charles Taylors umfängliche
Untersuchung Ein säkulares Zeitalter. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2009, durch die Frage nach
der Fülle ersetzen, die anthropologisch begründet und daher auch bei den Indifferenten zu
finden sei. Natürlich wird diese Frage nach einem erfüllten Leben sehr unterschiedlich
beantwortet, und Hoffmann möchte die Antworten der Indifferenten keineswegs abwerten.
Jedoch könne man hier, meint sie, Gott als „Fülle der Fülle" ins Gespräch bringen (vgl. bes.

152_157)-



194 Wolfgang Pfuller

Zusammenfassung
Der Aufsatz befasst sich mit der Diskussion um die Bedeutung von Religion
in modernen westlichen Gesellschaften. Dabei steht auf der einen Seite die
These vom schwindenden Einßuss der Religion aufgrund von Prozessen der

Säkularisierung und Modernisierung, die prominent von Detlef Pollack
vertreten wird. Auf der anderen Seite steht die These von der ungebrochenen
Vitalität der Religion. Danach geht deren Bedeutung auch in modernen
westlichen Gesellschaften keineswegs zurück, bleibt vielmehr erhalten,
indem sich Religion ins Religiöse bzw. Spirituelle hinein transformiert. Diese
These wird vor allem in Anschluss an Überlegungen Hubert Knoblauchs
diskutiert. Ziel der Überlegungen ist freilich nachzuweisen, dass die empirisch
basierten Studien der Religionssoziologie nur dann auf solider Grundlage
beruhen, wenn sie mit einem präzisen Begriff der Religion bzw. mehr noch
des Religiösen ausgestattet sind. Ein solcher Begriffwird wiederum zunächst
in Auseinandersetzung mit Pollack und Knoblauch diskutiert, sodann aber

vor allem im Anschluss an Überlegungen Martin Riesebrodts formuliert.
Demzufolge bezeichnet das Religiöse eine Deutung, „die eine bejahende Antwort
auf die Frage nach dem Heil des Menschen in der Welt gibt." In einem Ausblick

wird abschließend die Fruchtbarkeit dieses Begriffs des Religiösen
angedeutet.

Abstract
This article deals with the discussion of the relevance of religion in modern
western societies. On the one hand, there is the position which proposed a

decline of religious influence due to processes of secularisation and
modernisation. This thesis is prominently represented by Detlef Pollack. On the
other hand, there is a position which denies the decline of religious influence
in modern western societies. Here, the thesis involves a transformation of
the religion into the religious or spiritual realm. This is discussed in
reference to Hubert Knoblauch. The aim of my considerations is moreover to
demonstrate the eminent importance of a precise concept of religion, or,
rather, the religious („das Religiöse"). Such a concept is discussed in reference

to Pollack, Knoblauch, and Martin Riesebrodt. The result is that the
religious is an interpretation which answers the question about the salvation
of man in the world in a positive manner. Finally, the point of view is

suggested as to how productive such a concept of the religious may be.


	Religionslos, nicht areligiös : von der Religion zum Religiösen

