Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 1

Artikel: Lehrer der Gnade : Karl Rahner und die Kirchenvéter
Autor: Bruns, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047427

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTOPH BRUNS

Lehrer der Gnade

Karl Rahner und die Kirchenvater

In einem Buntglasfenster der Grace-Cathedral von San Francisco ist neben
den groflen evangelischen Theologen Karl Barth und Paul Tillich auch der
Jesuit Karl Rahner dargestellt, gleichsam als Kirchenvater der Moderne.!
Wenn das Werk dieses herausragenden katholischen Gelehrten, Priesters
und Ordensmanns in Kirche und theologischer Wissenschaft auch zu kei-
ner Zeit unumstritten war,2 ist doch die Absicht, aus der heraus es entstan-
den ist, iiber jeden Zweifel erhaben: Karl Rahner wollte den Christen sei-
ner Zeit, ja letztlich allen suchenden Zeitgenossen einen Dienst erweisen,
indem er den Glauben der Kirche in den Horizont eines Menschen von
heute zu iibersetzen und die Not des Glaubens in Kirche und Welt zu lin-
dern versuchte. Daraus erkldrt sich die Weite seines (Euvres, das neben
zahlreichen philosophisch-theologischen Abhandlungen eine Fiille an geist-
lichen Schriften umfasst. Als ,lebensgeschichtliche Dogmatik“ hat Rahners
Schiiler Johann Baptist Metz das Werk seines Lehrers treffend charakteri-
siert, in der das konkrete Leben und das theologische Denken einander
wechselseitig durchdringen.3 So ist Karl Rahner, was sowohl die Absicht
als auch die Wirkung seines gewaltigen theologischen Schaffens betrifft,
ein Kirchenvater der Moderne geworden, mag er selbst dies auch entschie-
den von sich gewiesen haben, als er gegen Ende seines Lebens zu Protokoll
gab: ,Ich bin kein Kirchenvater; ich zdhle mich nicht zu den groflen Ge-
stalten der Geschichte der Theologie.“4

Uber den Ausgangspunkt und die Quellen seines Denkweges wird seit
langem gestritten. Gegentiber allen, die in ihm in erster Linie einen Philo-
sophen zu erkennen meinen, der in seiner ,Transzendentaltheologie“ die

1 vgl. WASSILOWSKY, Giinther: Kirchenlehrer der Moderne: Ekklesiologie, in: BATLOGG,
Andreas R. u.a.: Der Denkweg Karl Rahners. Quellen - Entwicklungen - Perspektiven. Mainz:
Griinewald-Verlag 2003, 223-241, hier 223.

2 Vgl. etwa die prominente Kritik von BALTHASAR, Hans Urs von: Cordula oder der Ernst-
fall (= Kriterien Bd. 2). Einsiedeln: Johannes-Verlag 1966, 85-97 oder RATZINGER, Joseph: Vom
Verstehen des Glaubens. Anmerkungen zu Rahners Grundkurs des Glaubens, in: ThRv 74
(1978), 178-186. Vgl. auch HAUKE, Manfred: Karl Rahner in der Kritik von Leo Scheffczyk, in:
FoKTh 28 (2012), 161-184.

3 METZ, Johann Baptist: Karl Rahner - ein theologisches Leben. Theologie als mystische Bio-
graphie eines Christenmenschen heute, in: StZ 99 (1974), 305-316, hier 308.

4 Zur Rezeption des Thomas von Aquin. Karl Rahner im Gesprdch mit Jan van den Eijnden,
Innsbruck 1982, in: IMHOF, Paul/BIALLOWONS, Hubert (Hgg.): Glaube in winterlicher Zeit. Ge-
sprdch mit Karl Rahner aus den letzten Lebensjahren. Diisseldorf: Patmos-Verlag 1986, 49-71,
hier 55.



120 Christoph Bruns

christlichen Dogmen letztlich aus der menschlichen Subjektivitdt abgelei-
tet habe,S hat Rahner selbst unmissverstandlich klargestellt: ,Ich selbst
mochte ein Theologe sein und eigentlich sonst nichts; einfach, weil ich
kein Philosoph bin und mir nicht einbilde, einer sein zu kénnen.“ Dieses
Bekenntnis gilt es ernst zu nehmen, auch wenn Rahner von seinen Ordens-
oberen bekanntlich schon friih fiir eine Dozentur in Philosophiegeschichte
ausersehen war und deshalb nach Priesterweihe und Terziat von 1934 bis
1936 ein philosophisches Spezialstudium an der Universitdt Freiburg i.Br.
absolvierte, wo Martin Heidegger zu seinen Lehrern gehoérte. In dieser Zeit
entstand seine als philosophische Dissertation konzipierte Schrift Geist in
Welt, die der ,Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas von Aquin®
gewidmet ist.

Diese Studie stiefd allerdings bei seinem Doktorvater Martin Honecker
aus nicht mehr eindeutig zu klirenden Griinden auf Ablehnung, so dass
Rahner den eingeschlagenen Weg verlie8.7 Seine Entscheidung hatte aller-
dings nicht darin ihren Grund, dass er am offiziellen Promotionsverfahren
gescheitert wire. Ein solches Verfahren ist namlich nie eroffnet worden.
Der Grund fiir seine biographische Neuorientierung lag vielmehr darin,
dass seine Ordensoberen ihn kiinftig als Dogmatiker an der Universitat
Innsbruck einsetzen wollten und ihm deshalb den Auftrag erteilten, eine
theologische Dissertation zu verfassen.

Erst ,nachdem ich begonnen hatte, mein Doktorat in Theologie vorzu-
bereiten®, so Rahner,

yerhielt ich den Brief von Honecker, in dem ich erfuhr, er nehme meine Dis-
sertation nicht an. Selbst wenn er sie also angenommen hatte, wadre ich Dog-
matiker in Innsbruck geworden, und zwar gerne. [...] Und, offen gestanden,
ich selbst habe keineswegs ein grof3es inneres Verhaltnis zur Geschichte der
Philosophie. Sicherlich, ich ware ein ganz ordentlicher Philosophiegeschicht-
ler geworden, aber mein Herz hat keineswegs geblutet, als ich von meinen
Oberen umdestiniert wurde.“8

5 Dagegen z.B. RAHNER, Karl: Hérer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphiloso-
phie [1941/%1963], in: Samtliche Werke, Bd. 4: Horer des Wortes. Schriften zur Religionsphi-
losophie und zur Grundlegung der Theologie. Bearbeitet von Albert Raffelt. Freiburg i.Br.:
Herder-Verlag 1997, 1-281, hier 18/19, 44/45, 140/141, 268/269; RAHNER, Karl: Theologie und
Anthropologie [1967], in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 8. Einsiedeln: Benziger-Verlag
1967, 43-65, hier 44f., 51f,, 60.

6 RAHNER, Karl: Einfache Klarstellung zum eigenen Werk [1970], in: DERS.: Schriften zur
Theologie, Bd. 12. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1975, 599-604, hier 599.

7 Vgl. dazu RAFFELT, Albert: Editionsbericht, in: Simtliche Werke, Bd. 2: Geist in Welt.
Philosophische Schriften. Bearbeitet von Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1996,
XIII-XXXVII, hier XXIII-XXIX.

8 Zur Rezeption des Thomas von Aquin. Karl Rahner im Gespréch mit Jan van den Eijnden,
53. — Zum biographischen Kontext vgl. NEUFELD, Karl H.: Die Briider Rahner. Eine Biographie,
2. Auflage. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2004, 110-129.



Karl Rahner und die Kirchenviter 121

Diese Feststellung vermag nur denjenigen zu erstaunen, der die frithen
Arbeiten nicht kennt, die Rahner schon vor und wéhrend seiner Freiburger
Studienzeit angefertigt und zum Teil auch veréffentlicht hat. Denn diese
frithen Arbeiten lassen ganz iiberwiegend kein primdr philosophisches, son-
dern vielmehr ein genuin theologisches Interesse erkennen, das sich vor-
nehmlich sogar auf Fragen des geistlichen Lebens erstreckt.® Obwohl er
schon recht friih fiir eine philosophiehistorische Professur auserkoren und
dariiber auch in Kenntnis gesetzt war, zielten Rahners Ambitionen also of-
fenbar schon immer auf das Gebiet der Theologie und Spiritualitat.10
Dabei begab sich der junge Ordensmann fiir lange Zeit in die Schule der
Kirchenviter, so dass auch seine theologischen Qualifikationsschriften auf
dem Gebiet der Patristik angesiedelt sind. In der Geisteswelt der christli-
chen Antike und des Mittelalters und - selbstverstindlich und grundle-
gend - in der geistlichen Theologie seines Ordensvaters Ignatius von Loyola
liegen die tiefsten Quellen des theologischen Neuaufbruchs, der mit Rahners
Namen verbunden ist. Sein Schiiler Karl Lehmann erklart zu Recht:

,Karl Rahner hitte [...] die schultheologischen Thesen nicht dechiffrieren kén-
nen, hdtte er nicht lange Umgang gehabt mit den Quellen der groflen Viter
und der mittelalterlichen Theologen. [..] Man versteht dieses theologische
Werk nicht, wenn man nicht eine fast zwanzigjahrige intensive, meist im Ver-
borgenen gebliebene Auseinandersetzung mit der grofen Tradition in Rech-
nung stellt und stiandig voraussetzt.“11

Gewiss hat Rahner nie einen Zweifel daran gelassen, dass Theologie als
vergegenwartigende Explikation des christlichen Offenbarungsglaubens oh-
ne philosophisches Denken - ohne die ,Anstrengung des Begriffs“, wie er
mit Hegel zu sagen pflegte!12 - nicht moglich ist. Gewiss hat er wie kein
zweiter katholischer Theologe des 20. Jahrhunderts in der Theologie und
fir die Theologie Philosophie getrieben,!3 in solchem Mafie sogar, dass er
sich dem Verdacht ausgesetzt sah, ,nur ein theologischer Spekulant zu
sein, der ungeschichtlich darauf losspekuliert“4. Das Material fiir den ge-

? Vgl. RAHNER, Karl: Gnade als Mitte menschlicher Existenz. Ein Gesprdch mit und tiber
Karl Rahner aus Anlaf seines 70. Geburtstages, in: HerKorr 28 (1974), 77-92, hier 79.

10 vgl. NEUFELD: Die Briider Rahner, 101, 105.

11 LEHMANN, Karl: Karl Rahner, in: VORGRIMLER, Herbert/VAN DER GUCHT, Robert (Hgg.):
Bilanz der Theologie im 20. Jahrhundert. Bahnbrechende Theologen. Freiburg i.Br.: Herder-
Verlag 1970, 143-181, hier 151.

12 Vgl. RAHNER, Karl: Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Begriff des Christen-
tums, 7. Auflage. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag1977, 5.

13 Vgl. RAHNER, Karl: Philosophie und Theologie [1962], in: DERS.: Schriften zur Theologie,
Bd. 6. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1965, 91-103, bes. 93f.; RAHNER, Karl: Philosophie und Phi-
losophieren in der Theologie [1967], in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 8. Einsiedeln:
Benziger-Verlag 1967, 66-87, bes. 67-73.

14 RAHNER, Karl: Vorwort, in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 1. Einsiedeln: Benziger-
Verlag 1973, 11-13, hier 12.



122 Christoph Bruns

waltigen Bau seines theologischen (Euvres aber hat er der grofien christli-
chen Tradition entnommen. In der Schule der Kirchenvater ist Karl Rahner
zum Lehrer seiner Kirche, zu einem Kirchenvater der Moderne geworden.
Diese These wurde zwar schon ofter behauptet,!5 aber kaum ausfiihr-
lich begriindet und entfaltet. Dies soll nun im folgenden Beitrag versucht
werden, und zwar unter Beriicksichtigung aller patristischen Arbeiten, die
wir Rahner verdanken. Zundchst fragen wir in einer eher formalen Per-
spektive, welche Relevanz Rahner der theologiehistorischen Forschung bei-
gemessen und wie er die Aufgabe der Theologie- und Dogmengeschichte
bestimmt hat. Vor diesem Hintergrund wenden wir uns den Arbeiten zu,
die er in der Friihzeit seines Schaffens zur Theologie und Spiritualitdt der
Kirchenvater vorgelegt hat, um darin die Kerngedanken und Leitideen auf-
zusplren, die sein spateres Gesamtwerk durchziehen und pragen.

1. RELEVANZ UND AUFGABE DER THEOLOGIE- UND DOGMENGESCHICHTLICHEN
FORSCHUNG IN DER SICHT KARL RAHNERS

Der Absicht entsprechend, aus der heraus sein Werk erwachsen ist, hat
sich Karl Rahner stets verstanden als ,jemand, dem es um die im Glauben
zu erfassende Wirklichkeit unmittelbar und als solche geht“16. Sein Metier
war also die systematische und spirituelle Theologie im eigentlichen und
strengen Sinn des Begriffs. Weil er damit kaum den historischen und phi-
lologischen Standards entsprach, die sich in der theologischen Zunft seiner
Zeit etabliert hatten, konnte er sogar behaupten: ,Wenn man von ein paar
dogmengeschichtlichen Aufsitzen tiber die Buf3geschichte absieht, so ist
alles andere, was ich geschrieben habe, keine theologische Wissenschaft
und erst recht nicht (Fach-)Philosophie.“17 Rahner hat Theologie- und Dog-
mengeschichte letztlich nie aus einem blof historischen Interesse heraus
betrieben. ,Thomas, Duns Scotus, Origenes und Augustinus“, so bekannte
er am Ende seines Lebens, ,habe ich nicht um ihrer selbst willen studiert,
sondern um konkrete Fragen des Menschen von heute zu behandeln.“18

15 Zuletzt von PETERSON, Brandon R.: Karl Rahner on Patristic Theology and Spirituality,
in: Philosophy and Theology 27 (2015), 499-512, dessen Analysen jedoch weitgehend an der
Oberfliche verbleiben. In noch hoherem Mafle gilt dies von BINGAMAN, Brock: Karl Rahner
and Maximus the Confessor: Consonant Themes and Ecumenical Dialogue, in: Hey] 55 (2014),
353-363. Vgl. auch den Uberblick bei RULANDS, Paul: Menschsein unter dem An-Spruch der
Gnade. Das tlibernatiirliche Existential und der Begriff der natura pura bei Karl Rahner (= IThS
Bd. 55). Innsbruck: Tyrolia-Verlag 2000, 18-38.

16 RAHNER, Karl: Dogmengeschichte in meiner Theologie [1984], in: Sdmtliche Werke, Bd.
30: AnstéfSe systematischer Theologie. Beitrdge zur Fundamentaltheologie und Dogmatik. Be-
arbeitet von Karsten Kreutzer und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2009, 201-
205, hier 203.

17 RAHNER: Einfache Klarstellung zum eigenen Werk [1970], 604.

18 Zur Rezeption des Thomas von Aquin. Karl Rahner im Gesprédch mit Jan van den Eijnden,
6o.



Karl Rahner und die Kirchenvater 123

In einer Rezension zu Berthold Altaners Lehrbuch der Patrologie stellte
Rahner 1951 dementsprechend programmatisch fest:

»Patristische Theologie besteht nicht blof} in dem Nachweis, dafd das Heutige
ein Erbe der Vergangenheit sei, sondern ist auch immer ein Erwerb des noch
nicht Erworbenen, ist ein Weg in die Zukunft der Theologie, nicht blof die
Rechtfertigung ihrer Gegenwart.“1?

Nicht nur ein blof antiquarisches Vaterstudium also lehnte Rahner ab, son-
dern auch die rein apologetische Absicht, mit den theologischen Autorita-
ten der Vergangenheit lediglich das Glaubensverstindnis der Gegenwart
zu rechtfertigen. Zugleich sprach er sich dagegen aus, die Kirchenvater ge-
genwartskritisch gegen das Lehramt und das Dogma der Kirche in Stellung
zu bringen: Der ,dogmatische Riickgriff auf die Quellen [steht] unter der
Norm des gegenwartigen Lehramtes®, so erklart er, weshalb sich ,jeder pa-
tristische Romantizismus, der ,unmittelbarer’ und unabhangiger die Vater
fiir die heutige Dogmatik fruchtbar machen will“, verbiete.20

Die Aufgabe des Viterstudiums besteht fiir Rahner also darin, den von
der Kirche amtlich verkiindigten Glauben in der Begegnung mit den gro-
3en Schdtzen der Vergangenheit tiefer zu durchdringen und lebendiger zu
verstehen, um ihn fiir die Zeitgenossen in seiner existenziellen Bedeutung
neu zum Leuchten zu bringen.2! Die

,Erforschung der Vidterlehre muf zu einer Dynamik nach vorwarts werden;
die Viter sollen nicht nur Zeugen fiir das alte Wahre der heutigen Theologie
sein, sondern diese ,jung erhalten‘ (wie Pius XII. sagt?2). [...] Wieviele Frage-
stellungen drdangen sich uns Menschen von heute unvermeidlich auf, auf die
wir von der Schultheologie keine unmittelbare, deutliche und geniigende Ant-
wort erfahren, zu denen aber die Vater neu zu héren waren, wenn auch sie
uns nicht einfach die fertige Antwort liefern kénnen! [..] Die Viter werden
noch viel zu viel nur befragt nach dem, was sie zu den Thesen unserer heuti-

19 RAHNER, Karl: Rez. ,Berthold Altaner: Patrologie“ [1951], in: Samtliche Werke, Bd. 3:
Spiritualitdt und Theologie der Kirchenviter. Bearbeitet von Andreas R. Batlogg, Eduard
Farrugia, Karl-Heinz Neufeld. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1999, 416-420, hier 416.

20 RAHNER: Rez. ,Berthold Altaner: Patrologie® [1951], 18.

21 Dieses Anliegen sah Rahner z.B. in hervorragender Weise in Henri de Lubacs Catholi-
cisme. Les aspects sociaux du dogme verwirklicht (vgl. RAHNER, Karl: Rez. ,Henri de Lubac:
Catholicisme* [1938), in: Sdmtliche Werke, Bd. 4: Hérer des Wortes. Schriften zur Religions-
philosophie und Grundlegung der Theologie. Bearbeitet von Albert Raffelt. Freiburg i.Br.:
Herder-Verlag 1997, 484f., hier 48s). Vgl. auch RAHNER, Karl: Die Theologie und das Rémi-
sche Lehramt [1980], in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 16. Einsiedeln: Benziger-Verlag
1984, 231-248, hier 239-241.

22 vgl. Pius XII.: Enzyklika ,Humani generis“ (12. August 1950), in: DENZINGER, Heinrich:
Kompendium der Glausbensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen. Herausgegeben
von Peter Hiinermann, 39. Auflage. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2001, Nr. 3886: ,Quaprop-
ter sacrorum fontium studio sacrae disciplinae semper iuvenescunt.”



124 Christoph Bruns

gen Schultheologie zu sagen haben, und viel zu wenig nach dem, was sie uns
noch dariiber hinaus zu sagen haben.“23

Ganz in diesem Sinne stellt Rahner noch in einem Interview anlasslich sei-
nes 70. Geburtstags die Forderung auf:

»Man soll wieder und wieder nachsehen, was bei Origenes, bei Irendus, bei
Augustinus, bei Thomas, bei Bonaventura und vielleicht auch bei Sudrez
steht. Man soll da mit neuen Augen hinsehen und entdeckt dann vielleicht
theologische Dinge, die auch in der Geschichte der Theologie und des kirch-
lichen Bewuftseins da sind, sich aber nicht deutlich genug im schulmifigen
theologischen Gesamtbewuf3tsein der Kirche zu Wort melden.“24

Dass dieses Programm nicht als Absage an solide historische und philolo-
gische Forschung verstanden werden darf, daran lasst Rahner keinen Zwei-
fel. Denn er betont zugleich, man miisse ,die Viter vorerst einmal kennen,
wie sie ,an sich‘ sind, ohne sie zu iiberfordern, ohne in sie Probleme hinein
zu exegetisieren, die ihnen fremd waren, bevor man ernsthaft daran gehen
kann, sie als dynamische Unruhe der heutigen Theologie zu verwerten.“25

Das Idealbild theologischer Wissenschaft verkdrpert fiir Rahner mithin
der historisch versierte Systematiker, dem die historischen Studien Mittel
zum eigentlichen Zweck einer wirklich existenziellen Gottesgelehrsamkeit
sind:

»Wenn der Theologe darauf reflektiert, wie er die Botschaft Christi und der
Kirche so verstehen und aussagen kann und muf}, daR sie wirklich die Heils-
botschaft fiir den Menschen von heute und morgen wird, dann muf er zwar
immer die alte Botschaft reflektieren, dies aber im Bewufdtsein seiner heuti-
gen Glaubenssituation. Dann aber ist er Dogmengeschichtler und Systemati-
ker in einem [...].“26

Schauen wir nun, wie Rahner selbst diesem theologischen Ideal in der Be-
schaftigung mit den Kirchenvatern zu entsprechen versuchte.2” Wir neh-
men dazu seine Arbeiten in den Blick, die ausdriicklich der patristischen
Uberlieferung gewidmet sind. Diese Abhandlungen sind iiber einen Zeit-
raum von etwa dreifdig Jahren hinweg entstanden, in dem Rahners theolo-
gischer Entwurf seine charakteristische Gestalt annehmen sollte. Es ver-
steht sich von selbst, dass in diesen Arbeiten stets nur einzelne Aspekte

23 RAHNER: Rez. ,Berthold Altaner: Patrologie® [1951], 418f. (Herv. im Orig.).

24 RAHNER: Gnade als Mitte menschlicher Existenz [1974], 81.

25 RAHNER: Rez. ,Berthold Altaner: Patrologie“ [1951], 420.

26 RAHNER: Dogmengeschichte in meiner Theologie [1984], 205.

27 Als prominentes Beispiel fiir den Versuch, eine dogmatische Formel aus der Zeit der
Kirchenviter in den Horizont eines Menschen von heute zu iibersetzen, ist Rahners grof3er
Aufsatz Chalkedon - Ende oder Anfang? zu nennen (in: GRILLMEIER, Alois/BACHT, Heinrich
[Hgg.]: Das Konzil von Chalkedon, Bd. 3. Wiirzburg: Echter-Verlag 1954, 3-49 = Probleme der
Christologie von heute, in: RAHNER, Karl: Schriften zur Theologie, Bd. 1, 7. Auflage. Einsie-
deln: Benziger-Verlag 1964, 169-222).



Karl Rahner und die Kirchenviter 125

des spateren Gesamtwerks zur Sprache kommen. Zu ihrer besseren Einord-
nung empfiehlt es sich daher, dass wir uns die zentralen Kerngedanken
und tragenden Leitperspektiven seines Systementwurfs in der gebotenen
Kiirze in Erinnerung rufen.

2. DIE INNERE MITTE UND DIE ZENTRALEN PERSPEKTIVEN VON RAHNERS THEO-
LOGIE

Der innere Kern, aus dem heraus sich Rahners theologisches Denken ent-
faltet, ist in der Erfahrung der Gnade zu sehen.28 Darauf hat er selbst in
seinem Todesjahr noch einmal aufmerksam gemacht:

»Ich habe in meiner Theologie gegen eine gewisse barock-scholastische Tra-
dition meines eigenen Ordens, damit auch meiner eigenen Lehrer, immer
wieder darauf aufmerksam gemacht, daf es eine Erfahrung der Gnade gibt.
Mein Lehrer in Valkenburg, Hermann Lange SJ,2° hat so etwas radikal bestrit-
ten. Lange hat unerbittlich eine sogenannte ,heiligmachende, seinshafte Gna-
de’ verteidigt. Diese Gnade war jedoch nach seiner Auffassung absolut be-
wufdtseinsjenseitig. Von ihr konnte man nach dieser Tradition nur durch die
duflere Offenbarung, die Heilige Schrift, etwas wissen. [...] Meiner Meinung
nach gibt es so etwas wie eine ,Gnadenerfahrung’, auch wenn die eigentliche
Schwierigkeit darin besteht, sie richtig auszulegen. Das war es auch, was
mich Ignatius mit seiner einfachen, aber fundamental tiefen Theologie in den
Exerzitien nahegebracht hat. [...] Ich bin {iberzeugt, daf er einer jener groflen
Menschen war, die in einer mystischen Gotteserfahrung das eigentliche Fun-
dament der christlichen Existenz sehen.“30

Der besagten Herausforderung wollte Rahner mit seinem theologischen
Grundansatz begegnen, den man ,Transzendentaltheologie“ zu nennen
pflegt und mit dem er dem theologischen Denken eine ,anthropologische
Wende und Konzentration“31 abverlangte.

Die Grundlagen dafiir hat er im Anschluss an den transzendentalen
Thomismus seines Ordensbruders Joseph Maréchal (1878-1944) entwickelt.32
Danach erfahrt sich jeder Mensch als ,Geist in Welt“, das heif3t in all sei-

28 vgl. RAHNER, Karl: Alltdgliche Dinge (= ThMed 5), 5. Auflage. Einsiedeln: Benziger-
Verlag 1966, 26-32 (,Von der Erfahrung der Gnade im Alltag“). Vgl. auch VECHTEL, Klaus:
Karl Rahner. Seine Quellen und theologischen Orte, in: ThPh g5 (2020), 393-405.

29 vgl. RAFFELT, Albert: Lange, Hermann, in: LThK3 Bd. 6 (1997), 640.

30 Ein Lehrer wird befragt. Karl Rahner im Gesprich mit Karl Lehmann, 1984, in: IMHOF,
Paul/BIALLOWONS, Hubert (Hgg.): Glaube in winterlicher Zeit. Gesprdch mit Karl Rahner aus
den letzten Lebensjahren. Diisseldorf: Patmos-Verlag 1986, 27-33, hier 29. Vgl. RAHNER, Karl:
Natur und Gnade [1957], in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 4, 4. Auflage. Einsiedeln:
Benziger-Verlag 1964, 209-236, hier 210-213, 219, 224.

31 RAHNER: Theologie und Anthropologie [1967), 47.

32 Vgl. SCHAEFFLER, Richard: Die Wechselbeziehungen zwischen Philosophie und katholi-
scher Theologie. Darmstadt: WBG 1980, 190-200; CORETH, Emerich: Philosophische Grund-
lagen der Theologie Karl Rahners, in: StZ 19 (1994), 525-536, bes. 526-528, 530-532.



126 Christoph Bruns

nen innerweltlich-geschichtlichen Erkenntnis- und Freiheitsakten, unaus-
weichlich immer schon auf eine uneinholbare, unverfiigbare, unbegreifli-
che Wirklichkeit verwiesen, die als das absolute Geheimnis in seinem Da-
sein unabweisbar gegenwartig ist.33 Dieses unaussprechliche, heilige Ge-
heimnis, dem allein die analoge Rede angemessen ist,34 nennt die religiose
Sprache ,Gott“.35 Deshalb ist ,das Wissen um Gott“ nach Rahner alles an-
dere als ,eine allein von aufen her indoktrinierte Sache“.36 Vielmehr be-
sitzt jeder Mensch als solcher ,aus der letzten Wurzel seiner geistigen Exis-
tenz, seiner Transzendentalitdt, seiner Personalitdt [...] ein implizites, viel-
leicht nicht reflektiertes und nicht verbalisiertes, aber wahres Wissen oder
besser: eine echte Erfahrung von Gott*“.37

Diese Gotteserfahrung deutet Rahner im Licht des christlichen Offen-
barungsglaubens an den universalen Heilswillen Gottes als Erfahrung der
Gnade.38 Nach christlichem Verstindnis ndamlich ist Gnade im letzten
Grund ihres Wesens Selbstmitteilung Gottes, der in seiner dreifaltigen Lie-
be die ungeschaffene Gnade ist.3® So kann Rahner den Menschen theolo-
gisch definieren als ,das Ereignis der freien, vergebenden Selbstmitteilung
Gottes“.40 Jeder Mensch ist mithin stets schon Horer einer ,transzenden-
talen Offenbarung®,4! in der er es immer und iiberall mit dem gnaden-

33 Vgl. RAHNER, Karl: Uber den Begriff des Geheimnisses in der katholischen Theologie
[1959], in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 4, 4. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964,
51-99, hier 67-75, 78-82.

34 Vgl. RAHNER, Karl: Erfahrungen eines katholischen Theologen [1984], in: DERS.: Von der
Unbegreiflichkeit Gottes. Erfahrungen eines katholischen Theologen. Herausgegeben von
Albert Raffelt, mit einer Einfiihrung von Karl Kardinal Lehmann, 2. Auflage. Freiburg i.Br.:
Herder-Verlag 2005, 21-64, hier 25-31.

35 Vgl. RAHNER, Karl: Selbsterfahrung und Gotteserfahrung [1971], in: DERS.: Schriften zur
Theologie, Bd. 10. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1972, 133-144, bes. 134-137.

36 Der Glaube der Kirche und die Jugend. Karl Rahner im Gesprdch mit Hubert Biallowons
und Ferdinand Herget, Augsburg 1984, in: IMHOF, Paul/BIALLOWONS, Hubert (Hgg.): Glaube
in winterlicher Zeit. Gesprdch mit Karl Rahner aus den letzten Lebensjahren. Diisseldorf:
Patmos-Verlag 1986, 130-141, hier 141.

37 Der Glaube der Kirche und die Jugend. Karl Rahner im Gesprédch mit Hubert Biallowons
und Ferdinand Herget, 141. Vgl. CABADA-CASTRO, Manuel: Ort und Bedeutung des philosophi-
schen Gottesbegriffs im Denken Karl Rahners, in: VORGRIMLER, Herbert (Hg.): Wagnis Theolo-
gie. Erfahrungen mit der Theologie Karl Rahners. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1979, 160-175.

38 Vgl. RAHNER, Karl: Zur Theologie der Weihnachtsfeier [1955], in: DERS.: Schriften zur
Theologie, Bd. 3, 7. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1967, 35-46, bes. 38-40, 45f.; RAHNER:
Natur und Gnade [1957], 230f.; RAHNER: Uber den Begriff des Geheimnisses in der katholischen
Theologie [1959], 83-99.

39 RAHNER, Karl: Zur scholastischen Begrifflichkeit der ungeschaffenen Gnade [1939], in:
DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 1, 7. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964, 347-375,
hier 362-375; RAHNER, Karl: Uber das Verhdltnis von Natur und Gnade [1950], in: DERS.: Schrif-
ten zur Theologie, Bd. 1, 7. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964, 323-345, hier 334; RAHNER:
Natur und Gnade [1957], 220-223; RAHNER: Theologie und Anthropologie [1967], 48f., 53.

40 RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 122-142.

41 RAHNER, Karl: Atheismus und implizites Christentum [1967], in: DERS.: Schriften zur
Theologie, Bd. 8. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1967, 187-212, hier 209f.



Karl Rahner und die Kirchenviter 127

haften Wort des unendlich heiligen Gottes selbst zu tun bekommt. Darin
besteht, wie Rahner sagt, das ,iibernatiirliche Existential“ des Menschen.42

Die ,transzendentale Offenbarung” ist die apriorische Bedingung dafiir,
dass der Mensch iiberhaupt empfdanglich ist fiir aposteriorische, geschicht-
lich-kategoriale Offenbarungen. Als ,Horer des Wortes®, um den berithmten
Titel von Rahners religionsphilosophischem Hauptwerk zu zitieren, sucht
der Mensch im Raum seiner Geschichte nach Worten, Zeichen, Symbolen,
Ereignissen und Personen, die ihm die transzendentale Gotteserfahrung,
die er unreflektiert immer schon macht, anschaulich und konkret greifbar
zu Bewusstsein bringen. Denn die ,transzendentale Offenbarung” vernimmt
der Mensch nie unabhdngig und losgeldst von seinem konkret-geschichtli-
chen Daseinsvollzug, sondern stets nur in der Einheit von Transzendenta-
litat und Kategorialitat.#3 ,Transzendentalitat®, so Rahner, ,ist fiir mich
immer Transzendentalitdt, die in konkreter und letztlich unableitbarer Ge-
schichte zu sich selbst kommt.“44 In der Einheit von Transzendentalitat
und Kategorialitdt aber wurzeln Rahner zufolge die vielfdltigen Religionen
der Menschheit, in denen sich die gnadenhafte Transzendentalitit des Men-
schen in konkret-geschichtlicher Kategorialitat auszudriicken sucht.

Weil jeder Mensch im Horizont der ,transzendentalen Offenbarung”
existiert, Gott ihm also immer schon seine Selbstmitteilung anbietet, ist
jeder Mensch auch in jedem Moment seines Lebens aufgerufen, zu dieser
ihm angebotenen Selbstmitteilung Gottes Stellung zu nehmen. Deshalb
gibt es fiir Rahner iiberhaupt keine Geschichte, in der es nicht um das Heil
oder Unheil des Menschen ginge. Weltgeschichte und Heilsgeschichte sind
folglich strikt koextensiv.#5 Insofern die nichtchristlichen Religionen durch-
aus Momente des Heiligen und Wahren in sich tragen, kann sich in ihnen
nach Rahner - wenigstens partiell - echte Heilsgeschichte ereignen.46 ]a,
sogar auflerhalb aller Religionen, selbst in einem expliziten Atheismus kann
wahres Heil gegeben sein und erfahren werden, sofern nur der Atheist sich
um ein wahrhaft menschliches Leben in der Treue zum eigenen Gewissen

42 Vgl. RAHNER: Uber das Verhdltnis von Natur und Gnade [1950], 328f., 336-342; RAHNER:
Natur und Gnade [1957], 226-230; RAHNER: Philosophie und Theologie [1962], 95-100; RAHNER:
Atheismus und implizites Christentum [1967], 188; RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 132-139.

43 Vgl. RAHNER: Hérer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie [1941/*1963],
212/213; RAHNER, Karl: Anonymer und expliziter Glaube [1974], in: DERS.: Schriften zur Theolo-
gie, Bd. 12. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1975, 76-84, hier 83f.; RAHNER: Grundkurs des Glau-
bens, 145-147, 155-161, 175f.

44 RAHNER: Gnade als Mitte menschlicher Existenz [1974], 86 (Herv. im Orig.). Vgl. auch
ebd., 83.

45 Vgl. RAHNER, Karl: Weltgeschichte und Heilsgeschichte [1963], in: DERS.: Schriften zur
Theologie, Bd. 5, 2. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964, 115-135, bes. 116f., 121-123.

46 Vgl. RAHNER, Karl: Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen [1961], in:
DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 5. 2. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964, 136-158,
hier 143-154; RAHNER, Karl: Jesus Christus in den nichtchristlichen Religionen [1974], in: DERS.:
Schriften zur Theologie, Bd. 12. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1975, 370-383.



128 Christoph Bruns

bemiiht und darin - gerade angesichts des Todes - faktisch das realisiert,
was die christliche Tradition die tibernatiirlichen Tugenden des Glaubens,
der Hoffnung und der Liebe nennt.47

Dann namlich ist der Atheist nach Rahner entgegen seinem eigenen
Selbstverstdndnis gar nicht wirklich ein Atheist, sondern ein Mensch, der
sich im tiefsten Grund seiner Seele auf die ihm immer schon angebotene
gnadenhafte Selbstmitteilung Gottes vorbehaltlos eingelassen hat und des-
halb wahrhaft und wirklich in und aus der Gnade Gottes lebt.48 Einen sol-
chen Menschen nennt Rahner einen ,anonymen Christen®, wobei er immer
betont hat, dass ihm an diesem viel kritisierten Begriff nichts liegt, sofern
nur der damit bezeichneten Glaubenswahrheit nicht widersprochen wird,
dass namlich ein Mensch auch auf3erhalb des institutionell verfassten Chris-
tentums in und aus der heiligmachenden Gnade leben kann.4?

Die Rede vom ,anonymen“ oder ,impliziten Christentum“50 hat ihren
Grund darin, dass Rahner auf der Grundlage des christlichen Kerygmas den
entscheidenden Maf3stab fiir alle konkret-geschichtliche Offenbarung und
alle wahre Heilsgeschichte allein in Jesus Christus erkennt.5! Jesus von Na-
zareth ist der Hohepunkt aller Offenbarungs- und Religionsgeschichte, ja
der Gipfelpunkt der Evolution.52

,Wir konnen uber das Absolute reden ohne das nichtabsolute Fleisch des
Sohnes, aber den Absoluten wahrhaft finden kann man nur in ihm, in dem die
Fille der Gottheit in der irdenen Scherbe seiner Menschheit geborgen ist.
Ohne ihn ist schliefdlich alles Absolute, von dem wir reden oder das wir in
mystischem Aufschwung zu erreichen meinen, nur das nie erreichte objektive
Korrelat zu jener leeren und hohlen, finstern und verzweifelt in sich selbst
sich verzehrenden Unendlichkeit, die wir selber sind, die Unendlichkeit der

47 Vgl. RAHNER, Karl: Gnade in menschlichen Abgriinden [1962], in: DERS.: Glaube, der die
Erde liebt. Christliche Besinnung im Alltag der Welt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1966, 33-
36, bes. 35f.; RAHNER, Karl: Der eine Jesus Christus und die Universalitdit des Heils 1975], in:
DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 12. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1975, 251-282, hier 254-257.

48 RAHNER: Atheismus und implizites Christentum [1967], bes. 204-210; RAHNER: Anony-
mer und expliziter Glaube [1974], 76-84.

49 Vgl. RAHNER, Karl: Der Christ und seine ungldubigen Verwandten [1954], in: DERS.: Schrif-
ten zur Theologie, Bd. 3, 7. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1967, 419-439, bes. 428-437;
RAHNER: Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen [1961], 154-158; RAHNER, Karl:
Die anonymen Christen [1965], in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 6. Einsiedeln: Benziger-
Verlag 1965, 545-554, bes. 549f.; RAHNER, Karl: Anonymes Christentum und Missionsauftrag
der Kirche [1969], in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 9. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1970,
498-515, bes. 499-503. - Zum gesamten Themenkomplex vgl. SCHWERDTFEGER, Nikolaus: Gna-
de und Welt. Zum Grundgefiige von Karl Rahners Theorie der ,anonymen Christen“ (= FThSt
123). Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1982.

50 RAHNER: Atheismus und implizites Christentum [1967], 187.

51 RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 161f., 177.

52 Vgl. RAHNER: Probleme der Christologie von heute [1954], 183-188, 204; RAHNER, Karl:
Die Christologie innerhalb einer evolutiven Weltanschauung [1962], in: DERS.: Schriften zur
Theologie, Bd. 5, 2. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964, 183-221, bes. 201-212.



Karl Rahner und die Kirchenviter 129

unzufriedenen Endlichkeit, nicht aber die selige Unendlichkeit wahrhaft schran-
kenloser Fiille. Diese aber ist nur dort zu finden, wo Jesus von Nazareth ist,
dieser endlich Konkrete, Zufallige, der bleibt in Ewigkeit.“53

Jesus ist der eschatologische ,Heilbringer schlechthin® 54 weil in ihm in ein-
maliger und uniiberbietbarer Weise das konkret realisiert ist, was allen
Menschen immer schon angeboten ist: die Selbstmitteilung Gottes als der
ungeschaffenen Gnade.55 In der ,menschlichen Wirklichkeit Jesu ist der ab-
solute Heilswille Gottes, das absolute Ereignis der Selbstmitteilung Gottes
an uns einfach, schlechthin und unwiderruflich da [...]%,56 so dass sein Le-
benszeugnis als ganzes - seine Botschaft, sein Leiden, sein Tod und seine
Auferstehung - in uniibertrefflicher und gegeniiber allen anderen Religio-
nen unvergleichlicher Weise wahrhaft und wirklich Selbstmitteilung Got-
tes ist. In Jesus, dem Christus, finden deshalb auch alle Propheten, Marty-
rer und Heiligen, ja alles Wahre, das sich auch in den nichtchristlichen
Religionen und Weltanschauungen finden mag, ihr inneres Maf3.57 Weil
Christologie folglich radikale Anthropologie ist, lebt jeder Mensch, der
sich fiir die ihm immer schon angebotene Gnade Gottes 6ffnet, in der
Nachfolge Christi, glaubt er an den Gottmenschen.58 Und wo immer dies
ohne ein explizites Bekenntnis zu Christus und seiner Kirche geschieht, da
haben wir es nach Rahner eben mit einem ,anonymen Christen® zu tun.5®
So unnachgiebig der grofe Jesuitentheologe auf der Moglichkeit eines
»anonymen Christentums” insistiert, so wenig ist es ihm je in den Sinn ge-
kommen, die Bedeutung der sichtbaren Kirche, ihrer Sakramente und Am-
ter in Frage oder gar in Abrede zu stellen. Im Gegenteil: Die Religion, de-
ren Mitte das Bekenntnis zu Jesus als dem Christus bildet, ist die ,,absolute
Religion®“.60 Die Kirche ist die geschichtliche Vergegenwartigung des uni-
versalen Heilswillens Gottes, das universale Heilssakrament, die bleibende
innerweltliche Konkretion der Gnade. In der Wortverkiindigung und den
Sakramenten der Kirche verleiblicht sich das eine gnadenhafte Wort Got-
tes, das immer und tberall allen Menschen zugesagt ist, in Jesus Christus

53 RAHNER, Karl: Die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu fiir unser Gottesverhiltnis
[1953], in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 3, 7. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1967,
47-60, hier 56f. Vgl. RAHNER: Probleme der Christologie von heute [1954], 208.

54 RAHNER: Die Christologie innerhalb einer evolutiven Weltanschauung [1962], 202.

55 Vgl. RAHNER, Karl: Zur Theologie der Menschwerdung [1958], in: DERS.: Schriften zur
Theologie, Bd. 4, 4. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964, 137-155, bes. 139-151.

56 RAHNER: Die Christologie innerhalb einer evolutiven Weltanschauung [1962], 212.

57 Vgl. RAHNER: Weltgeschichte und Heilsgeschichte [1963], 129, 134f.

58 Vgl. RAHNER, Karl: Auf der Suche nach Zugingen zum Verstdndnis des gott-menschli-
chen Geheimnisses Jesu [1971], in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 10. Einsiedeln: Benziger-
Verlag 1972, 209-214.

59 Vgl. RAHNER: Zur Theologie der Menschwerdung [1958], 153-155; RAHNER: Der eine Jesus
Christus und die Universalitdt des Heils [1975], 274-282, dazu SCHWERDTFEGER: Gnade und
Welt, 325-341, 346-380.

60 Vgl. RAHNER: Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen [1961], 139-143.



130 Christoph Bruns

aber in einmaliger, endgiiltiger und uniiberbietbarer Weise menschliches
Fleisch angenommen hat.é!

Was Rahner zufolge jedem Menschen in der ,transzendentalen Offen-
barung“ immer schon angeboten und zugesagt ist, die Selbstmitteilung
Gottes, nennt die christliche Tradition im Anschluss an den Johannespro-
log den Logos, die zweite Person der gottlichen Dreifaltigkeit, den ewigen
Sohn des Vaters.62 Nach dem Trinitdtsdogma ndamlich teilt der Vater als
der ursprungslose Urgrund der Gottheit sich selbst von Ewigkeit zu Ewig-
keit in seinem Logos mit, indem er diesen als seinen Sohn zeugt. Der Sohn
ist somit in alle Ewigkeit die Selbstoffenbarung, das Wort, die Weisheit
und Wahrheit seines Vaters, das ,Symbol“, in dem der Vater als ,der Sym-
bolisierte sich selbst ausdriickt und sich so selbst hat“63, Im tiefsten Grund
seines Geistes und Herzens macht nach Rahner somit jeder Mensch immer
und iberall nicht einfach nur die Erfahrung Gottes, sondern eben die Er-
fahrung des gottlichen Logos, des ewigen Gottessohnes, so dass die Gnade,
die jedem Menschen immer schon zugesagt und angeboten ist, in spezifi-
scher Weise ,Gnade Christi“ ist.64

Alle Pastoral muss nach Rahner darauf ausgerichtet sein, Mystagogie im
strengen Sinn zu sein, das heifdt: Einfiihrung in die Erfahrung des Geheim-
nisses, das der dreifaltige Gott von Ewigkeit her ist und in alle Ewigkeit
hinein bleibt, und zwar auch noch in der seligen Schau, wie Rahner zu be-
tonen nicht miide wurde.65 Die Verkiindigung der christlichen Offenba-
rungswahrheit in Wort und Sakrament hat keine andere Aufgabe als die,
den Menschen in seine ureigentliche Wirklichkeit als ,Horer des Wortes*
hineinzurufen, auf dass er in seinem Innern den finde, vom dem er immer
schon gefunden und gerufen ist: den ewigen Logos. 66

Angesichts des Abbruchs volkskirchlicher Strukturen im Zeitalter der
Moderne und in Anbetracht der Glaubwiirdigkeitskrise eines blofden Kate-
chismuschristentums war Rahner tiberzeugt: ,[D]er Fromme von morgen
wird ein ,Mystiker‘ sein, einer, der ,etwas‘ erfahren hat, oder er wird nicht

61 vgl. SCHWERDTFEGER: Gnade und Welt, 381-407.

62 Vgl. RAHNER, Karl: Bemerkungen zum dogmatischen Traktat ,De Trinitate“ [1960], in:
DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 4, 4. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964, 103-133, hier
125, 128.

63 RAHNER, Karl: Zur Theologie des Symbols [1959], in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd.
4, 4. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964, 275-311, hier 292.

64 RAHNER: Theologie und Anthropologie [1967], 53; RAHNER: Anonymes Christentum und
Missionsauftrag der Kirche [1969], 509-511; RAHNER: Der eine Jesus Christus und die Univer-
salitdt des Heils [1975], 259. Vgl. SCHWERDTFEGER: Gnade und Welt, 135-150, 200-203.

65 Vgl. RAHNER: Uber den Begriff des Geheimnisses in der katholischen Theologie [1959],
75-78; RAHNER, Karl: Uber die Verborgenheit Gottes [1974], in: DERS.: Schriften zur Theologie
Bd. 12. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1975, 285-305.

66 Vgl. RAHNER, Karl: Die theologische Dimension der Frage nach dem Menschen [1972],
in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 12. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1975, 387-406, hier
403-405.



Karl Rahner und die Kirchenviter 131

mehr sein [...]“67 - oder anders: ,Wenn man heute nicht Mystiker ist, kann
man auch kein Christ mehr sein.“68

3. IN DER SCHULE DER VATER

3.1 1924-1927: als Student der Philosophie in Tisis und Pullach

Wenn wir von der systematischen Gesamtgestalt seiner Theologie her de-
ren Wurzeln iiberblicken, soweit diese literarisch greifbar sind, fallt eines
uniibersehbar ins Auge: Karl Rahner war es von den frithesten Zeiten an
um die grof3en Fragen, Themen und Begriffe seines spateren Entwurfs zu
tun - Seele und Gott, Geist und Erkenntnis, Stinde und Gnade, Kirche und
Sakramente, Mystik und geistliches Leben. Schon wahrend seines Philoso-
phiestudiums, das er von 1924 bis 1927 zundchst im 6sterreichischen Tisis,
dann am Berchmans-Kolleg im bayrischen Pullach absolvierte, beschaftigte
sich der Jesuitenscholastiker mit psychologischen und erkenntnistheoreti-
schen Fragen in der Philosophie und Theologie des heiligen Augustinus.

Seine fritheste Arbeit zur Patristik, die wohl auf das Jahr 1925 zu datie-
ren ist, tridgt den Titel Psychologisches beim hl. Augustinus. Uniiberh6rbar
klingt hier bereits die Programmatik an, die Rahner spater in seiner Rezen-
sion zu Altaners Patrologie fiir ein echt theologisches Viterstudium formu-
lieren sollte: ,Es gab wohl noch nie einen groferen Abschnitt in der Geis-
tesgeschichte des Abendlandes seit den Tagen Augustins, in der dieser gro-
e Denker unmodern gewesen wire [...].“6° Am Ende seiner Ausfiihrungen
gibt der junge Student einen Ausblick auf ,die Psychologie des hoheren See-
lenlebens, die uns Augustin bietet“.’0 Dabei deutet er an, erst hier entfalte
»2Augustin seine ganze Meisterschaft in der Erforschung des inneren Men-
schen, des ,grande profundum' (Confessiones 1V, 14), um uns dann die ima-
go Trinitatis in der Seele des Menschen zu zeigen und uns so hinauszu-
fiihren aus den Tiefen der Seele zu dem, qui summe est, summe sapiens est,
summe bonus est. De civitate Dei XI, 28.71

67 RAHNER, Karl: Frémmigkeit friiher und heute [1966], in: DERS.: Schriften zur Theologie,
Bd. 7. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1966, u-31, hier 22. Vgl. EGAN, Harvey D.: ,Der Fromme
von morgen wird ein ,Mystiker‘ sein“. Mystik und die Theologie Karl Rahners, in: VORGRIMLER,
Herbert (Hg.): Wagnis Theologie. Erfahrungen mit der Theologie Karl Rahners. Freiburg i.Br.:
Herder-Verlag 1979, 99-112; BLEISTEIN, Roman: Mystagogie und Religionspddagogik, in: ebd.,
51-60.

68 Wissenschaftlichkeit der Theologie und Begegnung mit Gott. Karl Rahner im Gesprdch
mit Alfred Benzer, Miinchen 1979, in: IMHOF, Paul/BIALLOWONS, Hubert (Hgg.): Glaube in win-
terlicher Zeit. Gesprdch mit Karl Rahner aus den letzten Lebensjahren. Diisseldorf: Patmos-
Verlag 1986, 72-77, hier 77.

69 RAHNER, Karl: Psychologisches beim hl. Augustin [ca. 1925], in: Sdmtliche Werke, Bd. 1:
Friihe spirituelle Texte und Studien. Grundlagen im Orden. Bearbeitet von Karl Kardinal Leh-
mann und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2014, 239-242, hier 239.

70 RAHNER: Psychologisches beim hl. Augustin [ca. 1925], 242.

71 RAHNER: Psychologisches beim hl. Augustin [ca. 1925], 242 (Herv. von Ch.B.).



132 Christoph Bruns

Dass Gott das unbegreifliche und unaussprechliche Geheimnis ist, das
in seiner unaussprechlichen Heiligkeit auch das Geheimnis birgt, das ein
jeder Mensch sich selber ist, diese Einsicht entdeckt der junge Rahner hier
dankbar und bewundernd im Werk des grofien Augustinus. Sie sollte zum
tragenden Fundament seiner anthropologisch gewendeten Theologie wer-
den, die sich auf ihre Weise dem Leitspruch verpflichtet weif}, unter den der
spatere Bischof von Hippo in den Tagen von Cassiciacum all sein philoso-
phisch-theologisches Miihen stellen sollte: ,Gott und die Seele will ich er-
kennen. [...] Mehr nicht!“72

Sein patristisches Erstlingswerk erganzte Rahner bald darauf in einer um-
fangreichen Studie iiber Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus,
die er am 2. Marz 1926 auf einer studentischen Akademie vorstellte.”? Die-
se Studie fand Eingang in eine Festschrift mit dem Titel Sacra Historia, die
er zusammen mit seinem Bruder Hugo seinem Vater zu dessen 60. Geburts-
tag aus ausgewdhlten Studienarbeiten zusammenstellte. In ihr greift der
junge Rahner die grundlegende Frage nach dem Verhdltnis der menschli-
chen Geistseele zu Gott erneut auf. Dabei kritisiert er aus der Perspektive
einer an der aristotelischen Abstraktionslehre des Thomas von Aquin orien-
tierten Erkenntnismetaphysik den ,christliche[n] Neuplatonismus“7+
Augustins, dem er eine ,platonische Verachtung der Sinneserkenntnis“’5 vor-
wirft. ,Weiter fehlt ziemlich ganz, so notiert er im Geist der thomisti-
schen Metaphysik und Anthropologie, ,die Lehre von der substantiellen
Einheit von Leib und Seele, eine Lehre, die allein die Einsicht in das An-
gewiesensein der Seele auf ihre sinnlich materielle Erkenntnisfahigkeit auch
in ihrer hoheren Tatigkeit unterbaute.“76 Demgegeniiber kenne Augustinus
in seiner [lluminationstheorie

ynicht nur keine Beziehung zwischen sinnlicher und intellektueller Erkennt-
nis im Sinn der Abstraktionslehre, sondern es finden sich Texte, in denen die-
ses Verhaltnis positiv anders bestimmt wird: Die sinnliche Erfahrung ist nicht
Quelle, sondern Anreiz, Anstof fiir die Seele, sich ihre geistigen Erkenntnisse
auf dem nach Augustin vermeintlich gegebenen Wege zu erwerben.“77

Mit Thomas von Aquin und der Scholastik sollte Rahner demgegentiber zeit
seines Lebens daran festhalten, dass jedwede Erkenntnis bei der Hinwen-
dung zu den sinnlich wahrnehmbaren Dingen, der conversio ad phantas-

72 AUGUSTINUS: Soliloguia I 2,7 (= PL 32, 872).

73 Vgl. KREUTZER, Karsten: Transzendentales versus hermeneutisches Denken. Zur Genese
des religionsphilosophischen Ansatzes bei Karl Rahner und seiner Rezeption durch Johann
Baptist Metz (= ratio fidei 10). Regensburg: Pustet-Verlag 2002, 29.

74 RAHNER, Karl: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], in: Sdmtliche

Werke, Bd. 1: Friihe spirituelle Texte und Studien. Grundlagen im Orden. Bearbeitet von Karl
Kardinal Lehmann und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2014, 277-304, hier 281.

75 RAHNER: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], 283.
76 RAHNER: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], 284.
77 RAHNER: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], 285 (Herv. im Orig.).



Karl Rahner und die Kirchenvater 133

ma, ihren Ausgang nimmt, so dass auch das implizite, transzendentale
Wissen um den unbegreiflich heiligen Gott nur gewusst und erfahren wird
und werden kann durch die Begegnung mit den kategorialen Realitdten in
Welt und Geschichte.”8

Und dennoch begniigt sich der junge Rahner keineswegs damit, die au-
gustinische Erkenntnistheorie einfach zu verwerfen. Vielmehr weif2 er den
Schatz zu heben, der sich in der Illuminationslehre des afrikanischen Kir-
chenvaters fiir die Theologie verbirgt.

,Eines aber ist sicher®, so stellt er am Ende fest,

~wer Augustinus liest, den fiihrt der Heilige und spricht zu ihm vom Groéf3ten
und Tiefsten, fiihrt ihn in die Tiefen der eigenen Seele und zu Dem, den er
suchte und fand, den auch wir suchen: denn ewig wahr ist es doch, was den
tiefsten Sinn der Illuminationstheorie des heiligen Augustinus bildet: Erken-
nen heifft Teilnahme am ewigen Logos.“7?

Augustins ,theologischer Apriorismus® 80 dem zufolge die ,Quelle unseres
Wissens der Begriffe und damit [...] ohne weiteres auch der Wahrheit selbst*
im gottlichen Logos, das heifdt im ewigen Gottessohn (vgl. Joh 14,6) gege-
ben ist, ldsst, so Rahner in spiirbarer Ergriffenheit,

,noch heute die ganze Mystik des Neuplatonismus und die ganze glithende,
himmelsstiirmende Seele Augustins verspiiren. Gott, der Logos, ist die ewig
ruhevolle, ewig beharrende Wahrheit, die Wahrheit, die alles fafdt, was wahr
ist. Er ist das Licht, das reine Licht des Geistes, das neidlos strahlt und ohne
Unterschied jeden erleuchtet und erwarmt, der sich ihm naht. Und wessen
Herz rein ist, wessen Geistesauge klar ist und hell, der kann dieses Auge - al-
les Sinnliche weit hinter sich lassend - emporrichten in das Gotteslicht, im
Licht der Wahrheit schaut er und alle, die es auch vermdgen, soweit er es zu
fassen vermag, all das, was wahr ist, was hoch iber all der Wandelbarkeit
und Siindigkeit der eigenen Seele ruhevoll beharrt in Ewigkeit und wider-
strahlend im Glanze des ewigen makellosen Gotteslichtes ihm sichtbar wird,
und so ist Gott ,der einzige Lehrer' [vgl. Mt 23,8], der tief im Herzen alle
Wabhrheit lehrt.“81

Lassen diese Worte, mit denen der junge Jesuit das christologische Funda-
ment von Augustins [lluminationstheorie umschreibt, nicht schon recht
deutlich die Grundmelodie vernehmen, die er spdter an allen Ecken und
Enden seines weitverzweigten Werks zum Klingen bringen sollte? Haben
wir in der an Joh 1,9 orientierten Aussage, dass der Logos ,das reine Licht

78 Vgl. RAHNER: Hérer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie [1941/%1963],
202/203, 216/217.

79 RAHNER: Horer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie [1941/%1963), 303f.

80 Fiir diesen Begriff beruft sich Rahner (Die Illuminationslehre des heiligen Augustinus
[1926], 302) auf HERTLING, Georg von: Augustinuszitate bei Thomas von Aquin, in: DERS.:
Historische Beitrdge zur Philosophie. Kempten: Kosel-Verlag 1914, 97-151.

81 RAHNER: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], 285f.



134 Christoph Bruns

des Geistes”“ ist, ,das neidlos strahlt und ohne Unterschied jeden erleuch-
tet und erwarmt, der sich ihm naht“, nicht etwa die fritheste Formulierung
des ubernatiirlichen Existentials vor uns, dem zufolge die gnadenhafte
Selbstmitteilung Gottes, der ewige Logos des Vaters, ausnahmslos jedem
Menschen immer und iiberall zugesagt und angeboten ist, insofern alle
Menschen, ,0b sie es wissen oder nicht, ob sie es vom Licht ihrer nattirli-
chen Vernunft unterscheiden oder nicht, erleuchtet sind von dem Licht
der Gnade, das Gott keinem Menschen versagt“,82 wie Rahner Jahrzehnte
spater formulieren sollte?

Freilich, im Blick auf die erkenntnistheoretische Begriindung der augus-
tinischen Illuminationslehre, der zufolge die im Logos gegebenen rationes
aeternae von Gott her in die Geistesseele einstrahlen,83 bekennt der junge
Gelehrte: ,[...] fast mochten wir es bedauern, dafd es nicht so ist, wie Augustin
meint und wir an die niichterne Lehre des niichternen Aristoteles glau-
ben.“84 Aber ,andererseits®, so fiigt er sogleich hinzu,

,diirfen wir, um gerecht zu sein, doch nicht iibersehen, daf Augustins Lehre
nicht nur das Werk eines idealen, frommen Geistes ist, nicht nur ,eine selt-
sam verstiegene Metaphysik’, - es gilt hier das gleiche wie fiir Plato - sondern
eine logisch wohlbegriindete und scharf gedachte, auf die Analyse der Erkennt-
nis und des Urteils der Wahrheit gegriindete Theorie der Erkenntnis ist.“85

Und so deutet er, erkennbar von dem Ideal beseelt, im Dialog mit den gro-
en Geistern der Vergangenheit den Sachproblemen selbst auf den Grund
zu gehen, die Moglichkeit einer Vers6hnung zwischen der aristotelisch-tho-
mistischen Abstraktions- und der (neu-)platonisch-augustinischen Illumi-
nationslehre an, wobei er auf verschiedene Beitrage von Georg von Hert-
ling, Erich Przywara und Martin Grabmann zuriickgreift.86

Rahner zufolge ist

»der metaphysische Unterbau der Erkenntnislehre, wie ihn Thomas ausfiihrt
(wahrend er bei Aristoteles noch fehlt), wenn auch nicht einfach das heriiber-
genommene Gedankengut Augustins, so doch mindestens die Frucht seiner
Auseinandersetzung mit den Gedanken Augustins, so dafd man doch die Frage
stellen konnte, ob nicht Thomas seine tiefsten und wertvollsten Gedanken bei
Augustin fand, [..] wie ja auch andererseits die Scholastik (in ihren wesentli-

82 RAHNER: Philosophie und Theologie [1962], 100.

83 Vgl. RAHNER: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], 287.

84 RAHNER: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], 286.

85 RAHNER: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], 286.

86 Vgl. HERTLING: Augustinuszitate bei Thomas von Aquin; PRZYWARA, Erich: Unmittel-
bare Intuition? (Augustinus - Pascal - Newman), in: StZ 105 (1923), 121-131; PRZYWARA, Erich:
Unmittelbare Intuition. Ihr historischer Hintergrund, in: StZ 105 (1923), 218-226; GRABMANN,
Martin: Der géttliche Grund menschlicher Wahrheitserkenntnis nach Augustinus und Thomas
von Aquin. Forschungen iiber die augustinische Illuminationstheorie und ihre Beurteilung
durch den hl. Thomas von Aquin (= Verodffentlichungen des Katholischen Institutes fiir Philo-
sophie Albertus-Magnus-Akademie zu Ko6ln 1/4). Miinster: Aschendorff-Verlag 1924.



Karl Rahner und die Kirchenviter 135

chen Lehren) es ist, die die Erfiillung der augustinischen Gedanken bildet, wenn
wir bedenken und genauer zusehen, von wo die Gedanken Augustins letztlich
doch wegdrangen und wohin sie endgiiltig hindrangen.“8”

In einer Fufnote wird der junge Scholastiker noch deutlicher: ,Thomas’
Lehre“, so heifdt es dort, ist ,beim tieferen Eindringen alles andere als ein
schiilerhaftes Heriibernehmen der aristotelischen Philosophie, sie hat viel-
mehr das wahrhaft Tiefe und Grof3e in Augustins Gedanken treu bewahrt.“88
Dieses ,wahrhaft Tiefe und Grofle“ des ,theologischen Apriorismus®, die
Einsicht ndamlich, dass alles Erkennen im Letzten ,Teilnahme am ewigen
Logos“ - theologisch gesprochen: Erfahrung der Gnade - ist, sollte Rahner
zur innersten Mitte seines Denkens machen. Bis in sein Spatwerk hinein
vertritt er dementsprechend die These, dass die Lehre des Aquinaten vom
intellectus agens ,doch die letzten Grundintentionen Augustins nicht preis-
gibt“, insofern Thomas den intellectus agens als ,am Licht Gottes partizi-
pierend|...]“ gedacht habe, das der Logos selbst ist.8?

In einer weiteren, ebenfalls in die Geburtstagsfestschrift eingegangenen
Arbeit aus seiner Pullacher Studienzeit, die Die Lehre von der Gliickselig-
keit bei Aristoteles und Thomas zum Thema hat und die er am 16. Dezem-
ber 1926 im Rahmen einer Akademie vortrug, kommt Rahner abermals auf
die erkenntnistheoretische Bedeutung der Logosteilhabe bei Augustinus
und Thomas von Aquin zu sprechen:

,Thomas findet die tiefe Synthese zwischen Augustin und Aristoteles: des
Menschen Erkenntnisgegenstiande sind zunachst die sinnlich erfahrbaren Din-
ge, aus ihnen schopft er durch das natiirliche Licht seiner Erkenntnis seine
Wahrheiten. Und doch bilden die rationes aeternae auch bei Thomas die letz-
te metaphysische Fundierung unserer Erkenntnis, weil Sein und Erkenntnis
letztlich nur deshalb wahr sind, weil sie ein Teilnehmen an Gottes Sein und
Erkennen sind. Das gleiche 1a83t sich in der Ethik und ihren Gesetzen beo-
bachten. Aristoteles glaubt sie in der Menschennatur zu finden. Augustin
sieht sie im Lichte Gottes als rationes und leges aeternae und 16st so gleich-
zeitig die Frage nach ihrer Erkenntnis wie nach ihrer Griindung und Veranke-
rung. Thomas findet die ethischen Gesetze in der Menschennatur, ihrem Sinn
und ihren Aufgaben. Aber diese lex naturalis ist nur eine participatio der lex
aeterna und steht so unter dem absoluten Willen Gottes.“%0

87 RAHNER: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], 302f.

88 RAHNER: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], 303, Anm. 66.

89 RAHNER, Karl: Fragen zur Unbegreiflichkeit Gottes nach Thomas von Aquin [1974], in:
DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 12. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1975, 306-319, hier 310, 318.
Vgl. RAHNER: Hérer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie ['1941/%1963],
80/81.

90 RAHNER, Karl: Die Lehre von der Gliickseligkeit bei Aristoteles und Thomas [1926], in:
Samtliche Werke, Bd. 1: Friihe spirituelle Texte und Studien. Grundlagen im Orden. Bearbeitet
von Karl Kardinal Lehmann und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2014, 255-273,
hier 269 (Herv. von Ch.B.). Zur Textdatierung vgl. ebd., 522.



136 Christoph Bruns

Aus der Augustin und Thomas verbindenden Idee einer seinskonstitutiven
Logosteilhabe des menschlichen Geistes ergibt sich, wie Rahner ein Jahr-
zehnt spater in seinem philosophischen Grundlagenwerk Geist in Welt aus-
fithren sollte, dass beide Theologen ein erkenntnistheoretisches Apriori an-
nehmen, dieses jedoch unterschiedlich akzentuieren:

»Der Gegensatz zwischen Augustin und Thomas liegt nicht zwischen Aposte-
riorismus bei Thomas (einer ,empirischen Abstraktion) und der aprioristi-
schen Schau der gottlichen Ideen bei Augustin, sondern zwischen einem Aprio-
rismus des lumen intellectuale als eines formalen Apriori des Subjekts bei
Thomas und dem Apriorismus einer gegenstdndlich in sich wesenden Idee bei
Augustin.“91

In einem Vortrag liber Die Wahrheit bei Thomas von Aquin aus dem Jahr
1938 definiert Rahner den Begriff des ,formalen Apriori in dem das lumen
intellectuale gegeben ist, als ,die dynamische Hinbewegung des Geistes als
solchen auf die absolute Gesamtheit der dem menschlichen Geist mogli-
chen Gegenstinde®, in der ,das einzelne sinnlich Erfahrene [...] als Endli-
ches erkannt” wird, ,als in seiner Begrenzung die innere Reichweite der Dy-
namik nicht Erfiillendes.“92 Diese ,Transzendenz auf die Gesamtheit mogli-
cher Erkenntnisgegenstdnde®, so Rahner weiter, ,erscheint so als die trans-
zendentale Bedingung der Moglichkeit der Abstraktion und so der urtei-
lenden Aussage, d.h. des Begreifens von etwas als etwas, und schliefllich da-
mit auch [...] des Selbstbewuf3tseins.“93

Wenn Rahner in seiner Studie zu Augustins [lluminationstheorie fest-
stellt: ,Erkennen heif3t Teilnahme am ewigen Logos®, so lautet die entspre-
chende Einsicht in Geist in Welt: Der intellectus agens ist ,Teilnahme am
Licht des absoluten Geistes®, und zwar deshalb, ,weil der endliche Geist
nur Geist ist durch den Vorgriff auf das esse schlechthin, in dem das abso-
lute Sein immer schon erfaflt ist.“%4 Das aber bedeutet: Im lumen intellec-
tus ,werden die rationes aeternae miterfadt als prima intelligibilia“, dabei
jedoch, wie Rahner ausdriicklich sagt, ,nicht selbst gegenstandlich vorge-

91 RAHNER, Karl: Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas von
Aquin [1939], in: Sdmtliche Werke, Bd. 2: Geist in Welt. Philosophische Schriften. Bearbeitet
von Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1996, 5-300, hier 288 Anm. 9 (Herv. von
Ch.B.). Vgl. auch ebd., 169-173.

92 RAHNER, Karl: Die Wahrheit bei Thomas von Aquin [1938], in: Sdmtliche Werke, Bd. 2:
Geist in Welt. Philosophische Schriften. Bearbeitet von Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-
Verlag 1996, 303-316, hier 311.

93 RAHNER: Die Wahrheit bei Thomas von Aquin [1938], 311.

94 RAHNER: Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas von Aquin
[1939], 173 (Herv. von Ch.B.). Vgl. RAHNER: Hoérer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religions-
philosophie [1941/%1963], 104/105, 98-100/99-101. Vgl. auch CAPONI, Francis J.: Karl Rahner
and the Metaphysics of Participation, in: Thom. 67 (2003), 375-408, hier 387, 403f., 408.



Karl Rahner und die Kirchenvater 137

stellt.“?S Den Grund fiir diese Ungegenstandlichkeit hat er bereits als jun-
ger Scholastiker in seiner Studie zu Augustins [lluminationstheorie benannt:
Waihrend die rationes aeternae nach Augustinus (der in diesem Punkt die
neuplatonische voig-Lehre Plotins adaptiere) als ein ewiges metaphysi-
sches Ideenreich in Gott existierten, wiirden sie Thomas zufolge ganz mit
Gottes schlechthin einfachem Sein zusammenfallen.?¢ Weil die Transzen-
denz des Geistes in der Erkenntnis jedes konkreten Einzelgegenstands im-
mer und unvermeidlich auf das absolute Sein Gottes ausgreife, gelte nach
Thomas: ,Omnis cognitio a lumine increato derivatur, oder anders formu-
liert: ,Omnia cognoscentia cognoscunt implicite Deum in quolibet cognito“.97
Noch zwei weitere patristische Arbeiten steuerte der junge Rahner zu
der erwdhnten Geburtstagsfestschrift bei, so dass sie spatestens 1927 ver-
fasst worden sind. Im Mittelpunkt dieser Beitrage steht nicht Augustinus,
sondern der erste grofle Systematiker des frithen Christentums, Origenes
von Alexandrien. Der Titel des ersten Beitrags Zur Geschichte der Lehre von
den fiinf geistlichen Sinnen lasst bereits erahnen, dass es Rahner darin um
die Frage der religiosen Erkenntnis und mystischen Erfahrung geht, die
mit der bei Augustin untersuchten Problematik eng verwandt ist. Was die-
se Lehre betrifft, so erklart er, nimmt Origenes eine Schliisselstellung ein.
Denn er ,bildet die Lehre von den geistlichen Sinnen so weit aus und
spricht so oft davon, daf® wir erst ungefahr tausend Jahre spater in der
Hochscholastik wieder Ahnliches finden.“%8 Die geistlichen Sinne des ,in-
neren Menschen®, die von Origenes auch ,gottliche Sinne (9¢iou aicbrioeig)*
genannt werden, sind, so Rahner, dem grofien Alexandriner zufolge ,das
Organ religioser Erfahrung® und begrifflich ,so fast gleichbedeutend mit
voli¢ oder to fyepovikdv“.?? Nach Origenes ist der innere Mensch, das heif3t
die menschliche Geistseele, von Gott als Ebenbild des gottlichen Logos ge-
schaffen und wesenhaft dazu berufen, in der Angleichung an ihr Urbild
selbst immer mehr Logos zu werden. Die fiinf ,gottlichen Sinne“ sind des-
halb Organe der Logoserfahrung, die auch nach der origeneischen Trini-
titslehre Selbstmitteilung Gottes ist. Rahner ist in diesem Beitrag also be-
reits ausdriicklich mit dem grofden Leitthema seines spateren Werks be-

95 RAHNER: Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas von Aquin
[1939], 288 (Herv. der lateinischen Begriffe von Ch.B.). Vgl. auch RAHNER: Die Wahrheit bei
Thomas von Aquin [1938], 309-311.

96 Vgl. RAHNER: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], 290-294.

97 RAHNER: Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas von Aquin
[1939], 173. Vgl. THOMAS VON AQUIN: De potentia q. 5 a. 1 ad 18 (= Quaestiones disputate II.
Turin/Rom: Marietti *°1965, 36); De veritate q. 22 a. 2 ad 1 (= Opera Omnia 22/1. Rom: Editio
Leonina 1973, 617).

98 RAHNER, Karl: Zur Geschichte der Lehre von den fiinf geistlichen Sinnen [ca. 1927], in:
Samtliche Werke, Bd. 1: Friihe spirituelle Texte und Studien. Grundlagen im Orden. Bearbeitet
von Karl Kardinal Lehmann und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2014, 305-335,
hier 307.

99 RAHNER: Zur Geschichte der Lehre von den fiinf geistlichen Sinnen [ca. 1927], 310.



138 Christoph Bruns

fasst: der Erfahrung der Gnade Christi. Der Lehre von den geistlichen Sin-
nen ist er spater auch im Werk Bonaventuras nachgegangen, das seines Er-
achtens den Hohepunkt dieser mystischen Lehre bildet.100 Uber ihre Ur-
spriinge bei Origenes hat er spater noch einmal eine eigene Abhandlung
geschrieben, die 1932 zu seiner ersten wissenschaftlichen Veréffentlichung
in der Revue d’Ascétique et de Mystique fiihren sollte.

Bevor wir auf diese Abhandlung zuriickkommen, miissen wir noch eine
weitere Arbeit aus der Geburtstagsfestschrift erwdhnen. Sie ist der Frage
gewidmet: Ist Origenes ein Zeuge fiir den Herz-Jesu-Gedanken aus der Zeit
der Kirchenviter? Schon als Student der Philosophie hat sich der junge Or-
densmann also der Herz-Jesu-Thematik auch in frémmigkeitsgeschichtlichem
Interesse zugewandt. Spater sollte er noch oft den Versuch unternehmen,
die Praxis der Verehrung des heiligsten Herzens Jesu als Ausdruck einer zeit-
gemdflen Frommigkeit zu deuten.1! Im vorliegenden Beitrag indes, der
sich nur auf eine strittige Stelle im blof3 lateinisch {iberlieferten Canticum-
Kommentar des Alexandriners bezieht, in der der Begriff principale cordis
in Frage steht, kommt er zu dem schlichten Ergebnis, dass Origenes ,aus
der Reihe der Zeugen fiir den Herz-Jesu-Gedanken in der Zeit der Kirchen-
vater ausscheiden“ muss.102 1934 erschien dann auch dieser Beitrag in der
Revue d’Ascétique et de Mystique unter dem Titel Cceur de Jésus chez Ori-
géne?, auf den wir ebenfalls zuriickkommen werden.

32 1929-1933: als Student der Theologie am Ignatius-Kolleg in Valkenburg

Aus der Zeit seines Theologiestudiums, dem sich Rahner von 1929 bis 1933
am Ignatius-Kolleg im niederlindischen Valkenburg widmete, datiert die
bereits erwahnte franzosischsprachige Verdffentlichung iiber die fiinf geist-
lichen Sinne bei Origenes. Ausdriicklicher noch als in dem entsprechenden
Beitrag zur Festsschrift fiir seinen Vater, der die Grundlage fiir diese Publi-

100 vgl. RAHNER: Zur Geschichte der Lehre von den fiinf geistlichen Sinnen [ca. 1927], 320-
333. Vgl. RAHNER, Karl: La doctrine des ,sens spitituels“ au Moyen-Age. En particulier chez
saint Bonaventure [1933], in: Sdmtliche Werke, Bd. 1: Friihe spirituelle Texte und Studien.
Grundlagen im Orden. Bearbeitet von Karl Kardinal Lehmann und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.:
Herder-Verlag 2014, 82-147.

101 vgl, RAHNER, Karl: ,Siehe dieses Herz!“. Prolegomena zu einer Theologie der Herz-
Jesu-Verehrung [1953], in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 3, 7. Auflage. Einsiedeln: Ben-
ziger-Verlag 1967, 379-390; RAHNER, Karl: Einige Thesen zur Theologie der Herz-Jesu-Vereh-
rung [1954], in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 3, 7. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag
1967, 391-415; RAHNER, Karl: Der theologische Sinn der Verehrung des Herzens Jesu [1958], in:
DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 7. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1966, 481-490; RAHNER,
Karl: Herz-Jesu-Verehrung heute [1982], in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 16. Einsiedeln:
Benziger-Verlag 1984, 305-320.

102 RAHNER, Karl: Ist Origenes ein Zeuge fiir den Herz-Jesu-Gedanken aus der Zeit der Kir-
chenviter? [ca. 1927], in: Sdmtliche Werke, Bd. 1: Friihe spirituelle Texte und Studien. Grund-
lagen im Orden. Bearbeitet von Karl Kardinal Lehmann und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.:
Herder-Verlag 2014, 274-276, hier 276.



Karl Rahner und die Kirchenvater 139

kation darstellte, kommt Rahner hier auf das gnadentheologische Funda-
ment der origeneischen Logosmystik zu sprechen: Fiir den ,rechten Ge-
brauch“ der geistlichen Sinne, so erklart er, ,ist der Logos selbst die
Grundlage, der den Augen der Seele Licht schenkt und die geistlichen Sinne
begnadet, indem er durch seine Gnade selbst Platz in unseren Sinnen
nimmt,“103

Die geistlichen Sinne ,als Krdfte der Seele“104 kénnen namlich ,nichts
erfassen, wenn sich Gott nicht in barmherziger Gnade dem Menschen zu-
wendet. Die Lehre von den fiinf geistlichen Sinnen bei Origenes besteht
also in der Psychologie seiner Idee von ,Theologie‘, die verstanden ist als die
hochste Stufe des geistlichen Lebens.“105

Wie in seiner Studie iiber Augustins [lluminationstheorie leuchten auch
hier bereits uniibersehbar die Lichter auf, die in Rahners spiterem Werk
der christlichen Botschaft neuen Glanz und neue Warme ,in winterlicher
Zeit“ verleihen sollten: Der Logos, die ewige Selbstmitteilung Gottes, ist im
innersten Kern der Subjektivitidt eines jeden Menschen immer schon ge-
genwadrtig. Diese Logosgegenwart ist wahrhaft gottliche Gnade. Und die
Antwort auf die Zusage des Logos, die Annahme der Selbstmitteilung Got-
tes also, ist selbst erst durch die Gnade des Logos erméglicht und getragen
- eine theologische Wahrheit, die Rahner in seinem Werk immer wieder
zur Sprache gebracht hat.106 Dementsprechend hat er selbst Jahrzehnte
spdter iiber diese seine ,erste grofRere theologische Arbeit” festgestellt, dass
sie fiir sein eigenes ,Denken [...] entscheidende und grundlegende Bedeu-
tung beanspruchen darf, laf3t sie doch Ansiatze und Denkweise deutlich
werden, die spdter - wenn auch verdeckt - wirksam blieben.“107

Am Annentag 1932 in der Miinchener Jesuitenkirche Sankt Michael durch
Kardinal Faulhaber zum Priester geweiht, hielt Rahner kurz darauf eine Pre-
digt Zum 28. August (Fest des heiligen Augustinus). Sie muss ihm so wert-
voll erschienen sein, dass er sie 1935 drucken liefd. Auch hier ist die Erfah-

103 RAHNER, Karl: Le début d’une doctrine des cing sens spirituels chez Origéne [1932], in:
Siamtliche Werke, Bd. 1: Friihe spirituelle Texte und Studien. Grundlagen im Orden. Bearbeitet
von Karl Kardinal Lehmann und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2014, 16-65, hier
30: ,Le Logos est la cause du bon usage des sens. Il donne la lumiére aux yeux de I’dme, il ne
laisse sans graces aucun de ses sens spirituels, par sa grice il s’épanche en nos sens“ (Uber-
setzung: Karl H. Neufeld, ebd., 29).

104 RAHNER: Le début d’une doctrine des cing sens spirituels chez Origéne [1932], 34:
,puissances de I'dme (Suvdpeig tijg Yuxiig)“.

105 RAHNER: Le début d'une doctrine des cinq sens spirituels chez Origéne [1932], 48:
»Ainsi la contemplation requiert une grace particuliére, et de méme les sens spirituels ne per-
cevront rien si Dieu ne daigne miséricordieusement se pencher vers ’homme. Bref, la doc-
trine des cinq sens spirituels chez Origéne, c’est la psychologie de sa doctrine de la 9eoAoyix
congue comme le plus haut degré de la vie spirituelle“ (Ubersetzung: Karl. H. Neufeld, ebd., 49).

106 vgl. RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 134-136.

107 RAHNER, Karl: Die geistlichen Sinne nach Origenes, in: DERS.: Schriften zur Theologie,
Bd. 12. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1975, 11-136, hier 111, Anm. 1.



140 Christoph Bruns

rung des unbegreiflichen Gottes und seiner Gnade das beherrschende The-
ma: ,Er, die Wahrheit und die Gilite und die Schonheit selbst, mufd der
Mittelpunkt unseres Herzens sein, er das Licht des Geistes, er die Kraft un-
seres sittlichen Wollens, er der Trost unseres Herzens®, so fasst Rahner
gleichsam die geistliche Summe seiner bisherigen Viterstudien wie iibri-
gens auch der Exerzitien des heiligen Ignatius zusammen. Und im Blick auf
Augustins Rede vom cor inquietum in den Confessiones fahrt er fort:

,Nur wer sich im Dienst Gottes und sein Schicksal in der Hand des Ewigen
weifd, nur wer sich dem heiligen Gott in Liebe restlos iibergibt, nur wer weif},
daf alle Strafden unseres Lebens uns vor sein Angesicht fiihren miissen, nur
wer an ihn glaubt, auf ihn hofft, ihn liebt, nur der wird ruhig, der allein hat
in seiner Seele ewigen Grund und letzte Sicherheit.“108

In diesem Satz ist im Kern alles gesagt, was christliche Existenz nach der
,lebensgeschichtlichen Theologie“10° Karl Rahners bedeutet: das Wagnis
namlich, dem unbegreiflichen Gott, der auch noch als ,der Gott der unbe-
greiflichen Wege und Gerichte der Gott der Liebe und Barmherzigkeit“110
ist, in Glaube, Hoffnung und Liebe vorbehaltlos sich anzuvertrauen und in
diesem Vertrauen dem Anruf des ewigen Logos im Hier und Heute zu ant-
worten. 111

In leicht abgewandelter Form formulierte Rahner diesen Gedanken auch
in dem vier Jahre spdter publizierten Beitrag Weihe des Laien zur Seelsorge.
Darin hallt ebenfalls ein Wort Augustins aus den Confessiones nach, das
Wort namlich, wonach Gott zugleich und ineins ist ,interior intimo meo“
und ,,superior summo meo“:112 Dort,

»,wo der Mensch mit seinem ganzen Sein zur freien Entscheidung iiber sich
selbst aufgerufen ist, steht er unmittelbar vor seinem Gott. Denn Er ist dieses
Seins Ausgang und Ende, er die Norm jeder Entscheidung, er auch dort noch
Vorbild und Maf}, wo es sich je um die ureigenste, nicht mehr fallmaflige
Wesensverwirklichung des einzelnen handelt, die auf keine menschlich faf3-
bare Regel mehr zu bringen ist. Dort also ist immer noch Gott. Er ist nicht
neben einem wie ein zweiter. Er ist der, in dem wir leben, uns bewegen und
sind. Ja, in Thm haben wir erst und allein den Raum und die Atmosphire, die
unsere innerste und eigenste Entscheidung erst méglich machen und tragen.

108 RAHNER, Karl: Zum 28. August (Fest des hl. Augustinus) [1935], in: Sdmtliche Werke,
Bd. 1: Friihe spirituelle Texte und Studien. Grundlagen im Orden. Bearbeitet von Karl Kardinal
Lehmann und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2014, 190-192, hier 19o0. Vgl.
AUGUSTINUS: Confessiones I 1,1 (= PL 32, 661).

109 METz: Karl Rahner - ein theologisches Leben, 309.

110 RAHNER: Zum 28. August (Fest des hl. Augustinus) [1935], 192.

111 vgl. auch RAHNER, Karl: Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit [1937], in: ZAM
12 (1937), 121-137, hier 132-136; RAHNER: Herz-Jesu-Verehrung heute [1982], 318-320.

112 AuGusTINUS: Confessiones 111 6,1 (= PL 32, 688).



Karl Rahner und die Kirchenvater 141

Sie ist das Tiefste und Letzte in uns, aber er ist noch tiefer als wir in unserem
Tiefsten. Er steht noch hinter unserem Letzten.“113

1933 legte Rahner der Offentlichkeit einen Aufsatz vor iiber Die geistliche
Lehre des Evagrius Pontikus. Obwohl er betont, seine Darstellung wolle
,rein historisch sein® 114 ldasst er doch auch hier erkennen, wie sehr ihn das
Studium der Viter existenziell zu ergreifen vermag. Wenn er die beseli-
gende Schau der Dreifaltigkeit, ,in der der bildlose Geist vom formlosen
Licht Gottes getroffen wird“, bei Evagrius als ,ein Uberwiltigtsein von der
Unbegreiflichkeit, von der Grenzenlosigkeit des Unendlichen® interpretiert
findet,!15 so ist damit ein Aspekt der Gotteslehre angesprochen, dem Rahner
in seiner eigenen systematischen und spirituellen Theologie stets funda-
mentale Bedeutung beigemessen hat: Gott ist der bleibend Unbegreifliche,
so dass seine Erkenntnis stets ,auch das tiefste Dunkel zumal“116 ist. Wenn
Evagrius sagt: ,Selig, wer einging in das Nichtwissen sonder Grenzen®,117
so bemerkt der junge Theologiestudent zu diesem Wort ,des anonymen All-
beherrschers der griechisch-byzantinischen Mystik“:118 Ein wundervolles
Wort, das schon lange vor dem Areopagiten den Gedanken vom ,géttlichen
Dunkel‘ anklingen 1af3t und noch als Motto tiber den Werken Johannes’ vom
Kreuz stehen konnte. Solches Nichtwissen hort nimmer auf.“11?

B 1936-1939: als junger Theologe in Innsbruck

Als Rahner 1936 Freiburg i.Br. verliefd, um in Innsbruck sein theologisches
Doktorat vorzubereiten, lag ein zweijdhriges philosophisches Spezialstu-
dium hinter ihm. Die Frucht dieser Jahre war die 1939 verdffentlichte Mo-
nographie Geist in Welt. In diesem Werk legte er in Gestalt einer plato-

113 RAHNER, Karl: Weihe des Laien zur Seelsorge [1936], in: ZAM 1 (1936), 21-34, hier 23f.
Vgl. auch RAHNER: Horer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie [1941/1963],
102/103.

114 RAHNER, Karl: Die geistliche Lehre des Evagrius Pontikus. In ihren Grundziigen darge-
stellt [1933], in: Sdmtliche Werke, Bd. 1: Friihe spirituelle Texte und Studien. Grundlagen im Or-
den. Bearbeitet von Karl Kardinal Lehmann und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag
2014, 66-81, hier 81.

115 RAHNER: Die geistliche Lehre des Evagrius Pontikus. In ihren Grundziigen dargestellt
[1933], 79.

116 RAHNER: Die geistliche Lehre des Evagrius Pontikus. In ihren Grundziigen dargestellt
[1933], 79.

117 EvAGRrIUS PONTICUS: Centurie 111 88 (= AGWG.PH 13/2. Berlin: Vandenhoeck & Rup-
recht 1912, 257).

118 RAHNER, Karl: Uber das Problem des Stufenweges zur christlichen Vollendung [1944),
in: ZAM 19 (1944 ), 65-78, hier 68.

119 RAHNER: Die geistliche Lehre des Evagrius Pontikus. In ihren Grundziigen dargestellt
[1933], 79f. Vgl. RAHNER: Uber den Begriff des Geheimnisses in der katholischen Theologie [1959],
57f., 8of.



142 Christoph Bruns

nisch-augustinisch gepragten Thomas-Interpretation!20 das erkenntnistheo-
retische Fundament fiir seine spatere Theologie. Als wegweisend fiir sein
Lebenswerk erwiesen sich auch die Vortrdge, die er wenige Wochen nach
seiner Habilitation wahrend der Salzburger Hochschulwochen im August
1937 hielt und die unter dem Titel Hérer des Wortes. Zur Grundlegung einer
Religionsphilosophie 1941 ebenfalls als Monographie erschienen sind. In die-
sen beiden philosophischen Grundlagenwerken kommt die Theologie der
Kirchenvdter nicht ausdriicklich zum Tragen. Sie ist als geistiger und geist-
licher Tiefenstrom darin aber ebenso vorauszusetzen wie in den Meditatio-
nen Worte ins Schweigen, die Rahner ebenfalls 1937 verfasste und die in Stil
und Gedankenfiihrung eine unverkennbare Verwandtschaft zu Augustins
Confessiones erkennen lassen.

In den Monaten zwischen seinem Aufbruch aus Freiburg i.Br. und sei-
ner Teilnahme an den Salzburger Hochschulwochen hatte Rahner in Inns-
bruck zundchst im Dezember 1936 die Promotion und bereits im Juli des
darauffolgenden Jahres auch die Habilitation in Dogmatik hinter sich ge-
bracht. In beiden Qualifikationsschriften wandte er sich wieder ausdriick-
lich den Kirchenvdtern zu. Seine von dem Neutestamentler Paul Gaechter
und dem Dogmatiker Franz Mitzka begutachtete Dissertation E latere Christi.
Der Ursprung der Kirche als zweiter Eva aus der Seite Christi des zweiten Adam
versteht sich laut Untertitel als Eine Untersuchung tiber den typologischen
Sinn von Joh 19,34.121

Rahner mochte darin klidren, ob die traditionelle Deutung der besagten
Bibelstelle im Sinne einer ekklesiologischen Typologie auch der urspriing-
lichen Aussageabsicht des Evangelisten Johannes entspricht. Er verfolgt al-
so eine exegetische Fragestellung, geht dabei jedoch von der patristischen
Auslegungstradition aus, in der diese Typologie ,im dritten Jahrhundert
griechisch und lateinisch ausdriicklich bezeugt wird“.122 Dabei glaubt er
»ruckwarts“123 zeigen zu konnen, dass ,der Ursprung der Kirche aus der Sei-

120 Siehe oben, S. 134-137 Vgl. SCHAEFFLER: Die Wechselbeziehungen zwischen Philoso-
phie und katholischer Theologie, 201f.; ZAHLAUER, Arno: Karl Rahner und sein ,produktives
Vorbild“ Ignatius von Loyola (= IThS 47). Innsbruck: Tyrolia-Verlag 1996, 129-154, bes. 152f,;
RATZINGER: Vom Verstehen des Glaubens, 179f. Vgl. auch die marginalen Hinweise bei SCANLON,
Michael J.: Karl Rahner. A Neo-Augustinian Thomist, in: Thom. 43 (1979), 178-185, hier 179,
181 und BURNS, R.M.: The Agent Intellect in Rahner and Aquinas, in: HeyJ 29 (1988), 423-449,
hier 423.

121 vgl. dazu BATLOGG, Andreas R.: Karl Rahners theologische Dissertation ,E latere
Christi“. Zur Genese eines patristischen Projekts (1936), in: ZKTh 126 (2004), 111-130. - Zum bio-
graphischen Kontext vgl. auch NEUFELD: Die Briider Rahner, 130-137.

122 RAHNER, Karl: E latere Christi. Der Ursprung der Kirche als zweiter Eva aus der Seite
Christi des zweiten Adam. Eine Untersuchung iiber den typologischen Sinn von Joh 19,34 [1936],
in: Sdmtliche Werke, Bd. 3: Spiritualitdt und Theologie der Kirchenviter. Bearbeitet von
Andreas R. Batlogg, Eduard Farrugia, Karl-Heinz Neufeld. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1999,
1-84, hier 63.

123 RAHNER: E latere Christi [1936], 10.



Karl Rahner und die Kirchenvater 143

tenwunde Christi ein vom Evangelisten selbst beabsichtigter Sinn von Joh
19,34 ist“124, mit andern Worten: ,Die Ecclesia e latere Christi ist Gut der
allerersten christlichen Tradition“125 und somit eine Offenbarungswahr-
heit.126

Dass die Kirche als das universale Heilssakrament und ihre sakramenta-
le ,siebenfiltige Gabe“ die Gnade Christi vermitteln, weil sie im durchbohr-
ten Herzen des gekreuzigten Herrn ihren Ursprung haben, diese Glaubens-
wahrheit hat Rahner spiater immer wieder zur Sprache gebracht und zu
durchdringen versucht.!2” Schon in dem bereits erwdahnten Aufsatz Cceur
de Jésus chez Origéne? aus dem Jahr 1934 hatte er festgestellt:

»Fur die Kirchenviter war Jesus Christus die immer stromende Quelle des Was-
sers der Gnade. Aus seiner durchbohrten Seite flossen die Strome der Gnade,
aus denen die Menschen die Sakramente schopfen diirfen und aus ihr ist die
heilige Kirche entsprungen, unsere jungfrauliche Mutter und zweite Eva, her-
vorgegangen aus der Seite des zweiten Adam. [...] So war fiir die Kirchenviter
die durchbohrte Seite Christi ein sehr lebendiges Symbol der erlosenden Lie-
be des Heilands fiir seine Geliebte, die er durch das Blut und das Wasser, die
aus der Wunde seines gedffneten Herzens strémten, heiligt.“128

Dieser Querverweis mag zudem exemplarisch veranschaulichen, dass Rahner
fir seine theologische Dissertation auf die Friichte seiner patristischen Stu-
dien zuriickgriff, die er bereits vor seinem philosophischen Studium in
Freiburg i.Br. wahrend der ordensiiblichen Ausbildung betrieben hatte. Im
Karl-Rahner-Archiv befindet sich ,ein undatiertes Manuskript in Rahners
Handschrift“, das nach Andreas R. Batlogg ,zweifelsfrei eine Urschrift der
theologischen Doktorarbeit“ darstellt. Dieses Manuskript, so Batlogg, ,muf}
vor der Freiburger Zeit (1934/36) entstanden sein.“129 Dies legt auch ,eine
in Hugo Rahners Nachla gefundene Karte“ nahe, die Karl Rahner als jun-

124 RAHNER: E latere Christi [1936], 71.

125 RAHNER: E latere Christi [1936], 50 (Herv. von Ch.B.).

126 vgl, RAHNER: E latere Christi [1936], 63, 71.

127 vgl. RAHNER, Karl: Kirche und Sakramente (= QD 10), 2. Auflage. Freiburg i.Br.:
Herder-Verlag 1963; RAHNER, Karl: Die siebenfiltige Gabe. Uber die Sakramente der Kirche.
Miinchen: Ars-Sacra-Verlag 1974.

128 RAHNER, Karl: Coeur de Jésus chez Origéne? [1934], in: Samtliche Werke, Bd. 1: Friihe
spirituelle Texte und Studien. Grundlagen im Orden. Bearbeitet von Karl Kardinal Lehmann
und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2014, 164-169, hier 168: ,Pour les Péres,
Jésus-Christ était la source toujours jaillissante des eaux de la grace. C’est de son cdté percé
que découlent ces fleuves de grace ou les hommes doivent puiser par les sacrements et de la
qu’est sortie la sainte Eglise, notre mére vierge, seconde Eve, issue du coté de second Adam.
[..] Ainsi pour les Péres le coté percé du Christ était un symbole trés vif de ]'amour rédemp-
teur du Sauveur pour son épouse qu'il sanctifie par le sang et I'eau jaillis de la paie de son
cceur ouvert” (Ubersetzung: Albert Raffelt, ebd., 169). Vgl. RAHNER, Karl: Zur Theologie des
Todes (= QD 2), 3. Auflage. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1961, 66-71; RAHNER: Der eine Jesus
Christus und die Universalitit des Heils [1975], 267-272.

129 BATLOGG: Karl Rahners theologische Dissertation, 117f.



144 Christoph Bruns

ger Theologiestudent am 13. Juni 1930 aus Valkenburg an seinen Bruder in
die Tiroler Landeshauptstadt geschrieben hat. Darin heifdt es: ,Wenn du
mir von Innsbruck aus noch das Material, das du schon fertig hast, schi-
cken konntest, d.h. alles, was irgendwie zur Ecclesia ex latere Christi oder
zum Fons vitae gehort, ware ich sehr froh.“130 Hugo Rahner hatte zum da-
maligen Zeitpunkt gerade seine eigene patristische Doktorarbeit abgeschlos-
sen, die den Titel tragt: Fons vitae. Eine Untersuchung zur Geschichte der
Christusfrommigkeit in der Urkirche, 1.-3. Jahrhundert.131 ;Man wird nicht
ohne Recht annehmen®, so deutet Batlogg diesen Befund, ,dafd Karl von Hugo
nicht weiter verwendetes Material bearbeitet und zu der kleinen Studie aus-
gebaut hat, die er als Dissertation einreichte.“132 Aus den beschriebenen
Umstdnden erklart sich denn auch die auf den ersten Blick reichlich ver-
wunderliche Tatsache, dass Rahner seine Promotionsschrift ,keine drei Wo-
chen“ nach seiner Ankunft in Innsbruck an der dortigen Fakultét einrei-
chen konnte.133

Welcher Impuls auf sein eigenes theologisches Suchen und Fragen von
der patristischen Typologie ausgeht, deutet Rahner im Schlusskapitel sei-
ner Dissertation nur kurz und verhalten an. Wenn der Offnung des Her-
zens Jesu eine soteriologisch-symbolische Bedeutung zukommt, so gibt er
zu bedenken, gilt eine derartige Realsymbolik letztlich fiir samtliche Ereig-
nisse des Lebens Jesu, so dass

»das Leben Jesu nicht blofd als ganzes durch die am Kreuz verdiente Gnade
soteriologisch und durch die einzelnen Geheimnisse in ihrer Vorbildlichkeit
moralisch in das Leben des Christen hineinragt, sondern daf auch die einzel-
nen Geheimnisse als einzelne (wenn natiirlich auch dadurch, dafd sie Teile
des einen Heilslebens Christi sind) tiber ihre moralische Vorbildlichkeit hi-
naus als heilswirkende Méchte in das Leben des Christen hineinwirken.“134

In einer anderen Verdffentlichung aus demselben Jahr vertieft Rahner die-
sen Gedanken, wenn er erklart:

»Denn jede sittliche Handlung Jesu hatte vor der Gerechtigkeit Gottes ver-
sohnenden Wert, insofern sie schon innerlich eingegliedert war in das Ganze
eines Opferlebens, dessen Héhepunkt der freiwillige Opfertod am Kreuz war,
insofern sie mit dem Kreuzestod ein einziges grofles Ganzes bildete. Und so
lebte jede Tat, jedes Werk, jede Gesinnung Jesu aus seiner Bereitschaft zum

130 BATLOGG: Karl Rahners theologische Dissertation, 18 (Zitat: ebd. sowie bei NEUFELD,
Karl H.: Unter Briidern. Zur Friihgeschichte der Theologie K. Rahners aus der Zusammenarbeit
mit H. Rahner, in: VORGRIMLER, Herbert [Hg.]: Wagnis Theologie. Erfahrungen mit der Theo-
logie Karl Rahners. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1979, 341-354, hier 342).

131 Vgl. BATLOGG: Karl Rahners theologische Dissertation, 120.

132 BATLOGG: Karl Rahners theologische Dissertation, 120.

133 vgl. BATLOGG: Karl Rahners theologische Dissertation, 111, 114-117.

134 RAHNER: E latere Christi [1936], 82 (Herv. von Ch.B.).



Karl Rahner und die Kirchenvater 145

Kreuz, war ein Stiick des Weges hinauf zum Opferaltar auf Kalvaria und so
auch dem Vater wohlgefallig.“135

Die Mysterien des Lebens Jesu, so wird Rahner spater sagen, sind heils-
wirksam, weil das Leben Jesu in allen seinen Momenten , die freie Epi-pha-
nie Gottes“136 in der Geschichte, die definitive und uniiberbietbare Selbst-
aussage des ewigen Logos und damit ,die Ek-sistenz Gottes selbst in der
Welt“137 jst.138

Symboltheologisch gewendet formuliert Rahner diesen Gedanken 1959
in folgender Weise:

,Der menschgewordene Logos ist das absolute Symbol Gottes in der Welt, das
uniiberbietbar mit dem Symbolisierten erfiillt ist, also nicht nur die Anwe-
senheit und Offenbarung dessen in der Welt, was Gott in sich selbst ist, son-
dern auch das ausdriickende Da-sein dessen, was (oder besser: wer) Gott in
freier Gnade der Welt gegeniiber sein wollte, und zwar so, daf} diese Haltung
Gottes, weil so ausgedriickt, nicht mehr zuriickgenommen werden kann, son-
dern die endgiiltige und uniiberbietbare ist und bleibt.“13?

Die Menschheit Christi ist mithin nicht aufzufassen

»als Livree und Vermummung Gottes, als Signal blof, dessen er sich bedient
[...], so dafd erst das durch dieses Signal Verlautbarte etwas tiber den Logos aus-
sagt, sondern als die Selbstverlautbarung des Logos selbst, so daf3, wenn Gott,
sich selbst aus-sagend, sich selbst ent-dufert, eben gerade das erscheint, was
wir die Menschheit des Logos nennen [...].“140

Und die Kirche - e latere Christi - ist ,das Gegenwartigbleiben des mensch-
gewordenen Wortes in Raum und Zeit“,141 ist ,das Realsymbol der Gegen-
wart Christi, seiner endgiiltigen Heilstat in der Welt“,142 ist das ,Ursakra-
ment der Gnade Gottes [...], das nicht nur bezeichnet, sondern auch be-
sitzt, was durch Christus endgiiltig in die Welt gebracht worden ist*.143

135 RAHNER, Karl: Eucharistie und Leiden [1936], in: ZAM 1 (1936), 224-234, hier 225. Vgl.
auch RAHNER, Karl: Die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu fiir unser Gottesverhdltnis [1953),
bes. 47, 56-60. Vgl. zudem SCHWERDTFEGER: Gnade und Welt, 255-263.

136 RAHNER: Probleme der Christologie von heute [1954)], 208.

137 RAHNER: Probleme der Christologie von heute [1954], 217.

138 vgl. RAHNER: Probleme der Christologie von heute [1954], 204f., 212. Vgl. auch BATLOGG,
Andreas R.: Die Mysterien des Lebens Jesu bei Karl Rahner. Zugang zum Christusglauben (=
IThS 58), 2. Auflage. Innsbruck: Tyrolia-Verlag 2003.

139 RAHNER: Zur Theologie des Symbols [1959], 293f. Vgl. SCHWERDTFEGER: Gnade und Welt,
239-277.

140 RAHNER: Zur Theologie des Symbols [1959], 296. Vgl. RAHNER: Zur Theologie der
Menschwerdung [1958], 149-151.

141 RAHNER: Zur Theologie des Symbols [1959], 297.

142 RAHNER: Zur Theologie des Symbols [1959], 298.

143 RAHNER: Zur Theologie des Symbols [1959], 208. - Spiter behilt Rahner den Begriff , Ur-
sakrament des Heils“ Jesus Christus vor, wiahrend er von der Kirche als dem , Grund-sakra-
ment des Heils“ spricht (RAHNER: Die siebenfiltige Gabe, 15f. [Herv. von Ch.B.]).



146 Christoph Bruns

Aufler der ebenfalls in den dreifiger Jahren entstandenen, aber nicht
publizierten Studie {iber Die katholische Gnadenlehre im Kampf mit der
gnostischen Gnadenauffassung um die Wende des zweiten Jahrhunderts144 ist
die Arbeit Stinde als Gnadenverlust in der friihkirchlichen Literatur erstmals
auch dem Titel nach ausdriicklich dem Thema gewidmet, das ldngst zur in-
nersten Mitte von Rahners theologischem Denken geworden war. lhr Er-
gebnis lautet: Die ,Lehre vom Verlust der heiligmachenden Gnade durch die
Siinde“, das heifdt die ,gnadenhafte Betrachtungsweise der Siindenfolgen®,
ist im Neuen Testament ,noch nicht oder hochstens kurz und andeutungs-
weise“ greifbar.145 Sie tritt ,mit voller Deutlichkeit erst im Zweiten Cle-
mensbrief sowie im Hirten des Hermas in Erscheinung!4é, um bei den Kir-
chenvitern der folgenden Jahrhunderte dann zur bevorzugten theologi-
schen Sichtweise auf das Wesen der Siinde zu werden. 147 Die letzten Zeilen
seiner Ausfilhrungen aber widmet Rahner nicht der Siinde, sondern der
Gnade, wenn er im Blick auf die patristische Tradition feststellt:

,Uberall leuchtet hindurch die christliche Uberzeugung, daf durch Gottes
freie Barmherzigkeit der Mensch erhoben wurde zu einer geheimnisvollen Teil-
nahme an Gottes Natur und Leben, die alles Begreifen tibersteigt, die der
Mensch aber auch bewahren muf) durch ein Leben, das seiner Berufung zu
diesem Leben Gottes entspricht,“148

Der 1937 verdffentlichte Beitrag Ein messalianisches Fragment tiber die Taufe
ist der heterodoxen Gnadenlehre des Messalianismus gewidmet, einer ma-
nichdisch beeinflussten Asketenbewegung aus dem 4. Jahrhundert.14® Das
seigentliche Zeichen des wahren Christen®, so Rahner, ist fiir die in diesem
Fragment greifbare Stromung des Messalianismus ,das unmittelbar fiihlba-
re Erlebnis des Geistbesitzes, der Trostung und des inwendigen Feuers.“150
Geistbesitz und Trostung - diese Begriffe begegnen immer wieder auch in
Rahners spiterem Werk, dessen innere Mitte ja ebenfalls die Uberzeugung
von der Erfahrbarkeit der Gnade bildet. Aber anders als fiir den Messalia-

144 RAHNER, Karl: Die katholische Gnadenlehre im Kampf mit der gnostischen Gnadenauf-
fassung um die Wende des zweiten Jahrhunderts [ca. 1935], in: Sdmtliche Werke, Bd. 1: Friihe
spirituelle Texte und Studien. Grundlagen im Orden. Bearbeitet von Karl Kardinal Lehmann
und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2014, 336-342.

145 RAHNER, Karl: Siinde als Gnadenverlust in der friihkirchlichen Literatur [1936], in: ZKTh
60 (1936), 471-510, hier 482.

146 Vgl. RAHNER: Siinde als Gnadenverlust in der frithkirchlichen Literatur [1936], 486.

147 Vgl. RULANDS, Paul: Umkehr als Gnade Christi. Zum Verhdltnis von Gnaden- und Buf-
theologie und deren Christusformatiertheit im Friihwerk Karl Rahners, in: BATLOGG, Andreas
R. u.a. (Hg.): Was den Glauben in Bewegung bringt. Fundamentaltheologie in der Spur Jesu
Christi (= Festschrift fiir K.H. Neufeld SJ). Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2004, 79-92, hier 82f.

148 RAHNER: Siinde als Gnadenverlust in der friihkirchlichen Literatur [1936], 510.

149 Vgl. RAHNER, Hugo: Messalianismus, in: LThK? Bd. 7 (1962), 319f.

150 RAHNER, Karl: Ein messalianisches Fragment iiber die Taufe [1937], in: Simtliche Wer-
ke, Bd. 3: Spiritualitdt und Theologie der Kirchenvdter. Bearbeitet von Andreas R. Batlogg,
Eduard Farrugia, Karl-Heinz Neufeld. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1999, 87-104, hier 96.



Karl Rahner und die Kirchenviter 147

nismus hat Rahner immer darauf bestanden, dass die Erfahrung der Gnade
gerade nicht in einem duflerlichen, pseudomystischen Empirismus als eli-
tares ekstatisches, irgendwie spiritistisches Erlebnis zu deuten ist, sondern
sich gerade in der Normalitdt des Lebens, in den ,alltdglichen Dingen®, zu-
tragt,151 und zwar immer dort, wo ein Mensch sich in einem letzten stillen
Vertrauen ergreifen lasst vom unbegreiflichen Gott Jesu Christi, der als das
heilige Geheimnis sein Leben immer schon durchdringt.152

1938 legte Rahner noch einmal einen Beitrag zu Augustinus vor, bevor
er sich im Herbst 1939 nach der Aufhebung der Innsbrucker Theologischen
Fakultiat durch die Nationalsozialisten in Wien niederlief3. Unter dem Titel
Augustin und der Semipelagianismus widmete er sich der Auseinanderset-
zung, die der afrikanische Kirchenvater mit den Semipelagianern um das
rechte Verstindnis des Verhdltnisses von Gnade und Freiheit fiihrte. Die ei-
gentliche Ursache dieses Streits sieht Rahner darin, dass sowohl Augustinus
als auch die Semipelagianer eine zu undifferenzierte Gnadenlehre vertre-
ten haben. Beide Kontrahenten operieren namlich nur mit dem Begriff der
wirksamen Gnade (gratia efficax), ,welcher kein Mensch widersteht,153 um
aus diesem Begriff einander widersprechende Schliisse zu ziehen: Ange-
sichts der biblisch bezeugten Tatsache des ewigen Verderbens vieler Men-
schen vertritt Augustin eine strikte Pradestinationslehre, wahrend die Se-
mipelagianer, um den universalen Heilswillen Gottes zu wahren und den
Pradestinationsgedanken abzuwehren, den ersten Anfang des Heiles in den
freien Willen des Menschen verlegen, der ,noch nicht unter dem Einfluf3
der wirksamen Gnade steht.“154

,Tatsdchlich“, so Rahner,

,gibt es aber noch einen andern Weg. Man kann das Zuvorkommen der Gna-
de vor jedem menschlichen Werk zugeben, ohne deshalb alle Harten der Leh-
re Augustins folgerichtig zugeben zu miissen. Daf die Semipelagianer diesen
Weg nicht sahen, muf darin begriindet sein, dafd sie, ohne es zu bemerken,

151 vgl, das in Anm. 28 genannte Buch.

152 Vgl. RAHNER, Karl: Erfahrung des Geistes. Meditation auf Pfingsten. Freiburg i.Br.:
Herder-Verlag 1977, bes. 25-63. Vgl. auch RAHNER, Karl: Die enthusiastische und die gnaden-
hafte Erfahrung [1972], in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 12. Einsiedeln: Benziger-Verlag
1975, 54=75-

1353 RAHNER, Karl: Augustin und der Semipelagianismus [1938], in: ZKTh 62 (1938), 171-
196, hier 175 = Sdmtliche Werke, Bd. 5/1: De Gratia Christi. Schriften zur Gnadenlehre. Bear-
beitet von Roman A. Siebenrock und Albert Raffelt unter Mitwirkung von Theodor Schneider.
Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2015, 14-39, hier 18. Vgl. auch RAHNER, Karl: De Gratia Christi
['1938], in: Sdmtliche Werke, Bd. 5/1, 239-491, hier 291: ,Augustinus senior potius nimis effi-
caciam gratiae extulit, ut vix evitaret doctrinam irresistibilitatis gratiae.”

154 RAHNER: Augustin und der Semipelagianismus [1938], 175 = Sdmtliche Werke, Bd. 5/1,
18. Vgl. auch RAHNER: De Gratia Christi [1938], in: Sdmtliche Werke, Bd. 5/1, 485.



148 Christoph Bruns

wie Augustin, so auch selber nicht auf das Vorhandensein einer zureichenden
Gnade achteten.“153

Der Begriff der zureichenden Gnade (gratia sufficiens), ,die von Gott allen
Menschen angeboten wird, die der Mensch durch eigene Schuld zurtick-
weist, womit er durch seine Schuld sein Heil verwirkt, 156 vermag nach
Rahner das theologische Anliegen Augustins, wonach alles Heil in Gottes
Gnade wurzelt, ebenso zu wahren wie auch den Grundsatz der Semipela-
gianer, demzufolge das Heil nicht den freien Willen des Menschen iiber-
waltigt und zerstort: ,Nur der Mensch geht verloren, der in freier Entschei-
dung die zum Heil hinreichende Gnade Gottes, die allen angeboten wird,
zuriickweist.“157 Die Schwache der Gnadenlehre Augustins besteht nach
Rahner also darin,

»dafl es Augustin nicht klar geworden war, daf} die katholische und wahre
Vorherbestimmungslehre unbedingt fordert, daf bei ihrer Darlegung die von
Gottes Heilswillen allen Menschen angebotene, zum Heil hinreichende Gna-
de beriicksichtigt werde.“158

Es ist bezeichnend, wie Rahner hier seinem Ideal des historisch versierten
Systematikers entsprechend die spdtantike Kontroverse als theologisches
Sachproblem im Licht der scholastischen Gnadenterminologie behandelt.
Den scholastischen Begriff der gratia sufficiens sollte Rahner bald in das
Theologumenon des ,iibernatiirlichen Existentials“ im Sinne eines habi-
tuellen Gnadenangebots iibersetzen,!5® das sich erstmals in dem 1939 ge-

155 RAHNER: Augustin und der Semipelagianismus [1938], 177 = Simtliche Werke, Bd. 5/,
20. Vgl. auch RAHNER: De Gratia Christi [1938], in: Samtliche Werke, Bd. 5/2: De Gratia
Christi. Schriften zur Gnadenlehre. Bearbeitet von Roman A. Siebenrock und Albert Raffelt,
unter Mitwirkung von Theodor Schneider. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2017, 605-1361, hier
726f.

156 RAHNER: Augustin und der Semipelagianismus [1938], 175 = Sdmtliche Werke, Bd. 5/1, 18.

157 RAHNER: Augustin und der Semipelagianismus [1938), 179f. = Sdmtliche Werke, Bd. 5/1,
22 (Herv. im Orig.).

158 RAHNER: Augustin und der Semipelagianismus [1938)], 183 = Sdmtliche Werke, Bd. 5/1,
25. Vgl. auch RAHNER: De Gratia Christi [1938], in: Sdamtliche Werke, Bd. 5/2, 744f.: ,[..]
quaestio manet, cur S. Doctor [= Augustinus] in scriptis posterioribus semper de gratia effi-
caci et numquam sufficienti loquatur. Nec iure dici potest, in controversia cum Pelagianis et
praesertim cum Semipelagianis tantum de illa, non vere de hac gratia fuisse tractandum.
Disputavit enim Augustinus cum Massiliensibus de voluntate salvifica Dei universali. In hac
vero re doctrina catholica adaequate exponi non potest, nisi etiam mentionem faciendo gra-
tiae pure, sed vere sufficientis. Hoc vero omississe S. Doctorem sincere fateri cogimur.“ Vgl. zu-
dem RAHNER, Karl: Rez. ,Philipp Platz: Der Rémerbrief in der Gnadenlehre Augustins“ [1938], in:
Sdmtliche Werke, Bd. 3: Spiritualitdt und Theologie der Kirchenvdter. Bearbeitet von Andreas
R. Batlogg, Eduard Farrugia, Karl-Heinz Neufeld. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1999, 4o1.

159 In der ersten Auflage seiner Innsbrucker Vorlesung De Gratia Christi (1937/38) stellt
Rahner fest: Die gratia (vere et pure) sufficiens ist ,in ordine nostro salutis concreto infralap-
sario“ allen Menschen gegeben, weil andernfalls nicht langer vom wirksamen allgemeinen
Heilswillen Gottes gesprochen werden konnte (De Gratia Christi [1938], in: Sdmtliche Wer-
ke, Bd. 5/2, 738f.). In der dritten Auflage dieser Vorlesung (1950/1951) fiihrt er dann unter



Karl Rahner und die Kirchenviter 149

haltenen!6? und 1942 verdffentlichten Vortrag Priesterliche Existenz nach-
weisen lasst.161

In diesem Vortrag spricht Rahner ,iiber die gnadenhaft geschaffenen
Tiefen unserer tatsdchlichen Existenz“162, die durch das geschichtliche Of-
fenbarungswort aufgehellt werden. Und er fahrt fort:

»Nun ist diese Tiefe des Daseins des Menschen, die im Glauben zum Bewuf3t-
sein kommt, - noch unabhingig davon, ob er [sc. der Glaube] sie erfiillt oder
nicht - begriindet durch Christus allein und so, bevor ein Wort unserer Ver-
kiindigung den Menschen trifft. Die Verkiindigung des Wortes trifft also grund-
satzlich einen Menschen, der seinshaft existential - was nicht gleich ist mit
,existentiell iibernommen habend’ - schon im Bereich jener Wirklichkeit steht,
die von der Botschaft ausgesprochen wird. Nur weil zu seinem Dasein schon
das Medium der Gnade (,Kirche‘) gehort, ist er ein méglicher Horer der christ-
lichen Glaubensbotschaft. Diese ist somit eigentlich ein, wenn auch absolut
notwendiges, Erwecken des christlichen Selbstbewuf3tseins, das mit der ,Sal-
bung’, die in uns ist, grundsdtzlich schon gestiftet ist. So bringt die Predigt
nicht eigentlich etwas Neues und Fremdes an den Menschen heran, das bis-

dem Aspekt der visio beatifica aus: ,Natura numquam videtur carere interna ordinatione
supernaturali ad visionem beatificam. Loquimur de ,natura historica‘ prout hunc conceptum
supra distinximus a conceptu ,naturae purae sensu dogmatico‘. Et nobis affirmari et posse et
debere videtur naturam, prout de facto existit, [...] semper in ordine concreto affectam esse
interna et incondicionata ordinatione positiva ad visionem beatificam. Haec ordinatio posi-
tiva et incondicionata [...] censenda quidem est supernaturalis [...], secus enim nobis videtur
ipsa supernaturalitas visionis beatificae et gratiae elevantis relate ad hominem de facto exis-
tentem periclitari. Sed ex altera parte haec ordinatio interna et incondicionata (prout talis)
non videtur nobis simpliciter identificanda cum gratia sanctificante, prout de facto hominem
iustificat. Ita enim res generatim quidem concipitur. Censetur generatim hominem non ordi-
nari ad visionem beatificam interne nisi per ipsam gratiam hominem iam iustum constituen-
tem vel ad summum per gratiam elevantem actualem homini de facto iam collatam. Et puta-
tur quamdiu haec gratia hominem nondum iustificat, ordinationem eius in visionem beatifi-
cam non existere nisi in decreto Dei obligante quidem, sed homini interim mere extrinseco.
Sed ita res non videtur esse. Tale enim concipiendi modo non videtur evitari posse ,extrinse-
cismus’ in materia gratiae, qui realitati correspondere non videtur. Quaeri enim potest, num
ontologia vere metaphysica admittere possit decretum Dei tale posse ut obiectivum concipi
si non habet revera terminum obiectivum realem et creatum in ipsa creatura. [..] Ex his et
aliis rationibus videtur posse affirmari hominem prout de facto existit, numquam carere aliqua
interna et incondicionata ordinatione ad visionem beatificam et hanc ordinationem pertine-
re ad naturam hominis historicam etsi non spectat naturam puram sensu dogmatico. Haec
ordinatio, quam ,existentiale’ hominis supernaturale vocare nobis placeret, ex una parte est
supernaturalis et absolute indebita, ex altera parte in homine de facto existente numquam
abest” (RAHNER: De Gratia Christi [%1951], in: Sdmtliche Werke, Bd. 5/2, 683-685 [Herv. teilw.
von Ch.B.]).

160 Der Vortragstext vom Juni 1939 befindet sich im Karl-Rahner-Archiv unter der Signa-
tur Rahn I A,25 (so RULANDS, Paul: Das tibernatiirliche Existential. In der Taufgnade begriin-
deter Beginn der Gleichférmigkeit des Menschen mit Christus. Ein neuer Blick auf die Genese
eines Grundaxioms Karl Rahners, in: ZKTh 123 [2001], 237-268, hier 238, Anm. 7).

161 Zum systematischen Kontext vgl. SCHWERDTFEGER: Gnade und Welt, 204-21.

162 RAHNER, Karl: Priesterliche Existenz [1942], in: ZAM 17 (1942), 155-171, hier 164.



150 Christoph Bruns

her auflerhalb der Sphire seiner menschlichen Begriffe und Symbole lag.“163
Zwar gilt: ,Der innerst tibernatiirliche existentiale Bereich des Menschen [...]
wird nur als vorhanden eindeutig im gesprochenen Wort der Offenbarung be-
zeugt. Aber dennoch bleibt es wahr: das verkiindete Wort ist die Bezeugung
der Wirklichkeit, die auch im voraus zu diesem Wort, schon immer zur Ge-
samtwirklichkeit und Gesamtwirksamkeit des konkreten Menschen der tat-
sachlich bestehenden Ordnung gehort, und zwar schon immer dazu gehort,
weil Christus und so ,Kirche' eine Wirklichkeit des konkreten Daseins jedes
Menschen ist. So ist das prophetische Wort des Glaubensboten zwar schopfe-
risch, weil es (ibernatiirliche Wirklichkeit wachsen 1af3t; aber es ist nicht de-
ren erster Einbruch in den menschlichen Raum, sondern setzt diesen schon vor-
aus, weil sie immer Rede ist an einen, der gerade fiir diese Rede schon ,Ohren
hat‘ und haben muf.“164

In der Terminologie des Johannesprologs und seiner Lehrer Origenes und
Augustinus kann Rahner denselben Gedanken auch dahingehend formulie-
ren, dass ,das Wort Christi durch seinen Boten nur in einen Raum hinge-
sprochen werden kann, der von dem Lichte des Logos von vornherein er-
leuchtet ist.“165 Von ,Kirche“ vermag er deshalb nicht erst, ja nicht einmal
in erster Linie im Blick auf die sichtbare Institution zu sprechen. Vielmehr
bezeichnet er im vorliegenden Zusammenhang mit diesem in Anfithrungs-
zeichen gesetzten Begriff die gesamte Menschheit, der insofern immer schon
die Gnade der Selbstmitteilung Gottes angeboten und eingestiftet sei, als
zu ihr wegen der Menschwerdung des Logos immer schon die ,Wirklichkeit
Christi gehort“:

,Raum menschlicher Geschichte, zu der Christus gehort, ist schon ,Kirche’;
noch nicht zwar im Sinne einer sichtbaren, die Sichtbarkeit des Heilswillens
Gottes in Christus fortsetzenden, sichtbar von Christus selbst autoritativ orga-
nisierten Gesellschaft derer, die sich existentiell (,glaubend’) dieser fordern-
den Wirklichkeit unterworfen haben; wohl aber in dem Sinne, dafd der geschicht-
liche Raum menschlich existentieller Entscheidung durch Menschwerdung
und Kreuz schon im voraus zu einer solchen sichtbaren Organisation der Kir-
che ein anderer ist, als wenn Christus nicht ware [...].“166

163 RAHNER: Priesterliche Existenz [1942], 164 (Herv. im Orig.).

164 RAHNER: Priesterliche Existenz [1942], 164 (Herv. im Orig.).

165 RAHNER: Priesterliche Existenz [1942], 165.

166 RAHNER: Priesterliche Existenz [1942], 161 (Herv. im Orig.). - Diese Uberlegungen
deuten sich bereits in Rahners erster Gnadenvorlesung an. Ausgehend von der Feststellung,
dass Christus aufgrund der hypostatischen Union ,eo ipso est caput generis humani®, der
zweite Adam also, folgert Rahner: ,Si ergo Deus unum hominem huius totius generis elevat
ad consortium divinae naturae per gratiam creatam in anima eiusdem, id, si vult conservare
hanc unitatem et solidaritatem finis generis totius, facere nequit, quin eo ipso vocet etiam
alios ad ea[m]dem elevationem naturae per participationem bonorum supernaturalium. Hoc
eo minus fieri potest, cum iste principaliter vocatus est [sic!] ex genere humano sua digni-
tate sit caput et repraesentans huius totius generis“ (RAHNER: De Gratia Christi [1938], in:
Samtliche Werke, Bd. 5/1, 297f.). Im Blick auf die Kirche heift es dann: ,[...] datur quidem
gratia extra Ecclesiam, qua homo adultus salvari potest, sed non datur nisi gratia Ecclesiae,



Karl Rahner und die Kirchenvater 151

Zu dieser terminologischen Weichenstellung, der fiir seine Theorie vom ano-
nymen Christentum grundlegende Bedeutung zukommt, weifd Rahner sich
nicht zuletzt durch die Ekklesiologie der Kirchenviter berechtigt, die ,,von
einer kirchenbildenden Ehe zwischen dem Logos und der Menschheit durch
die Menschwerdung reden®.167

Das Jahr 1939 brachte auch die Veroffentlichung der im akademischen
Jahr 1937/38 erfolgten Ubersetzung und Bearbeitung des Lehrwerks La spi-
ritualité des premiers siécles chrétiens aus der Feder des franzdsischen Je-
suiten Marcel Viller. Diese Arbeit, in die Rahner seine langjdahrigen patris-
tischen Forschungen investierte und die unter dem Titel Aszese und Mys-
tik in der Viterzeit auf dem deutschen Buchmarkt erschien,168 ist nach dem
zeitgendssischen Urteil Hans Urs von Balthasars ,fast ein Originalwerk
[...], das umso dankenswerter ist, als es [...] das erste umfassende und zu-
verlassige deutsche Werk iiber den Gegenstand darstellt, eine fiir jeden Pa-
tristiker unentbehrliche Hilfsquelle®.169

Dariiber hinaus erblickte 1939 noch ein patristischer Aufsatz aus Rahners
Feder das Licht der Offentlichkeit. Er trigt die Uberschrift Laienheiligkeit
im christlichen Altertum und enthdlt eine Feststellung, die im Blick auf
sein eigenes Bemiihen um Mystagogie von einiger Bedeutung ist. Sie lau-
tet: ,Es ist in der Patristik selbst da und dort der Gedanke ausdriicklich

cum omnis gratia sit gratia Christi, Verbi Dei, quod caro factum est. Omnis enim gratia hoc
sensu est gratia Ecclesiae, quod omnis vita supernaturalis, quippe quae est vita Christi caro
facti, ut talis habet tendentiam visibiliter sese manifestandi, quae manifestatio ,historica‘ ni-
hil aliud est nisi Ecclesia Christi. Hinc omnis gratia provenit ex Christo capite Ecclesiae et
tendit ad Ecclesiam, corpus Christi in quo ,gratia‘ seu vita divina hominum ,apparet’, ut fac-
tum historicum® (RAHNER: De Gratia Christi [1938], in: Samtliche Werke, Bd. 5/1, 310 [Herv.
im Orig.]). Im Wiederabdruck des Textes Priesterliche Existenz im dritten Band seiner Schrif-
ten zur Theologie (294f., Anm. 1) verweist Rahner zum Verstindnis dessen, ,was wir unter
,Kirche' in Anfithrungszeichen verstehen®, auf seinen Aufsatz Die Gliedschaft in der Kirche
nach der Lehre der Enzyklika Pius’ XII. ,Mystici Corporis Christi“ [1947], in: DERS.: Schriften
zur Theologie, Bd. 2, 7. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964, 7-94. Hier erklart er:
,Dadurch, daf} das Wort Gottes Mensch geworden ist, ist real-ontologisch die Menschheit
auch schon im voraus zur faktischen gnadenhaften Heiligung der einzelnen Menschen, zum
Volke der Kinder Gottes geworden. Nirgends, wo Menschen existieren, sind sie, konkret ge-
sehen, blof8 ,reine Menschen’ im Sinne des abstrakten aristotelisch-scholastischen Wesens-
begriffes des Menschen. Insofern die so ,konsekrierte’ Menschheit von vornherein eine reale
Einheit ist, existiert auch schon [...] ein ,Volk Gottes', das sich so weit erstreckt wie die
Menschheit“ (RAHNER: Die Gliedschaft in der Kirche nach der Lehre der Enzyklika Pius’ XII.
»Mystici Corporis Christi“ [1947], 8¢9 [Herv. im Orig.], vgl. auch 9o-93, bes. g1: ,Nach dem
Gesagten gehort aber die Gliedschaft am Volke Gottes zu den Bestimmungen einer konkre-
ten Menschennatur, weil jeder Mensch notwendig und unaufhebbar Glied der einen Menschheit
ist, die durch die Menschwerdung Gottes real zum Volke Gottes wurde“ [Herv. von Ch.B.]).

167 RAHNER: Priesterliche Existenz [1942], 161.

168 RAHNER, Karl: Aszese und Mystik in der Viterzeit [1939], in: Sdmtliche Werke, Bd. 3:
Spiritualitdt und Theologie der Kirchenviter. Bearbeitet von Andreas R. Batlogg, Eduard
Farrugia, Karl-Heinz Neufeld. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1999, 123-390.

169 StdZ 136 (1939), 334. Vgl. auch NEUFELD: Die Briider Rahner, 133-135.



152 Christoph Bruns

ausgesprochen worden, daf auch der Weltchrist ,Mystiker sein konne.“170
Bereits zwei Jahre zuvor hatte Rahner in dem Beitrag Die ignatianische
Mystik der Weltfreudigkeit auf den ,wundervollen Gedanken“ des Clemens
von Alexandrien hingewiesen, ,der vollkommene Christ miisse sein k6opi0¢
kod Omepkoguiog: weltlich und iiberweltlich und beides zumal.“171 Und die-
se ,metaphysische Formel christlicher Existenz“172 hatte er damals - 1937 -
ausdriicklich auf die Herausforderungen der nationalsozialistischen Dikta-
tur bezogen,173 wie ja auch Clemens, in dem Rahner den herausragenden
antiken Vertreter der Idee einer christlichen Laienheiligkeit erblickt,174 das
zitierte Wort ,[i]nmitten blutiger Verfolgungen“ und in eine ,Situation des
Untergangs“ gesprochen habe:175

,Dieses Wort kann uns heute eine Mahnung fiir unsere eigene Haltung in die-
ser Zeit sein: wir sind Christen, d.h. wir leben aus dem Gott jenseits aller
Welt und leben in ihn hinein. In ihm ist die Mitte unserer christlichen Exis-
tenz. Und so kann diese Existenz nicht erschiittert werden, wenn es aussieht,
als wolle es Abend werden im Abendland. Das Kreuz Christi gehort zu unse-
rem christlichen Dasein und wenn es uns wirklich begegnet im persénlichen

170 RAHNER, Karl: Laienheiligkeit im christlichen Altertum [1939], in: StZ 135 (1939), 234~
251, hier 250 mit Verweis vor allem auf AUGUSTINUS: Epistula 130 (= CSEL 44, 40-77) und
GREGOR DER GRORE: Moralia in Iob VI 27,57 (= PL 75, 761f.). Homiliae in Ezechielem 11 5,19 (=
PL 76, 996A).

171 RAHNER: Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit [1937], 136. - Im Wiederabdruck
dieses Textes (Schriften zur Theologie, Bd. 3, 7. Auflage. Einsiedeln: Herder-Verlag 1967, 329-
348, hier 347) verweist Rahner an dieser Stelle auf seinen Beitrag: De termino aliquo in theo-
logia Clementis Alexandrini, qui aequivalet nostro conceptui entis ,supernaturalis” [1937], in:
Gr 18 (1937), 426-431 = Sdmtliche Werke, Bd. 5/1: De Gratia Christi. Schriften zur Gnadenleh-
re. Bearbeitet von Roman A. Siebenrock und Albert Raffelt unter Mitwirkung von Theodor
Schneider. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2015, 3-13. In diesem Aufsatz weist Rahner nach, dass
Clemens in der Auseinandersetzung mit der Gnadenlehre des Gnostikers Basilides den Be-
griff Umepkdopiog als erster unter den griechischen Vitern im Sinne von ,{ibernatiirlich” ver-
wendet: ,Id quod Clemens dicit verbo Onepkdopiog vere ergo correspondet nostro conceptui
,supernaturalis™ (ebd., 430, vgl. 427f. = Sdmtliche Werke, Bd. 5/1, 10, vgl. 6f.). Clemens habe
den Begriff von Basilides entlehnt, ihm aber einen vollig neuen Sinn gegeben: Wahrend der
wahre Gnostiker nach Basilides wohl vrepkdopiog, nicht hingegen koéopiog sei (,habet gra-
tiam supremi Dei, sed non talem, quae tamquam indebita huic naturae addita est, quae na-
tura ab eodem Deo creata est, qui est Deus gratiae“, ebd., 429 = Sdmtliche Werke, Bd. 5/1, 8),
lehre Clemens ,nihil aliud [..] nisi mundum non esse alienum a gratia, gratiam non esse
alienam a mundo“ (,da} die Welt nicht der Gnade fremd, die Gnade nicht der Welt fremd
sei“, ebd., 429 = Simtliche Werke, Bd. 5/1, 9, Ubersetzung: Albert Raffelt). Vgl. auch RAHNER:
Die katholische Gnadenlehre im Kampf mit der gnostischen Gnadenauffassung um die Wende
des zweiten Jahrhunderts [ca. 1935], 338-340, in systematischer und pastoraltheologischer
Hinsicht RAHNER, Karl: Erlésungswirklichkeit in der Schépfungswirklichkeit, in: Cath(M) 13
(1959), 100-127 (in leicht veranderter Fassung auch in: Sdmtliche Werke, Bd. 5/1, 169-193).

172 RAHNER: Laienheiligkeit im christlichen Altertum [1939], 243.

173 vgl. dazu BATLOGG, Andreas R.: Karl Rahner wihrend der NS-Zeit. Vergessene Fakten
einer Wissenschaftsbiografie, in: StZ 142 (2017), 733-756.

174 vgl. RAHNER: Laienheiligkeit im christlichen Altertum [1939], 238-243.

175 RAHNER: Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit [1937], 136.



Karl Rahner und die Kirchenviter 153

Leben, im Geschick unseres Volkes, wenn die Stunde der Finsternis angebro-
chen scheint, so ist das fiir uns Christen nicht ein Scheitern unseres wahren
Lebens, sondern die Triibsal, die der notwendig hat, der hier keine bleibende
Statte hat und haben will, weil er unterwegs ist zum Gott jenseits aller in-
nerweltlichen Erfiillung, weil er ein Omepxéopiog ist. Und doch sollen wir
nach Clemens x6optot sein: aus der Kraft unserer Weltiiberlegenheit heraus
in die Welt und ihre Aufgabe eintreten, gesandt von dem, mit dem wir in ei-
nem mystischen Leben eins sind.“176

3.4 1948-1955: als Dozent der Dogmatik in Innsbruck

Nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs, den er iiberwiegend in Wien und
zuletzt in der Pfarrseelsorge in Niederbayern erlebt hatte, wirkte Rahner
fir drei Jahre als Dogmatikdozent in Pullach. 1948 wechselte er nach Inns-
bruck, wo er ein Jahr spater zum ordentlichen Professor ernannt wurde.
Bis 1955 sollte er mehrere Beitrage zur altkirchlichen Bufdtheologie und
Buf3praxis veroffentlichen, in denen er den Zusammenhang von Siinde und
Gnadenverlust weiterverfolgte und vertiefte.177 Vor allem arbeitete er in
diesen Studien die ekklesiologische Dimension heraus, in der Gnade und
Siinde, Taufe und Bufe im Denken der Kirchenvater zu sehen sind.178

Fiir das altkirchliche Buf3sakrament, so stellt er fest, gilt grundsatzlich,
,dafl wir in den ersten Jahrhunderten der Kirche [...] es immer in Gestalt
einer Exkommunikationsbufe antreffen“.17? In dieser dufleren Gestalt zei-
ge sich das dogmatische Wesen der sakramentalen Buf3e als einer realsym-
bolischen Vers6hnung nicht nur mit Gott, sondern auch mit der Kirche,
dem universalen Heilssakrament. Vor diesem Hintergrund erhebt Rahner
die pastorale Forderung, ,auch heute“ solle die fiir die altkirchliche Bufe
seit der apostolischen Zeit!80 charakteristische, infolge der frithmittelalter-
lichen Entwicklung der sogenannten ,Privatbufde“ jedoch verdunkelte!8!
Vorstellung

176 RAHNER: Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit [1937], 136.

177 vgl. NEUFELD, Karl H.: Fortschritt durch Umkehr. Zu Karl Rahners bufigeschichtlichen
Arbeiten, in: StZ 99 (1974), 274-281.

178 Vgl. MUGGE, Marlies: Entwicklung und theologischer Kontext der Buftheologie Karl
Rahners, in: VORGRIMLER, Herbert (Hg.): Wagnis Theologie. Erfahrungen mit der Theologie
Karl Rahners. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1979, 435-450, bes. 440-445.

179 RAHNER, Karl: Die Buglehre im Hirten des Hermas [1955], in: ZKTh 77 (1955), 385-431,
hier 430.

180 Vgl. RAHNER, Karl: Das katholische Verstdndnis von Siinde und Siindenvergebung im
Neuen Testament und in der Bufpraxis der Alten Kirche [1958], in: Sdmtliche Werke, Bd. n:
Mensch und Siinde. Schriften zur Geschichte und Theologie der BufSe. Bearbeitet von Do-
rothea Sattler. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2005, 358-374, bes. 373f.; RAHNER, Karl: Stich-
wort ,Bufgeschichte“ [1973], in: ebd., 375-396, hier 378-385.

181 vgl. RAHNER, Karl: De Paenitentia [1960], in: Sdmtliche Werke, Bd. 6/1: De paeni-
tentia. Dogmatische Vorlesungen zum Bufsakrament. Erster Teilband. Bearbeitet von Doro-
thea Sattler. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2007, 1-302, hier 282-284, 302.



154 Christoph Bruns

,2wieder deutlicher in das Glaubensbewuf3tsein der Christen aufgenommen wer-
den [...]: daR der Siinder die Verséhnung mit Gott nur findet, weil er den Geist
in und von der ganzen Kirche empfangt, der immer in ihr und allen ihren ge-
heiligten Gliedern lebt.“182

Unter der Uberschrift Vergessene Wahrheiten iiber das Buf3sakrament legte
Rahner im folgenden Jahr eine systematische Auswertung seiner bisheri-
gen bufdgeschichtlichen Studien vor. Hier erklart er zusammenfassend:

»2Man kann nicht wirklich erkldren, warum der ganze Vorgang der sakramen-
talen Stindenvergebung als solcher in der alten Kirche gerade so gestaltet wur-
de, wie er tatsichlich war, wenn man sich nicht klarmacht, daR die alte Kirche
an diesem sakramentalen Vorgang als solchem eine ekklesiologische Seite
deutlich und reflex erkannte (Siinde als Verstof8 gegen die Kirche, Vergebung
als auch Nachlaf? der Schuld als eines solchen Verstofles gegen die Kirche,
Vers6hnung mit der Kirche), und darum gerade entsprechend der Schrift die
Versohnung mit der Kirche als Medium der Vers6hnung mit Gott betrachtet.
Man mifdte eben (so konnte man im Geist Cyprians formulieren) sich mit der
Mutter Kirche wieder versdhnen, um Gott wieder zum Vater haben zu kon-
nen.“183

Dass ,in puncto Bufdsakrament der Aspekt der ,pax cum ecclesia‘ (des Frie-
dens mit der Kirche) nicht ausgelassen werden darf“, diese Erkenntnis be-
zeichnete Rahner noch gegen Ende seines Lebens als zentrale Frucht sei-
ner patristischen Studien, wobei er bemerkte: ,Das Zweite Vatikanische
Konzil hat dies zum Beispiel in ,Lumen gentium‘ ebenfalls betont.“184

Der Aufsatz La doctrine d’'Origéne sur la Pénitence aus dem Jahr 1950,185
der erst 1973 in einer ,stark iiberarbeiteten“ Fassung in deutscher Sprache
(Die Bufslehre des Origenes) erschien,!86 erweist sich dariiber hinaus in
besonderer Weise als sehr bedeutsam fiir Rahners eigenes Werk. Angesichts
der Beobachtung, dass fiir Origenes die Todstinde als Siinde wider den Hei-

182 RAHNER, Karl: Zur Theologie der Bufle bei Tertullian [1952], in: REDING, Marcel (Hg.):
Abhandlungen iiber Theologie und Kirche. Festschrift fiir Karl Adam. Disseldorf: Patmos-
Verlag 1952, 139-167, hier 154 (Herv. im Orig.).

183 RAHNER, Karl: Vergessene Wahrheiten iiber das Bufsakrament [1953], in: GuL 26
(1953), 339-364, hier 362 (Herv. im Orig.).

184 Zur Rezeption des Thomas von Aquin. Karl Rahner im Gespréch mit Jan van den Eijnden,
62. Vgl. ZWEITES VATIKANISCHES KONZIL: Lumen Gentium 1u: ,Qui vero ad sacramentum
poenitentiae accedunt, veniam offensionis Deo illatae ab Eius misericordia obtinent et simul
reconciliantur cum Ecclesia, quam peccando vulneraverunt, et quae eorum conversioni cari-
tate, exemplo, precibus adlaborat.“ Vgl. auch RAHNER, Karl: Das Sakrament der Bufle als Wie-
derverséhnung mit der Kirche [1967], in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 8. Einsiedeln:
Benziger-Verlag 1967, 447-471.

185 RAHNER, Karl: La doctrine d’Origéne sur la Pénitence, in: RevSR 37 (1950), 47-97, 252
286, 422-456.

186 RAHNER, Karl: Die Buflehre des Origenes [1973], in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd.
11. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1973, 360-495 (Zitat: 360, Anm. 1). Wir zitieren im Folgenden
nach dieser deutschsprachigen Fassung und fiigen das franzosische Original in Klammern
oder in den Anmerkungen bei.



Karl Rahner und die Kirchenviter 155

ligen Geist den ,Verlust der Gnade [perte de la grace]“ bedeutet!8” und
,von der inneren Gnadengemeinschaft der Kirche trennt und den geistigen
Tod des Siinders bewirkt®,188 fragt Rahner, wie der Siinder nach Origenes
den Zustand der Todsiinde zu iiberwinden und die Gnade wiederzuerlan-
gen vermag. So wendet er sich der Gnadentheologie als Fundament der
Buf’lehre des Alexandriners zu. Er kommt zu dem Ergebnis, dass Origenes
sowohl den Anstofd zur Umkehr wie auch den konkreten Vollzug der Bufie
als Gnade versteht,189 so dass das Verhadltnis von Gnade und Freiheit im
Sinne des Alexandriners mit dem semipelagianischen Begriff ,Synergis-
mus” (der sich z.B. bei Adolf von Harnack findet!90) nicht angemessen be-
schrieben sei.191

Die ontologische Grundlage von Origenes’ Gnadenlehre erkennt Rahner
im Anschluss an die Dissertation seines Ordensbruders und Freundes Alois
Lieske,192 die er bereits 1939 mit groﬁer Zustimmung rezensierte, in der ,un-
verlierbaren Logosabbildlichkeit [caractére inamissible d’image du Logos]“
des Menschen.193 Aufgrund dieser Wesensbestimmung sei der Mensch
,<realontologisch zur Teilnahme am Leben des Logos auf den Vater hin in

187 RAHNER: Die Buflehre des Origenes [1973], 375 = RAHNER: La doctrine d’Origéne sur la
Pénitence [1950], 61.

188 RAHNER: Die Buflehre des Origenes [1973], 384 = RAHNER: La doctrine d’Origéne sur la
Pénitence [1950], 69: ,[...] 'essence du péché mortel, en tant qu'il est une mort et qu’il sépare
le pécheur de la communauté intime de grice qu'est I'Eglise; mort par laquelle 'homme s’est
pour ainsi dire conpé du Saint-Esprit.”

189 Vgl. RAHNER: Die Buflehre des Origenes [1973], 416 = RAHNER: La doctrme d’Origéne
sur la Pénitence [1950], 96f.

190 HARNACK, Adolf von: Lehrbuch der Dogmengeschichte I: Die Entstehung des kirchli-
chen Dogmas, 4. Auflage. Tiibingen: Mohr-Verlag 1909, 692, dazu BRUNS, Christoph: Trinitdt
und Kosmos. Zur Gotteslehre des Origenes (= Admantiana 3). Miinster: Aschendorff-Verlag
2013, 272f.

191 ygl. RAHNER: Die Buflehre des Origenes [1973], 396 = RAHNER: La doctrine d’Origéne
sur la Pénitence [1950], 79.

192 L1gsKE, Aloisius: Die Theologie der Logosmystik bei Origenes (= MBTh 22). Miinster:
Aschendorff-Verlag 1938.

193 RAHNER: Die Buflehre des Origenes [1973], 396f. = RAHNER: La doctrine d’Origéne sur
la Pénitence [1950], 79. - RAHNER, Karl: Rez. ,Aloisius Lieske: Die Theologie der Logosmystik
bei Origenes“ [1939], in: Samtliche Werke, Bd. 3: Spiritualitdt und Theologie der Kirchenviter.
Bearbeitet von Andreas R. Batlogg, Eduard Farrugia, Karl-Heinz Neufeld. Freiburg i.Br.: Her-
der-Verlag 1999, 403f., hier 404 streicht als zentrales Ergebnis von Lieskes Studie zustim-
mend heraus, ,daf der Logosmystik [...] wirklich eine dogmatische Gnadenlehre der Logos-
abbildlichkeit zugrunde liegt, so da} Logosmystik wirklich eine Funktion der Logosabbild-
lichkeit des geschaffenen begnadeten Geistes ist, und diese Theologie der Logosabbildlich-
keit selbst wieder griindet in der trinitarischen Logostheologie des Origenes.“ Bei LIESKE: Die
Theologie der Logosmystik bei Origenes, 127f. heifft es, fiir den Alexandriner bedeute ,schon
das einfache Aoyucov eivan [das jeder vernunftbegabten Kreatur wesentlich ist] Teilnahme an
der gottlichen Natur“, Vgl. auch RAHNER: Aszese und Mystik in der Viterzeit [1939], 194f. mit
Anm. 85.



156 Christoph Bruns

Glaube, Gnosis und Liebe befahigt“.194 ,Der Mensch®, so fasst Rahner das
trinitatstheologische Fundament der origeneischen Anthropologie zusam-
men, ,ist zu einem wirklichen Mitvollzug am Leben des Logos im Besitz
des Heiligen Geistes und auf den Vater hin berufen.“1% Um diesen , Mit-
vollzug am Leben des Logos“ war es Rahner ja bereits in seinem Beitrag
tiber die geistlichen Sinne bei Origenes zu tun, die er als ,Organ religioser
Erfahrung®, gleichsam als Antennen fiir die Logoswahrnehmung, deutet, wie
wir gesehen haben.

Die ,unverlierbare Logosabbildlichkeit und die Logosinexistenz im
fyepovikdv des Menschen®, 19 sind nach Origenes, so Rahner, ,der Aus-
gangspunkt fiir alle Heilsmoéglichkeit und allen Heilserwerb des Men-
schen®.197 Deshalb diirfen sie ,nicht einfach im Sinne einer bloffen ,Natur*
gedeutet werden.“1%8 Vielmehr sei die Logosabbildlichkeit des Menschen
fiir Origenes eine libernatiirliche Wirklichkeit der Gnade, wenngleich der
Begriff des Ubernatiirlichen im Werk des Alexandriners noch nicht vom
Begriff der natura pura abgegrenzt und unterschieden sei.1%?

An dieser Stelle bringt Rahner die Gnadenlehre des Origenes in bemer-
kenswerter Weise ins Gesprach mit seiner eigenen Gegenwart:

»~Auch heute mufd schlie8lich die Theologie im Menschen, so wie er tatsdch-
lich existiert, ein Existential anerkennen, das einerseits iibernaturlich ist und
doch anderseits zu den unverlierbaren real-ontologischen Bestimmungen sei-
nes wirklichen Wesens gehért.“200

In diesem Zitat finden wir den Begriff des ,lbernatiirlichen Existentials®,
der erstmals in dem 1942 gedruckten Vortrag Priesterliche Existenz ange-
klungen ist (als der ,innerst {ibernatiirliche existentiale Bereich des Men-
schen“). Im vorliegenden Zusammenhang verwendet Rahner diesen Begriff

194 RAHNER: Die Buflehre des Origenes [1973], 397 = RAHNER: La doctrine d’Origéne sur la
Pénitence [1950], 79: ,[...] 'homme [...] est ontologiquement rendu capable de participer,
dans la foi, la connaissance (yv@o1g) et 'amour, a cette vie du Logos qui le conduit au Pére.*

195 RAHNER: Die Buglehre des Origenes [1973], 396 = RAHNER: La doctrine d’Origéne sur la
Pénitence [1950], 79: ,L’homme est appelé a participer a la vie du Logos dans la possession
du Saint-Esprit pour remonter au Pére.“

196 RAHNER: Die Buflehre des Origenes [1973], 397 = RAHNER: La doctrine d’Origéne sur la
Pénitence [1950], 79: ,le caractére d'image du Logos, I'inhabitation de celui-ci dans I'yepovixov
de 'homme*.

197 RAHNER: Die Buflehre des Origenes [1973], 397 = RAHNER: La doctrine d’Origéne sur la
Pénitence [1950], 79f.: ,le point de départ de toute possibilité et de toute obtention de salut”.

198 RAHNER: Die Buflehre des Origenes [1973], 397 = RAHNER: La doctrine d’Origéne sur la
Pénitence [1950], 80: ,[...] pas s’'interpréter dans le sens d’'une ,nature pure"‘.“

199 Vgl. RAHNER: Die Buglehre des Origenes [1973], 397 = RAHNER: La doctrine d’Origéne
sur la Pénitence [1950], 79f.

200 RAHNER: Die Bufllehre des Origenes [1973], 397 = RAHNER: La doctrine d’Origeéne sur la
Pénitence [1950], 80: ,Car en définitive la théologie contemporaine doit reconnaitre, elle aussi,
dans 'homme réel un ,existential® qui d’'une part est surnaturel et qui cependant appartient
d’autre part a la détermination ontologique et inamissible de son étre réel.”



Karl Rahner und die Kirchenviter 157

als sachliches Aquivalent fiir das origeneische Theorem der Logosabbild-
lichkeit, in dem er den iibernatiirlichen, gnadenhaften Wesenskern des
Menschen zum Ausdruck gebracht sieht.

Als Wesenskern des Menschen, so Rahner, kann ,der Logos auf dem
Grund der Seele® nach Origenes letztlich ,doch nicht véllig von der Siinde
iberwunden werden, der Gnadenverlust also niemals total sein. 201 Viel-
mehr sei nach der Buf’lehre des Alexandriners der Logos selbst derjenige,
der den Anstofd zur Umkehr gibt und den Bufdprozess ermdglicht und
tragt, so dass die Bufe in ihrem eigentlichen Wesen Erfahrung des Logos
und somit Erfahrung der ungeschaffenen Gnade sei. Wo ,der innerste Wi-
derspruch zwischen dem Logos auf dem Grund der Seele und der Todsiin-
de“ vom Siinder ,erfahren“ werde, da werde

»das ,brennende Feuer’ des Logos-Gottes zum Feuer des Gerichtes in der Tiefe
des menschlichen Wesens. Es brennt die Seelen aus und straft unsichtbar
und geistig, erleuchtet aber auch und ist zugleich erbetene Gnade und Ge-
richt, ganz anders als das Feuer, das dem Teufel bereitet ist.“202

So sei der Logos ,der eigentliche Arzt der Todsiinden*.203

Zwar rdaumt Rahner ein, dass die Vorstellung, wonach ,die Logosinexis-
tenz als gnadenhaft“ anzusehen ist, ,bei Origenes selbst in einem gewissen
Dunkel” verbleibt.204 Dennoch ist es seines Erachtens ,auch im Rahmen
des Systems bei Origenes mindestens mdglich, den Beginn der Bekehrung
und die Erfahrung des inneren Gerichtsfeuers als Gnade aufzufassen.“205 In
transzendentaler Logik denkt Rahner den origeneischen Gedanken sogar da-
hingehend weiter, dass ,der Widerspruch®, den die Todsiinde gegen den
Logos darstellt, ,gar nicht existieren konnte, wiirde Gott das iibernatiirli-

201 RAHNER: Die Buglehre des Origenes [1973], 401 = RAHNER: La doctrine d’Origéne sur la
Pénitence [1950], 83: Der Siinder ,est donc plongé dans la ,ténébre extérieure’, et la, inca-
pable de vaincre le Logos qui est encore au fond de son ame, il éprouve avec dégofit 'absur-
dité du péché [...].“

202 RAHNER: Die Buflehre des Origenes [1973], 401 = RAHNER: La doctrine d’Origéne sur la
Pénitence [1950], 83: ,Si [...] la contradiction profonde entre le Logos présent au fond de
'dme et le péché mortel est éprouvée, alors le Logos-Dieu, qui est Feu brilant, devient Feu
du Jugement dans les profondeurs de I'étre, Feu consumant les dmes d'une maniére invisible;
et ce Feu, qui brile et éclaire a la fois, qui est a la fois grace obtenue par la priére et Jugement,
s'oppose au Feu qui fut préparé pour le diable.”

203 RAHNER: Die Buglehre des Origenes [1973], 404 = RAHNER: La doctrine d’Origéne sur la
Pénitence [1950], 85: ,Puisque le Logos est le propre médecin des péchés [...].“

204 RAHNER: Die Buflehre des Origenes [1973], 402 = RAHNER: La doctrine d’'Origéne sur la
Pénitence [1950], 84: ,[..] il faut déjd comprendre cette inhabitation comme porteuse de
grace: point qui chez Origéne reste assez obscur.”

205 RAHNER: Die Buglehre des Origenes [1973], 413 (Herv. im Orig.) = RAHNER: La doctrine
d’Origéne sur la Pénitence [1950], 94: ,Or il a déja été montré que, dans le cadre du systéme
origénien, il est au moins possible de concevoir comme grace I'amorce de la conversion,
'expérience du Feu intérieur du Jugement.“ Vgl. RAHNER: Die Buflehre des Origenes [1973],
402, Anm. 166 = RAHNER: La doctrine d’Origéne sur la Pénitence [1950], 84, Anm. 148.



158 Christoph Bruns

che Existential der Logosinexistenz nicht aufrechterhalten®, so dass das
»Wesen des Feuers [...] noch einmal Gnade®, freie Huld des Schopfers, sei.206

»Der Siinder wird aus der Andsthesie seines Siindigseins durch die Gnade heraus-
gerissen und erfahrt das innere Gerichtsfeuer zu seinem Heil. Das aber ist der
Logos selbst. So kommt die Siinde bis an ihre duflerste Grenze, wo sie sich in
einen Vorgang der Erlésung umwandelt. Der eigentliche Umschwung in der Ent-
wicklung des Menschen ist somit allein Tat Gottes und liegt vor dem Eingrei-
fen der Kirche mit ihrer Rekonziliation.“207

Nicht nur der Begriff des ,libernatiirlichen Existentials“, den er sachlich
mit der origeneischen Idee der gleichermafden unverlierbaren wie iiberna-
tirlichen Teilhabe jedes Menschen am gottlichen Logos identifiziert, son-
dern auch die Rede von der ,Erfahrung der Gnade“ zeigt, dass Rahner im
vorliegenden Zusammenhang in Origenes seinen kongenialen Gesprachs-
partner findet, in dessen Gedankenlinien er die Herzmitte seines eigenen
Denkens entdeckt.208 Von Origenes her, so stellt Rahner im Blick auf die
Gegenwart fest, gewinnt die in der Theologie der Bufle ,heute allgemein
verbreitete Auffassung“ von der ,Gnadenhaftigkeit des Anstofles zur Be-
kehrung“ ,eine noch bestimmtere Fiille und Deutlichkeit“:209

»Es geht dabei nicht mehr um irgendeine schlief§lich doch von auflen kom-
mende psychologische Anregung zu einem Gesinnungswechsel, die mit einer
sehr formal bleibenden ,libernatiirlichen’ (,ontologischen‘) ,Erh6hung’ dieser
Akte verbunden ware. Konkret ist der Anstof vielmehr durch die Situation be-
stimmt, in der sich der Siinder befindet. Er [sc. der AnstofR] ist die in der Tie-
fe des menschlichen Wesens wachwerdende Erfahrung des brennenden Wi-
derspruchs, den die geschopfliche Freiheit aus ihrer Natur heraus nicht aus-
schliefen kann, der Widerspruch zwischen der eigenen Entscheidung und
dem unaufhebbaren realonotologischen iibernatiirlichen Existential auf Gott
selbst hin, das unweigerlich das menschliche Dasein prigt. An dieser Stelle

206 RAHNER: Die Buflehre des Origenes [1973], 414 = RAHNER: La doctrine d’Origéne sur la
Pénitence [1950], 94: ,Et cette Colére [de Dieu] est encore essentiellement grice, en tant que
la contradiction ne serait pas éprouvée, si Dieu ne maintenait la présence intérieure du Lo-
gos (I'existential surnaturel de 'homme) et s'il laissait 'homme retomber dans sa tranquille
existence charnelle d'un simple étre de ce monde.“

207 RAHNER: Die Buflehre des Origenes [1973], 476 = RAHNER: La doctrine d’Origéne sur la
Pénitence [1950], 440: ,[...] la grace arrache le pécheur a I'anesthésie de son état et lui fait
éprouver pour son salut le feu intérieur du jugement, qui est le Logos en personne; le péché
atteint ainsi son paroxysme, ol il se mue en un acte de rédemption. Le tournant décisif de
I'évolution de 'homme est donc I'oeuvre de Dieu seul, antérieure a I'intervention de 'Eglise.”

208 ygl. FtpOU, Michel: Karl Rahner et Hans Urs von Balthasar lecteurs et interprétes des
Peres, in: GAGEY, Henri Jérome/HOLZER, Vincent (Hgg.): Balthasar, Rahner. Deux pensées en
contraste. Paris: Bayard-Jeunesse-Verlag 2005, 152f,, 157.

209 RAHNER: Die Bufllehre des Origenes [1973], 402 = RAHNER: La doctrine d’Origéne sur la
Pénitence [1950], 84: ,Mais, ceci étant dit, la conception origénienne peut apporter a notre
conception aujourd’hui commune de la grace excitante une plénitude et une intelligibilité
plus précises.“ Vgl. auch RAHNER: Die Bufllehre des Origenes [1973], 476, Anm. 443 = RAHNER:
La doctrine d’Origéne sur la Pénitence [1950], 440, Anm. 58.



Karl Rahner und die Kirchenviter 159

auf dem Grund des Wesens brennt das Feuer Gottes, ruft Gottes Stimme den
Stiinder dauernd aus dem Grab seiner Siinde heraus.“210

Rahners Studie iiber die Bufllehre des Origenes, sein patristisches Alters-
werk, bietet das wohl eindrucksvollste Beispiel fiir sein Bemiihen, die Theo-
logie der Kirchenvaiter fiir sein eigenes theologisches Denken fruchtbar zu
machen. Zwar nicht dem Begriff, sehr wohl aber der Sache nach entdeckt
er, dass das zentrale Theoriestiick seiner anthropologisch gewendeten Theo-
logie, die Lehre vom ,iibernatiirlichen Existential, schon bei Origenes zu
finden ist: Auch der grofle Alexandriner begreift den Menschen wesenhaft
als ,Horer des Wortes“, als Adressaten des gottlichen Logos, in dem Gott
den Menschen auf dem Grund seines Gewissens dauernd ,aus dem Grab
seiner Stinde“ herausruft. Auch fiir Origenes existiert der Mensch unaus-
weichlich im Horizont des gottlichen Urwortes, ist der Mensch das ,Ereig-
nis einer freien, ungeschuldeten und vergebenden, absoluten Selbstmittei-
lung Gottes“?!! (im Modus des Angebots). Beschreibt Rahner im Begriff
des ,ibernatiirlichen Existentials“ den immer und iiberall gegebenen Hori-
zont des menschlichen Daseins, das gnadenhafte transzendentale Apriori
aller innerweltlichen Erkenntnis- und Freiheitsakte des Menschen, so sieht
auch Origenes in der iibernatiirlichen Logosteilhabe des geschaffenen Geis-
tes die apriorische Wirklichkeit, in der alle menschliche Erkenntnis und alle
menschliche Freiheit sich vollzieht, so dass in ihr allein Siinde iiberhaupt
erst als das erfahren werden kann, was sie ist: Widerspruch gegen den gott-
lichen Logos.

4. ERTRAG

Wie die Gnadenlehre die inhaltliche Mitte von Karl Rahners Theologie dar-
stellt, so bildet das Theologumenon vom ,iibernatiirlichen Existential“ ihr
systematisches Fundament. Es bezeichnet, so Paul Rulands, die Vorstel-
lung ,eines gnadenhaften (unmittelbar aus dem allgemeinen Heilswillen
Gottes resultierenden) universalen und in diesem Sinne transzendentalen
Aprioris jedes menschlichen Subjektes“, d.h. eine ,real-ontologische Be-

210 RAHNER: Die Buflehre des Origenes [1973], 402f. = RAHNER: La doctrine d’Origéne sur
la Pénitence [1950], 84f.: ,Alors cette grace n’apparait ni comme une sorte d’excitation psy-
chologique venant du dehors et poussant le pécheur a changer de sentiments, ni comme une
,£élévation ontologique‘ des actes humaines qui demeure trés formellement ,surnaturelle’.
Elle est déterminée concrétement par la situation dans laquelle se trouve le pécheur. Elle est
I'expérience qui s'éveille dans les profondeurs de son étre, expérience de cette contradiction
brilante que, dans la mesure ou elle est étre, la liberté créatrice elle-méme ne saurait dissi-
per. Car il y a contradiction brllante entre la décision propre, d'une part, et, d’autre part,
I'existential inéluctable, ontologiquement réel, surnaturel, reposant sur Dieu méme, qui dé-
termine sans résistance son Dasein. La, au fonde de I'étre, brile le Feu de Dieu, et sa voix
fait toujours entendre son appel de la tombe du péché“ (Herv. im Orig,.).

211 RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 122.



160 Christoph Bruns

stimmung jedes Einzelnen unabhdngig von Taufe und Rechtfertigung*.212
Nach Hansjilirgen Verweyen ist der Begriff ,inzwischen beinahe in den Kreis
der ,prima principia‘ der Theologie avanciert“.213

Seiner Bedeutung entsprechend, die diesem Theologumenon fiir Rahners
Werk und dariiber hinaus fiir die Systematische Theologie der Gegenwart
zukommt, hat man immer wieder nach seiner Entstehungsgeschichte ge-
fragt. Im deutschen Sprachraum hat vor allem Nikolaus Schwerdtfeger (im
Anschluss an den Finnen Tuomo Manermaa) die These vertreten, dass das
»ubernatiirliche Existential“ schon in Rahners Frithwerk begrifflich ange-
legt und sachlich von tragender Bedeutung ist.214 Zur Begriindung dieser
These verweisen ihre Vertreter unter anderem auf die Formulierung ,in-
nerst tibernatiirliche[r] existentiale[r] Bereich des Menschen“ und deren
Kontext im Aufsatz Priesterliche Existenz sowie auf die einschliagigen Passa-
gen im Beitrag La Doctrine d’Origéne sur la Pénitence.215

Gegen diese Sichtweise hat Paul Rulands entschiedenen Widerspruch
eingelegt: ,Es a3t sich®, so seine These, ,in Rahners ,Frithwerk’ bis zu dem
Aufsatz ,Zur Theologie des Todes‘ [von 1949; Ch.B.] keine Konzeption ei-
nes ubernatiirlichen Existentials“ im oben beschriebenen Sinn finden,216
fiir die die ,Aspekte der Transzendentalitdt, Apriorizitit und Universalitat®
konstitutiv sind.217

,Eine alle diese drei Aspekte in sich schlieffende Auffassung vom iiber-
natiirlichen Existential im Sinne einer individual-anthropologischen Grund-
bestimmung®, so erklart Rulands,

»1af8t sich tatsdchlich erst ab dem Jahre 1949 zweifelsfrei nachweisen. Dies
wird auch weiter bestdtigt durch den Befund, daf? Rahner erst in dem Aufsatz
,Ein Weg zur Bestimmung des Verhaltnisses von Natur und Gnade‘ [von 1950;
Ch.B.] das tbernatiirliche Existential zweifelsfrei unmittelbar und explizit aus
dem universalen Heilswillen Gottes herleitet.“218

Die ,erste Erwdhnung des iibernatiirlichen Existentials“ sei demgegeniiber
»-im Zusammenhang mit der Taufgnade erfolgt.“21® Wenn die Entstehungs-
geschichte des Theologumenons vom ,iibernatiirlichen Existential“ bisher

212 RULANDS: Das iibernatiirliche Existential, 238. Vgl. entsprechend RAHNER, Karl: Exis-
tential. I. Theologische Anwendung, in: HTTL Bd. 2 (1972), 272f.

213 VERWEYEN, Hansjiirgen: Wie wird ein Existential iibernatiirlich? Zu einem Grundpro-
blem der Anthropologie K. Rahners, in: TThZ 95 (1986), n5-131, hier us.

214 Vgl. SCHWERDTFEGER: Gnade und Welt, bes. 67-72, 164-169.

213 vgl. SCHWERDTFEGER: Gnade und Welt, 165, Anm. 6, 166f.

216 RULANDS: Das iibernatiirliche Existential, 238. Zum Folgenden vgl. auch RULANDS,
Paul: Selbstmitteilung Gottes in Jesus Christus: Gnadentheologie, in: BATLOGG, Andreas R.
u.a.: Der Denkweg Karl Rahners. Quellen - Entwicklungen - Perspektiven. Mainz: Griinewald-
Verlag 2003, 161-196, hier 163-171, 173f.

217 RULANDS: Das iibernatiirliche Existential, 267.

218 RULANDS: Das iibernatiirliche Existential, 267.

219 RULANDS: Das iibernatiirliche Existential, 252.



Karl Rahner und die Kirchenviter 161

nicht sachgerecht bestimmt worden ist, so hat dies Rulands zufolge seinen
Grund darin, dass ,gerade im Bereich der Gnadentheologie das Frithwerk
Rahners allzusehr von seinem ,spateren‘ gnadentheologischen Denken her
gesehen und interpretiert” wird, was seines Erachtens ,zu erheblichen Fehl-
einschatzungen fiihrt“.220

Gegeniiber einer ,allzu synchronen Betrachtungsweise“22! bediirfe es
deshalb einer ,,diachronen‘ Perspektive®, ,die versucht, das Werk Rahners
in seinen einzelnen Entwicklungsstufen in den Blick zu nehmen, ohne dem
hermeneutischen Vorurteil zu verfallen, die grundlegenden Elemente der
Rahnerschen Gnadentheologie seien ,immer schon‘ von seinem frithesten
Schaffen an vorhanden gewesen und hdtten nur der allmdhlichen organi-
schen Entfaltung bedurft.“222

Nun haben wir in der vorliegenden Studie eine solche diachrone Per-
spektive auf Rahners patristisches Schrifttum eingenommen, das zu seinem
Frithwerk gehort. Unser Ergebnis kann Rulands Widerspruch gegen eine
Frithdatierung des Theologumenons vom ,iibernatiirlichen Existential
allerdings nicht bestatigen. Im Gegenteil: Es hat sich gezeigt, dass das , liber-
nattirliche Existential® als universales transzendentales Apriori der menschli-
chen Subjektivitdt schon fiir den jungen Rahner so etwas wie eine theolo-
gische Urgewissheit darstellt.

Gegen Rulands These spricht bereits dessen Interpretation der in Frage
stehenden Passage im Aufsatz Priesterliche Existenz.223 Denn darin hat
Rahner - unsere Zitate haben es gezeigt - eindeutig nicht nur den getauf-
ten Christen, wie Rulands meint, sondern allgemein und grundsatzlich den
Menschen tiberhaupt im Blick.224¢ Wenn der inhaltliche Kontext auch durch

220 RULANDS: Das tibernatiirliche Existential, 238.

221 RULANDS: Das iibernatiirliche Existential, 238.

222 RyLANDS: Das iibernatiirliche Existential, 239.

223 Vgl, RULANDS: Das tibernatiirliche Existential, 254-260; RULANDS: Menschsein unter
dem An-Spruch der Gnade, 127-140.

224 Giehe oben, S. 149-151. - In der Homilie iiber Joh 15,12-16 hingegen, die er 1937
wdhrend der Salzburger Hochschulwochen hielt, hat Rahner den getauften ,Christenmen-
schen“ als ,Freund Christi und Gottes" im Blick, wenn er erklart: ,Das Wort Gottes, Jesus
unser Herr, hat alles vom Vater gehort. Denn es ist das Wort, in dem der Vater sich selber
ganz aussagt, das von Anfang an bei Gott war. [..] Und dieses Wort, das alles gehért hat vom
Vater, hat sich in unser Herz hineingesprochen. Denn seit dem Tag, da wir teilhaftig gewor-
den sind der gottlichen Natur [scil. seit der Taufe], wird es vom Vater gleichsam durch unser
Wesen hindurchgesprochen, tont es in den Tiefen unserer begnadeten Seele. Und so hat
Jesus uns schon immer offenbar gemacht, was immer er vom Vater gehort hat. Denn er hat
sich selber uns geschenkt, sich, das eine endgiiltige Wort des Vaters. Noch bedarf zwar die-
ses von Gott selbst in unser Herz gesprochene Wort der Auslegung durch die duflere Glau-
benspredigt, noch ist diese Offenbarung dunkel fiir uns, noch tént dieses gottliche Wort, das
in den letzten Tiefen unseres Wesens gesprochen wurde, nur leise und wie in fernem Wider-
hall in die Vordergriinde unseres bewuflten Lebens hinein. Und doch ist es schon jetzt gna-
denvolle Wirklichkeit: wir sind Freunde Gottes, weil das Wort Gottes selbst in uns wohnt
und uns schon alles gesagt hat, was er vom Vater vernahm® (RAHNER, Karl: Freunde Gottes.
Homilie zu Joh 15,12-16 [1937], in: Sdmtliche Werke, Bd. 4: Horer des Wortes. Schriften zur



162 Christoph Bruns

eine spezifisch christliche Thematik geprdgt ist, die Verkiindigung der
christlichen Botschaft durch den Priester als Propheten namlich, ldsst sich
Rahners Aussage iiber den ,innerst {ibernatiirliche[n] existentiale[n] Be-
reich des Menschen® in ihrem Zusammenhang doch nur als Aussage einer
allgemeinen Anthropologie verstehen, die Rahner zufolge aller christlichen
Verkiindigung und allem sakramentalen Tun der Kirche immer schon vor-
aus- und zugrundeliegt. Dass er den in Frage stehenden Passus genau in
diesem Sinn verstanden wissen wollte, hat Rahner schliefilich selbst Jahre
spater zu erkennen gegeben. Beim Wiederabdruck des Textes Priesterliche
Existenz im dritten Band seiner Schriften zur Theologie225 hat er namlich in
dem fraglichen Passus auf den Beitrag Uber das Verhdltnis von Natur und
Gnade im ersten Band verwiesen.226 Dieser Beitrag aber stellt eine ,nur et-
was erweitere Fassung“ des Aufsatzes Ein Weg zur Bestimmung des Verhdlt-
nisses von Natur und Gnade aus dem Jahr 1950 dar,227 in dem auch Rulands
zufolge der Begriff des ,libernatiirlichen Existentials“ in seiner systemati-
schen Bedeutung voll ausgepragt vorliegt.

Auch in den Textabschnitten seiner Origenes-Studie von 1950, in denen
er das ,ibernatiirliche Existential“ mit dem origeneischen Theorem der
Logosabbildlichkeit identifiziert, spricht Rahner, anders als Rulands be-
hauptet,228 allgemein und grundsdtzlich vom Menschen. Damit erweist er
sich als getreuer Interpret des alexandrinischen Kirchenvaters, der, wie
Rahner vollig zu Recht betont, ,die innere Einheit aller Menschen mit dem
Logos“ lehrt.229 Ja, fiir Origenes ist es das Wesensmerkmal nicht allein des
Menschen, sondern iiberhaupt einer jeden vernunftbegabten Kreatur, von
Gott, dem Vater, nach dem Bilde Gottes (vgl. Gen 1,26f.) geschaffen zu
sein. Das Abbild Gottes, des Vaters, das als solches zugleich das Urbild al-
ler vernunftbegabten, geistigen Kreatur darstellt, so Origenes, ist 2 Kor 4,4
und Kol 1,15 zufolge aber kein anderer als der Logos, der eingeborene Got-
tessohn. Alle geistbegabten Geschopfe stehen deshalb in einer wesenhaf-
ten Beziehung zur goéttlichen Urvernunft. Weil der Logos als diese gottli-
che Urvernunft nach Origenes die ewige Selbstmitteilung des Vaters ist, ist
die geschopfliche Logosteilhabe, die alle Erkenntnis- und Freiheitsakte ei-
nes jeden Menschen immer schon ermdglicht und trdgt, eine wesentlich

Religionsphilosophie und Grundlegung der Theologie. Bearbeitet von Albert Raffelt. Freiburg
i.Br.: Herder-Verlag 1997, 294f., hier 294).

225 7, Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1967, 285-312.

226 Ebd., 300, Anm. 1.

227 RAHNER, Karl: Uber das Verhdltnis von Natur und Gnade [1950], in: DERS.: Schriften
zur Theologie, Bd. 1, 7. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964, 323-345 (Zitat: 323, Anm. 1).

228 Vgl. RULANDS: Das tibernatiirliche Existential, 263-265; RULANDS: Menschsein unter
dem An-Spruch der Gnade, 22-25, 140-143.

229 RAHNER: Die Buflehre des Origenes [1973], 363 (Herv. von Ch.B.) = RAHNER: La doc-
trine d’Origéne sur la Pénitence [1950], 50: ,union interne de I'Humanité au Logos“.



Karl Rahner und die Kirchenvater 163

tibernatiirliche, gnadenhafte Wirklichkeit.230 Diese Sicht des Menschen, die
Origenes in seinem vielgestaltigen Werk zur Sprache bringt, setzt Rahner
in seinem Beitrag zur Bufllehre des Origenes teils implizit, teils explizit
voraus.

Das aber bedeutet: Nicht erst Rahner entwickelt das Konzept eines
,2ubernatiirlichen Existentials“ als apriorischer, transzendentaler, {iberna-
tlirlicher Wesenbestimmung des Menschen als Menschen. Dieses Konzept
liegt vielmehr bereits bei Origenes vor, wenn auch nicht dem Begriff, so
doch sehr wohl der Sache nach, so dass Rahner es im Werk des Alexandri-
ners nur noch zu entdecken brauchte.231 Sein Beitrag iliber die Bufllehre
des Origenes ist der einzige Text aus seinem Gesamtwerk, in dem uns der
Terminus ,iibernatiirliches Existential“ in einem patristischen Kontext be-
gegnet. Dies bedeutet jedoch keineswegs, dass Rahner die damit bezeich-
nete Sache nicht auch schon in seinen fritheren Studien zur Theologie der
Kirchenvdter zur Sprache gebracht hdtte. Wie die vorliegende Untersu-
chung gezeigt haben diirfte, ist dies vielmehr immer dort der Fall, wo er
tiber die Logoslehre der Viter handelt.

Erinnern wir uns: Schon in seiner Studie iber Die Illuminationstheorie
des heiligen Augustinus notiert der Jesuitenscholastiker als deren ,tiefsten
Sinn“ die Einsicht: ,Erkennen heif3t Teilnahme am ewigen Logos®, der ,das
reine Licht des Geistes” ist, ,das neidlos strahlt und ohne Unterschied je-
den erleuchtet und erwdrmt, der sich ihm naht.“232 Alle Komponenten, die
nach Rulands den begrifflichen Gehalt des ,iibernatiirlichen Existentials*
ausmachen, sind hier bereits versammelt: Der gottliche Logos, die zweite
Person der Trinitdt als die ewige Selbstoffenbarung des Vaters (wie Rahner
mit Augustinus selbstverstandlich voraussetzt), ist das iibernatiirlich-gna-
denhafte transzendentale Apriori aller menschlichen Erkenntnis, das
Augustinus in den christologischen Begriff des magister interior fasst. Dieser
ist nach Augustinus das Medium der Erkenntnis ebenso wie das Medium der
Gnade.233 Alles Erkenntnisstreben des Menschen hat also im Logos, der,

230 vgl. BRUNS, Christoph: Christologischer Universalismus. Der Johannesprolog in der
Wirklichkeitsdeutung des Origenes, in: ENDERS, Markus/KUHN, Rolf: ,Im Anfang war der Lo-
gos...“ Studien zur Rezeptionsgeschichte des Johannesprologs von der Antike bis zur Gegen-
wart. Mit einem Beitrag von Christoph BRUNS (= Forschungen zur europdischen Geistesge-
schichte 11). Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2011, 7-46, bes. 16-18, 44-46.

231 vgl. BRUNS: Trinitdt und Kosmos, 194-201, 247f. und die Zustimmung zur Deutung
des Origenes als ,Rahner ,avant la lettre* bei SIEBEN, Hermann-Josef: Rez. ,Christoph Bruns:
Trinitdt und Kosmos. Zur Gotteslehre des Origenes*, in: ThPh 91 (2016), 294-297, bes. 296.

232 Siehe oben, S. 133.

233 So auch LORENZ, Rudolf: Gnade und Erkenntnis bei Augustinus [1964], in: ANDRESEN,
Carl (Hg.): Zum Augustin-Gesprdch der Gegenwart 11 (= WdF 327). Darmstadt: WBG 1981, 43-
125, bes. g5f.: ,Das, was Augustin als das Charakteristikum seiner Gnadenlehre betrachtet,
die Innerlichkeit der Gnade, hat sie mit der Erkenntnis gemeinsam. Der inneren Gnade,
durch welche erst die duferen Gnadenmittel wie Wortverkiindigung, Zeichen, Sakramente
wirksam werden, entspricht das innere Wissen, an dem die erkannten Dinge gemessen wer-



164 Christoph Bruns

wie Rahner sagt, ,die ewig ruhevolle, ewig beharrende Wahrheit“ ist,234
ebenso sein Beginnen wie sein Ziel.235

Erinnern wir uns weiter: Die geistlichen, ja ,gottlichen“ Sinne bei
Origenes lassen als Organe des voi¢ den Menschen auf dem Grund seiner
Seele den Logos vernehmen, der im rfyepovikév eines jeden Menschen im-
mer schon gegenwartig ist. Der Logos ist aber nicht nur Gegenstand der
mystischen Erkenntnis, sondern er ist selbst zugleich deren Ermoéglichung,
ihr transzendentales Apriori. Er namlich ist es, ,der den Augen der Seele
Licht schenkt und die geistlichen Sinne begnadet, indem er durch seine
Gnade selbst Platz in unseren Sinnen nimmt.“236

Wir konnen also festhalten: Mit seiner Lehre vom ,iibernatiirlichen
Existential“ erweist sich bereits der junge Rahner als kongenialer Interpret
der Logostheologie der beiden kreativsten und wirkmadchtigsten Kirchen-
vdter, die ungeachtet aller Differenzen in den Pramissen wie den Folgerun-
gen ihres theologischen Denkens in der Uberzeugung iibereinstimmen, dass
die innerste Subjektivitit jedes Menschen durch den ewigen Sohn des Va-
ters immer schon gnadenhaft erleuchtet ist. Das ,libernatiirliche Existen-
tial“ im Sinne der ,Zugehorigkeit des Menschen zu einer iibernatiirlichen
Ordnung®, wie Rahner im Vortrag Zur Theologie des Todes aus dem Jahr
1949 formuliert,237 hat in der Logoslehre der grofden Viter eine seiner we-
sentlichen Quellen.

den. Beide, innere Gnade und inneres Wissen, kommen durch Erleuchtung und Belehrung
durch den Lehrer Christus zustande. [...] Die Erkenntnis tragt schon die Ziige der Gnade. [...]
Alle Wahrheitserkenntnis, alles verniinftige Schlieen, die Einsicht in mathematische und
sonstige wissenschaftliche Wahrheiten, die Richtigkeit des Urteilens und Beurteilens, kommt
durch gottliche Erleuchtung zustande, ja, die Tatsache der Selbstgewif8heit, das Wissen um
den eigenen Zweifel [...], geht auf das Licht zuriick, welches nach dem Johannesevangelium
jeden Menschen erleuchtet, der in diese Welt kommt.“ Lorenz hdlt dementsprechend fest,
dass Augustinus die Begriffe Natur und Gnade nicht scharf trennen kann: ,Man kénnte [...]
ebensogut die Natur als Gnade wie die Gnade als Natur bezeichnen” (ebd., 113, vgl. auch 72f,,
75f., 8sf., 97f., 108f., u3f.). - Vor diesem Hintergrund bestatigt sich, was SUDA, Max Josef:
Selbsterkenntnis und transzendentale Theologie nach Augustins De trinitate, in: Wiener Jahr-
buch fiir Theologie 2 (1998), 429-441, hier 439 als ,hochstwahrscheinlich“ vermutet, dass nam-
lich ,Augustinus erste Beitrage zu einer transzendentalen Theologie geliefert hat“ (wofiir
Suda selbst allerdings keinen zufriedenstellenden Nachweis erbringt).

234 Siehe oben, S. 133.

235 Einen instruktiven, materialreichen Vergleich zwischen Augustinus und Rahner bie-
tet NURNBERG, Rosemarie: Mystagogische Theologie bei Augustinus und Karl Rahner. Voraus-
setzungen und Grundlagen. Ein Strukturvergleich, in: WiWei 50 (1987), 93-125, sowie NURNBERG,
Rosemarie: Demut - eine Kurzformel des Glaubens. Zur mystagogischen Praxis bei Augustinus
und Karl Rahner, in: WiWei 51 (1988), 1-25.

236 Siehe oben, S. 139. - Fiir einen ausfithrlichen Strukturvergleich zwischen Origenes
und Rahner vgl. BRUNS, Christoph: Hérer des Wortes. Karl Rahner und Origenes, in: ThPh 87
(2012), 46-72.

237 RAHNER, Karl: Zur Theologie des Todes [1949], in: DERS.: Samtliche Werke, Bd. o:
Maria, Mutter des Herrn. Mariologische Studien. Bearbeitet von Regina Pacis Meyer. Freiburg
i.Br.: Herder-Verlag 2004, 395-417, hier 409.



Karl Rahner und die Kirchenviter 165

Von dieser Feststellung bleibt die Tatsache unberiihrt, dass Rahner das
,2abernatiirliche Existential“ anders begriindet, als Origenes und Augustinus
es im platonischen Horizont ihrer metaphysischen Partizipationstheorie ge-
tan haben. ,Der Mensch®, so erkldrt er in seinem Spatwerk Grundkurs des
Glaubens,

yrealisiert [...] seine transzendentale Subjekthaftigkeit weder ungeschichtlich in
einer blof} innerlichen Erfahrung seiner gleichbleibenden Subjektivitdt, noch er-
greift er diese transzendentale Subjektivitat durch eine ungeschichtliche, an je-
dem Punkt der Zeit gleicherweise mogliche Reflexion und Introspektion.238

Deshalb kann die ,Transzendentalitit des Menschen nicht als ein Vermo-
gen verstanden werden, das unabhangig von der Geschichte gegeben, erlebt,
erfahren, reflektiert wird“.239 Diese Einsicht hat schon der junge Rahner ge-
gen Augustins ,platonische Verachtung der Sinneserkenntnis” in Stellung
gebracht,240 die bekanntlich in der Aufforderung gipfelt: ,Noli foras ire, in
teipsum redi; in interiore homine habitat veritas“.241 Rahner trdgt damit
zum einen der scholastischen Erkenntnistheorie und zum anderen der phi-
losophiegeschichtlichen Tatsache Rechnung,

»,dafd das neuzeitliche Bewuf$tsein mit seinem radikalen Ernstnehmen der Ge-
schichte [...] eine Transzendentalitit des Menschen, die schlechterdings un-
geschichtlich wire, zweifellos nicht nachvollziehen kann.“242

Seiner Transzendentaltheologie zufolge erfahrt der Mensch sein ,iiberna-
turliches Existential“ nur und immer dadurch, dass er in Erkenntnis und
Freiheit ausgreift in den Raum der Geschichte, d.h. eine conversio ad phan-
tasma vollzieht, die zugleich eine conversio ad historiam bedeutet. Erst in
der nachtrdglichen Reflexion auf die Bedingung der Moglichkeit seines
innergeschichtlich-kategorialen Erkenntnis- und Freiheitsvollzugs wird sich
der Mensch des ,ilibernatiirlichen Existentials“ explizit bewusst.243 Rahner
war jedoch tiberzeugt, dass die Transzendentaltheologie ein Verfahren dar-
stellt, ,das, wenn auch weniger explizit, schon immer in der Theologie ge-
geben war“,244 so ,dafl man an jeder echten Theologie, etwa an der eines
Origenes, eines Augustinus, eines Thomas von Aquin, transzendentaltheo-

238 RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 145.

239 RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 145.

240 Siehe oben, S. 132. - Vgl. auch RAHNER, Karl: Vom Héren und Sehen [1965), in: DERS.:
Glaube, der die Erde liebt. Christliche Besinnung im Alltag der Welt. Freiburg i.Br.: Herder-
Verlag 1966, 159-165, bes. 160-162.

241 AUGUSTINUS: De vera religione 39,72 (= PL 34, 154), wo es weiter heifit: ,[...] et si tuam
naturam mutabilem inveneris, transcende et te ipsum.“ Vgl. auch AUGUSTINUS: De magistro
11,38 (= PL 32), 1216.

242 RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 145.

243 vgl. RAHNER, Karl: Uberlegungen zur Methode der Theologie [1969], in: DERS.: Schrif-
ten zur Theologie, Bd. 9. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1970, 79-126, hier gof., n2f.

244 RAHNER, Karl: Transzendentaltheologie, in: HTTL Bd. 7 (1973), 324-329, hier 324.



166 Christoph Bruns

logische Eigentiimlichkeiten entdecken kann und nicht notwendig behaup-
ten muf, Transzendentaltheologie sei die absolut neue Entdeckung einer
Sache, die es frither nicht gegeben hat“.24

Der inneren Einheit, in der Transzendentalitit und Kategorialitdt im-
mer schon wechselseitig aufeinander verwiesen sind, entspricht die inkar-
natorische Struktur des Christentums. So erkldrte Rahner 1943:

,Das Christentum ist [...] im tiefsten nicht eine Summe von Lehren und Ge-
setzen [...], sondern [...] Christus und seine Gnade. Und diese gottliche Christus-
wirklichkeit ist nicht etwas mystisch oder metaphysisch Ungreifbares, sie
braucht nicht ergriffen zu werden in einem mystischen, gnostischen, id ealis-
tischen Aufschwung des Geistes liber die Welt hinaus, nicht durch ein Ver-
lassen des Raumes unseres ,natiirlichen’, das heifdt raumzeitlich greifbaren
Lebens, sondern sie kommt zu uns selbst an irdischem Ort und zu irdischer
Stunde. Denn Christus ist der geschichtliche, fleischgewordene Heilswille Got-
tes: Gottes personaler Liebeswille trifft den Menschen nicht in der Unzulang-
lichkeit und Ungreifbarkeit seiner ,Innerlichkeit’; seit Christus ist, der Mensch-
gewordene, ist alle Gnade Christi Gnade, die einen Leib hat, Gnade, die im-
mer an dem geschichtlichen Ereignis hangt, da® in einem ganz bestimmten
Raum-Zeit-Punkt unserer menschlichen Geschichte der Logos Mensch wurde,
gekreuzigt wurde und auferstand. Von daher, nicht vom ungeschichtlichen Jen-
seits Gottes erreicht uns alle Gnade; sie trifft uns als Wellenring, der, von die-
sem Punkt ausgehend, im Medium der sichtbaren und greifbaren einen Mensch-
heitsgeschichte bis zu uns weitergetragen wurde. Alle Gnade ist in diesem Sin-
ne schon immer ,sakramental’, fleischgewordene Gnade.“246

Bereits im Jahr zuvor stellte Rahner im Beitrag Priesterliche Existenz fest:

,Das Christentum ist zundchst und grundlegend Christus selbst. Es ist also
zunachst eine Heilswirklichkeit, die dadurch im Raum menschlicher Geschich-
te gegeben ist, daf} der menschgewordene Sohn des Vaters kraft seiner per-
sonalen Wiirde und seiner Zugehorigkeit zum Geschlechte Adams Haupt und
Vertreter der gesamten Menschheit wurde und als solcher den Kult der An-
betung Gottes und des absoluten, endgiiltigen Opfers leistete und so die
Menschheit grundsitzlich erléste. [...] Durch die Menschwerdung des Logos
ist der Heilswille Gottes eine echte Wirklichkeit im Raum der menschlichen
Existenz geworden. Der Mensch findet darum Gott nicht in einem Aufschwung
iiber die Welt hinaus, sei dieser idealistisch, gnostisch, mystisch oder wie
immer gedacht; er findet ihn nicht in einem Verlassen des Raumes seines ,na-

245 RAHNER: Uberlegungen zur Methode der Theologie [1969], 97. Andernorts formuliert
Rahner etwas zuriickhaltender: ,Sodann wird natiirlich gar nicht behauptet, diese transzen-
dental-anthropologische Methode habe bisher iiberhaupt in der Theologie gefehlt. Davon
kann keine Rede sein. Es kann hier nun nicht im Einzelnen und an Beispielen nachgewiesen
werden, daf diese transzendentale Methode, auch wenn sie vielleicht noch nicht ganz zu
sich selbst gekommen ist und sich noch nicht explizit in formaler Grundsatzlichkeit be-
griffen hat, doch - mindestens einmal seit Thomas - iiberall in der Theologie (wenn auch in
verschiedener Intensitit) am Werk ist* (RAHNER: Theologie und Anthropologie [1967], 56).

246 RAHNER, Karl: Der Pfarrer [1943], in: DERS.: Sendung und Gnade. Beitrdge zur Pastoral-
theologie, 3. Auflage. Innsbruck: Tyrolia-Verlag 1961, 259-270, hier 261f.



Karl Rahner und die Kirchenviter 167

turlichen’ (d.h. immer schon vorgefundenen) Daseins, sondern nur in einer
Hinwendung zu Jesus Christus, also zu einer Wirklichkeit seiner eigenen Da-
seinssphdre und Geschichte, zu Jesus, in dem Gott selbst zum Menschen ge-
kommen ist.“247

Auch Rahners Christologie, seine Ekklesiologie und Sakramentenlehre, in
denen er die kategoriale Vermittlung der Selbstmitteilung Gottes zur Spra-
che bringt, sind von seiner Begegnung mit den Kirchenvitern wesentlich
beeinflusst. Schon die eben zitierte Rede von Christus als dem ,Haupt und
Vertreter der gesamten Menschheit“ ldsst die patristische Rekapitulations-
theorie248 anklingen, an die Rahner schon 1937/38 in seiner Innsbrucker
Vorlesung De Gratia Christi ankniipfte.24° Als der zweite, der neue Adam
ist Jesus Christus, ,die immer stromende Quelle des Wassers der Gnade®,
wie Rahner im Geist der Kirchenvdter schon 1934 formulierte. In seiner
Herz-Jesu-Theologie bringt er den Gedanken der Vater neu zur Sprache,
dass Jesu menschliches Herz das Realsymbol fiir die offenbar gewordene
Liebe des Logos ist, der seinerseits von Ewigkeit zu Ewigkeit das Realsym-
bol, die Selbst-Aussprache, des Vaters ist. In Jesu Leben als ganzem ver-
leiblicht sich die Gnade Gottes in der Welt, ist dem Menschen das Ur-Sa-
krament gegeben, in dem die Kirche als Wurzel-Sakrament fiir immer
ihren Grund hat.

In der Schule der Kirchenviter, allen voran des Origenes und Augusti-
nus, hat Karl Rahner, so kénnen wir zusammenfassend festhalten, wesent-
liche Anregungen fiir sein lebenslanges Bemiihen empfangen, den moder-
nen Menschen ein Lehrer der Gnade zu sein. Dies aufzuzeigen war unser
Anliegen. Dass sein Denken dariiber hinaus von vielerlei anderen Einfliis-
sen gepragt wurde, ist vielfdltig erforscht. Wenn wir deshalb abschlieffend
die Frage aufwerfen, unter welchen Voraussetzungen sich der junge Rahner
den Kirchenvdtern zuwandte, so stolen wir auf die frithe spirituelle Pra-
gung, die ihm als Jesuiten in der Begegnung mit den Exerzitien des heili-
gen Ignatius zuteil geworden ist, der seinerseits ,ein sensibler Horer des
gottlichen Wortes“ war, ,eines inneren Wortes, das nicht so sehr durch das
materiale Wort der Bibel beglaubigt ist als vielmehr durch die Erfahrung
der Tréstung und des Friedens am eigenen Leib.“250 In seiner allerersten
Publikation aus dem Jahr 1924 bringt Rahner die geistliche Summe seines
Noviziats wie folgt zur Sprache:

247 RAHNER: Priesterliche Existenz [1942], 158f. (Herv. im Orig.).

248 Vgl. dazu SCHEFFCZYK, Leo: Anakephalaiosis, in: LThK? 1 (1993), 572f.

249 Vgl, RAHNER: De Gratia Christi [1938], in: Sdmtliche Werke, Bd. 5/1, 297-305. Siehe
auch Anm. 166.

250 TELLECHEA, Ignacio: Ignatius von Loyola. ,Allein und zu Fuf3“. Eine Biographie. Aus
dem Spanischen von Georg Eickhoff. Ziirich: Benziger-Verlag 1991, 395 (Herv. im Orig.). Vgl.
auch LIES, Lothar: Ignatius von Loyola und Origenes, in: SIEVERNICH, Michael/SWITEK, Giinter
(Hgg.): Ignatianisch. Eigenart und Methode der Gesellschaft Jesu. Freiburg i.Br.: Herder-Ver-
lag 1990, 183-203, bes. 186-193.



168 Christoph Bruns

»Wir miissen beten! Dann sind wir fern vom kleinen Alltag, der uns klein und
eng macht. Dann nahen wir uns Gott und werden fahig ,ad attingendum Crea-
torem ac Dominum nostrum, unseren Schépfer und Herrn zu beriihren. 231
Wer sich Gott naht, dem naht sich Gott (Jak 4,8). Wo er aber sich seinem Ge-
schopf mitteilt252 und es umfafit zu seiner Liebe und zu seinem Lobe, da 148t
er die Seele erkennen, wie nichtig, wie leer und schwach sie ist, erfiillt von
den Nichtigkeiten ihres eigenen Daseins, voll Furcht vor dem Schmerz und
Leid des Kreuzes, voll kleinlichen Stolzes und enger Selbstsucht... Dann zu
seiner Zeit, wenn es ihm gefillt, macht er die Seele licht, erleuchtet, daf sie
versteht das Wollen Gottes und seine Wege, daf sie nach einem Herzen ver-
langt, das glaubig ist, voll starker Hoffnung, voll der Liebe, die nimmer auf-
hort, nach einem Herzen, das weit ist und selbstlos und rein. Dann fiillt der
Herr ,seine‘ Seele mit Gnadenkraft,253 daff sie im Werk erfiille, was sie im Ge-
bet verlangt und gelobt hat.“254

Aus der spirituellen Erfahrung des Beters speist sich das Interesse des Ge-
lehrten an der Logostheologie und der Gnadenlehre der Vater.255

251 IGNATIUS VON LOYOLA: Exercitia Spiritualia 20 (= MHSI 100. Rom: 1969, 162): ,ad qua-
erendum, attingendumque Creatorem et Dominum suum“ (Vulgatatext), dazu ZAHLAUER:
Karl Rahner und sein ,produktives Vorbild” Ignatius von Loyola, 87f.

252 Vgl. IGNATIUS VON LOYOLA: Exercitia Spiritualia 15 (= MHSI 100. Rom: 1969, 154):
,Creator et Dominus noster animae sibi devotae seese communicet” (Vulgatatext). Rahner
zitiert diesen Passus iiber die Selbstmitteilung Gottes hier allerdings nach dem spanischen
Autograph der Exerzitien, wo es heifdt: ,que el mismo Criador y Sefior se communique a la su
anima devota“ (ebd., Herv. von Ch.B.), dazu ZAHLAUER: Karl Rahner und sein ,produktives
Vorbild“ Ignatius von Loyola, 88-96.

253 Siehe Anm. 252.

254 RAHNER, Karl: Warum uns das Beten nottut [1924/25], in: Sdmtliche Werke, Bd. 1:
Friihe spirituelle Texte und Studien. Grundlagen im Orden. Bearbeitet von Karl Kardinal
Lehmann und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2014, 3f.

255 vgl. RAHNER: Gnade als Mitte menschlicher Existenz [1974], 81.



Karl Rahner und die Kirchenviter 169

Zusammenfassung

In der Frithphase seines theologischen Schaffens hat sich Karl Rahner in-
tensiv mit der Theologie und Spiritualitdt der Kirchenvdter befasst. Die vor-
liegende Studie unternimmt erstmals einen umfassenden diachronen Durch-
gang durch sein patristisches Schrifttum und fragt nach den Spuren, die das
Studium der Kirchenvdter in seinem eigenen Denken hinterlassen hat. Das
Ergebnis lautet: Das Theologumenon vom ,libernatiirlichen Existential®, das
im Zentrum von Rahners Theologie steht, hat in der Logoslehre der Viter
eine ihrer wesentlichen Quellen. Auch auf Rahners Christologie, seine Ekkle-
siologie und Sakramentenlehre sind von seiner Begegnung mit den Kirchen-
vitern wesentliche Impulse ausgegangen.

Abstract

In the early period of his theological work, Karl Rahner intensively dealt with
the theology and spirituality of the Church Fathers. This essay is the first to
present a comprehensive, diachronic survey concerning the patristic writ-
ings of Karl Rahner and questions how his patristic studies have influenced
his own thought. It concludes that the Theologumenon of the “supernatural
existential”, which is at the centre of Rahner’s theology, has significant ori-
gins in the Church Fathers’ doctrine of Logos. Furthermore, the Church
Fathers have significantly influenced Rahner’s Christology, his Ecclesiology
and his Doctrine of Sacraments.






	Lehrer der Gnade : Karl Rahner und die Kirchenväter

