
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 1

Artikel: Lehrer der Gnade : Karl Rahner und die Kirchenväter

Autor: Bruns, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047427

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph Bruns

Lehrer der Gnade

Karl Rahner und die Kirchenväter

In einem Buntglasfenster der Grace-Cathedral von San Francisco ist neben
den großen evangelischen Theologen Karl Barth und Paul Tillich auch der
Jesuit Karl Rahner dargestellt, gleichsam als Kirchenvater der Moderne.1
Wenn das Werk dieses herausragenden katholischen Gelehrten, Priesters
und Ordensmanns in Kirche und theologischer Wissenschaft auch zu keiner

Zeit unumstritten war,2 ist doch die Absicht, aus der heraus es entstanden

ist, über jeden Zweifel erhaben: Karl Rahner wollte den Christen seiner

Zeit, ja letztlich allen suchenden Zeitgenossen einen Dienst erweisen,
indem er den Glauben der Kirche in den Horizont eines Menschen von
heute zu übersetzen und die Not des Glaubens in Kirche und Welt zu
lindern versuchte. Daraus erklärt sich die Weite seines Œuvres, das neben
zahlreichen philosophisch-theologischen Abhandlungen eine Fülle an
geistlichen Schriften umfasst. Als „lebensgeschichtliche Dogmatik" hat Rahners
Schüler Johann Baptist Metz das Werk seines Lehrers treffend charakterisiert,

in der das konkrete Leben und das theologische Denken einander
wechselseitig durchdringen.3 So ist Karl Rahner, was sowohl die Absicht
als auch die Wirkung seines gewaltigen theologischen Schaffens betrifft,
ein Kirchenvater der Moderne geworden, mag er selbst dies auch entschieden

von sich gewiesen haben, als er gegen Ende seines Lebens zu Protokoll
gab: „Ich bin kein Kirchenvater; ich zähle mich nicht zu den großen
Gestalten der Geschichte der Theologie."4

Über den Ausgangspunkt und die Quellen seines Denkweges wird seit
langem gestritten. Gegenüber allen, die in ihm in erster Linie einen
Philosophen zu erkennen meinen, der in seiner „Transzendentaltheologie" die

1 Vgl. WASSILOWSKY, Günther: Kirchenlehrer der Moderne: Ekklesiologie, in: BATLOGG,
Andreas R. u.a.: Der Denkweg Karl Rahners. Quellen - Entwicklungen - Perspektiven. Mainz:
Grünewald-Verlag 2003, 223-241, hier 223.

2 Vgl. etwa die prominente Kritik von Balthasar, Hans Urs von: Cordula oder der Ernstfall

Kriterien Bd. 2). Einsiedeln: Johannes-Verlag 1966, 85-97 oder RATZINGER, Joseph: Vom
Verstehen des Glaubens. Anmerkungen zu Rahners Grundkurs des Glaubens, in: ThRv 74
(1978), 178-186. Vgl. auch HAUKE, Manfred: Karl Rahner in der Kritik von Leo Scheffczyk, in:
FoKTh 28 (2012), 161-184.

3 METZ, Johann Baptist: Karl Rahner - ein theologisches Leben. Theologie als mystische
Biographie eines Christenmenschen heute, in: StZ 99 (1974), 305-316, hier 308.

4 Zur Rezeption des Thomas von Aquin. Karl Rahner im Gespräch mit Jan van den Eijnden,
Innsbruck 1982, in: IMHOF, Paul/BlALLOWONS, Hubert (Hgg.): Glaube in winterlicher Zeit.
Gespräch mit Karl Rahner aus den letzten Lebensjahren. Düsseldorf: Patmos-Verlag 1986, 49-71,
hier 55.



120 Christoph Bruns

christlichen Dogmen letztlich aus der menschlichen Subjektivität abgeleitet

habe,5 hat Rahner selbst unmissverständlich klargestellt: „Ich selbst
möchte ein Theologe sein und eigentlich sonst nichts; einfach, weil ich
kein Philosoph bin und mir nicht einbilde, einer sein zu können."6 Dieses
Bekenntnis gilt es ernst zu nehmen, auch wenn Rahner von seinen Ordensoberen

bekanntlich schon früh für eine Dozentur in Philosophiegeschichte
ausersehen war und deshalb nach Priesterweihe und Terziat von 1934 bis

1936 ein philosophisches Spezialstudium an der Universität Freiburg i.Br.
absolvierte, wo Martin Heidegger zu seinen Lehrern gehörte. In dieser Zeit
entstand seine als philosophische Dissertation konzipierte Schrift Geist in

Welt, die der „Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas von Aquin"
gewidmet ist.

Diese Studie stieß allerdings bei seinem Doktorvater Martin Honecker
aus nicht mehr eindeutig zu klärenden Gründen auf Ablehnung, so dass

Rahner den eingeschlagenen Weg verließ.7 Seine Entscheidung hatte
allerdings nicht darin ihren Grund, dass er am offiziellen Promotionsverfahren
gescheitert wäre. Ein solches Verfahren ist nämlich nie eröffnet worden.
Der Grund für seine biographische Neuorientierung lag vielmehr darin,
dass seine Ordensoberen ihn künftig als Dogmatiker an der Universität
Innsbruck einsetzen wollten und ihm deshalb den Auftrag erteilten, eine
theologische Dissertation zu verfassen.

Erst „nachdem ich begonnen hatte, mein Doktorat in Theologie
vorzubereiten", so Rahner,

„erhielt ich den Brief von Honecker, in dem ich erfuhr, er nehme meine
Dissertation nicht an. Selbst wenn er sie also angenommen hätte, wäre ich
Dogmatiker in Innsbruck geworden, und zwar gerne. [...] Und, offen gestanden,
ich selbst habe keineswegs ein großes inneres Verhältnis zur Geschichte der

Philosophie. Sicherlich, ich wäre ein ganz ordentlicher Philosophiegeschicht-
ler geworden, aber mein Herz hat keineswegs geblutet, als ich von meinen
Oberen umdestiniert wurde."8

5 Dagegen z.B. RAHNER, Karl: Hörer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie

['i94i/2i963], in: Sämtliche Werke, Bd. 4: Hörer des Wortes. Schriften zur Religionsphilosophie

und zur Grundlegung der Theologie. Bearbeitet von Albert Raffelt. Freiburg i.Br.:
Herder-Verlag 1997, 1-281, hier 18/19, 44/45, 140/141, 268/269; RAHNER, Karl: Theologie und

Anthropologie [1967], in: Ders.: Schriften zur Theologie, Bd. 8. Einsiedeln: Benziger-Verlag
1967, 43-65, hier 44t., 51h, 60.

6 Rahner, Karl: Einfache Klarstellung zum eigenen Werk [1970], in: DERS.: Schriften zur
Theologie, Bd. 12. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1975, 599-604, hier 599.

7 Vgl. dazu RAFFELT, Albert: Editionsbericht, in: Sämtliche Werke, Bd. 2: Geist in Welt.
Philosophische Schriften. Bearbeitet von Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1996,

XIII-XXXVII, hier XXI1I-XXIX.
8 Zur Rezeption des Thomas von Aquin. Karl Rahner im Gespräch mit Jan van den Eijnden,

53. - Zum biographischen Kontext vgl. NEUFELD, Karl H.: Die Brüder Rahner. Eine Biographie,
2. Auflage. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag2004,110-129.



Karl Rahner und die Kirchenväter i2r

Diese Feststellung vermag nur denjenigen zu erstaunen, der die frühen
Arbeiten nicht kennt, die Rahner schon vor und während seiner Freiburger
Studienzeit angefertigt und zum Teil auch veröffentlicht hat. Denn diese
frühen Arbeiten lassen ganz überwiegend kein primär philosophisches,
sondern vielmehr ein genuin theologisches Interesse erkennen, das sich
vornehmlich sogar auf Fragen des geistlichen Lebens erstreckt.9 Obwohl er
schon recht früh für eine philosophiehistorische Professur auserkoren und
darüber auch in Kenntnis gesetzt war, zielten Rahners Ambitionen also
offenbar schon immer auf das Gebiet der Theologie und Spiritualität.10
Dabei begab sich der junge Ordensmann für lange Zeit in die Schule der
Kirchenväter, so dass auch seine theologischen Qualifikationsschriften auf
dem Gebiet der Patristik angesiedelt sind. In der Geisteswelt der christlichen

Antike und des Mittelalters und - selbstverständlich und grundlegend

- in der geistlichen Theologie seines Ordensvaters Ignatius von Loyola
liegen die tiefsten Quellen des theologischen Neuaufbruchs, der mit Rahners
Namen verbunden ist. Sein Schüler Karl Lehmann erklärt zu Recht:

„Karl Rahner hätte [...] die schultheologischen Thesen nicht dechiffrieren können,

hätte er nicht lange Umgang gehabt mit den Quellen der großen Väter
und der mittelalterlichen Theologen. [...] Man versteht dieses theologische
Werk nicht, wenn man nicht eine fast zwanzigjährige intensive, meist im
Verborgenen gebliebene Auseinandersetzung mit der großen Tradition in Rechnung

stellt und ständig voraussetzt."11

Gewiss hat Rahner nie einen Zweifel daran gelassen, dass Theologie als

vergegenwärtigende Explikation des christlichen Offenbarungsglaubens ohne

philosophisches Denken - ohne die „Anstrengung des Begriffs", wie er
mit Hegel zu sagen pflegte12 - nicht möglich ist. Gewiss hat er wie kein
zweiter katholischer Theologe des 20. Jahrhunderts in der Theologie und
für die Theologie Philosophie getrieben,13 in solchem Maße sogar, dass er
sich dem Verdacht ausgesetzt sah, „nur ein theologischer Spekulant zu
sein, der ungeschichtlich darauf losspekuliert"14. Das Material für den ge-

9 Vgl. Rahner, Karl: Gnade als Mitte menschlicher Existenz. Ein Gespräch mit und über
Karl Rahner aus Anlaß seines 70. Geburtstages, in: HerKorr 28 (1974), 77-92, hier 79.

10 Vgl. NEUFELD: Die Brüder Rahner, 101,105.
11 LEHMANN, Karl: Karl Rahner, in: VORGRIMLER, Herbert/VAN der GUCHT, Robert (Hgg.):

Bilanz der Theologie im 20. Jahrhundert. Bahnbrechende Theologen. Freiburg i.Br.: Herder-
Verlag 1970, 143-181, hier 151.

12 Vgl. Rahner, Karl: Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums,

7. Auflage. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1977, 5.
13 Vgl. RAHNER, Karl: Philosophie und Theologie [1962], in: Ders.: Schriften zur Theologie,

Bd. 6. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1965, 91-103, bes. 93F.; Rahner, Karl: Philosophie und
Philosophieren in der Theologie [1967], in: Ders.: Schriften zur Theologie, Bd. 8. Einsiedeln:
Benziger-Verlag 1967, 66-87, bes. 67-73.

14 Rahner, Karl: Vorwort, in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 11. Einsiedeln: Benziger-
Verlag 1973,11-13, hier 12.



122 Christoph Bruns

waltigen Bau seines theologischen Œuvres aber hat er der großen christlichen

Tradition entnommen. In der Schule der Kirchenväter ist Karl Rahner
zum Lehrer seiner Kirche, zu einem Kirchenvater der Moderne geworden.

Diese These wurde zwar schon öfter behauptet,15 aber kaum ausführlich

begründet und entfaltet. Dies soll nun im folgenden Beitrag versucht
werden, und zwar unter Berücksichtigung aller patristischen Arbeiten, die
wir Rahner verdanken. Zunächst fragen wir in einer eher formalen
Perspektive, welche Relevanz Rahner der theologiehistorischen Forschung
beigemessen und wie er die Aufgabe der Theologie- und Dogmengeschichte
bestimmt hat. Vor diesem Hintergrund wenden wir uns den Arbeiten zu,
die er in der Frühzeit seines Schaffens zur Theologie und Spiritualität der
Kirchenväter vorgelegt hat, um darin die Kerngedanken und Leitideen
aufzuspüren, die sein späteres Gesamtwerk durchziehen und prägen.

l. Relevanz und Aufgabe der Theologie- und dogmengeschichtlichen
Forschung in der Sicht Karl Rahners

Der Absicht entsprechend, aus der heraus sein Werk erwachsen ist, hat
sich Karl Rahner stets verstanden als „jemand, dem es um die im Glauben
zu erfassende Wirklichkeit unmittelbar und als solche geht"16. Sein Metier
war also die systematische und spirituelle Theologie im eigentlichen und

strengen Sinn des Begriffs. Weil er damit kaum den historischen und
philologischen Standards entsprach, die sich in der theologischen Zunft seiner
Zeit etabliert hatten, konnte er sogar behaupten: „Wenn man von ein paar
dogmengeschichtlichen Aufsätzen über die Bußgeschichte absieht, so ist
alles andere, was ich geschrieben habe, keine theologische Wissenschaft
und erst recht nicht (Fach-)Philosophie."17 Rahner hat Theologie- und
Dogmengeschichte letztlich nie aus einem bloß historischen Interesse heraus
betrieben. „Thomas, Duns Scotus, Origenes und Augustinus", so bekannte
er am Ende seines Lebens, „habe ich nicht um ihrer selbst willen studiert,
sondern um konkrete Fragen des Menschen von heute zu behandeln."18

15 Zuletzt von PETERSON, Brandon R.: Karl Rahner on Patristic Theology and Spirituality,
in: Philosophy and Theology 27 (2015), 499-512, dessen Analysen jedoch weitgehend an der
Oberfläche verbleiben. In noch höherem Maße gilt dies von Bingaman, Brock: Karl Rahner
and Maximus the Confessor: Consonant Themes and Ecumenical Dialogue, in: HeyJ 55 (2014),
353-363. Vgl. auch den Überblick bei Rulands, Paul: Menschsein unter dem An-Spruch der

Gnade. Das übernatürliche Existential und der Begriffder natura pura bei Karl Rahner IThS
Bd. 55). Innsbruck: Tyrolia-Verlag 2000, 18-38.

16 RAHNER, Karl: Dogmengeschichte in meiner Theologie [1984], in: Sämtliche Werke, Bd.

30: Anstöße systematischer Theologie. Beiträge zur Fundamentaltheologie und Dogmatik.
Bearbeitet von Karsten Kreutzer und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2009, 201-

205, hier 203.
17 Rahner: Einfache Klarstellung zum eigenen Werk [1970], 604.
18 Zur Rezeption des Thomas von Aquin. Karl Rahner im Gespräch mit ]an van den Eijnden,

60.



Karl Rahner und die Kirchenväter 123

In einer Rezension zu Berthold Altaners Lehrbuch der Patrologie stellte
Rahner 1951 dementsprechend programmatisch fest:

„Patristische Theologie besteht nicht bloß in dem Nachweis, daß das Heutige
ein Erbe der Vergangenheit sei, sondern ist auch immer ein Erwerb des noch
nicht Erworbenen, ist ein Weg in die Zukunft der Theologie, nicht bloß die
Rechtfertigung ihrer Gegenwart."19

Nicht nur ein bloß antiquarisches Väterstudium also lehnte Rahner ab,
sondern auch die rein apologetische Absicht, mit den theologischen Autoritäten

der Vergangenheit lediglich das Glaubensverständnis der Gegenwart
zu rechtfertigen. Zugleich sprach er sich dagegen aus, die Kirchenväter
gegenwartskritisch gegen das Lehramt und das Dogma der Kirche in Stellung
zu bringen: Der „dogmatische Rückgriff auf die Quellen [steht] unter der
Norm des gegenwärtigen Lehramtes", so erklärt er, weshalb sich „jeder pa-
tristische Romantizismus, der .unmittelbarer' und unabhängiger die Väter
für die heutige Dogmatik fruchtbar machen will", verbiete.20

Die Aufgabe des Väterstudiums besteht für Rahner also darin, den von
der Kirche amtlich verkündigten Glauben in der Begegnung mit den großen

Schätzen der Vergangenheit tiefer zu durchdringen und lebendiger zu
verstehen, um ihn für die Zeitgenossen in seiner existenziellen Bedeutung
neu zum Leuchten zu bringen.21 Die

„Erforschung der Väterlehre muß zu einer Dynamik nach vorwärts werden;
die Väter sollen nicht nur Zeugen für das alte Wahre der heutigen Theologie
sein, sondern diese ,jung erhalten' (wie Pius XII. sagt22). [...] Wieviele
Fragestellungen drängen sich uns Menschen von heute unvermeidlich auf, auf die
wir von der Schultheologie keine unmittelbare, deutliche und genügende
Antwort erfahren, zu denen aber die Väter neu zu hören wären, wenn auch sie

uns nicht einfach die fertige Antwort liefern können! [...] Die Väter werden
noch viel zu viel nur befragt nach dem, was sie zu den Thesen unserer heuti-

19 Rahner, Karl: Rez. „Berthold Altaner: Patrologie" [1951], in: Sämtliche Werke, Bd. 3:

Spiritualität und Theologie der Kirchenväter. Bearbeitet von Andreas R. Batlogg, Eduard
Farrugia, Karl-Heinz Neufeld. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1999, 416-420, hier 416.

20 Rahner: Rez. „Berthold Altaner: Patrologie" [1951], 418.
21 Dieses Anliegen sah Rahner z.B. in hervorragender Weise in Henri de Lubacs Catholicisme.

Les aspects sociaux du dogme verwirklicht (vgl. Rahner, Karl: Rez. „Henri de Lubac:
Catholicisme" [1938], in: Sämtliche Werke, Bd. 4: Hörer des Wortes. Schriften zur
Religionsphilosophie und Grundlegung der Theologie. Bearbeitet von Albert Raffelt. Freiburg i.Br.:
Herder-Verlag 1997, 484F., hier 485). Vgl. auch Rahner, Karl: Die Theologie und das Römische

Lehramt [1980], in: Ders.: Schriften zur Theologie, Bd. 16. Einsiedeln: Benziger-Verlag
1984, 231-248, hier 239-241.

22 Vgl. Pius XII.: Enzyklika „Humani generis" (12. August 1950), in: Denzinger, Heinrich:
Kompendium der Glausbensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen. Herausgegeben
von Peter Hiinermann, 39. Auflage. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2001, Nr. 3886: „Quaprop-
ter sacrorum fontium studio sacrae disciplinae semper iuvenescunt."



124 Christoph Bruns

gen Schultheologie zu sagen haben, und viel zu wenig nach dem, was sie uns
noch darüber hinaus zu sagen haben."23

Ganz in diesem Sinne stellt Rahner noch in einem Interview anlässlich seines

70. Geburtstags die Forderung auf:

„Man soll wieder und wieder nachsehen, was bei Origenes, bei Irenäus, bei
Augustinus, bei Thomas, bei Bonaventura und vielleicht auch bei Suärez
steht. Man soll da mit neuen Augen hinsehen und entdeckt dann vielleicht
theologische Dinge, die auch in der Geschichte der Theologie und des kirchlichen

Bewußtseins da sind, sich aber nicht deutlich genug im schulmäßigen
theologischen Gesamtbewußtsein der Kirche zu Wort melden."24

Dass dieses Programm nicht als Absage an solide historische und philologische

Forschung verstanden werden darf, daran lässt Rahner keinen Zweifel.

Denn er betont zugleich, man müsse „die Väter vorerst einmal kennen,
wie sie ,an sich' sind, ohne sie zu überfordern, ohne in sie Probleme hinein
zu exegetisieren, die ihnen fremd waren, bevor man ernsthaft daran gehen
kann, sie als dynamische Unruhe der heutigen Theologie zu verwerten."25

Das Idealbild theologischer Wissenschaft verkörpert für Rahner mithin
der historisch versierte Systematiker, dem die historischen Studien Mittel
zum eigentlichen Zweck einer wirklich existenziellen Gottesgelehrsamkeit
sind:

„Wenn der Theologe darauf reflektiert, wie er die Botschaft Christi und der
Kirche so verstehen und aussagen kann und muß, daß sie wirklich die
Heilsbotschaft für den Menschen von heute und morgen wird, dann muß er zwar
immer die alte Botschaft reflektieren, dies aber im Bewußtsein seiner heutigen

Glaubenssituation. Dann aber ist er Dogmengeschichtler und Systematiker

in einem [...]."26

Schauen wir nun, wie Rahner selbst diesem theologischen Ideal in der
Beschäftigung mit den Kirchenvätern zu entsprechen versuchte.27 Wir nehmen

dazu seine Arbeiten in den Blick, die ausdrücklich der patristischen
Überlieferung gewidmet sind. Diese Abhandlungen sind über einen
Zeitraum von etwa dreißig Jahren hinweg entstanden, in dem Rahners theologischer

Entwurf seine charakteristische Gestalt annehmen sollte. Es

versteht sich von selbst, dass in diesen Arbeiten stets nur einzelne Aspekte

23 Rahner: Rez. „Berthold Altaner: Patrologie" [1951], 418t. (Herv. im Orig.).
24 RAHNER: Gnade als Mitte menschlicher Existenz [1974], 81.
25 Rahner: Rez. „Berthold Altaner: Patrologie" [1951]. 420.
26 Rahner: Dogmengeschichte in meiner Theologie [1984], 205.
27 Als prominentes Beispiel für den Versuch, eine dogmatische Formel aus der Zeit der

Kirchenväter in den Horizont eines Menschen von heute zu übersetzen, ist Rahners großer
Aufsatz Chalkedon - Ende oder Anfang? zu nennen (in: Grillmeier, Alois/BACHT, Heinrich
[Hgg.]: Das Konzil von Chalkedon, Bd. 3. Würzburg: Echter-Verlag 1954, 3-49 Probleme der
Christologie von heute, in: Rahner, Karl: Schriften zur Theologie, Bd. 1, 7. Auflage. Einsiedeln:

Benziger-Verlag 1964, 169-222).



Karl Rahner und die Kirchenväter 125

des späteren Gesamtwerks zur Sprache kommen. Zu ihrer besseren Einordnung

empfiehlt es sich daher, dass wir uns die zentralen Kerngedanken
und tragenden Leitperspektiven seines Systementwurfs in der gebotenen
Kürze in Erinnerung rufen.

2. Die innere Mitte und die zentralen Perspektiven von Rahners Theologie

Der innere Kern, aus dem heraus sich Rahners theologisches Denken
entfaltet, ist in der Erfahrung der Gnade zu sehen.28 Darauf hat er selbst in
seinem Todesjahr noch einmal aufmerksam gemacht:

„Ich habe in meiner Theologie gegen eine gewisse barock-scholastische
Tradition meines eigenen Ordens, damit auch meiner eigenen Lehrer, immer
wieder darauf aufmerksam gemacht, daß es eine Erfahrung der Gnade gibt.
Mein Lehrer in Valkenburg, Hermann Lange SJ,29 hat so etwas radikal bestritten.

Lange hat unerbittlich eine sogenannte .heiligmachende, seinshafte Gnade'

verteidigt. Diese Gnade war jedoch nach seiner Auffassung absolut
bewußtseinsjenseitig. Von ihr konnte man nach dieser Tradition nur durch die
äußere Offenbarung, die Heilige Schrift, etwas wissen. [...] Meiner Meinung
nach gibt es so etwas wie eine .Gnadenerfahrung', auch wenn die eigentliche
Schwierigkeit darin besteht, sie richtig auszulegen. Das war es auch, was
mich Ignatius mit seiner einfachen, aber fundamental tiefen Theologie in den
Exerzitien nahegebracht hat. [...] Ich bin überzeugt, daß er einer jener großen
Menschen war, die in einer mystischen Gotteserfahrung das eigentliche
Fundament der christlichen Existenz sehen."30

Der besagten Herausforderung wollte Rahner mit seinem theologischen
Grundansatz begegnen, den man „Transzendentaltheologie" zu nennen
pflegt und mit dem er dem theologischen Denken eine „anthropologische
Wende und Konzentration"31 abverlangte.

Die Grundlagen dafür hat er im Anschluss an den transzendentalen
Thomismus seines Ordensbruders Joseph Maréchal (1878-1944) entwickelt.32
Danach erfährt sich jeder Mensch als „Geist in Welt", das heißt in all sei-

28 Vgl. RAHNER, Karl: Alltägliche Dinge ThMed 5), 5. Auflage. Einsiedeln: Benziger-
Verlag 1966, 26-32 („Von der Erfahrung der Gnade im Alltag"). Vgl. auch VECHTEL, Klaus:
Karl Rahner. Seine Quellen und theologischen Orte, in: ThPh 95 (2020), 393-405.

29 Vgl. Raffelt, Albert: Lange, Hermann, in: LThK3 Bd. 6 (1997), 640.
30 Ein Lehrer wird befragt. Karl Rahner im Gespräch mit Karl Lehmann, 1984, in: Imhof,

Paul/BlALLOWONS, Hubert (Hgg.): Glaube in winterlicher Zeit. Gespräch mit Karl Rahner aus
den letzten Lebensjahren. Düsseldorf: Patmos-Verlag 1986, 27-33, hier 29. Vgl. RAHNER, Karl:
Natur und Gnade [1957], in: Ders.: Schriften zur Theologie, Bd. 4, 4. Auflage. Einsiedeln:
Benziger-Verlagi964, 209-236, hier 210-213, 219> 224-

31 Rahner: Theologie und Anthropologie [1967], 47.
32 Vgl. SCHAEFFLER, Richard: Die Wechselbeziehungen zwischen Philosophie und katholischer

Theologie. Darmstadt: WBG 1980, 190-200; CORETH, Emerich: Philosophische Grundlagen

der Theologie Karl Rahners, in: StZ 119 (1994), 525-536, bes. 526-528, 530-532.



126 Christoph Bruns

nen innerweltlich-geschichtlichen Erkenntnis- und Freiheitsakten,
unausweichlich immer schon auf eine uneinholbare, unverfügbare, unbegreifliche

Wirklichkeit verwiesen, die als das absolute Geheimnis in seinem
Dasein unabweisbar gegenwärtig ist.33 Dieses unaussprechliche, heilige
Geheimnis, dem allein die analoge Rede angemessen ist,34 nennt die religiöse
Sprache „Gott".35 Deshalb ist „das Wissen um Gott" nach Rahner alles
andere als „eine allein von außen her indoktrinierte Sache".36 Vielmehr
besitzt jeder Mensch als solcher „aus der letzten Wurzel seiner geistigen
Existenz, seiner Transzendentalität, seiner Personalität [...] ein implizites,
vielleicht nicht reflektiertes und nicht verbalisiertes, aber wahres Wissen oder
besser: eine echte Erfahrung von Gott".37

Diese Gotteserfahrung deutet Rahner im Licht des christlichen
Offenbarungsglaubens an den universalen Heilswillen Gottes als Erfahrung der
Gnade.38 Nach christlichem Verständnis nämlich ist Gnade im letzten
Grund ihres Wesens Selbstmitteilung Gottes, der in seiner dreifaltigen Liebe

die ungeschaffene Gnade ist.39 So kann Rahner den Menschen theologisch

definieren als „das Ereignis der freien, vergebenden Selbstmitteilung
Gottes".40 Jeder Mensch ist mithin stets schon Hörer einer „transzendentalen

Offenbarung",41 in der er es immer und überall mit dem gnaden-

33 Vgl. Rahner, Karl: Über den Begriff des Geheimnisses in der katholischen Theologie
[1959], in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 4, 4. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964,

51-99, hier 67-75, 78-82.
34 Vgl. Rahner, Karl: Erfahrungen eines katholischen Theologen [1984], in: Ders.: Von der

Unbegreiflichkeit Gottes. Erfahrungen eines katholischen Theologen. Herausgegeben von
Albert Raffelt, mit einer Einführung von Karl Kardinal Lehmann, 2. Auflage. Freiburg i.Br.:
Herder-Verlag 2005, 21-64, hier 25-31.

35 Vgl. Rahner, Karl: Selbsterfahrung und Gotteserfahrung [1971], in: DERS.: Schriften zur
Theologie, Bd. 10. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1972,133-144, bes. 134-137.

36 Der Glaube der Kirche und die Jugend. Karl Rahner im Gespräch mit Hubert Biallowons
und Ferdinand Herget, Augsburg 1984, in: IMHOF, Paul/BlALLOWONS, Hubert (Hgg.): Glaube
in winterlicher Zeit. Gespräch mit Karl Rahner aus den letzten Lebensjahren. Düsseldorf:
Patmos-Verlag 1986,130-141, hier 141.

37 Der Glaube der Kirche und die Jugend. Karl Rahner im Gespräch mit Hubert Biallowons
und Ferdinand Herget, 141. Vgl. Cabada-Castro, Manuel: Ort und Bedeutung des philosophischen

Gottesbegriffs im Denken Karl Rahners, in: VORGRIMLER, Herbert (Hg.): Wagnis Theologie.

Erfahrungen mit der Theologie Karl Rahners. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1979,160-175.
38 Vgl. RAHNER, Karl: Zur Theologie der Weihnachtsfeier [1955], in: Ders.: Schriften zur

Theologie, Bd. 3, 7. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1967, 35-46, bes. 38-40, 45f.; Rahner:
Natur und Gnade [1957], 2306; Rahner: Über den Begriff des Geheimnisses in der katholischen
Theologie [1959], 83-99.

39 RAHNER, Karl: Zur scholastischen Begrifflichkeit der ungeschaffenen Gnade [1939], in:
DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 1, 7. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964, 347-375,
hier 362-375; RAHNER, Karl: Über das Verhältnis von Natur und Gnade [1950], in: DERS.: Schriften

zur Theologie, Bd. 1, 7. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964, 323-345, hier 334; Rahner:
Natur und Gnade [1957], 220-223; RAHNER: Theologie und Anthropologie [1967], 486, 53.

40 RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 122-142.
41 Rahner, Karl: Atheismus und implizites Christentum [1967], in: DERS.: Schriften zur

Theologie, Bd. 8. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1967, 187-212, hier 2096



Karl Rahner und die Kirchenväter 127

haften Wort des unendlich heiligen Gottes selbst zu tun bekommt. Darin
besteht, wie Rahner sagt, das „übernatürliche Existential" des Menschen.42

Die „transzendentale Offenbarung" ist die apriorische Bedingung dafür,
dass der Mensch überhaupt empfanglich ist für aposteriorische, geschieht -

lich-kategoriale Offenbarungen. Als „Hörer des Wortes", um den berühmten
Titel von Rahners religionsphilosophischem Hauptwerk zu zitieren, sucht
der Mensch im Raum seiner Geschichte nach Worten, Zeichen, Symbolen,
Ereignissen und Personen, die ihm die transzendentale Gotteserfahrung,
die er unreflektiert immer schon macht, anschaulich und konkret greifbar
zu Bewusstsein bringen. Denn die „transzendentale Offenbarung" vernimmt
der Mensch nie unabhängig und losgelöst von seinem konkret-geschichtlichen

Daseinsvollzug, sondern stets nur in der Einheit von Transzendenta-
lität und Kategorialität.43 „Transzendentalität", so Rahner, „ist für mich
immer Transzendentalität, die in konkreter und letztlich unableitbarer
Geschichte zu sich selbst kommt."44 In der Einheit von Transzendentalität
und Kategorialität aber wurzeln Rahner zufolge die vielfältigen Religionen
der Menschheit, in denen sich die gnadenhafte Transzendentalität des
Menschen in konkret-geschichtlicher Kategorialität auszudrücken sucht.

Weil jeder Mensch im Horizont der „transzendentalen Offenbarung"
existiert, Gott ihm also immer schon seine Selbstmitteilung anbietet, ist
jeder Mensch auch in jedem Moment seines Lebens aufgerufen, zu dieser
ihm angebotenen Selbstmitteilung Gottes Stellung zu nehmen. Deshalb
gibt es für Rahner überhaupt keine Geschichte, in der es nicht um das Heil
oder Unheil des Menschen ginge. Weltgeschichte und Heilsgeschichte sind
folglich strikt koextensiv.45 Insofern die nichtchristlichen Religionen durchaus

Momente des Heiligen und Wahren in sich tragen, kann sich in ihnen
nach Rahner - wenigstens partiell - echte Heilsgeschichte ereignen.46 Ja,

sogar außerhalb aller Religionen, selbst in einem expliziten Atheismus kann
wahres Heil gegeben sein und erfahren werden, sofern nur der Atheist sich
um ein wahrhaft menschliches Leben in der Treue zum eigenen Gewissen

42 Vgl. RAHNER: Über das Verhältnis von Natur und Gnade [1950], 328t., 336-342; RAHNER:

Natur und Gnade [1957], 226-230; Rahner: Philosophie und Theologie [1962], 95-100; Rahner:
Atheismus und implizites Christentum [1967], 188; Rahner: Grundkurs des Glaubens, 132-139.

43 Vgl. Rahner: Hörer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie ['i94i/2i963],
212/213; Rahner, Karl: Anonymer und expliziter Glaube [1974], in: DERS.: Schriften zur Theologie,

Bd. 12. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1975, 76-84, hier 83f.; Rahner: Grundkurs des Glaubens,

145-147,155-161,175L
44 Rahner: Gnade als Mitte menschlicher Existenz [1974], 86 (Herv. im Orig.). Vgl. auch

ebd., 83.
43 Vgl. Rahner, Karl: Weltgeschichte und Heilsgeschichte [1963], in: DERS.: Schriften zur

Theologie, Bd. 5, 2. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964,115-135, bes. n6f., 121-123.
46 Vgl. RAHNER, Karl: Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen [1961], in:

Ders.: Schriften zur Theologie, Bd. 5. 2. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964, 136-158,
hier 143-154; Rahner, Karl: Jesus Christus in den nichtchristlichen Religionen [1974], in: Ders.:
Schriften zur Theologie, Bd. 12. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1975, 370-383.



128 Christoph Bruns

bemüht und darin - gerade angesichts des Todes - faktisch das realisiert,
was die christliche Tradition die übernatürlichen Tugenden des Glaubens,
der Hoffnung und der Liebe nennt.47

Dann nämlich ist der Atheist nach Rahner entgegen seinem eigenen
Selbstverständnis gar nicht wirklich ein Atheist, sondern ein Mensch, der
sich im tiefsten Grund seiner Seele auf die ihm immer schon angebotene
gnadenhafte Selbstmitteilung Gottes vorbehaltlos eingelassen hat und
deshalb wahrhaft und wirklich in und aus der Gnade Gottes lebt.48 Einen
solchen Menschen nennt Rahner einen „anonymen Christen", wobei er immer
betont hat, dass ihm an diesem viel kritisierten Begriff nichts liegt, sofern
nur der damit bezeichneten Glaubenswahrheit nicht widersprochen wird,
dass nämlich ein Mensch auch außerhalb des institutionell verfassten
Christentums in und aus der heiligmachenden Gnade leben kann.49

Die Rede vom „anonymen" oder „impliziten Christentum"50 hat ihren
Grund darin, dass Rahner auf der Grundlage des christlichen Kerygmas den
entscheidenden Maßstab für alle konkret-geschichtliche Offenbarung und
alle wahre Heilsgeschichte allein in Jesus Christus erkennt.51 Jesus von
Nazareth ist der Höhepunkt aller Offenbarungs- und Religionsgeschichte, ja
der Gipfelpunkt der Evolution.52

„Wir können über das Absolute reden ohne das nichtabsolute Fleisch des

Sohnes, aber den Absoluten wahrhaft finden kann man nur in ihm, in dem die
Fülle der Gottheit in der irdenen Scherbe seiner Menschheit geborgen ist.
Ohne ihn ist schließlich alles Absolute, von dem wir reden oder das wir in
mystischem Aufschwung zu erreichen meinen, nur das nie erreichte objektive
Korrelat zu jener leeren und hohlen, finstern und verzweifelt in sich selbst
sich verzehrenden Unendlichkeit, die wir selber sind, die Unendlichkeit der

47 Vgl. Rahner, Karl: Gnade in menschlichen Abgründen [1962], in: DERS.: Glaube, der die
Erde liebt. Christliche Besinnung im Alltag der Welt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1966, 33-
36, bes. 35G; RAHNER, Karl: Der eine Jesus Christus und die Universalität des Heils [1975], in:
Ders.: Schriften zur Theologie, Bd. 12. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1975, 251-282, hier 254-257.

48 Rahner: Atheismus und implizites Christentum [1967], bes. 204-210; RAHNER: Anonymer

und expliziter Glaube [1974], 76-84.
49 Vgl. RAHNER, Karl: Der Christ und seine ungläubigen Verwandten [1954], in: Ders.: Schriften

zur Theologie, Bd. 3, 7. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1967, 419-439, bes. 428-437;
Rahner: Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen [1961], 154-158; Rahner, Karl:
Die anonymen Christen [1965], in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 6. Einsiedeln: Benziger-
Verlag 1965, 545-554, bes. 549fl; Rahner, Karl: Anonymes Christentum und Missionsauftrag
der Kirche [1969], in: Ders.: Schriften zur Theologie, Bd. 9. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1970,
498-515, bes. 499-503. - Zum gesamten Themenkomplex vgl. SCHWERDTFEGER, Nikolaus: Gnade

und Welt. Zum Grundgefüge von Karl Rahners Theorie der „anonymen Christen" FThSt
123). Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1982.

50 RAHNER: Atheismus und implizites Christentum [1967], 187.
51 Rahner: Grundkurs des Glaubens, i6if., 177.
52 Vgl. Rahner: Probleme der Christologie von heute [1954], 183-188, 204; RAHNER, Karl:

Die Christologie innerhalb einer evolutiven Weltanschauung [1962], in: Ders.: Schriften zur
Theologie, Bd. 5, 2. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964, 183-221, bes. 201-212.



Karl Rahner und die Kirchenväter 129

unzufriedenen Endlichkeit, nicht aber die selige Unendlichkeit wahrhaft
schrankenloser Fülle. Diese aber ist nur dort zu finden, wo Jesus von Nazareth ist,
dieser endlich Konkrete, Zufallige, der bleibt in Ewigkeit."53

Jesus ist der eschatologische „Heilbringer schlechthin",54 weil in ihm in
einmaliger und unüberbietbarer Weise das konkret realisiert ist, was allen
Menschen immer schon angeboten ist: die Selbstmitteilung Gottes als der
ungeschaffenen Gnade.55 In der „menschlichen Wirklichkeit Jesu ist der
absolute Heilswille Gottes, das absolute Ereignis der Selbstmitteilung Gottes
an uns einfach, schlechthin und unwiderruflich da [...]",56 so dass sein
Lebenszeugnis als ganzes - seine Botschaft, sein Leiden, sein Tod und seine
Auferstehung - in unübertrefflicher und gegenüber allen anderen Religionen

unvergleichlicher Weise wahrhaft und wirklich Selbstmitteilung Gottes

ist. In Jesus, dem Christus, finden deshalb auch alle Propheten, Märtyrer
und Heiligen, ja alles Wahre, das sich auch in den nichtchristlichen

Religionen und Weltanschauungen finden mag, ihr inneres Maß.57 Weil
Christologie folglich radikale Anthropologie ist, lebt jeder Mensch, der
sich für die ihm immer schon angebotene Gnade Gottes öffnet, in der
Nachfolge Christi, glaubt er an den Gottmenschen.58 Und wo immer dies
ohne ein explizites Bekenntnis zu Christus und seiner Kirche geschieht, da
haben wir es nach Rahner eben mit einem „anonymen Christen" zu tun.59

So unnachgiebig der große Jesuitentheologe auf der Möglichkeit eines

„anonymen Christentums" insistiert, so wenig ist es ihm je in den Sinn
gekommen, die Bedeutung der sichtbaren Kirche, ihrer Sakramente und Ämter

in Frage oder gar in Abrede zu stellen. Im Gegenteil: Die Religion,
deren Mitte das Bekenntnis zu Jesus als dem Christus bildet, ist die „absolute
Religion".60 Die Kirche ist die geschichtliche Vergegenwärtigung des
universalen Heilswillens Gottes, das universale Heilssakrament, die bleibende
innerweltliche Konkretion der Gnade. In der Wortverkündigung und den
Sakramenten der Kirche verleiblicht sich das eine gnadenhafte Wort Gottes,

das immer und überall allen Menschen zugesagt ist, in Jesus Christus

53 Rahner, Karl: Die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu für unser Gottesverhältnis
[1953], in: Ders.: Schriften zur Theologie, Bd. 3, 7. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1967,

47-60, hier 5öf. Vgl. Rahner: Probleme der Christologie von heute [1954], 208.
54 Rahner: Die Christologie innerhalb einer evolutiven Weltanschauung [1962], 202.
55 Vgl. Rahner, Karl: Zur Theologie der Menschwerdung [1958], in: DERS.: Schriften zur

Theologie, Bd. 4, 4. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964,137-155, bes. 139-151.
56 Rahner: Die Christologie innerhalb einer evolutiven Weltanschauung [1962], 212.
57 Vgl. Rahner: Weltgeschichte und Heilsgeschichte [1963], 129,134t.
58 Vgl. Rahner, Karl: Auf der Suche nach Zugängen zum Verständnis des gott-menschlichen

Geheimnisses Jesu [1971], in: Ders.: Schriften zur Theologie, Bd. 10. Einsiedeln: Benziger-
Verlag 1972, 209-214.

59 Vgl. Rahner: Zur Theologie der Menschwerdung [1958], 153-155; Rahner: Der eine Jesus
Christus und die Universalität des Heils [1975], 274-282, dazu Schwerdtfeger: Gnade und
Welt, 325-341, 346-380.

60 Vgl. Rahner: Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen [1961], 139-143.



13° Christoph Bruns

aber in einmaliger, endgültiger und unüberbietbarer Weise menschliches
Fleisch angenommen hat.61

Was Rahner zufolge jedem Menschen in der „transzendentalen
Offenbarung" immer schon angeboten und zugesagt ist, die Selbstmitteilung
Gottes, nennt die christliche Tradition im Anschluss an den Johannesprolog

den Logos, die zweite Person der göttlichen Dreifaltigkeit, den ewigen
Sohn des Vaters.62 Nach dem Trinitätsdogma nämlich teilt der Vater als
der ursprungslose Urgrund der Gottheit sich selbst von Ewigkeit zu Ewigkeit

in seinem Logos mit, indem er diesen als seinen Sohn zeugt. Der Sohn
ist somit in alle Ewigkeit die Selbstoffenbarung, das Wort, die Weisheit
und Wahrheit seines Vaters, das „Symbol", in dem der Vater als „der
Symbolisierte sich selbst ausdrückt und sich so selbst hat"63. Im tiefsten Grund
seines Geistes und Herzens macht nach Rahner somit jeder Mensch immer
und überall nicht einfach nur die Erfahrung Gottes, sondern eben die

Erfahrung des göttlichen Logos, des ewigen Gottessohnes, so dass die Gnade,
die jedem Menschen immer schon zugesagt und angeboten ist, in spezifischer

Weise „Gnade Christi" ist.64

Alle Pastoral muss nach Rahner darauf ausgerichtet sein, Mystagogie im
strengen Sinn zu sein, das heißt: Einführung in die Erfahrung des Geheimnisses,

das der dreifaltige Gott von Ewigkeit her ist und in alle Ewigkeit
hinein bleibt, und zwar auch noch in der seligen Schau, wie Rahner zu
betonen nicht müde wurde.65 Die Verkündigung der christlichen
Offenbarungswahrheit in Wort und Sakrament hat keine andere Aufgabe als die,
den Menschen in seine ureigentliche Wirklichkeit als „Hörer des Wortes"
hineinzurufen, auf dass er in seinem Innern den finde, vom dem er immer
schon gefunden und gerufen ist: den ewigen Logos.66

Angesichts des Abbruchs volkskirchlicher Strukturen im Zeitalter der
Moderne und in Anbetracht der Glaubwürdigkeitskrise eines bloßen
Katechismuschristentums war Rahner überzeugt: ,,[D]er Fromme von morgen
wird ein .Mystiker' sein, einer, der .etwas' erfahren hat, oder er wird nicht

61 Vgl. SCHWERDTFEGER: Gnade und Welt, 381-407.
62 Vgl. Rahner, Karl: Bemerkungen zum dogmatischen Traktat „De Trinitate" [i960], in:

Ders.: Schriften zur Theologie, Bd. 4, 4. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964, 103-133, hier
125,128.

63 Rahner, Karl: Zur Theologie des Symbols [1959], in: Ders.: Schriften zur Theologie, Bd.

4, 4. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964, 275-311, hier 292.
64 Rahner: Theologie und Anthropologie [1967], 53; Rahner: Anonymes Christentum und

Missionsauftrag der Kirche [1969], 509-511; RAHNER: Der eine Jesus Christus und die Universalität

des Heils [1975], 259. Vgl. SCHWERDTFEGER: Gnade und Welt, 135-150, 200-203.
65 Vgl. RAHNER: Über den Begriff des Geheimnisses in der katholischen Theologie [1959],

75-78; Rahner, Karl: Über die Verborgenheit Gottes [1974], in: Ders.: Schriften zur Theologie
Bd. 12. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1975, 285-305.

66 Vgl. RAHNER, Karl: Die theologische Dimension der Frage nach dem Menschen [1972],
in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 12. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1975, 387-406, hier
403-405.



Karl Rahner und die Kirchenväter

mehr sein [...]"67 - oder anders: „Wenn man heute nicht Mystiker ist, kann
man auch kein Christ mehr sein."68

3. In der Schule der Väter

3>i 1924-1927: als Student der Philosophie in Tisis und Pullach

Wenn wir von der systematischen Gesamtgestalt seiner Theologie her
deren Wurzeln überblicken, soweit diese literarisch greifbar sind, fallt eines
unübersehbar ins Auge: Karl Rahner war es von den frühesten Zeiten an
um die großen Fragen, Themen und Begriffe seines späteren Entwurfs zu
tun - Seele und Gott, Geist und Erkenntnis, Sünde und Gnade, Kirche und
Sakramente, Mystik und geistliches Leben. Schon während seines
Philosophiestudiums, das er von 1924 bis 1927 zunächst im österreichischen Tisis,
dann am Berchmans-Kolleg im bayrischen Pullach absolvierte, beschäftigte
sich der Jesuitenscholastiker mit psychologischen und erkenntnistheoretischen

Fragen in der Philosophie und Theologie des heiligen Augustinus.
Seine früheste Arbeit zur Patristik, die wohl auf das Jahr 1925 zu datieren

ist, trägt den Titel Psychologisches beim hl. Augustinus. Unüberhörbar
klingt hier bereits die Programmatik an, die Rahner später in seiner Rezension

zu Altaners Patrologie für ein echt theologisches Väterstudium formulieren

sollte: „Es gab wohl noch nie einen größeren Abschnitt in der
Geistesgeschichte des Abendlandes seit den Tagen Augustins, in der dieser große

Denker unmodern gewesen wäre [...]."69 Am Ende seiner Ausführungen
gibt der junge Student einen Ausblick auf „die Psychologie des höheren
Seelenlebens, die uns Augustin bietet".70 Dabei deutet er an, erst hier entfalte
„Augustin seine ganze Meisterschaft in der Erforschung des inneren
Menschen, des ,grande profundum' (Confessiones IV, 14), um uns dann die imago

Trinitatis in der Seele des Menschen zu zeigen und uns so hinauszuführen

aus den Tiefen der Seele zu dem, qui summe est, summe sapiens est,

summe bonus est. De civitate Dei XI, 28."71

67 Rahner, Karl: Frömmigkeit früher und heute [1966], in: Ders.: Schriften zur Theologie,
Bd. 7. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1966, 11-31, hier 22. Vgl. EGAN, Harvey D.: „Der Fromme
von morgen wird ein ,Mystiker' sein". Mystik und die Theologie Karl Rahners, in: Vorgrimler,
Herbert (Hg.): Wagnis Theologie. Erfahrungen mit der Theologie Karl Rahners. Freiburg i.Br.:
Herder-Verlag 1979, 99-112; Bleistein, Roman: Mystagogie und Religionspädagogik, in: ebd.,
51-60.

68 Wissenschaftlichkeit der Theologie und Begegnung mit Gott. Karl Rahner im Gespräch
mit Alfred Benzer, München 197g, in: IMHOF, Paul/BlALLOWONS, Hubert (Hgg.): Glaube in
winterlicher Zeit. Gespräch mit Karl Rahner aus den letzten Lebensjahren. Düsseldorf: Patmos-
Verlag 1986, 72-77, hier 77.

69 RAHNER, Karl: Psychologisches beim hl. Augustin [ca. 1925], in: Sämtliche Werke, Bd. 1:

Frühe spirituelle Texte und Studien. Grundlagen im Orden. Bearbeitet von Karl Kardinal
Lehmann und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2014, 239-242, hier 239.

70 Rahner: Psychologisches beim hl. Augustin [ca. 1925], 242.
71 Rahner: Psychologisches beim hl. Augustin [ca. 1925], 242 (Herv. von Ch.B.).



132 Christoph Bruns

Dass Gott das unbegreifliche und unaussprechliche Geheimnis ist, das

in seiner unaussprechlichen Heiligkeit auch das Geheimnis birgt, das ein
jeder Mensch sich selber ist, diese Einsicht entdeckt der junge Rahner hier
dankbar und bewundernd im Werk des großen Augustinus. Sie sollte zum
tragenden Fundament seiner anthropologisch gewendeten Theologie werden,

die sich auf ihre Weise dem Leitspruch verpflichtet weiß, unter den der
spätere Bischof von Hippo in den Tagen von Cassiciacum all sein
philosophisch-theologisches Mühen stellen sollte: „Gott und die Seele will ich
erkennen. [...] Mehr nicht!"72

Sein patristisches Erstlingswerk ergänzte Rahner bald darauf in einer
umfangreichen Studie über Die llluminationstheorie des heiligen Augustinus,
die er am 2. März 1926 auf einer studentischen Akademie vorstellte.73 Diese

Studie fand Eingang in eine Festschrift mit dem Titel Sacra Historia, die
er zusammen mit seinem Bruder Hugo seinem Vater zu dessen 60. Geburtstag

aus ausgewählten Studienarbeiten zusammenstellte. In ihr greift der
junge Rahner die grundlegende Frage nach dem Verhältnis der menschlichen

Geistseele zu Gott erneut auf. Dabei kritisiert er aus der Perspektive
einer an der aristotelischen Abstraktionslehre des Thomas von Aquin
orientierten Erkenntnismetaphysik den ,,christliche[n] Neuplatonismus"74
Augustins, dem er eine „platonische Verachtung der Sinneserkenntnis"75
vorwirft. „Weiter fehlt ziemlich ganz", so notiert er im Geist der thomisti-
schen Metaphysik und Anthropologie, „die Lehre von der substantiellen
Einheit von Leib und Seele, eine Lehre, die allein die Einsicht in das

Angewiesensein der Seele auf ihre sinnlich materielle Erkenntnisfähigkeit auch
in ihrer höheren Tätigkeit unterbaute."76 Demgegenüber kenne Augustinus
in seiner Illuminationstheorie

„nicht nur keine Beziehung zwischen sinnlicher und intellektueller Erkenntnis

im Sinn der Abstraktionslehre, sondern es finden sich Texte, in denen dieses

Verhältnis positiv anders bestimmt wird: Die sinnliche Erfahrung ist nicht
Quelle, sondern Anreiz, Anstoß für die Seele, sich ihre geistigen Erkenntnisse
auf dem nach Augustin vermeintlich gegebenen Wege zu erwerben."77

Mit Thomas von Aquin und der Scholastik sollte Rahner demgegenüber zeit
seines Lebens daran festhalten, dass jedwede Erkenntnis bei der Hinwendung

zu den sinnlich wahrnehmbaren Dingen, der conversio ad phantas-

72 Augustinus: Soliloquia I 2,7 PL 32,872).
73 Vgl. KREUTZER, Karsten: Transzendentales versus hermeneutisches Denken. Zur Genese

des religionsphilosophischen Ansatzes bei Karl Rahner und seiner Rezeption durch Johann
Baptist Metz ratio fidei 10). Regensburg: Pustet-Verlag 2002, 29.

74 RAHNER, Karl: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], in: Sämtliche
Werke, Bd. 1: Frühe spirituelle Texte und Studien. Grundlagen im Orden. Bearbeitet von Karl
Kardinal Lehmann und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2014, 277-304, hier 281.

75 Rahner: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], 283.
76 Rahner: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], 284.
77 RAHNER: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], 285 (Herv. im Orig.).



Karl Rahner und die Kirchenväter 133

ma, ihren Ausgang nimmt, so dass auch das implizite, transzendentale
Wissen um den unbegreiflich heiligen Gott nur gewusst und erfahren wird
und werden kann durch die Begegnung mit den kategorialen Realitäten in
Welt und Geschichte.78

Und dennoch begnügt sich der junge Rahner keineswegs damit, die au-
gustinische Erkenntnistheorie einfach zu verwerfen. Vielmehr weiß er den
Schatz zu heben, der sich in der Illuminationslehre des afrikanischen
Kirchenvaters für die Theologie verbirgt.

„Eines aber ist sicher", so stellt er am Ende fest,

„wer Augustinus liest, den führt der Heilige und spricht zu ihm vom Größten
und Tiefsten, führt ihn in die Tiefen der eigenen Seele und zu Dem, den er
suchte und fand, den auch wir suchen: denn ewig wahr ist es doch, was den
tiefsten Sinn der Illuminationstheorie des heiligen Augustinus bildet: Erkennen

heißt Teilnahme am ewigen Logos."79

Augustins „theologischer Apriorismus",80 dem zufolge die „Quelle unseres
Wissens der Begriffe und damit [...] ohne weiteres auch der Wahrheit selbst"
im göttlichen Logos, das heißt im ewigen Gottessohn (vgl. Joh 14,6) gegeben

ist, lässt, so Rahner in spürbarer Ergriffenheit,

„noch heute die ganze Mystik des Neuplatonismus und die ganze glühende,
himmelsstürmende Seele Augustins verspüren. Gott, der Logos, ist die ewig
ruhevolle, ewig beharrende Wahrheit, die Wahrheit, die alles faßt, was wahr
ist. Er ist das Licht, das reine Licht des Geistes, das neidlos strahlt und ohne
Unterschied jeden erleuchtet und erwärmt, der sich ihm naht. Und wessen
Herz rein ist, wessen Geistesauge klar ist und hell, der kann dieses Auge -
alles Sinnliche weit hinter sich lassend - emporrichten in das Gotteslicht, im
Licht der Wahrheit schaut er und alle, die es auch vermögen, soweit er es zu
fassen vermag, all das, was wahr ist, was hoch über all der Wandelbarkeit
und Sündigkeit der eigenen Seele ruhevoll beharrt in Ewigkeit und
widerstrahlend im Glänze des ewigen makellosen Gotteslichtes ihm sichtbar wird,
und so ist Gott ,der einzige Lehrer' [vgl. Mt 23,8], der tief im Herzen alle
Wahrheit lehrt."81

Lassen diese Worte, mit denen der junge Jesuit das christologische Fundament

von Augustins Illuminationstheorie umschreibt, nicht schon recht
deutlich die Grundmelodie vernehmen, die er später an allen Ecken und
Enden seines weitverzweigten Werks zum Klingen bringen sollte? Haben
wir in der an Joh 1,9 orientierten Aussage, dass der Logos „das reine Licht

78 Vgl. RAHNER: Hörer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie [1i94i/iig63],
202/203, 216/217.

79 Rahner: Hörer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie ['i94i/2i963], 303t.
80 Für diesen Begriff beruft sich Rahner (Die Illuminationslehre des heiligen Augustinus

[1926], 302) auf HERTLING, Georg von: Augustinuszitate bei Thomas von Aquin, in: DERS.:

Historische Beiträge zur Philosophie. Kempten: Kösel-Verlag 1914, 97-151.
81 RAHNER: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], 285!.



134 Christoph Bruns

des Geistes" ist, „das neidlos strahlt und ohne Unterschied jeden erleuchtet

und erwärmt, der sich ihm naht", nicht etwa die früheste Formulierung
des übernatürlichen Existentials vor uns, dem zufolge die gnadenhafte
Selbstmitteilung Gottes, der ewige Logos des Vaters, ausnahmslos jedem
Menschen immer und überall zugesagt und angeboten ist, insofern alle

Menschen, „ob sie es wissen oder nicht, ob sie es vom Licht ihrer natürlichen

Vernunft unterscheiden oder nicht, erleuchtet sind von dem Licht
der Gnade, das Gott keinem Menschen versagt",82 wie Rahner Jahrzehnte
später formulieren sollte?

Freilich, im Blick auf die erkenntnistheoretische Begründung der augus-
tinischen Illuminationslehre, der zufolge die im Logos gegebenen rationes
aeternae von Gott her in die Geistesseele einstrahlen,83 bekennt der junge
Gelehrte: „[...] fast möchten wir es bedauern, daß es nicht so ist, wie Augustin
meint und wir an die nüchterne Lehre des nüchternen Aristoteles
glauben."84 Aber „andererseits", so fügt er sogleich hinzu,

„dürfen wir, um gerecht zu sein, doch nicht übersehen, daß Augustins Lehre
nicht nur das Werk eines idealen, frommen Geistes ist, nicht nur ,eine seltsam

verstiegene Metaphysik', - es gilt hier das gleiche wie für Plato - sondern
eine logisch wohlbegründete und scharf gedachte, auf die Analyse der Erkenntnis

und des Urteils der Wahrheit gegründete Theorie der Erkenntnis ist."85

Und so deutet er, erkennbar von dem Ideal beseelt, im Dialog mit den großen

Geistern der Vergangenheit den Sachproblemen selbst auf den Grund
zu gehen, die Möglichkeit einer Versöhnung zwischen der aristotelisch-tho-
mistischen Abstraktions- und der (neu-)platonisch-augustinischen
Illuminationslehre an, wobei er auf verschiedene Beiträge von Georg von Heuling,

Erich Przywara und Martin Grabmann zurückgreift.86
Rahner zufolge ist

„der metaphysische Unterbau der Erkenntnislehre, wie ihn Thomas ausführt
(während er bei Aristoteles noch fehlt), wenn auch nicht einfach das

herübergenommene Gedankengut Augustins, so doch mindestens die Frucht seiner
Auseinandersetzung mit den Gedanken Augustins, so daß man doch die Frage
stellen könnte, ob nicht Thomas seine tiefsten und wertvollsten Gedanken bei

Augustin fand, [...] wie ja auch andererseits die Scholastik (in ihren wesentli-

82 Rahner: Philosophie und Theologie [1962], 100.
83 Vgl. RAHNER: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], 287.
84 Rahner: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], 286.
85 RAHNER: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], 286.
86 Vgl. HERTLING: Augustinuszitate bei Thomas von Aquin-, PRZYWARA, Erich: Unmittelbare

Intuition? (Augustinus - Pascal - Newman), in: StZ 105 (1923), 121-131; PRZYWARA, Erich:
Unmittelbare Intuition. Ihr historischer Hintergrund, in: StZ 105 (1923), 218-226; Grabmann,
Martin: Der göttliche Grund menschlicher Wahrheitserkenntnis nach Augustinus und Thomas

von Aquin. Forschungen über die augustinische Illuminationstheorie und ihre Beurteilung
durch den hl. Thomas von Aquin Veröffentlichungen des Katholischen Institutes für
Philosophie Albertus-Magnus-Akademie zu Köln I/4). Münster: Aschendorff-Verlag 1924.



Karl Rahner und die Kirchenväter 135

chen Lehren) es ist, die die Erfüllung der augustinischen Gedanken bildet, wenn
wir bedenken und genauer zusehen, von wo die Gedanken Augustins letztlich
doch wegdrängen und wohin sie endgültig hindrängen."87

In einer Fußnote wird der junge Scholastiker noch deutlicher: „Thomas'
Lehre", so heißt es dort, ist „beim tieferen Eindringen alles andere als ein
schülerhaftes Herübernehmen der aristotelischen Philosophie, sie hat
vielmehr das wahrhaft Tiefe und Große in Augustins Gedanken treu bewahrt."88
Dieses „wahrhaft Tiefe und Große" des „theologischen Aphorismus", die
Einsicht nämlich, dass alles Erkennen im Letzten „Teilnahme am ewigen
Logos" - theologisch gesprochen: Erfahrung der Gnade - ist, sollte Rahner
zur innersten Mitte seines Denkens machen. Bis in sein Spätwerk hinein
vertritt er dementsprechend die These, dass die Lehre des Aquinaten vom
intellectus agens „doch die letzten Grundintentionen Augustins nicht preisgibt",

insofern Thomas den intellectus agens als „am Licht Gottes
partizipierend!...]" gedacht habe, das der Logos selbst ist.89

In einer weiteren, ebenfalls in die Geburtstagsfestschrift eingegangenen
Arbeit aus seiner Pullacher Studienzeit, die Die Lehre von der Glückseligkeit

bei Aristoteles und Thomas zum Thema hat und die er am 16. Dezember

1926 im Rahmen einer Akademie vortrug, kommt Rahner abermals auf
die erkenntnistheoretische Bedeutung der Logosteilhabe bei Augustinus
und Thomas von Aquin zu sprechen:

„Thomas findet die tiefe Synthese zwischen Augustin und Aristoteles: des

Menschen Erkenntnisgegenstände sind zunächst die sinnlich erfahrbaren Dinge,

aus ihnen schöpft er durch das natürliche Licht seiner Erkenntnis seine
Wahrheiten. Und doch bilden die rationes aeternae auch bei Thomas die letzte

metaphysische Fundierung unserer Erkenntnis, weil Sein und Erkenntnis
letztlich nur deshalb wahr sind, weil sie ein Teilnehmen an Gottes Sein und
Erkennen sind. Das gleiche läßt sich in der Ethik und ihren Gesetzen
beobachten. Aristoteles glaubt sie in der Menschennatur zu finden. Augustin
sieht sie im Lichte Gottes als rationes und leges aeternae und löst so gleichzeitig

die Frage nach ihrer Erkenntnis wie nach ihrer Gründung und Verankerung.

Thomas findet die ethischen Gesetze in der Menschennatur, ihrem Sinn
und ihren Aufgaben. Aber diese lex naturalis ist nur eine participatio der lex
aeterno und steht so unter dem absoluten Willen Gottes."90

87 Rahner: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], 302F
88 Rahner: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], 303, Anm. 66.
89 Rahner, Karl: Fragen zur Unbegreiflichkeit Gottes nach Thomas von Aquin [1974], in:

DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 12. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1975, 306-319, hier 310, 318.

Vgl. Rahner: Hörer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie ['i94i/2i963],
80/81.

90 Rahner, Karl: Die Lehre von der Glückseligkeit bei Aristoteles und Thomas [1926], in:
Sämtliche Werke, Bd. 1: Frühe spirituelle Texte und Studien. Grundlagen im Orden. Bearbeitet
von Karl Kardinal Lehmann und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2014, 255-273,
hier 269 (Herv. von Ch.B.). Zur Textdatierung vgl. ebd., 522.



136 Christoph Bruns

Aus der Augustin und Thomas verbindenden Idee einer seinskonstitutiven
Logosteilhabe des menschlichen Geistes ergibt sich, wie Rahner ein
Jahrzehnt später in seinem philosophischen Grundlagenwerk Geist in Welt
ausführen sollte, dass beide Theologen ein erkenntnistheoretisches Apriori
annehmen, dieses jedoch unterschiedlich akzentuieren:

„Der Gegensatz zwischen Augustin und Thomas liegt nicht zwischen Aposte-
riorismus bei Thomas (einer .empirischen' Abstraktion) und der aphoristischen

Schau der göttlichen Ideen bei Augustin, sondern zwischen einem
Aphorismus des lumen intellectuale als eines formalen Apriori des Subjekts bei
Thomas und dem Apriorismus einer gegenständlich in sich wesenden Idee bei
Augustin."91

In einem Vortrag über Die Wahrheit bei Thomas von Aquin aus dem Jahr
1938 definiert Rahner den Begriff des „formalen Apriori", in dem das lumen
intellectuale gegeben ist, als „die dynamische Hinbewegung des Geistes als

solchen auf die absolute Gesamtheit der dem menschlichen Geist möglichen

Gegenstände", in der „das einzelne sinnlich Erfahrene [...] als Endliches

erkannt" wird, „als in seiner Begrenzung die innere Reichweite der
Dynamik nicht Erfüllendes."92 Diese „Transzendenz auf die Gesamtheit möglicher

Erkenntnisgegenstände", so Rahner weiter, „erscheint so als die
transzendentale Bedingung der Möglichkeit der Abstraktion und so der
urteilenden Aussage, d.h. des Begreifens von etwas als etwas, und schließlich
damit auch [...] des Selbstbewußtseins."93

Wenn Rahner in seiner Studie zu Augustins Illuminationstheorie
feststellt: „Erkennen heißt Teilnahme am ewigen Logos", so lautet die entsprechende

Einsicht in Geist in Welt: Der intellectus agens ist „Teilnahme am
Licht des absoluten Geistes", und zwar deshalb, „weil der endliche Geist
nur Geist ist durch den Vorgriff auf das esse schlechthin, in dem das absolute

Sein immer schon erfaßt ist."94 Das aber bedeutet: Im lumen intellectus

„werden die rationes aeternae miterfaßt als prima intelligibilia", dabei
jedoch, wie Rahner ausdrücklich sagt, „nicht selbst gegenständlich vorge-

91 Rahner, Karl: Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas von
Aquin [1939], in: Sämtliche Werke, Bd. 2: Geist in Welt. Philosophische Schriften. Bearbeitet
von Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1996, 5-300, hier 288 Anm. 9 (Herv. von
Ch.B.). Vgl. auch ebd., 169-173.

92 Rahner, Karl: Die Wahrheit bei Thomas von Aquin [1938], in: Sämtliche Werke, Bd. 2:
Geist in Welt. Philosophische Schriften. Bearbeitet von Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-
Verlag 1996, 303-316, hier 311.

93 RAHNER: Die Wahrheit bei Thomas von Aquin [1938], 311.
94 Rahner: Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas von Aquin

[1939], 173 (Herv. von Ch.B.). Vgl. RAHNER: Hörer des Wortes. Zur Grundlegung einer
Religionsphilosophie [1i94i/*i963], 104/105, 98-100/99-101. Vgl. auch CAPONI, Francis Karl Rahner
and the Metaphysics ofParticipation, in: Thorn. 67 (2003), 375-408, hier 387, 403f., 408.



Karl Rahner und die Kirchenväter 137

stellt."95 Den Grund für diese Ungegenständlichkeit hat er bereits als junger

Scholastiker in seiner Studie zu Augustins Illuminationstheorie benannt:
Während die rationes aeternae nach Augustinus (der in diesem Punkt die
neuplatonische voûç-Lehre Plotins adaptiere) als ein ewiges metaphysisches

Ideenreich in Gott existierten, würden sie Thomas zufolge ganz mit
Gottes schlechthin einfachem Sein zusammenfallen.96 Weil die Transzendenz

des Geistes in der Erkenntnis jedes konkreten Einzelgegenstands
immer und unvermeidlich auf das absolute Sein Gottes ausgreife, gelte nach
Thomas: „Omnis cognitio a lumine increato derivatur", oder anders formuliert:

„Omnia cognoscentia cognoscunt implicite Deum in quolibet cognito".97
Noch zwei weitere patristische Arbeiten steuerte der junge Rahner zu

der erwähnten Geburtstagsfestschrift bei, so dass sie spätestens 1927 ver-
fasst worden sind. Im Mittelpunkt dieser Beiträge steht nicht Augustinus,
sondern der erste große Systematiker des frühen Christentums, Origenes
von Alexandrien. Der Titel des ersten Beitrags Zur Geschichte der Lehre von
den fünf geistlichen Sinnen lässt bereits erahnen, dass es Rahner darin um
die Frage der religiösen Erkenntnis und mystischen Erfahrung geht, die
mit der bei Augustin untersuchten Problematik eng verwandt ist. Was diese

Lehre betrifft, so erklärt er, nimmt Origenes eine Schlüsselstellung ein.
Denn er „bildet die Lehre von den geistlichen Sinnen so weit aus und
spricht so oft davon, daß wir erst ungefähr tausend Jahre später in der
Hochscholastik wieder Ähnliches finden."98 Die geistlichen Sinne des

„inneren Menschen", die von Origenes auch „göttliche Sinne (Beïai aio0f|CTetç)"

genannt werden, sind, so Rahner, dem großen Alexandriner zufolge „das
Organ religiöser Erfahrung" und begrifflich „so fast gleichbedeutend mit
voùç oder tö îiyepoviKÔv".99 Nach Origenes ist der innere Mensch, das heißt
die menschliche Geistseele, von Gott als Ebenbild des göttlichen Logos
geschaffen und wesenhaft dazu berufen, in der Angleichung an ihr Urbild
selbst immer mehr Logos zu werden. Die fünf „göttlichen Sinne" sind deshalb

Organe der Logoserfahrung, die auch nach der origeneischen Trini-
tätslehre Selbstmitteilung Gottes ist. Rahner ist in diesem Beitrag also
bereits ausdrücklich mit dem großen Leitthema seines späteren Werks be-

95 Rahner: Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas von Aquin
[1939], 288 (Herv. der lateinischen Begriffe von Ch.B.). Vgl. auch Rahner: Die Wahrheit bei
Thomas von Aquin [1938], 309-311.

96 Vgl. RAHNER: Die Illuminationstheorie des heiligen Augustinus [1926], 290-294.
97 RAHNER: Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas von Aquin

[1939], 173. Vgl. Thomas von Aquin: De potentia q. 5 a. 1 ad 18 Quaestiones disputate II.
Turin/Rom: Marietti '"1965, 36); De veritate q. 22 a. 2 ad 1 Opera Omnia 22/1. Rom: Editio
Leonina 1973, 617).

98 Rahner, Karl: Zur Geschichte der Lehre von den fünfgeistlichen Sinnen [ca. 1927], in:
Sämtliche Werke, Bd. 1: Frühe spirituelle Texte und Studien. Grundlagen im Orden. Bearbeitet
von Karl Kardinal Lehmann und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2014, 305-335,
hier 307.

99 Rahner: Zur Geschichte der Lehre von den fünfgeistlichen Sinnen [ca. 1927], 310.



138 Christoph Bruns

fasst: der Erfahrung der Gnade Christi. Der Lehre von den geistlichen Sinnen

ist er später auch im Werk Bonaventuras nachgegangen, das seines
Erachtens den Höhepunkt dieser mystischen Lehre bildet.100 Über ihre
Ursprünge bei Origenes hat er später noch einmal eine eigene Abhandlung
geschrieben, die 1932 zu seiner ersten wissenschaftlichen Veröffentlichung
in der Revue d'Ascétique et de Mystique führen sollte.

Bevor wir auf diese Abhandlung zurückkommen, müssen wir noch eine
weitere Arbeit aus der Geburtstagsfestschrift erwähnen. Sie ist der Frage
gewidmet: Ist Origenes ein Zeuge für den Herz-Jesu-Gedanken aus der Zeit
der Kirchenväter? Schon als Student der Philosophie hat sich der junge
Ordensmann also der Herz-Jesu-Thematik auch in frömmigkeitsgeschichtlichem
Interesse zugewandt. Später sollte er noch oft den Versuch unternehmen,
die Praxis der Verehrung des heiligsten Herzens Jesu als Ausdruck einer
zeitgemäßen Frömmigkeit zu deuten.101 Im vorliegenden Beitrag indes, der
sich nur auf eine strittige Stelle im bloß lateinisch überlieferten Canticum-
Kommentar des Alexandriners bezieht, in der der Begriff principale cordis
in Frage steht, kommt er zu dem schlichten Ergebnis, dass Origenes „aus
der Reihe der Zeugen für den Herz-Jesu-Gedanken in der Zeit der Kirchenväter

ausscheiden" muss.102 1934 erschien dann auch dieser Beitrag in der
Revue d'Ascétique et de Mystique unter dem Titel Cœur de Jésus chez Ori-
gène?, auf den wir ebenfalls zurückkommen werden.

3.2 1929-1933: als Student der Theologie am Ignatius-Kolleg in Valkenburg

Aus der Zeit seines Theologiestudiums, dem sich Rahner von 1929 bis 1933

am Ignatius-Kolleg im niederländischen Valkenburg widmete, datiert die
bereits erwähnte französischsprachige Veröffentlichung über die fünf
geistlichen Sinne bei Origenes. Ausdrücklicher noch als in dem entsprechenden
Beitrag zur Festsschrift für seinen Vater, der die Grundlage für diese Publi-

100 Vgl. Rahner: Zur Geschichte der Lehre von den fünfgeistlichen Sinnen [ca. 1927], 320-
333. Vgl. RAHNER, Karl: La doctrine des „sens spitituels" au Moyen-Age. En particulier chez

saint Bonaventure [1933], in: Sämtliche Werke, Bd. 1: Frühe spirituelle Texte und Studien.
Grundlagen im Orden. Bearbeitet von Karl Kardinal Lehmann und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.:
Herder-Verlag 2014, 82-147.

101 Vgl. Rahner, Karl: „Siehe dieses Herz!". Prolegomena zu einer Theologie der Herz-
Jesu-Verehrung [1953], in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 3, 7. Auflage. Einsiedeln: Ben-

ziger-Verlag 1967, 379-390; Rahner, Karl: Einige Thesen zur Theologie der Herz-Jesu-Vereh-

rung [1954], in: Ders.: Schriften zur Theologie, Bd. 3, 7. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag
1967, 391-415; Rahner, Karl: Der theologische Sinn der Verehrung des Herzens Jesu [1958], in:
DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 7. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1966, 481-490; RAHNER,

Karl: Herz-Jesu-Verehrung heute [1982], in: DERS.: Schriften zur Theologie, Bd. 16. Einsiedeln:
Benziger-Verlag 1984, 305-320.

102 Rahner, Karl: Ist Origenes ein Zeuge für den Herz-Jesu-Gedanken aus der Zeit der
Kirchenväter? [ca. 1927], in: Sämtliche Werke, Bd. 1: Frühe spirituelle Texte und Studien. Grundlagen

im Orden. Bearbeitet von Karl Kardinal Lehmann und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.:
Herder-Verlag 2014, 274-276, hier 276.



Karl Rahner und die Kirchenväter 139

kation darstellte, kommt Rahner hier auf das gnadentheologische Fundament

der origeneischen Logosmystik zu sprechen: Für den „rechten
Gebrauch" der geistlichen Sinne, so erklärt er, „ist der Logos selbst die
Grundlage, der den Augen der Seele Licht schenkt und die geistlichen Sinne
begnadet, indem er durch seine Gnade selbst Platz in unseren Sinnen
nimmt."103

Die geistlichen Sinne „als Kräfte der Seele"104 können nämlich „nichts
erfassen, wenn sich Gott nicht in barmherziger Gnade dem Menschen
zuwendet. Die Lehre von den fünf geistlichen Sinnen bei Origenes besteht
also in der Psychologie seiner Idee von ,Theologie', die verstanden ist als die
höchste Stufe des geistlichen Lebens."103

Wie in seiner Studie über Augustins Illuminationstheorie leuchten auch
hier bereits unübersehbar die Lichter auf, die in Rahners späterem Werk
der christlichen Botschaft neuen Glanz und neue Wärme „in winterlicher
Zeit" verleihen sollten: Der Logos, die ewige Selbstmitteilung Gottes, ist im
innersten Kern der Subjektivität eines jeden Menschen immer schon
gegenwärtig. Diese Logosgegenwart ist wahrhaft göttliche Gnade. Und die
Antwort auf die Zusage des Logos, die Annahme der Selbstmitteilung Gottes

also, ist selbst erst durch die Gnade des Logos ermöglicht und getragen
- eine theologische Wahrheit, die Rahner in seinem Werk immer wieder
zur Sprache gebracht hat.106 Dementsprechend hat er selbst Jahrzehnte
später über diese seine „erste größere theologische Arbeit" festgestellt, dass
sie für sein eigenes „Denken [...] entscheidende und grundlegende Bedeutung

beanspruchen darf, läßt sie doch Ansätze und Denkweise deutlich
werden, die später - wenn auch verdeckt - wirksam blieben."107

Am Annentag 1932 in der Münchener Jesuitenkirche Sankt Michael durch
Kardinal Faulhaber zum Priester geweiht, hielt Rahner kurz darauf eine Predigt

Zum 28. August (Fest des heiligen Augustinus). Sie muss ihm so wertvoll

erschienen sein, dass er sie 1935 drucken ließ. Auch hier ist die Erfah-

103 Rahner, Karl: Le début d'une doctrine des cinq sens spirituels chez Origène [1932], in:
Sämtliche Werke, Bd. 1: Frühe spirituelle Texte und Studien. Grundlagen im Orden. Bearbeitet
von Karl Kardinal Lehmann und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2014, 16-65, hier
30: „Le Logos est la cause du bon usage des sens. Il donne la lumière aux yeux de l'âme, il ne
laisse sans grâces aucun de ses sens spirituels, par sa grâce il s'épanche en nos sens"
(Übersetzung: Karl H. Neufeld, ebd., 29).

104 Rahner: Le début d'une doctrine des cinq sens spirituels chez Origène [1932], 34:
„puissances de l'âme (Suvàpeiç rfjç i|juxtÏ<;)".

103 RAHNER: Le début d'une doctrine des cinq sens spirituels chez Origène [1932], 48:
„Ainsi la contemplation requiert une grâce particulière, et de même les sens spirituels ne
percevront rien si Dieu ne daigne miséricordieusement se pencher vers l'homme. Bref, la
doctrine des cinq sens spirituels chez Origène, c'est la psychologie de sa doctrine de la fleoXoyia
conçue comme le plus haut degré de la vie spirituelle" (Übersetzung: Karl. H. Neufeld, ebd., 49).

106 Vgl. RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 134-136.
107 Rahner, Karl: Die geistlichen Sinne nach Origenes, in: Ders.: Schriften zur Theologie,

Bd. 12. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1975,111-136, hier 111, Anm. 1.



140 Christoph Bruns

rung des unbegreiflichen Gottes und seiner Gnade das beherrschende Thema:

„Er, die Wahrheit und die Güte und die Schönheit selbst, muß der

Mittelpunkt unseres Herzens sein, er das Licht des Geistes, er die Kraft
unseres sittlichen Wollens, er der Trost unseres Herzens", so fasst Rahner

gleichsam die geistliche Summe seiner bisherigen Väterstudien wie übrigens

auch der Exerzitien des heiligen Ignatius zusammen. Und im Blick auf
Augustins Rede vom cor inquietum in den Confessiones fährt er fort:

„Nur wer sich im Dienst Gottes und sein Schicksal in der Hand des Ewigen
weiß, nur wer sich dem heiligen Gott in Liebe restlos übergibt, nur wer weiß,
daß alle Straßen unseres Lebens uns vor sein Angesicht führen müssen, nur
wer an ihn glaubt, auf ihn hofft, ihn liebt, nur der wird ruhig, der allein hat

in seiner Seele ewigen Grund und letzte Sicherheit."108

In diesem Satz ist im Kern alles gesagt, was christliche Existenz nach der

„lebensgeschichtlichen Theologie"109 Karl Rahners bedeutet: das Wagnis
nämlich, dem unbegreiflichen Gott, der auch noch als „der Gott der

unbegreiflichen Wege und Gerichte der Gott der Liebe und Barmherzigkeit"110
ist, in Glaube, Hoffnung und Liebe vorbehaltlos sich anzuvertrauen und in
diesem Vertrauen dem Anruf des ewigen Logos im Hier und Heute zu
antworten.111

In leicht abgewandelter Form formulierte Rahner diesen Gedanken auch
in dem vier Jahre später publizierten Beitrag Weihe des Laien zur Seelsorge.
Darin hallt ebenfalls ein Wort Augustins aus den Confessiones nach, das

Wort nämlich, wonach Gott zugleich und ineins ist „interior intimo meo"
und „superior summo meo":112 Dort,

„wo der Mensch mit seinem ganzen Sein zur freien Entscheidung über sich
selbst aufgerufen ist, steht er unmittelbar vor seinem Gott. Denn Er ist dieses
Seins Ausgang und Ende, er die Norm jeder Entscheidung, er auch dort noch
Vorbild und Maß, wo es sich je um die ureigenste, nicht mehr fallmäßige
Wesensverwirklichung des einzelnen handelt, die auf keine menschlich
faßbare Regel mehr zu bringen ist. Dort also ist immer noch Gott. Er ist nicht
neben einem wie ein zweiter. Er ist der, in dem wir leben, uns bewegen und
sind. Ja, in Ihm haben wir erst und allein den Raum und die Atmosphäre, die

unsere innerste und eigenste Entscheidung erst möglich machen und tragen.

108 RAHNER, Karl: Zum 28. August (Fest des hl. Augustinus) [1935], in: Sämtliche Werke,
Bd. 1: Frühe spirituelle Texte und Studien. Grundlagen im Orden. Bearbeitet von Karl Kardinal
Lehmann und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2014, 190-192, hier 190. Vgl.
AUGUSTINUS: Confessiones 11,1 PL 32, 661).

109 METZ: Karl Rahner - ein theologisches Leben, 309.
110 Rahner: Zum 28. August (Fest des hl. Augustinus) [1935], 192.
111 Vgl. auch RAHNER, Karl: Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit [1937], in: ZAM

12 (1937), 121-137, hier 132-136; Rahner: Herz-Jesu-Verehrung heute [1982], 318-320.
112 AUGUSTINUS: Confessiones III 6,11 PL 32, 688).



Karl Rahner und die Kirchenväter 141

Sie ist das Tiefste und Letzte in uns, aber er ist noch tiefer als wir in unserem
Tiefsten. Er steht noch hinter unserem Letzten."113

i933 legte Rahner der Öffentlichkeit einen Aufsatz vor über Die geistliche
Lehre des Evagrius Pontikus. Obwohl er betont, seine Darstellung wolle
„rein historisch sein",114 lässt er doch auch hier erkennen, wie sehr ihn das
Studium der Väter existenziell zu ergreifen vermag. Wenn er die beseligende

Schau der Dreifaltigkeit, „in der der bildlose Geist vom formlosen
Licht Gottes getroffen wird", bei Evagrius als „ein Überwältigtsein von der
Unbegreiflichkeit, von der Grenzenlosigkeit des Unendlichen" interpretiert
findet,115 so ist damit ein Aspekt der Gotteslehre angesprochen, dem Rahner
in seiner eigenen systematischen und spirituellen Theologie stets
fundamentale Bedeutung beigemessen hat: Gott ist der bleibend Unbegreifliche,
so dass seine Erkenntnis stets „auch das tiefste Dunkel zumal"116 ist. Wenn
Evagrius sagt: „Selig, wer einging in das Nichtwissen sonder Grenzen",117
so bemerkt der junge Theologiestudent zu diesem Wort „des anonymen
Allbeherrschers der griechisch-byzantinischen Mystik":118 „Ein wundervolles
Wort, das schon lange vor dem Areopagiten den Gedanken vom ,göttlichen
Dunkel' anklingen läßt und noch als Motto über den Werken Johannes' vom
Kreuz stehen könnte. Solches Nichtwissen hört nimmer auf."119

3.3 1936-1939: als junger Theologe in Innsbruck

Als Rahner 1936 Freiburg i.Br. verließ, um in Innsbruck sein theologisches
Doktorat vorzubereiten, lag ein zweijähriges philosophisches Spezialstu-
dium hinter ihm. Die Frucht dieser Jahre war die 1939 veröffentlichte
Monographie Geist in Welt. In diesem Werk legte er in Gestalt einer plato-

113 Rahner, Karl: Weihe des Laien zur Seelsorge [1936], in: ZAM 11 (1936), 21-34, hier 23k
Vgl. auch RAHNER: Hörer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie ['i94i/2i963],
102/103.

114 Rahner, Karl: Die geistliche Lehre des Evagrius Pontikus. In ihren Grundzügen dargestellt

[1933], in: Sämtliche Werke, Bd. 1: Frühe spirituelle Texte und Studien. Grundlagen im
Orden. Bearbeitet von Karl Kardinal Lehmann und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag
2014, 66-81, hier 81.

115 Rahner: Die geistliche Lehre des Evagrius Pontikus. In ihren Grundzügen dargestellt
[1933]. 79-

116 RAHNER: Die geistliche Lehre des Evagrius Pontikus. In ihren Grundzügen dargestellt
[i933]. 79-

117 EVAGRIUS PonticuS: Centurie III 88 AGWG.PH 13/2. Berlin: Vandenhoeck &
Ruprecht 1912, 257).

118 Rahner, Karl: Über das Problem des Stufenweges zur christlichen Vollendung [1944],
in: ZAM 19 (1944), 65-78, hier 68.

119 RAHNER: Die geistliche Lehre des Evagrius Pontikus. In ihren Grundzügen dargestellt
[1933], 79f. Vgl. RAHNER: Über den Begriff des Geheimnisses in der katholischen Theologie [1959],
57f., 8of.



142 Christoph Bruns

nisch-augustinisch geprägten Thomas-Interpretation120 das erkenntnistheoretische

Fundament für seine spätere Theologie. Als wegweisend für sein
Lebenswerk erwiesen sich auch die Vorträge, die er wenige Wochen nach
seiner Habilitation während der Salzburger Hochschulwochen im August
1937 hielt und die unter dem Titel Hörer des Wortes. Zur Grundlegung einer
Religionsphilosophie 1941 ebenfalls als Monographie erschienen sind. In diesen

beiden philosophischen Grundlagenwerken kommt die Theologie der
Kirchenväter nicht ausdrücklich zum Tragen. Sie ist als geistiger und
geistlicher Tiefenstrom darin aber ebenso vorauszusetzen wie in den Meditationen

Worte ins Schweigen, die Rahner ebenfalls 1937 verfasste und die in Stil
und Gedankenführung eine unverkennbare Verwandtschaft zu Augustins
Confessiones erkennen lassen.

In den Monaten zwischen seinem Aufbruch aus Freiburg i.Br. und seiner

Teilnahme an den Salzburger Hochschulwochen hatte Rahner in
Innsbruck zunächst im Dezember 1936 die Promotion und bereits im Juli des

darauffolgenden Jahres auch die Habilitation in Dogmatik hinter sich
gebracht. In beiden Qualifikationsschriften wandte er sich wieder ausdrücklich

den Kirchenvätern zu. Seine von dem Neutestamentier Paul Gaechter
und dem Dogmatiker Franz Mitzka begutachtete Dissertation E latere Christi.
Der Ursprung der Kirche als zweiter Eva aus der Seite Christi des zweiten Adam
versteht sich laut Untertitel als Eine Untersuchung über den typologischen
Sinn von Joh 19,34.121

Rahner möchte darin klären, ob die traditionelle Deutung der besagten
Bibelstelle im Sinne einer ekklesiologischen Typologie auch der ursprünglichen

Aussageabsicht des Evangelisten Johannes entspricht. Er verfolgt also

eine exegetische Fragestellung, geht dabei jedoch von der patristischen
Auslegungstradition aus, in der diese Typologie „im dritten Jahrhundert
griechisch und lateinisch ausdrücklich bezeugt wird".122 Dabei glaubt er
„rückwärts"123 zeigen zu können, dass „der Ursprung der Kirche aus der Sei-

120 Siehe oben, S. 134-137 Vgl. SCHAEFFLER: Die Wechselbeziehungen zwischen Philosophie

und katholischer Theologie, 2oif.; ZAHLAUER, Arno: Karl Rahner und sein „produktives
Vorbild" Ignatius von Loyola IThS 47). Innsbruck: Tyrolia-Verlag 1996, 129-154, bes. 152t.;

Ratzinger: Vom Verstehen des Glaubens, 179t. Vgl. auch die marginalen Hinweise bei SCANLON,

Michael ].: Karl Rahner. A Neo-Augustinian Thomist, in: Thom. 43 (1979), 178-185, hier 179,
181 und BURNS, R.M.: The Agent Intellect in Rahner and Aquinas, in: HeyJ 29 (1988), 423-449,
hier 423.

121 Vgl. dazu BATLOGG, Andreas R.: Karl Rahners theologische Dissertation „E latere
Christi". Zur Genese eines patristischen Projekts (1936), in: ZKTh 126 (2004), 111-130. - Zum
biographischen Kontext vgl. auch NEUFELD: Die Brüder Rahner, 130-137.

122 RAHNER, Karl: E latere Christi. Der Ursprung der Kirche als zweiter Eva aus der Seite
Christi des zweiten Adam. Eine Untersuchung über den typologischen Sinn von ]oh 19,34 [1936],
in: Sämtliche Werke, Bd. 3: Spiritualität und Theologie der Kirchenväter. Bearbeitet von
Andreas R. Batlogg, Eduard Farrugia, Karl-Heinz Neufeld. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1999,
1-84, hier 63.

123 RAHNER: E latere Christi [1936], 10.



Karl Rahner und die Kirchenväter 143

tenwunde Christi ein vom Evangelisten selbst beabsichtigter Sinn von Joh

19,34 ist"124, mit andern Worten: „Die Ecclesia e latere Christi ist Gut der
allerersten christlichen Tradition"125 und somit eine Offenbarungswahrheit.126

Dass die Kirche als das universale Heilssakrament und ihre sakramentale

„siebenfältige Gabe" die Gnade Christi vermitteln, weil sie im durchbohrten

Herzen des gekreuzigten Herrn ihren Ursprung haben, diese Glaubenswahrheit

hat Rahner später immer wieder zur Sprache gebracht und zu
durchdringen versucht.127 Schon in dem bereits erwähnten Aufsatz Cœur
de Jésus chez Origène? aus dem Jahr 1934 hatte er festgestellt:

„Für die Kirchenväter war Jesus Christus die immer strömende Quelle des Wassers

der Gnade. Aus seiner durchbohrten Seite flössen die Ströme der Gnade,
aus denen die Menschen die Sakramente schöpfen dürfen und aus ihr ist die
heilige Kirche entsprungen, unsere jungfräuliche Mutter und zweite Eva,

hervorgegangen aus der Seite des zweiten Adam. [...] So war für die Kirchenväter
die durchbohrte Seite Christi ein sehr lebendiges Symbol der erlösenden Liebe

des Heilands für seine Geliebte, die er durch das Blut und das Wasser, die
aus der Wunde seines geöffneten Herzens strömten, heiligt."128

Dieser Querverweis mag zudem exemplarisch veranschaulichen, dass Rahner
für seine theologische Dissertation auf die Früchte seiner patristischen
Studien zurückgriff, die er bereits vor seinem philosophischen Studium in
Freiburg i.Br. während der ordensüblichen Ausbildung betrieben hatte. Im
Karl-Rahner-Archiv befindet sich „ein undatiertes Manuskript in Rahners
Handschrift", das nach Andreas R. Batlogg „zweifelsfrei eine Urschrift der
theologischen Doktorarbeit" darstellt. Dieses Manuskript, so Batlogg, „muß
vor der Freiburger Zeit (1934/36) entstanden sein."129 Dies legt auch „eine
in Hugo Rahners Nachlaß gefundene Karte" nahe, die Karl Rahner als jun-

124 RAHNER: E latere Christi [1936], 71.
125 Rahner: E latere Christi [1936], 50 (Herv. von Ch.B.).
126 Vgl. Rahner: E latere Christi [1936], 63, 71.
127 Vgl. RAHNER, Karl: Kirche und Sakramente QD 10), 2. Auflage. Freiburg i.Br.:

Herder-Verlag 1963; Rahner, Karl: Die siebenfältige Gabe. Über die Sakramente der Kirche.
München: Ars-Sacra-Verlag 1974.

128 Rahner, Karl: Coeur de Jésus chez Origène? [1934], in: Sämtliche Werke, Bd. 1: Frühe
spirituelle Texte und Studien. Grundlagen im Orden. Bearbeitet von Karl Kardinal Lehmann
und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2014, 164-169, hier 168: „Pour les Pères,

Jésus-Christ était la source toujours jaillissante des eaux de la grâce. C'est de son côté percé
que découlent ces fleuves de grâce où les hommes doivent puiser par les sacrements et de là

qu'est sortie la sainte Eglise, notre mère vierge, seconde Eve, issue du côté de second Adam.
[...] Ainsi pour les Pères le côté percé du Christ était un symbole très vif de J'amour rédempteur

du Sauveur pour son épouse qu'il sanctifie par le sang et l'eau jaillis de la paie de son
coeur ouvert" (Übersetzung: Albert Raffelt, ebd., 169). Vgl. Rahner, Karl: Zur Theologie des

Todes QD 2), 3. Auflage. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1961, 66-71; RAHNER: Der eine Jesus
Christus und die Universalität des Heils [1975], 267-272.

129 BATLOGG: Karl Rahners theologische Dissertation, ujf.



144 Christoph Bruns

ger Theologiestudent am 13. Juni 1930 aus Valkenburg an seinen Bruder in
die Tiroler Landeshauptstadt geschrieben hat. Darin heißt es: „Wenn du

mir von Innsbruck aus noch das Material, das du schon fertig hast,
schicken könntest, d.h. alles, was irgendwie zur Ecclesia ex latere Christi oder
zum Fons vitae gehört, wäre ich sehr froh."130 Hugo Rahner hatte zum
damaligen Zeitpunkt gerade seine eigene patristische Doktorarbeit abgeschlossen,

die den Titel trägt: Fons vitae. Eine Untersuchung zur Geschichte der

Christusfrömmigkeit in der Urkirche, 1.-3. Jahrhundert,131 „Man wird nicht
ohne Recht annehmen", so deutet Batlogg diesen Befund, „daß Karl von Hugo
nicht weiter verwendetes Material bearbeitet und zu der kleinen Studie
ausgebaut hat, die er als Dissertation einreichte."132 Aus den beschriebenen
Umständen erklärt sich denn auch die auf den ersten Blick reichlich
verwunderliche Tatsache, dass Rahner seine Promotionsschrift „keine drei
Wochen" nach seiner Ankunft in Innsbruck an der dortigen Fakultät einreichen

konnte.133
Welcher Impuls auf sein eigenes theologisches Suchen und Fragen von

der patristischen Typologie ausgeht, deutet Rahner im Schlusskapitel seiner

Dissertation nur kurz und verhalten an. Wenn der Öffnung des Herzens

Jesu eine soteriologisch-symbolische Bedeutung zukommt, so gibt er
zu bedenken, gilt eine derartige Realsymbolik letztlich für sämtliche Ereignisse

des Lebens Jesu, so dass

„das Leben Jesu nicht bloß als ganzes durch die am Kreuz verdiente Gnade

soteriologisch und durch die einzelnen Geheimnisse in ihrer Vorbildlichkeit
moralisch in das Leben des Christen hineinragt, sondern daß auch die einzelnen

Geheimnisse als einzelne (wenn natürlich auch dadurch, daß sie Teile
des einen Heilslebens Christi sind) über ihre moralische Vorbildlichkeit
hinaus als heilswirkende Mächte in das Leben des Christen hineinwirken."134

In einer anderen Veröffentlichung aus demselben Jahr vertieft Rahner diesen

Gedanken, wenn er erklärt:

„Denn jede sittliche Handlung Jesu hatte vor der Gerechtigkeit Gottes
versöhnenden Wert, insofern sie schon innerlich eingegliedert war in das Ganze
eines Opferlebens, dessen Höhepunkt der freiwillige Opfertod am Kreuz war,
insofern sie mit dem Kreuzestod ein einziges großes Ganzes bildete. Und so

lebte jede Tat, jedes Werk, jede Gesinnung Jesu aus seiner Bereitschaft zum

130 BATLOGG: Karl Rahners theologische Dissertation, 118 (Zitat: ebd. sowie bei NEUFELD,

Karl H.: Unter Brüdern. Zur Frühgeschichte der Theologie K. Rahners aus der Zusammenarbeit
mit H. Rahner, in: VORGRIMLER, Herbert [Hg.]: Wagnis Theologie. Erfahrungen mit der Theologie

Karl Rahners. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1979, 341-354, hier 342).
131 Vgl. BATLOGG: Karl Rahners theologische Dissertation, 120.
132 BATLOGG: Karl Rahners theologische Dissertation, 120.
133 Vgl. BATLOGG: Karl Rahners theologische Dissertation, 111,114-117.
134 RAHNER: E latere Christi [1936], 82 (Herv. von Ch.B.).



Karl Rahner und die Kirchenväter H5

Kreuz, war ein Stück des Weges hinauf zum Opferaltar auf Kaivaria und so
auch dem Vater wohlgefällig."133

Die Mysterien des Lebens Jesu, so wird Rahner später sagen, sind
heilswirksam, weil das Leben Jesu in allen seinen Momenten „die freie Epi-pha-
nie Gottes"136 in der Geschichte, die definitive und unüberbietbare
Selbstaussage des ewigen Logos und damit „die Ek-sistenz Gottes selbst in der
Welt"137 ist.138

Symboltheologisch gewendet formuliert Rahner diesen Gedanken 1959
in folgender Weise:

„Der menschgewordene Logos ist das absolute Symbol Gottes in der Welt, das
unüberbietbar mit dem Symbolisierten erfüllt ist, also nicht nur die
Anwesenheit und Offenbarung dessen in der Welt, was Gott in sich selbst ist,
sondern auch das ausdrückende Da-sein dessen, was (oder besser: wer) Gott in
freier Gnade der Welt gegenüber sein wollte, und zwar so, daß diese Haltung
Gottes, weil so ausgedrückt, nicht mehr zurückgenommen werden kann,
sondern die endgültige und unüberbietbare ist und bleibt."139

Die Menschheit Christi ist mithin nicht aufzufassen

„als Livree und Vermummung Gottes, als Signal bloß, dessen er sich bedient
[...], so daß erst das durch dieses Signal Verlautbarte etwas über den Logos
aussagt, sondern als die Selbstverlautbarung des Logos selbst, so daß, wenn Gott,
sich selbst aus-sagend, sich selbst ent-äußert, eben gerade das erscheint, was
wir die Menschheit des Logos nennen [...]."14°

Und die Kirche - e latere Christi - ist „das Gegenwärtigbleiben des
menschgewordenen Wortes in Raum und Zeit",141 ist „das Realsymbol der Gegenwart

Christi, seiner endgültigen Heilstat in der Welt",142 ist das „Ursakra-
ment der Gnade Gottes [...], das nicht nur bezeichnet, sondern auch
besitzt, was durch Christus endgültig in die Welt gebracht worden ist".143

133 RAHNER, Karl: Eucharistie und Leiden [1936], in: ZAM 11 (1936), 224-234, hier 225. Vgl.
auch Rahner, Karl: Die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu für unser Gottesverhältnis [1953],
bes. 47, 56-60. Vgl. zudem SCHWERDTFEGER: Gnade und Welt, 255-263.

136 Rahner: Probleme der Christologie von heute [1954], 208.
137 RAHNER: Probleme der Christologie von heute [1954], 217.
138 Vgl. Rahner: Probleme der Christologie von heute [1954], 204t., 212. Vgl. auch Batlogg,

Andreas R.: Die Mysterien des Lebens Jesu bei Karl Rahner. Zugang zum Christusglauben
IThS 58), 2. Auflage. Innsbruck: Tyrolia-Verlag2oo3.

139 Rahner: Zur Theologie des Symbols [1959], 293t. Vgl. SCHWERDTFEGER: Gnade und Welt,
239-277-

140 RAHNER: Zur Theologie des Symbols [1959], 296. Vgl. RAHNER: Zur Theologie der
Menschwerdung [1958], 149-151.

141 Rahner: Zur Theologie des Symbols [1959], 297.
142 RAHNER: Zur Theologie des Symbols [1959], 298.
143 Rahner: Zur Theologie des Symbols [1959], 298. - Später behält Rahner den Begriff „Ur-

sakrament des Heils" Jesus Christus vor, während er von der Kirche als dem „Grund-Sakrament

des Heils" spricht (RAHNER: Die siebenfältige Gabe, 15t. [Herv. von Ch.B.]).



146 Christoph Bruns

Außer der ebenfalls in den dreißiger Jahren entstandenen, aber nicht
publizierten Studie über Die katholische Gnadenlehre im Kampf mit der

gnostischen Gnadenauffassung um die Wende des zweiten Jahrhunderts144 ist
die Arbeit Sünde als Gnadenverlust in der frühkirchlichen Literatur erstmals
auch dem Titel nach ausdrücklich dem Thema gewidmet, das längst zur
innersten Mitte von Rahners theologischem Denken geworden war. Ihr
Ergebnis lautet: Die „Lehre vom Verlust der heiligmachenden Gnade durch die
Sünde", das heißt die „gnadenhafte Betrachtungsweise der Sündenfolgen",
ist im Neuen Testament „noch nicht oder höchstens kurz und andeutungsweise"

greifbar.145 Sie tritt „mit voller Deutlichkeit" erst im Zweiten
Clemensbrief sowie im Hirten des Hermas in Erscheinung146, um bei den
Kirchenvätern der folgenden Jahrhunderte dann zur bevorzugten theologischen

Sichtweise auf das Wesen der Sünde zu werden.147 Die letzten Zeilen
seiner Ausführungen aber widmet Rahner nicht der Sünde, sondern der
Gnade, wenn er im Blick auf die patristische Tradition feststellt:

„Überall leuchtet hindurch die christliche Überzeugung, daß durch Gottes
freie Barmherzigkeit der Mensch erhoben wurde zu einer geheimnisvollen
Teilnahme an Gottes Natur und Leben, die alles Begreifen übersteigt, die der
Mensch aber auch bewahren muß durch ein Leben, das seiner Berufung zu
diesem Leben Gottes entspricht."148

Der 1937 veröffentlichte Beitrag Ein messalianisches Fragment über die Taufe
ist der heterodoxen Gnadenlehre des Messalianismus gewidmet, einer ma-
nichäisch beeinflussten Asketenbewegung aus dem 4. Jahrhundert.149 Das

„eigentliche Zeichen des wahren Christen", so Rahner, ist für die in diesem

Fragment greifbare Strömung des Messalianismus „das unmittelbar fühlbare

Erlebnis des Geistbesitzes, der Tröstung und des inwendigen Feuers."150

Geistbesitz und Tröstung - diese Begriffe begegnen immer wieder auch in
Rahners späterem Werk, dessen innere Mitte ja ebenfalls die Überzeugung
von der Erfahrbarkeit der Gnade bildet. Aber anders als für den Messalia-

144 RAHNER, Karl: Die katholische Gnadenlehre im Kampf mit der gnostischen Gnadenauffassung

um die Wende des zweiten Jahrhunderts [ca. 1935], in: Sämtliche Werke, Bd. 1: Frühe
spirituelle Texte und Studien. Grundlagen im Orden. Bearbeitet von Karl Kardinal Lehmann
und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2014, 336-342.

145 RAHNER, Karl: Sünde als Gnadenverlust in der frühkirchlichen Literatur [1936], in: ZKTh
60 (1936), 471-510, hier 482.

146 Vgl. Rahner: Sünde als Gnadenverlust in der frühkirchlichen Literatur [1936], 486.
147 Vgl. Rulands, Paul: Umkehr als Gnade Christi. Zum Verhältnis von Gnaden- und

Bußtheologie und deren Christusformatiertheit im Frühwerk Karl Rahners, in: BATLOGG, Andreas
R. u.a. (Hg.): Was den Glauben in Bewegung bringt. Fundamentaltheologie in der Spur Jesu
Christi Festschrift für K.H. Neufeld SJ). Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2004, 79-92, hier 82f.

148 RAHNER: Sünde als Gnadenverlust in der frühkirchlichen Literatur [1936], 510.
149 Vgl. Rahner, Hugo: Messalianismus, in: LThK1 Bd. 7 (1962), 319h
150 Rahner, Karl: Ein messalianisches Fragment über die Taufe [1937], in: Sämtliche Werke,

Bd. 3: Spiritualität und Theologie der Kirchenväter. Bearbeitet von Andreas R. Batlogg,
Eduard Farrugia, Karl-Heinz Neufeld. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1999, 87-104, hier 96.



Karl Rahner und die Kirchenväter 147

nismus hat Rahner immer darauf bestanden, dass die Erfahrung der Gnade

gerade nicht in einem äußerlichen, pseudomystischen Empirismus als
elitäres ekstatisches, irgendwie spiritistisches Erlebnis zu deuten ist, sondern
sich gerade in der Normalität des Lebens, in den „alltäglichen Dingen",
zuträgt,151 und zwar immer dort, wo ein Mensch sich in einem letzten stillen
Vertrauen ergreifen lässt vom unbegreiflichen Gott Jesu Christi, der als das

heilige Geheimnis sein Leben immer schon durchdringt.152
1938 legte Rahner noch einmal einen Beitrag zu Augustinus vor, bevor

er sich im Herbst 1939 nach der Aufhebung der Innsbrucker Theologischen
Fakultät durch die Nationalsozialisten in Wien niederließ. Unter dem Titel
Augustin und der Semipelagianismus widmete er sich der Auseinandersetzung,

die der afrikanische Kirchenvater mit den Semipelagianern um das

rechte Verständnis des Verhältnisses von Gnade und Freiheit führte. Die
eigentliche Ursache dieses Streits sieht Rahner darin, dass sowohl Augustinus
als auch die Semipelagianer eine zu undifferenzierte Gnadenlehre vertreten

haben. Beide Kontrahenten operieren nämlich nur mit dem Begriff der
wirksamen Gnade (gratia efficax), „welcher kein Mensch widersteht",153 um
aus diesem Begriff einander widersprechende Schlüsse zu ziehen: Angesichts

der biblisch bezeugten Tatsache des ewigen Verderbens vieler
Menschen vertritt Augustin eine strikte Prädestinationslehre, während die
Semipelagianer, um den universalen Heilswillen Gottes zu wahren und den
Prädestinationsgedanken abzuwehren, den ersten Anfang des Heiles in den
freien Willen des Menschen verlegen, der „noch nicht unter dem Einfluß
der wirksamen Gnade steht."154

„Tatsächlich", so Rahner,

„gibt es aber noch einen andern Weg. Man kann das Zuvorkommen der Gnade

vor jedem menschlichen Werk zugeben, ohne deshalb alle Härten der Lehre

Augustins folgerichtig zugeben zu müssen. Daß die Semipelagianer diesen
Weg nicht sahen, muß darin begründet sein, daß sie, ohne es zu bemerken,

151 Vgl. das in Anm. 28 genannte Buch.
152 Vgl. Rahner, Karl: Erfahrung des Geistes. Meditation auf Pfingsten. Freiburg i.Br.:

Herder-Verlag 1977, bes. 25-63. Vgl. auch RAHNER, Karl: Die enthusiastische und die gnadenhafte

Erfahrung [1972], in: Ders.: Schriften zur Theologie, Bd. 12. Einsiedeln: Benziger-Verlag
1975. 54-75-

153 Rahner, Karl: Augustin und der Semipelagianismus [1938], in: ZKTh 62 (1938), 171-
196, hier 175 Sämtliche Werke, Bd. 5/1: De Gratia Christi. Schriften zur Gnadenlehre.
Bearbeitet von Roman A. Siebenrock und Albert Raffelt unter Mitwirkung von Theodor Schneider.
Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2015, 14-39, hier 18. Vgl. auch Rahner, Karl; De Gratia Christi
['1938], in: Sämtliche Werke, Bd. 5/1, 239-491, hier 291: „Augustinus senior potius nimis effi-
caciam gratiae extulit, ut vix evitaret doctrinam irresistibilitatis gratiae."

154 Rahner: Augustin und der Semipelagianismus [1938], 175 Sämtliche Werke, Bd. 5/1,
18. Vgl. auch Rahner: De Gratia Christi ['1938], in: Sämtliche Werke, Bd. 5/1, 485.



148 Christoph Bruns

wie Augustin, so auch selber nicht auf das Vorhandensein einer zureichenden
Gnade achteten."155

Der Begriff der zureichenden Gnade (gratia sufficiens), „die von Gott allen
Menschen angeboten wird, die der Mensch durch eigene Schuld zurückweist,

womit er durch seine Schuld sein Heil verwirkt",156 vermag nach
Rahner das theologische Anliegen Augustins, wonach alles Heil in Gottes
Gnade wurzelt, ebenso zu wahren wie auch den Grundsatz der Semipela-
gianer, demzufolge das Heil nicht den freien Willen des Menschen
überwältigt und zerstört: „Nur der Mensch geht verloren, der in freier Entscheidung

die zum Heil hinreichende Gnade Gottes, die allen angeboten wird,
zurückweist."157 Die Schwäche der Gnadenlehre Augustins besteht nach
Rahner also darin,

„daß es Augustin nicht klar geworden war, daß die katholische und wahre
Vorherbestimmungslehre unbedingt fordert, daß bei ihrer Darlegung die von
Gottes Heilswillen allen Menschen angebotene, zum Heil hinreichende Gnade

berücksichtigt werde."158

Es ist bezeichnend, wie Rahner hier seinem Ideal des historisch versierten
Systematikers entsprechend die spätantike Kontroverse als theologisches
Sachproblem im Licht der scholastischen Gnadenterminologie behandelt.
Den scholastischen Begriff der gratia sufficiens sollte Rahner bald in das

Theologumenon des „übernatürlichen Existentials" im Sinne eines
habituellen Gnadenangebots übersetzen,159 das sich erstmals in dem 1939 ge-

155 RAHNER: Augustin und der Semipelagianismus [1938], 177 Sämtliche Werke, Bd. 5/1,

20. Vgl. auch Rahner: De Gratia Christi ['1938], in: Sämtliche Werke, Bd. 5/2: De Gratia
Christi. Schriften zur Gnadenlehre. Bearbeitet von Roman A. Siebenrock und Albert Raffelt,
unter Mitwirkung von Theodor Schneider. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2017, 605-1361, hier
72Öf.

156 RAHNER: Augustin und der Semipelagianismus [1938], 175 Sämtliche Werke, Bd. 5/1, 18.

157 Rahner: Augustin und der Semipelagianismus [1938], 179h Sämtliche Werke, Bd. 5/1,

22 (Herv. im Orig.).
158 Rahner: Augustin und der Semipelagianismus [1938], 183 Sämtliche Werke, Bd. 5/1,

25. Vgl. auch Rahner: De Gratia Christi ['1938], in: Sämtliche Werke, Bd. 5/2, 744h: „[...]
quaestio manet, cur S. Doctor [= Augustinus] in scriptis posterioribus semper de gratia effi-
caci et numquam sufficienti loquatur. Nec iure dici potest, in controversia cum Pelagianis et

praesertim cum Semipelagianis tantum de illa, non vere de hac gratia fuisse tractandum.
Disputavit enim Augustinus cum Massiliensibus de voluntate salvifica Dei universali. In hac
vero re doctrina catholica adaequate exponi non potest, nisi etiam mentionem faciendo gra-
tiae pure, sed vere sufficientis. Hoc vero omississe S. Doctorem sincere fateri cogimur." Vgl.
zudem RAHNER, Karl: Rez. „Philipp Platz: Der Römerbrief in der Gnadenlehre Augustins" [1938], in:
Sämtliche Werke, Bd. 3: Spiritualität und Theologie der Kirchenväter. Bearbeitet von Andreas
R. Batlogg, Eduard Farrugia, Karl-Heinz Neufeld. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1999, 401.

159 In der ersten Auflage seiner Innsbrucker Vorlesung De Gratia Christi (1937/38) stellt
Rahner fest: Die gratia (vere et pure) sufficiens ist „in ordine nostro salutis concreto infralap-
sario" allen Menschen gegeben, weil andernfalls nicht länger vom wirksamen allgemeinen
Heilswillen Gottes gesprochen werden könnte (De Gratia Christi ['1938], in: Sämtliche Werke,

Bd. 5/2, 738f.). In der dritten Auflage dieser Vorlesung (1950/1951) führt er dann unter



Karl Rahner und die Kirchenväter 149

haltenen160 und 1942 veröffentlichten Vortrag Priesterliche Existenz
nachweisen lässt.161

In diesem Vortrag spricht Rahner „über die gnadenhaft geschaffenen
Tiefen unserer tatsächlichen Existenz"162, die durch das geschichtliche
Offenbarungswort aufgehellt werden. Und er fährt fort:

„Nun ist diese Tiefe des Daseins des Menschen, die im Glauben zum Bewußtsein

kommt, - noch unabhängig davon, ob er [sc. der Glaube] sie erfüllt oder
nicht - begründet durch Christus allein und so, bevor ein Wort unserer
Verkündigung den Menschen trifft. Die Verkündigung des Wortes trifft also
grundsätzlich einen Menschen, der seinshaft existential - was nicht gleich ist mit
.existentiell übernommen habend' - schon im Bereich jener Wirklichkeit steht,
die von der Botschaft ausgesprochen wird. Nur weil zu seinem Dasein schon
das Medium der Gnade (.Kirche') gehört, ist er ein möglicher Hörer der christlichen

Glaubensbotschaft. Diese ist somit eigentlich ein, wenn auch absolut
notwendiges, Erwecken des christlichen Selbstbewußtseins, das mit der .Sal¬

bung', die in uns ist, grundsätzlich schon gestiftet ist. So bringt die Predigt
nicht eigentlich etwas Neues und Fremdes an den Menschen heran, das bis-

dem Aspekt der visio beatifica aus: „Natura numquam videtur carere interna ordinatione
supernaturali ad visionem beatificam. Loquimur de .natura historica' prout hunc conceptum
supra distinximus a conceptu .naturae purae sensu dogmatico'. Et nobis affirmari et posse et
debere videtur naturam, prout de facto existit, [...] semper in ordine concreto affectam esse
interna et incondicionata ordinatione positiva ad visionem beatificam. Haec ordinatio positiva

et incondicionata [...] censenda quidem est supernaturalis [...], secus enim nobis videtur
ipsa supernaturalitas visionis beatificae et gratiae elevantis relate ad hominem de facto
existentem periclitari. Sed ex altera parte haec ordinatio interna et incondicionata (prout talis)
non videtur nobis simpliciter identificanda cum gratia sanctificante, prout de facto hominem
iustificat. Ita enim res generatim quidem concipitur. Censetur generatim hominem non ordi-
nari ad visionem beatificam interne nisi per ipsam gratiam hominem iam iustum constituen-
tem vel ad summum per gratiam elevantem actualem homini de facto iam collatam. Et puta-
tur quamdiu haec gratia hominem nondum iustificat, ordinationem eius in visionem beatificam

non existere nisi in decreto Dei obligante quidem, sed homini interim mere extrinseco.
Sed ita res non videtur esse. Tale enim concipiendi modo non videtur evitari posse .extrinse-
cismus' in materia gratiae, qui realitati correspondere non videtur. Quaeri enim potest, num
ontologia vere metaphysica admittere possit decretum Dei tale posse ut obiectivum concipi
si non habet révéra terminum obiectivum realem et creatum in ipsa creatura. [...] Ex his et
aliis rationibus videtur posse affirmari hominem prout de facto existit, numquam carere aliqua
interna et incondicionata ordinatione ad visionem beatificam et hanc ordinationem pertine-
re ad naturam hominis historicam etsi non spectat naturam puram sensu dogmatico. Haec
ordinatio, quam ,existentiale' hominis supernaturale vocare nobis placeret, ex una parte est
supernaturalis et absolute indebita, ex altera parte in homine de facto existente numquam
abest" (RAHNER: De Gratia Christi [31951], in: Sämtliche Werke, Bd. 5/2, 683-685 [Herv. teilw.
von Ch.B.]).

160 Der Vortragstext vom Juni 1939 befindet sich im Karl-Rahner-Archiv unter der Signatur

Rahn I A,25 (so Rulands, Paul: Das übernatürliche Existential. In der Taufgnade begründeter

Beginn der Gleichförmigkeit des Menschen mit Christus. Ein neuer Blick auf die Genese

eines Grundaxioms Karl Rahners, in: ZKTh 123 [2001], 237-268, hier 238, Anm. 7).
161 Zum systematischen Kontext vgl. SCHWERDTFEGER: Gnade und Welt, 204-211.
162 Rahner, Karl: Priesterliche Existenz [1942], in: ZAM 17 (1942), 155-171, hier 164.



15° Christoph Bruns

her außerhalb der Sphäre seiner menschlichen Begriffe und Symbole lag."163
Zwar gilt: „Der innerst übernatürliche existentiale Bereich des Menschen [...]

wird nur als vorhanden eindeutig im gesprochenen Wort der Offenbarung
bezeugt. Aber dennoch bleibt es wahr: das verkündete Wort ist die Bezeugung
der Wirklichkeit, die auch im voraus zu diesem Wort, schon immer zur
Gesamtwirklichkeit und Gesamtwirksamkeit des konkreten Menschen der
tatsächlich bestehenden Ordnung gehört, und zwar schon immer dazu gehört,
weil Christus und so ,Kirche' eine Wirklichkeit des konkreten Daseins jedes
Menschen ist. So ist das prophetische Wort des Glaubensboten zwar schöpferisch,

weil es übernatürliche Wirklichkeit wachsen läßt; aber es ist nicht
deren erster Einbruch in den menschlichen Raum, sondern setzt diesen schon voraus,

weil sie immer Rede ist an einen, der gerade für diese Rede schon ,Ohren
hat' und haben muß."164

In der Terminologie des Johannesprologs und seiner Lehrer Origenes und
Augustinus kann Rahner denselben Gedanken auch dahingehend formulieren,

dass „das Wort Christi durch seinen Boten nur in einen Raum
hingesprochen werden kann, der von dem Lichte des Logos von vornherein
erleuchtet ist."165 Von „Kirche" vermag er deshalb nicht erst, ja nicht einmal
in erster Linie im Blick auf die sichtbare Institution zu sprechen. Vielmehr
bezeichnet er im vorliegenden Zusammenhang mit diesem in Anführungszeichen

gesetzten Begriff die gesamte Menschheit, der insofern immer schon
die Gnade der Selbstmitteilung Gottes angeboten und eingestiftet sei, als

zu ihr wegen der Menschwerdung des Logos immer schon die „Wirklichkeit
Christi gehört":

„Raum menschlicher Geschichte, zu der Christus gehört, ist schon .Kirche';
noch nicht zwar im Sinne einer sichtbaren, die Sichtbarkeit des Heilswillens
Gottes in Christus fortsetzenden, sichtbar von Christus selbst autoritativ
organisierten Gesellschaft derer, die sich existentiell (.glaubend') dieser fordernden

Wirklichkeit unterworfen haben; wohl aber in dem Sinne, daß der geschichtliche

Raum menschlich existentieller Entscheidung durch Menschwerdung
und Kreuz schon im voraus zu einer solchen sichtbaren Organisation der Kirche

ein anderer ist, als wenn Christus nicht wäre [...]."166

163 RAHNER: Priesterliche Existenz [1942], 164 (Herv. im Orig.).
164 Rahner: Priesterliche Existenz [1942], 164 (Herv. im Orig.).
165 RAHNER: Priesterliche Existenz [1942], 165.
166 RAHNER: Priesterliche Existenz [1942], 161 (Herv. im Orig.). - Diese Überlegungen

deuten sich bereits in Rahners erster Gnadenvorlesung an. Ausgehend von der Feststellung,
dass Christus aufgrund der hypostatischen Union „eo ipso est caput generis humani", der
zweite Adam also, folgert Rahner: „Si ergo Deus unum hominem huius totius generis elevat
ad consortium divinae naturae per gratiam creatam in anima eiusdem, id, si vult conservare
hanc unitatem et solidaritatem finis generis totius, facere nequit, quin eo ipso vocet etiam
alios ad eafmjdem elevationem naturae per participationem bonorum supernaturalium. Hoc
eo minus fieri potest, cum iste principaliter vocatus est [sie!] ex genere humano sua digni-
tate sit caput et repraesentans huius totius generis" (Rahner: De Gratia Christi ['1938], in:
Sämtliche Werke, Bd. 5/1, 297h). Im Blick auf die Kirche heißt es dann: „[...] datur quidem
gratia extra Ecclesiam, qua homo adultus salvari potest, sed non datur nisi gratia Ecclesiae,



Karl Rahner und die Kirchenväter

Zu dieser terminologischen Weichenstellung, der für seine Theorie vom
anonymen Christentum grundlegende Bedeutung zukommt, weiß Rahner sich
nicht zuletzt durch die Ekklesiologie der Kirchenväter berechtigt, die „von
einer kirchenbildenden Ehe zwischen dem Logos und der Menschheit durch
die Menschwerdung reden".167

Das Jahr 1939 brachte auch die Veröffentlichung der im akademischen
Jahr 1937/38 erfolgten Übersetzung und Bearbeitung des Lehrwerks La
spiritualité des premiers siècles chrétiens aus der Feder des französischen
Jesuiten Marcel Viller. Diese Arbeit, in die Rahner seine langjährigen patris-
tischen Forschungen investierte und die unter dem Titel Aszese und Mystik

in der Väterzeit auf dem deutschen Buchmarkt erschien,168 ist nach dem
zeitgenössischen Urteil Hans Urs von Balthasars „fast ein Originalwerk
[...], das umso dankenswerter ist, als es [...] das erste umfassende und
zuverlässige deutsche Werk über den Gegenstand darstellt, eine für jeden Pa-
tristiker unentbehrliche Hilfsquelle".169

Darüber hinaus erblickte 1939 noch ein patristischer Aufsatz aus Rahners
Feder das Licht der Öffentlichkeit. Er trägt die Überschrift Laienheiligkeit
im christlichen Altertum und enthält eine Feststellung, die im Blick auf
sein eigenes Bemühen um Mystagogie von einiger Bedeutung ist. Sie lautet:

„Es ist in der Patristik selbst da und dort der Gedanke ausdrücklich

cum omnis gratia sit gratia Christi, Verbi Dei, quod caro factum est. Omnis enim gratia hoc
sensu est gratia Ecclesiae, quod omnis vita supernaturalis, quippe quae est vita Christi caro
facti, ut talis habet tendentiam visibiliter sese manifestandi, quae manifestatio ,historica' nihil

aliud est nisi Ecclesia Christi. Hinc omnis gratia provenit ex Christo capite Ecclesiae et
tendit ad Ecclesiam, corpus Christi in quo .gratia' seu vita divina hominum .apparet', ut
factum historicum" (Rahner: De Gratia Christi ['1938], in: Sämtliche Werke, Bd. 5/1, 310 [Herv.
im Orig.]). Im Wiederabdruck des Textes Priesterliche Existenz im dritten Band seiner Schriften

zur Theologie (294h, Anm. 1) verweist Rahner zum Verständnis dessen, „was wir unter
.Kirche' in Anführungszeichen verstehen", auf seinen Aufsatz Die Gliedschaft in der Kirche
nach der Lehre der Enzyklika Pius' XII. „Mystici Corporis Christi" [1947], in: DERS.: Schriften
zur Theologie, Bd. 2, 7. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964, 7-94. Hier erklärt er:
„Dadurch, daß das Wort Gottes Mensch geworden ist, ist real-ontologisch die Menschheit
auch schon im voraus zur faktischen gnadenhaften Heiligung der einzelnen Menschen, zum
Volke der Kinder Gottes geworden. Nirgends, wo Menschen existieren, sind sie, konkret
gesehen, bloß ,reine Menschen' im Sinne des abstrakten aristotelisch-scholastischen
Wesensbegriffes des Menschen. Insofern die so ,konsekrierte' Menschheit von vornherein eine reale
Einheit ist, existiert auch schon [...] ein .Volk Gottes', das sich so weit erstreckt wie die
Menschheit" (Rahner: Die Gliedschaft in der Kirche nach der Lehre der Enzyklika Pius' XII.
„Mystici Corporis Christi" [1947], 89 [Herv. im Orig.], vgl. auch 90-93, bes. 91: „Nach dem
Gesagten gehört aber die Gliedschaft am Volke Gottes zu den Bestimmungen einer konkreten

Menschennatur, weil jeder Mensch notwendig und unaufhebbar Glied der einen Menschheit
ist, die durch die Menschwerdung Gottes real zum Volke Gottes wurde" [Herv. von Ch.B.]).

167 Rahner: Priesterliche Existenz [1942], 161.

168 RAHNER, Karl: Aszese und Mystik in der Väterzeit [1939], in: Sämtliche Werke, Bd. 3:

Spiritualität und Theologie der Kirchenväter. Bearbeitet von Andreas R. Batlogg, Eduard
Farrugia, Karl-Heinz Neufeld. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1999, 123-390.

169 StdZ 136 (1939), 334. Vgl. auch NEUFELD: Die Brüder Rahner, 133-135.



152 Christoph Bruns

ausgesprochen worden, daß auch der Weltchrist .Mystiker' sein könne."170
Bereits zwei Jahre zuvor hatte Rahner in dem Beitrag Die ignatianische
Mystik der Wehfreudigkeit auf den „wundervollen Gedanken" des Clemens

von Alexandrien hingewiesen, „der vollkommene Christ müsse sein KÔoptoç
Kai vmepKÔçpioç: weltlich und überweltlich und beides zumal."171 Und diese

„metaphysische Formel christlicher Existenz"172 hatte er damals - 1937 -
ausdrücklich auf die Herausforderungen der nationalsozialistischen Diktatur

bezogen,173 wie ja auch Clemens, in dem Rahner den herausragenden
antiken Vertreter der Idee einer christlichen Laienheiligkeit erblickt,174 das

zitierte Wort „[ijnmitten blutiger Verfolgungen" und in eine „Situation des

Untergangs" gesprochen habe:175

„Dieses Wort kann uns heute eine Mahnung für unsere eigene Haltung in dieser

Zeit sein: wir sind Christen, d.h. wir leben aus dem Gott jenseits aller
Welt und leben in ihn hinein. In ihm ist die Mitte unserer christlichen
Existenz. Und so kann diese Existenz nicht erschüttert werden, wenn es aussieht,
als wolle es Abend werden im Abendland. Das Kreuz Christi gehört zu unserem

christlichen Dasein und wenn es uns wirklich begegnet im persönlichen

170 RAHNER, Karl: Laienheiligkeit im christlichen Altertum [1939], in: StZ 135 (1939), 234-
251, hier 250 mit Verweis vor allem auf Augustinus: Epistula 130 CSEL 44, 40-77) und
GREGOR der GROßE: Moralia in lob VI 27,57 PL 75. 761C). Homiliae in Ezechielem II 5,19
PL 76, 996A).

171 RAHNER: Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit [1937], 136. - Im Wiederabdruck
dieses Textes (Schriften zur Theologie, Bd. 3, 7. Auflage. Einsiedeln: H erder-Verlag 1967, 329-
348, hier 347) verweist Rahner an dieser Stelle auf seinen Beitrag: De termino aliquo in theo-
logia Clementis Alexandrini, qui aequivalet nostra conceptui entis „supernaturalis" [1937], in:
Gr 18 (1937), 426-431 Sämtliche Werke, Bd. 5/1: De Gratia Christi. Schriften zur Gnadenlehre.

Bearbeitet von Roman A. Siebenrock und Albert Raffelt unter Mitwirkung von Theodor
Schneider. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2015, 3-13. In diesem Aufsatz weist Rahner nach, dass

Clemens in der Auseinandersetzung mit der Gnadenlehre des Gnostikers Basilides den
Begriff t)7tEpKÖCT[itoc; als erster unter den griechischen Vätern im Sinne von „übernatürlich"
verwendet: „Id quod Clemens dicit verbo brrepKÔagioç vere ergo correspondet nostro conceptui
.supernaturalis'" (ebd., 430, vgl. 427F Sämtliche Werke, Bd. 5/1, 10, vgl. 6f.). Clemens habe
den Begriff von Basilides entlehnt, ihm aber einen völlig neuen Sinn gegeben: Während der
wahre Gnostiker nach Basilides wohl ùnepKÔopioç, nicht hingegen KÔapioç sei („habet gra-
tiam supremi Dei, sed non talem, quae tamquam indebita huic naturae addita est, quae
natura ab eodem Deo creata est, qui est Deus gratiae", ebd., 429 Sämtliche Werke, Bd. 5/1, 8),
lehre Clemens „nihil aliud [...] nisi mundum non esse alienum a gratia, gratiam non esse
alienam a mundo" („daß die Welt nicht der Gnade fremd, die Gnade nicht der Welt fremd
sei", ebd., 429 Sämtliche Werke, Bd. 5/1, 9, Übersetzung: Albert Raffelt). Vgl. auch Rahner:
Die katholische Gnadenlehre im Kampf mit der gnostischen Gnadenauffassung um die Wende
des zweiten Jahrhunderts [ca. 1935], 338-340, in systematischer und pastoraltheologischer
Hinsicht Rahner, Karl: Erlösungswirklichkeit in der Schöpfungswirklichkeit, in: Cath(M) 13

(1959), 100-127 (ln leicht veränderter Fassung auch in: Sämtliche Werke, Bd. 5/1, 169-193).
172 Rahner: Laienheiligkeit im christlichen Altertum [1939], 243.
173 Vgl. dazu Batlogg, Andreas R.: Karl Rahner während der NS-Zeit. Vergessene Fakten

einer Wissenschaftsbiografie, in: StZ 142 (2017), 733-756.
174 Vgl. Rahner: Laienheiligkeit im christlichen Altertum [1939], 238-243.
175 Rahner: Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit [1937], 136.



Karl Rahner und die Kirchenväter 153

Leben, im Geschick unseres Volkes, wenn die Stunde der Finsternis angebrochen

scheint, so ist das für uns Christen nicht ein Scheitern unseres wahren
Lebens, sondern die Trübsal, die der notwendig hat, der hier keine bleibende
Stätte hat und haben will, weil er unterwegs ist zum Gott jenseits aller
innerweltlichen Erfüllung, weil er ein tmepKÖcriiioc; ist. Und doch sollen wir
nach Clemens KÖcrpioi sein: aus der Kraft unserer Weltüberlegenheit heraus
in die Welt und ihre Aufgabe eintreten, gesandt von dem, mit dem wir in
einem mystischen Leben eins sind."176

3.4 ig48-iggg: als Dozent der Dogmatik in Innsbruck

Nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs, den er überwiegend in Wien und
zuletzt in der Pfarrseelsorge in Niederbayern erlebt hatte, wirkte Rahner
für drei Jahre als Dogmatikdozent in Pullach. 1948 wechselte er nach
Innsbruck, wo er ein Jahr später zum ordentlichen Professor ernannt wurde.
Bis 1955 sollte er mehrere Beiträge zur altkirchlichen Bußtheologie und
Bußpraxis veröffentlichen, in denen er den Zusammenhang von Sünde und
Gnadenverlust weiterverfolgte und vertiefte.177 Vor allem arbeitete er in
diesen Studien die ekklesiologische Dimension heraus, in der Gnade und
Sünde, Taufe und Buße im Denken der Kirchenväter zu sehen sind.178

Für das altkirchliche Bußsakrament, so stellt er fest, gilt grundsätzlich,
„daß wir in den ersten Jahrhunderten der Kirche [...] es immer in Gestalt
einer Exkommunikationsbuße antreffen".179 In dieser äußeren Gestalt zeige

sich das dogmatische Wesen der sakramentalen Buße als einer
realsymbolischen Versöhnung nicht nur mit Gott, sondern auch mit der Kirche,
dem universalen Heilssakrament. Vor diesem Hintergrund erhebt Rahner
die pastorale Forderung, „auch heute" solle die für die altkirchliche Buße
seit der apostolischen Zeit180 charakteristische, infolge der frühmittelalterlichen

Entwicklung der sogenannten „Privatbuße" jedoch verdunkelte181
Vorstellung

176 RAHNER: Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit [1937], 136.
177 Vgl. NEUFELD, Karl H.: Fortschritt durch Umkehr. Zu Karl Rahners bußgeschichtlichen

Arbeiten, in: StZ 99 (1974), 274-281.
178 Vgl. MÜGGE, Marlies: Entwicklung und theologischer Kontext der Bußtheologie Karl

Rahners, in: VORGRIMLER, Herbert (Hg.): Wagnis Theologie. Erfahrungen mit der Theologie
Karl Rahners. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 1979, 435-450, bes. 440-445.

179 Rahner, Karl: Die Bußlehre im Hirten des Hermas [1955], in: ZKTh 77 (1955), 385-431,
hier 430.

180 Vgl. Rahner, Karl: Das katholische Verständnis von Sünde und Sündenvergebung im
Neuen Testament und in der Bußpraxis der Alten Kirche [1958], in: Sämtliche Werke, Bd. 11:

Mensch und Sünde. Schriften zur Geschichte und Theologie der Buße. Bearbeitet von
Dorothea Sattler. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2005, 358-374, bes. 373f.; Rahner, Karl: Stichwort

„Bußgeschichte" [1973], in: ebd., 375-396, hier 378-385.
181 Vgl. RAHNER, Karl: De Paenitentia [4i96o], in: Sämtliche Werke, Bd. 6/1: De paeni-

tentia. Dogmatische Vorlesungen zum Bußsakrament. Erster Teilband. Bearbeitet von Dorothea

Sattler. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2007,1-302, hier 282-284, 302.



154 Christoph Bruns

„wieder deutlicher in das Glaubensbewußtsein der Christen aufgenommen werden

[...]: daß der Sünder die Versöhnung mit Gott nur findet, weil er den Geist
in und von der ganzen Kirche empfängt, der immer in ihr und allen ihren
geheiligten Gliedern lebt."182

Unter der Überschrift Vergessene Wahrheiten über das Bußsakrament legte
Rahner im folgenden Jahr eine systematische Auswertung seiner bisherigen

bußgeschichtlichen Studien vor. Hier erklärt er zusammenfassend:

„Man kann nicht wirklich erklären, warum der ganze Vorgang der sakramentalen

Sündenvergebung als solcher in der alten Kirche gerade so gestaltet wurde,

wie er tatsächlich war, wenn man sich nicht klarmacht, daß die alte Kirche
an diesem sakramentalen Vorgang als solchem eine ekklesiologische Seite
deutlich und reflex erkannte (Sünde als Verstoß gegen die Kirche, Vergebung
als auch Nachlaß der Schuld als eines solchen Verstoßes gegen die Kirche,
Versöhnung mit der Kirche), und darum gerade entsprechend der Schrift die
Versöhnung mit der Kirche als Medium der Versöhnung mit Gott betrachtet.
Man müßte eben (so könnte man im Geist Cyprians formulieren) sich mit der
Mutter Kirche wieder versöhnen, um Gott wieder zum Vater haben zu
können."183

Dass „in puncto Bußsakrament der Aspekt der ,pax cum ecclesia' (des
Friedens mit der Kirche) nicht ausgelassen werden darf', diese Erkenntnis
bezeichnete Rahner noch gegen Ende seines Lebens als zentrale Frucht seiner

patristischen Studien, wobei er bemerkte: „Das Zweite Vatikanische
Konzil hat dies zum Beispiel in ,Lumen gentium' ebenfalls betont."184

Der Aufsatz La doctrine d'Origène sur la Pénitence aus dem Jahr 1950,185

der erst 1973 in einer „stark überarbeiteten" Fassung in deutscher Sprache
(Die Bußlehre des Origenes) erschien,186 erweist sich darüber hinaus in
besonderer Weise als sehr bedeutsam für Rahners eigenes Werk. Angesichts
der Beobachtung, dass für Origenes die Todsünde als Sünde wider den Hei-

182 Rahner, Karl: Zur Theologie der Buße bei Tertullian [1952], in: REDING, Marcel (Hg.):
Abhandlungen über Theologie und Kirche. Festschrift für Karl Adam. Düsseldorf: Patmos-
Verlag 1952, 139-167, hier 154 (Herv. im Orig.).

183 RAHNER, Karl: Vergessene Wahrheiten über das Bußsakrament [1953], in: GuL 26
(1953), 339-364, hier 362 (Herv. im Orig.).

184 Zur Rezeption des Thomas von Aquin. Karl Rahner im Gespräch mit Jan van den Eijnden,
62. Vgl. ZWEITES Vatikanisches KONZIL: Lumen Gentium 11: „Qui vero ad sacramentum
poenitentiae accedunt, veniam offensionis Deo illatae ab Eius misericordia obtinent et simul
reconciliantur cum Ecclesia, quam peccando vulneraverunt, et quae eorum conversioni cari-
tate, exemplo, precibus adlaborat." Vgl. auch Rahner, Karl: Das Sakrament der Buße als
Wiederversöhnung mit der Kirche [1967], in: Ders.: Schriften zur Theologie, Bd. 8. Einsiedeln:
Benziger-Verlag 1967, 447-471.

183 RAHNER, Karl: La doctrine d'Origène sur la Pénitence, in: RevSR 37 (1950), 47-97, 252-
286, 422-456.

186 Rahner, Karl: Die Bußlehre des Origenes [1973], in: Ders.: Schriften zur Theologie, Bd.
11. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1973, 360-495 (Zitat: 360, Anm. 1). Wir zitieren im Folgenden
nach dieser deutschsprachigen Fassung und fügen das französische Original in Klammern
oder in den Anmerkungen bei.



Karl Rahner und die Kirchenväter 155

ligen Geist den „Verlust der Gnade [perte de la grâce]" bedeutet187 und
„von der inneren Gnadengemeinschaft der Kirche trennt und den geistigen
Tod des Sünders bewirkt",188 fragt Rahner, wie der Sünder nach Origenes
den Zustand der Todsünde zu überwinden und die Gnade wiederzuerlangen

vermag. So wendet er sich der Gnadentheologie als Fundament der
Bußlehre des Alexandriners zu. Er kommt zu dem Ergebnis, dass Origenes
sowohl den Anstoß zur Umkehr wie auch den konkreten Vollzug der Buße
als Gnade versteht,189 so dass das Verhältnis von Gnade und Freiheit im
Sinne des Alexandriners mit dem semipelagianischen Begriff „Synergismus"

(der sich z.B. bei Adolf von Harnack findet190) nicht angemessen
beschrieben sei.191

Die ontologische Grundlage von Origenes' Gnadenlehre erkennt Rahner
im Anschluss an die Dissertation seines Ordensbruders und Freundes Alois
Lieske,192 die er bereits 1939 mit großer Zustimmung rezensierte, in der
„unverlierbaren Logosabbildlichkeit [caractère inamissible d'image du Logos]"
des Menschen.193 Aufgrund dieser Wesensbestimmung sei der Mensch
„realontologisch zur Teilnahme am Leben des Logos auf den Vater hin in

187 Rahner: Die Bußlehre des Origenes [1973], 375 Rahner: La doctrine d'Origène sur la
Pénitence [1950], 61.

188 RAHNER: Die Bußlehre des Origenes [1973], 384 Rahner: La doctrine d'Origène sur la

Pénitence [1950], 69: „[...] l'essence du péché mortel, en tant qu'il est une mort et qu'il sépare
le pécheur de la communauté intime de grâce qu'est l'Église; mort par laquelle l'homme s'est

pour ainsi dire conpé du Saint-Esprit."
189 Vgl. RAHNER: Die Bußlehre des Origenes [1973], 416 RAHNER: La doctrine d'Origène

sur la Pénitence [1950], 96É
190 HARNACK, Adolf von: Lehrbuch der Dogmengeschichte I: Die Entstehung des kirchlichen

Dogmas, 4. Auflage. Tübingen: Mohr-Verlag 1909, 692, dazu BRUNS, Christoph: Trinität
und Kosmos. Zur Gotteslehre des Origenes Admantiana 3). Münster: Aschendorff-Verlag
2013, 272h

191 Vgl. Rahner: Die Bußlehre des Origenes [1973], 396 Rahner: La doctrine d'Origène
sur ta Pénitence [1950], 79.

192 LIESKE, Aloisius: Die Theologie der Logosmystik bei Origenes MBTh 22). Münster:
Aschendorff-Verlag 1938.

193 Rahner: Die Bußlehre des Origenes [1973], 396t. Rahner: La doctrine d'Origène sur
la Pénitence [1950], 79. - Rahner, Karl: Rez. „Aloisius Lieske: Die Theologie der Logosmystik
bei Origenes" [1939], in: Sämtliche Werke, Bd. 3: Spiritualität und Theologie der Kirchenväter.
Bearbeitet von Andreas R. Batlogg, Eduard Farrugia, Karl-Heinz Neufeld. Freiburg i.Br.:
Herder-Verlag 1999, 403f., hier 404 streicht als zentrales Ergebnis von Lieskes Studie zustimmend

heraus, „daß der Logosmystik [...] wirklich eine dogmatische Gnadenlehre der
Logosabbildlichkeit zugrunde liegt, so daß Logosmystik wirklich eine Funktion der Logosabbildlichkeit

des geschaffenen begnadeten Geistes ist, und diese Theologie der Logosabbildlichkeit
selbst wieder gründet in der trinitarischen Logostheologie des Origenes." Bei LlESKE: Die

Theologie der Logosmystik bei Origenes, u-jf. heißt es, für den Alexandriner bedeute „schon
das einfache Àoyucôv cîvai [das jeder vernunftbegabten Kreatur wesentlich ist] Teilnahme an
der göttlichen Natur". Vgl. auch RAHNER: Aszese und Mystik in der Väterzeit [1939], 194h mit
Anm. 85.



i56 Christoph Bruns

Glaube, Gnosis und Liebe befähigt".194 „Der Mensch", so fasst Rahner das

trinitätstheologische Fundament der origeneischen Anthropologie zusammen,

„ist zu einem wirklichen Mitvollzug am Leben des Logos im Besitz
des Heiligen Geistes und auf den Vater hin berufen."195 Um diesen
„Mitvollzug am Leben des Logos" war es Rahner ja bereits in seinem Beitrag
über die geistlichen Sinne bei Origenes zu tun, die er als „Organ religiöser
Erfahrung", gleichsam als Antennen für die Logoswahrnehmung, deutet, wie
wir gesehen haben.

Die „unverlierbare Logosabbildlichkeit und die Logosinexistenz im
riYepoviKÖv des Menschen",196 sind nach Origenes, so Rahner, „der
Ausgangspunkt für alle Heilsmöglichkeit und allen Heilserwerb des
Menschen".197 Deshalb dürfen sie „nicht einfach im Sinne einer bloßen ,Natur'
gedeutet werden."198 Vielmehr sei die Logosabbildlichkeit des Menschen
für Origenes eine übernatürliche Wirklichkeit der Gnade, wenngleich der
Begriff des Übernatürlichen im Werk des Alexandriners noch nicht vom
Begriff der natura pura abgegrenzt und unterschieden sei.199

An dieser Stelle bringt Rahner die Gnadenlehre des Origenes in
bemerkenswerter Weise ins Gespräch mit seiner eigenen Gegenwart:

„Auch heute muß schließlich die Theologie im Menschen, so wie er tatsächlich

existiert, ein Existential anerkennen, das einerseits übernatürlich ist und
doch anderseits zu den unverlierbaren real-ontologischen Bestimmungen seines

wirklichen Wesens gehört."200

In diesem Zitat finden wir den Begriff des „übernatürlichen Existentials",
der erstmals in dem 1942 gedruckten Vortrag Priesterliche Existenz
angeklungen ist (als der „innerst übernatürliche existentiale Bereich des

Menschen"). Im vorliegenden Zusammenhang verwendet Rahner diesen Begriff

194 RAHNER: Die Bußlehre des Origenes [1973], 397 Rahner: La doctrine d'Origène sur la
Pénitence [1950], 79: „[...] l'homme [...] est ontologiquement rendu capable de participer,
dans la foi, la connaissance (yvœaK;) et l'amour, à cette vie du Logos qui le conduit au Père."

195 RAHNER: Die Bußlehre des Origenes [1973], 396 RAHNER: La doctrine d'Origène sur la

Pénitence [1950], 79: „L'homme est appelé à participer à la vie du Logos dans la possession
du Saint-Esprit pour remonter au Père."

196 RAHNER: Die Bußlehre des Origenes [1973], 397 RAHNER: La doctrine d'Origène sur la
Pénitence [1950], 79: „le caractère d'image du Logos, l'inhabitation de celui-ci dans l'riYEpovucov
de l'homme".

197 RAHNER: Die Bußlehre des Origenes [1973], 397 RAHNER: La doctrine d'Origène sur la

Pénitence [1950], 79E: „le point de départ de toute possibilité et de toute obtention de salut".
198 Rahner: Die Bußlehre des Origenes [1973], 397 Rahner: La doctrine d'Origène sur la

Pénitence [1950], 80: „[...] pas s'interpréter dans le sens d'une .nature pure'."
199 Vgl. Rahner: Die Bußlehre des Origenes [1973], 397 RAHNER: La doctrine d'Origène

sur la Pénitence [1950], 79T
200 RAHNER: Die Bußlehre des Origenes [1973], 397 RAHNER: La doctrine d'Origène sur la

Pénitence [1950], 80: „Car en définitive la théologie contemporaine doit reconnaître, elle aussi,
dans l'homme réel un .existential' qui d'une part est surnaturel et qui cependant appartient
d'autre part à la détermination ontologique et inamissible de son être réel."



Karl Rahner und die Kirchenväter 157

als sachliches Äquivalent für das origeneische Theorem der Logosabbild-
lichkeit, in dem er den übernatürlichen, gnadenhaften Wesenskern des
Menschen zum Ausdruck gebracht sieht.

Als Wesenskern des Menschen, so Rahner, kann „der Logos auf dem
Grund der Seele" nach Origenes letztlich „doch nicht völlig von der Sünde
überwunden werden", der Gnadenverlust also niemals total sein. 201

Vielmehr sei nach der Bußlehre des Alexandriners der Logos selbst derjenige,
der den Anstoß zur Umkehr gibt und den Bußprozess ermöglicht und
trägt, so dass die Buße in ihrem eigentlichen Wesen Erfahrung des Logos
und somit Erfahrung der ungeschaffenen Gnade sei. Wo „der innerste
Widerspruch zwischen dem Logos auf dem Grund der Seele und der Todsünde"

vom Sünder „erfahren" werde, da werde

„das .brennende Feuer' des Logos-Gottes zum Feuer des Gerichtes in der Tiefe
des menschlichen Wesens. Es brennt die Seelen aus und straft unsichtbar
und geistig, erleuchtet aber auch und ist zugleich erbetene Gnade und
Gericht, ganz anders als das Feuer, das dem Teufel bereitet ist."202

So sei der Logos „der eigentliche Arzt der Todsünden".203
Zwar räumt Rahner ein, dass die Vorstellung, wonach „die Logosinexistenz

als gnadenhaft" anzusehen ist, „bei Origenes selbst in einem gewissen
Dunkel" verbleibt.204 Dennoch ist es seines Erachtens „auch im Rahmen
des Systems bei Origenes mindestens möglich, den Beginn der Bekehrung
und die Erfahrung des inneren Gerichtsfeuers als Gnade aufzufassen."205 In
transzendentaler Logik denkt Rahner den origeneischen Gedanken sogar
dahingehend weiter, dass „der Widerspruch", den die Todsünde gegen den
Logos darstellt, „gar nicht existieren könnte, würde Gott das übernatürli-

201 RAHNER: Die Bußlehre des Origenes [1973], 401 Rahner: La doctrine d'Origène sur la
Pénitence [1950], 83: Der Sünder „est donc plongé dans la .ténèbre extérieure', et là,
incapable de vaincre le Logos qui est encore au fond de son âme, il éprouve avec dégoût l'absurdité

du péché [...]."
202 Rahner: Die Bußlehre des Origenes [1973], 401 Rahner: La doctrine d'Origène sur la

Pénitence [1950], 83: „Si [...] la contradiction profonde entre le Logos présent au fond de
l'âme et le péché mortel est éprouvée, alors le Logos-Dieu, qui est Feu brûlant, devient Feu
du Jugement dans les profondeurs de l'être, Feu consumant les âmes d'une manière invisible;
et ce Feu, qui brûle et éclaire à la fois, qui est à la fois grâce obtenue par la prière et Jugement,
s'oppose au Feu qui fut préparé pour le diable."

203 Rahner: Die Bußlehre des Origenes [1973], 404 Rahner: La doctrine d'Origène sur la
Pénitence [1950], 85: „Puisque le Logos est le propre médecin des péchés [...]."

204 RAHNER: Die Bußlehre des Origenes [1973], 402 Rahner: La doctrine d'Origène sur la
Pénitence [1950], 84: „[...] il faut déjà comprendre cette inhabitation comme porteuse de
grâce: point qui chez Origène reste assez obscur."

205 RAHNER: Die Bußlehre des Origenes [1973], 413 (Herv. im Orig.) Rahner: La doctrine
d'Origène sur la Pénitence [1950], 94: „Or il a déjà été montré que, dans le cadre du système
origénien, il est au moins possible de concevoir comme grâce l'amorce de la conversion,
l'expérience du Feu intérieur du Jugement." Vgl. Rahner: Die Bußlehre des Origenes [1973],

402, Anm. 166 Rahner: La doctrine d'Origène sur la Pénitence [1950], 84, Anm. 148.



158 Christoph Bruns

che Existential der Logosinexistenz nicht aufrechterhalten", so dass das

„Wesen des Feuers [...] noch einmal Gnade", freie Huld des Schöpfers, sei.206

„Der Sünder wird aus der Anästhesie seines Sündigseins durch die Gnade
herausgerissen und erfahrt das innere Gerichtsfeuer zu seinem Heil. Das aber ist der
Logos selbst. So kommt die Sünde bis an ihre äußerste Grenze, wo sie sich in
einen Vorgang der Erlösung umwandelt. Der eigentliche Umschwung in der
Entwicklung des Menschen ist somit allein Tat Gottes und liegt vor dem Eingreifen

der Kirche mit ihrer Rekonziliation."207

Nicht nur der Begriff des „übernatürlichen Existentials", den er sachlich
mit der origeneischen Idee der gleichermaßen unverlierbaren wie
übernatürlichen Teilhabe jedes Menschen am göttlichen Logos identifiziert,
sondern auch die Rede von der „Erfahrung der Gnade" zeigt, dass Rahner im
vorliegenden Zusammenhang in Origenes seinen kongenialen Gesprächspartner

findet, in dessen Gedankenlinien er die Herzmitte seines eigenen
Denkens entdeckt.208 Von Origenes her, so stellt Rahner im Blick auf die
Gegenwart fest, gewinnt die in der Theologie der Buße „heute allgemein
verbreitete Auffassung" von der „Gnadenhaftigkeit des Anstoßes zur
Bekehrung" „eine noch bestimmtere Fülle und Deutlichkeit":209

„Es geht dabei nicht mehr um irgendeine schließlich doch von außen
kommende psychologische Anregung zu einem Gesinnungswechsel, die mit einer
sehr formal bleibenden .übernatürlichen' (.ontologischen') .Erhöhung' dieser
Akte verbunden wäre. Konkret ist der Anstoß vielmehr durch die Situation
bestimmt, in der sich der Sünder befindet. Er [sc. der Anstoß] ist die in der Tiefe

des menschlichen Wesens wachwerdende Erfahrung des brennenden
Widerspruchs, den die geschöpfliche Freiheit aus ihrer Natur heraus nicht
ausschließen kann, der Widerspruch zwischen der eigenen Entscheidung und
dem unaufhebbaren realonotologischen übernatürlichen Existential auf Gott
selbst hin, das unweigerlich das menschliche Dasein prägt. An dieser Stelle

206 RAHNER: Die Bußlehre des Origenes [1973], 414 RAHNER: La doctrine d'Origène sur la

Pénitence [1950], 94: „Et cette Colère [de Dieu] est encore essentiellement grâce, en tant que
la contradiction ne serait pas éprouvée, si Dieu ne maintenait la présence intérieure du
Logos (l'existential surnaturel de l'homme) et s'il laissait l'homme retomber dans sa tranquille
existence charnelle d'un simple être de ce monde."

207 Rahner: Die Bußlehre des Origenes [1973], 476 RAHNER: La doctrine d'Origène sur la
Pénitence [1950], 440: „[...] la grâce arrache le pécheur à l'anesthésie de son état et lui fait
éprouver pour son salut le feu intérieur du jugement, qui est le Logos en personne; le péché
atteint ainsi son paroxysme, où il se mue en un acte de rédemption. Le tournant décisif de
l'évolution de l'homme est donc l'oeuvre de Dieu seul, antérieure à l'intervention de l'Église."

208 Vgl. FÉDOU, Michel: Karl Rahner et Hans Urs von Balthasar lecteurs et interprètes des

Pères, in: Gagey, Henri Jérôme/HOLZER, Vincent (Hgg.): Balthasar, Rahner. Deux pensées en
contraste. Paris: Bayard-Jeunesse-Verlag 2005, i52f., 157.

209 RAHNER: Die Bußlehre des Origenes [1973], 402 RAHNER: La doctrine d'Origène sur la
Pénitence [1950], 84: „Mais, ceci étant dit, la conception origénienne peut apporter à notre
conception aujourd'hui commune de la grâce excitante une plénitude et une intelligibilité
plus précises." Vgl. auch Rahner: Die Bußlehre des Origenes [1973], 476, Anm. 443 Rahner:
La doctrine d'Origène sur la Pénitence [1950], 440, Anm. 58.



Karl Rahner und die Kirchenväter 159

auf dem Grund des Wesens brennt das Feuer Gottes, ruft Gottes Stimme den
Sünder dauernd aus dem Grab seiner Sünde heraus."210

Rahners Studie über die Bußlehre des Origenes, sein patristisches Alters -
werk, bietet das wohl eindrucksvollste Beispiel für sein Bemühen, die Theologie

der Kirchenväter für sein eigenes theologisches Denken fruchtbar zu
machen. Zwar nicht dem Begriff, sehr wohl aber der Sache nach entdeckt
er, dass das zentrale Theoriestück seiner anthropologisch gewendeten Theologie,

die Lehre vom „übernatürlichen Existential", schon bei Origenes zu
finden ist: Auch der große Alexandriner begreift den Menschen wesenhaft
als „Hörer des Wortes", als Adressaten des göttlichen Logos, in dem Gott
den Menschen auf dem Grund seines Gewissens dauernd „aus dem Grab
seiner Sünde" herausruft. Auch für Origenes existiert der Mensch
unausweichlich im Horizont des göttlichen Urwortes, ist der Mensch das „Ereignis

einer freien, ungeschuldeten und vergebenden, absoluten Selbstmitteilung

Gottes"211 (im Modus des Angebots). Beschreibt Rahner im Begriff
des „übernatürlichen Existentials" den immer und überall gegebenen Horizont

des menschlichen Daseins, das gnadenhafte transzendentale Apriori
aller innerweltlichen Erkenntnis- und Freiheitsakte des Menschen, so sieht
auch Origenes in der übernatürlichen Logosteilhabe des geschaffenen Geistes

die apriorische Wirklichkeit, in der alle menschliche Erkenntnis und alle
menschliche Freiheit sich vollzieht, so dass in ihr allein Sünde überhaupt
erst als das erfahren werden kann, was sie ist: Widerspruch gegen den
göttlichen Logos.

4. Ertrag

Wie die Gnadenlehre die inhaltliche Mitte von Karl Rahners Theologie
darstellt, so bildet das Theologumenon vom „übernatürlichen Existential" ihr
systematisches Fundament. Es bezeichnet, so Paul Rulands, die Vorstellung

„eines gnadenhaften (unmittelbar aus dem allgemeinen Heilswillen
Gottes resultierenden) universalen und in diesem Sinne transzendentalen
Aprioris jedes menschlichen Subjektes", d.h. eine „real-ontologische Be-

210 RAHNER: Die Bußlehre des Origenes [1973], 402h Rahner: La doctrine d'Origène sur
la Pénitence [1950], 84L: „Alors cette grâce n'apparaît ni comme une sorte d'excitation
psychologique venant du dehors et poussant le pécheur à changer de sentiments, ni comme une
.élévation ontologique' des actes humaines qui demeure très formellement .surnaturelle'.
Elle est déterminée concrètement par la situation dans laquelle se trouve le pécheur. Elle est
l'expérience qui s'éveille dans les profondeurs de son être, expérience de cette contradiction
brûlante que, dans la mesure où elle est être, la liberté créatrice elle-même ne saurait dissiper.

Car il y a contradiction brûlante entre la décision propre, d'une part, et, d'autre part,
l'existential inéluctable, ontologiquement réel, surnaturel, reposant sur Dieu même, qui
détermine sans résistance son Dasein. Là, au fonde de l'être, brûle le Feu de Dieu, et sa voix
fait toujours entendre son appel de la tombe du péché" (Herv. im Orig.).

211 Rahner: Grundkurs des Glaubens, 122.



i6o Christoph Bruns

Stimmung jedes Einzelnen unabhängig von Taufe und Rechtfertigung".212
Nach Hansjürgen Verweyen ist der Begriff „inzwischen beinahe in den Kreis
der ,prima principia' der Theologie avanciert".213

Seiner Bedeutung entsprechend, die diesem Theologumenon für Rahners
Werk und darüber hinaus für die Systematische Theologie der Gegenwart
zukommt, hat man immer wieder nach seiner Entstehungsgeschichte
gefragt. Im deutschen Sprachraum hat vor allem Nikolaus Schwerdtfeger (im
Anschluss an den Finnen Tuomo Manermaa) die These vertreten, dass das

„übernatürliche Existential" schon in Rahners Frühwerk begrifflich angelegt

und sachlich von tragender Bedeutung ist.214 Zur Begründung dieser
These verweisen ihre Vertreter unter anderem auf die Formulierung „in-
nerst übernatürliche[r] existentiale[r] Bereich des Menschen" und deren
Kontext im Aufsatz Priesterliche Existenz sowie auf die einschlägigen Passagen

im Beitrag La Doctrine d'Origène sur la Pénitence.215

Gegen diese Sichtweise hat Paul Rulands entschiedenen Widerspruch
eingelegt: „Es läßt sich", so seine These, „in Rahners ,Frühwerk' bis zu dem
Aufsatz ,Zur Theologie des Todes' [von 1949; Ch.B.] keine Konzeption
eines übernatürlichen Existentials" im oben beschriebenen Sinn finden,216
für die die „Aspekte der Transzendentalität, Apriorizität und Universalität"
konstitutiv sind.217

„Eine alle diese drei Aspekte in sich schließende Auffassung vom
übernatürlichen Existential im Sinne einer individual-anthropologischen
Grundbestimmung", so erklärt Rulands,

„läßt sich tatsächlich erst ab dem Jahre 1949 zweifelsfrei nachweisen. Dies
wird auch weiter bestätigt durch den Befund, daß Rahner erst in dem Aufsatz
,Ein Weg zur Bestimmung des Verhältnisses von Natur und Gnade' [von 1950;
Ch.B.] das übernatürliche Existential zweifelsfrei unmittelbar und explizit aus
dem universalen Heilswillen Gottes herleitet."218

Die „erste Erwähnung des übernatürlichen Existentials" sei demgegenüber
„im Zusammenhang mit der Taufgnade erfolgt."219 Wenn die Entstehungsgeschichte

des Theologumenons vom „übernatürlichen Existential" bisher

212 RULANDS: Das übernatürliche Existential, 238. Vgl. entsprechend Rahner, Karl:
Existential. II. Theologische Anwendung, in: HTTL Bd. 2 (1972), 272t.

213 VERWEYEN, Hansjürgen: Wie wird ein Existential übernatürlich? Zu einem Grundproblem

der Anthropologie K. Rahners, in: TThZ 95 (1986), 115-131, hier 115.

214 Vgl. SCHWERDTFEGER: Gnade und Welt, bes. 67-72,164-169.
215 Vgl. SCHWERDTFEGER: Gnade und Welt, 165, Anm. 6, i66f.
216 Rulands: Das übernatürliche Existential, 238. Zum Folgenden vgl. auch RULANDS,

Paul: Selbstmitteilung Gottes in Jesus Christus: Gnadentheologie, in: BATLOGG, Andreas R.

u.a.: Der Denkweg Karl Rahners. Quellen - Entwicklungen - Perspektiven. Mainz: Grünewald-
Verlag 2003, 161-196, hier 163-171, 173t.

217 RULANDS: Das übernatürliche Existential, 267.
218 RULANDS: Das übernatürliche Existential, 267.
219 RULANDS: Das übernatürliche Existential, 252.



Karl Rahner und die Kirchenväter 161

nicht sachgerecht bestimmt worden ist, so hat dies Rulands zufolge seinen
Grund darin, dass „gerade im Bereich der Gnadentheologie das Frühwerk
Rahners allzusehr von seinem .späteren' gnadentheologischen Denken her
gesehen und interpretiert" wird, was seines Erachtens „zu erheblichen
Fehleinschätzungen führt".220

Gegenüber einer „allzu synchronen Betrachtungsweise"221 bedürfe es

deshalb einer ,„diachronen' Perspektive", „die versucht, das Werk Rahners
in seinen einzelnen Entwicklungsstufen in den Blick zu nehmen, ohne dem
hermeneutischen Vorurteil zu verfallen, die grundlegenden Elemente der
Rahnerschen Gnadentheologie seien .immer schon' von seinem frühesten
Schaffen an vorhanden gewesen und hätten nur der allmählichen organischen

Entfaltung bedurft."222
Nun haben wir in der vorliegenden Studie eine solche diachrone

Perspektive auf Rahners patristisches Schrifttum eingenommen, das zu seinem
Frühwerk gehört. Unser Ergebnis kann Rulands Widerspruch gegen eine
Frühdatierung des Theologumenons vom „übernatürlichen Existential"
allerdings nicht bestätigen. Im Gegenteil: Es hat sich gezeigt, dass das
„übernatürliche Existential" als universales transzendentales Apriori der menschlichen

Subjektivität schon für den jungen Rahner so etwas wie eine theologische

Urgewissheit darstellt.
Gegen Rulands These spricht bereits dessen Interpretation der in Frage

stehenden Passage im Aufsatz Priesterliche Existenz.223 Denn darin hat
Rahner - unsere Zitate haben es gezeigt - eindeutig nicht nur den getauften

Christen, wie Rulands meint, sondern allgemein und grundsätzlich den
Menschen überhaupt im Blick.224 Wenn der inhaltliche Kontext auch durch

220 RULANDS: Das übernatürliche Existential, 238.
221 RULANDS: Das übernatürliche Existential, 238.
222 RULANDS: Das übernatürliche Existential, 239.
223 Vgl. RULANDS: Das übernatürliche Existential, 254-260; RULANDS: Menschsein unter

dem An-Spruch der Gnade, 127-140.
224 Siehe oben, S. 149-151. - In der Homilie über Joh 15,12-16 hingegen, die er 1937

während der Salzburger Hochschulwochen hielt, hat Rahner den getauften „Christenmenschen"

als „Freund Christi und Gottes" im Blick, wenn er erklärt: „Das Wort Gottes, Jesus

unser Herr, hat alles vom Vater gehört. Denn es ist das Wort, in dem der Vater sich selber

ganz aussagt, das von Anfang an bei Gott war. [...] Und dieses Wort, das alles gehört hat vom
Vater, hat sich in unser Herz hineingesprochen. Denn seit dem Tag, da wir teilhaftig geworden

sind der göttlichen Natur [seil, seit der Taufe], wird es vom Vater gleichsam durch unser
Wesen hindurchgesprochen, tönt es in den Tiefen unserer begnadeten Seele. Und so hat
Jesus uns schon immer offenbar gemacht, was immer er vom Vater gehört hat. Denn er hat
sich selber uns geschenkt, sich, das eine endgültige Wort des Vaters. Noch bedarf zwar dieses

von Gott selbst in unser Herz gesprochene Wort der Auslegung durch die äußere
Glaubenspredigt, noch ist diese Offenbarung dunkel für uns, noch tönt dieses göttliche Wort, das

in den letzten Tiefen unseres Wesens gesprochen wurde, nur leise und wie in fernem Widerhall

in die Vordergründe unseres bewußten Lebens hinein. Und doch ist es schon jetzt
gnadenvolle Wirklichkeit: wir sind Freunde Gottes, weil das Wort Gottes selbst in uns wohnt
und uns schon alles gesagt hat, was er vom Vater vernahm" (RAHNER, Karl: Freunde Gottes.
Homilie zu Joh 15,12-16 [1937], in: Sämtliche Werke, Bd. 4: Hörer des Wortes. Schriften zur



1Ô2 Christoph Bruns

eine spezifisch christliche Thematik geprägt ist, die Verkündigung der
christlichen Botschaft durch den Priester als Propheten nämlich, lässt sich
Rahners Aussage über den „innerst übernatürliche[n] existentiale[n]
Bereich des Menschen" in ihrem Zusammenhang doch nur als Aussage einer
allgemeinen Anthropologie verstehen, die Rahner zufolge aller christlichen
Verkündigung und allem sakramentalen Tun der Kirche immer schon
voraus- und zugrundeliegt. Dass er den in Frage stehenden Passus genau in
diesem Sinn verstanden wissen wollte, hat Rahner schließlich selbst Jahre
später zu erkennen gegeben. Beim Wiederabdruck des Textes Priesterliche
Existenz im dritten Band seiner Schriften zur Theologie225 hat er nämlich in
dem fraglichen Passus auf den Beitrag Über das Verhältnis von Natur und
Gnade im ersten Band verwiesen.226 Dieser Beitrag aber stellt eine „nur
etwas erweitere Fassung" des Aufsatzes Ein Weg zur Bestimmung des Verhältnisses

von Natur und Gnade aus dem Jahr 1950 dar,227 in dem auch Rulands
zufolge der Begriff des „übernatürlichen Existentials" in seiner systematischen

Bedeutung voll ausgeprägt vorliegt.
Auch in den Textabschnitten seiner Origenes-Studie von 1950, in denen

er das „übernatürliche Existential" mit dem origeneischen Theorem der
Logosabbildlichkeit identifiziert, spricht Rahner, anders als Rulands
behauptet,228 allgemein und grundsätzlich vom Menschen. Damit erweist er
sich als getreuer Interpret des alexandrinischen Kirchenvaters, der, wie
Rahner völlig zu Recht betont, „die innere Einheit aller Menschen mit dem
Logos" lehrt.229 Ja, für Origenes ist es das Wesensmerkmal nicht allein des

Menschen, sondern überhaupt einer jeden vernunftbegabten Kreatur, von
Gott, dem Vater, nach dem Bilde Gottes (vgl. Gen i,2Öf.) geschaffen zu
sein. Das Abbild Gottes, des Vaters, das als solches zugleich das Urbild
aller vernunftbegabten, geistigen Kreatur darstellt, so Origenes, ist 2 Kor 4,4
und Kol 1,15 zufolge aber kein anderer als der Logos, der eingeborene
Gottessohn. Alle geistbegabten Geschöpfe stehen deshalb in einer wesenhaften

Beziehung zur göttlichen Urvernunft. Weil der Logos als diese göttliche

Urvernunft nach Origenes die ewige Selbstmitteilung des Vaters ist, ist
die geschöpfliche Logosteilhabe, die alle Erkenntnis- und Freiheitsakte
eines jeden Menschen immer schon ermöglicht und trägt, eine wesentlich

Religionsphilosophie und Grundlegung der Theologie. Bearbeitet von Albert Raffelt. Freiburg
i.Br.: Herder-Verlag 1997, 294t., hier 294).

225 7. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1967, 285-312.
226 Ebd., 300, Anm. 1.

227 Rahner, Karl: Über das Verhältnis von Natur und Gnade [1950], in: Ders.: Schriften
zur Theologie, Bd. 1, 7. Auflage. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1964, 323-345 (Zitat: 323, Anm. 1).

228 Vgl. Rulands: Das übernatürliche Existential, 263-265; RULANDS: Menschsein unter
dem An-Spruch der Gnade, 22-25,140-143.

229 RAHNER: Die Bußlehre des Origenes [1973], 363 (Herv. von Ch.B.) Rahner: La
doctrine d'Origène sur la Pénitence [1950], 50: „union interne de l'Humanité au Logos".



Karl Rahner und die Kirchenväter 163

übernatürliche, gnadenhafte Wirklichkeit.230 Diese Sicht des Menschen, die
Origenes in seinem vielgestaltigen Werk zur Sprache bringt, setzt Rahner
in seinem Beitrag zur Bußlehre des Origenes teils implizit, teils explizit
voraus.

Das aber bedeutet: Nicht erst Rahner entwickelt das Konzept eines
„übernatürlichen Existentials" als apriorischer, transzendentaler,
übernatürlicher Wesenbestimmung des Menschen als Menschen. Dieses Konzept
liegt vielmehr bereits bei Origenes vor, wenn auch nicht dem Begriff, so

doch sehr wohl der Sache nach, so dass Rahner es im Werk des Alexandriners

nur noch zu entdecken brauchte.231 Sein Beitrag über die Bußlehre
des Origenes ist der einzige Text aus seinem Gesamtwerk, in dem uns der
Terminus „übernatürliches Existential" in einem patristischen Kontext
begegnet. Dies bedeutet jedoch keineswegs, dass Rahner die damit bezeichnete

Sache nicht auch schon in seinen früheren Studien zur Theologie der
Kirchenväter zur Sprache gebracht hätte. Wie die vorliegende Untersuchung

gezeigt haben dürfte, ist dies vielmehr immer dort der Fall, wo er
über die Logoslehre der Väter handelt.

Erinnern wir uns: Schon in seiner Studie über Die Uluminationstheorie
des heiligen Augustinus notiert der Jesuitenscholastiker als deren „tiefsten
Sinn" die Einsicht: „Erkennen heißt Teilnahme am ewigen Logos", der „das
reine Licht des Geistes" ist, „das neidlos strahlt und ohne Unterschied
jeden erleuchtet und erwärmt, der sich ihm naht."232 Alle Komponenten, die
nach Rulands den begrifflichen Gehalt des „übernatürlichen Existentials"
ausmachen, sind hier bereits versammelt: Der göttliche Logos, die zweite
Person der Trinität als die ewige Selbstoffenbarung des Vaters (wie Rahner
mit Augustinus selbstverständlich voraussetzt), ist das übernatürlich-gna-
denhafte transzendentale Apriori aller menschlichen Erkenntnis, das

Augustinus in den christologischen Begriff des magister interior fasst. Dieser
ist nach Augustinus das Medium der Erkenntnis ebenso wie das Medium der
Gnade.233 Alles Erkenntnisstreben des Menschen hat also im Logos, der,

230 Vgl. Bruns, Christoph: Christologischer Universalismus. Der Johannesprolog in der

Wirklichkeitsdeutung des Origenes, in: ENDERS, Markus/KÜHN, Rolf: „Im Anfang war der
Logos..." Studien zur Rezeptionsgeschichte des Johannesprologs von der Antike bis zur Gegenwart.

Mit einem Beitrag von Christoph Bruns Forschungen zur europäischen Geistesgeschichte

11). Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2011, 7-46, bes. 16-18, 44-46.
231 Vgl. Bruns: Trinität und Kosmos, 194-201, 247F und die Zustimmung zur Deutung

des Origenes als „Rahner .avant la lettre'" bei SIEBEN, Hermann-Josef: Rez. „Christoph Bruns:
Trinität und Kosmos. Zur Gotteslehre des Origenes", in: ThPh 91 (2016), 294-297, bes. 296.

232 Siehe oben, S. 133.
233 So auch LORENZ, Rudolf: Gnade und Erkenntnis bei Augustinus [1964], in: ANDRESEN,

Carl (Hg.): Zum Augustin-Gespräch der Gegenwart II WdF 327). Darmstadt: WBG 1981, 43-
125, bes. 95F: „Das, was Augustin als das Charakteristikum seiner Gnadenlehre betrachtet,
die Innerlichkeit der Gnade, hat sie mit der Erkenntnis gemeinsam. Der inneren Gnade,
durch welche erst die äußeren Gnadenmittel wie Wortverkündigung, Zeichen, Sakramente
wirksam werden, entspricht das innere Wissen, an dem die erkannten Dinge gemessen wer-



164 Christoph Bruns

wie Rahner sagt, „die ewig ruhevolle, ewig beharrende Wahrheit" ist,234
ebenso sein Beginnen wie sein Ziel.235

Erinnern wir uns weiter: Die geistlichen, ja „göttlichen" Sinne bei
Origenes lassen als Organe des voùç den Menschen auf dem Grund seiner
Seele den Logos vernehmen, der im r|Y£|ioviKÖv eines jeden Menschen
immer schon gegenwärtig ist. Der Logos ist aber nicht nur Gegenstand der
mystischen Erkenntnis, sondern er ist selbst zugleich deren Ermöglichung,
ihr transzendentales Apriori. Er nämlich ist es, „der den Augen der Seele

Licht schenkt und die geistlichen Sinne begnadet, indem er durch seine
Gnade selbst Platz in unseren Sinnen nimmt."236

Wir können also festhalten: Mit seiner Lehre vom „übernatürlichen
Existential" erweist sich bereits der junge Rahner als kongenialer Interpret
der Logostheologie der beiden kreativsten und wirkmächtigsten Kirchenväter,

die ungeachtet aller Differenzen in den Prämissen wie den Folgerungen

ihres theologischen Denkens in der Überzeugung übereinstimmen, dass
die innerste Subjektivität jedes Menschen durch den ewigen Sohn des
Vaters immer schon gnadenhaft erleuchtet ist. Das „übernatürliche Existential"

im Sinne der „Zugehörigkeit des Menschen zu einer übernatürlichen
Ordnung", wie Rahner im Vortrag Zur Theologie des Todes aus dem Jahr

1949 formuliert,237 hat in der Logoslehre der großen Väter eine seiner
wesentlichen Quellen.

den. Beide, innere Gnade und inneres Wissen, kommen durch Erleuchtung und Belehrung
durch den Lehrer Christus zustande. [...] Die Erkenntnis trägt schon die Züge der Gnade. [...]
Alle Wahrheitserkenntnis, alles vernünftige Schließen, die Einsicht in mathematische und
sonstige wissenschaftliche Wahrheiten, die Richtigkeit des Urteilens und Beurteilens, kommt
durch göttliche Erleuchtung zustande, ja, die Tatsache der Selbstgewißheit, das Wissen um
den eigenen Zweifel [...], geht auf das Licht zurück, welches nach dem Johannesevangelium
jeden Menschen erleuchtet, der in diese Welt kommt." Lorenz hält dementsprechend fest,
dass Augustinus die Begriffe Natur und Gnade nicht scharf trennen kann: „Man könnte [...]
ebensogut die Natur als Gnade wie die Gnade als Natur bezeichnen" (ebd., 113, vgl. auch 72f.,
75f., 85f., 97f., ro8f., ii3f.). - Vor diesem Hintergrund bestätigt sich, was SUDA, Max Josef:
Selbsterkenntnis und transzendentale Theologie nach Augustins De trinitate, in: Wiener Jahrbuch

für Theologie 2 (1998), 429-441, hier 439 als „höchstwahrscheinlich" vermutet, dass nämlich

„Augustinus erste Beiträge zu einer transzendentalen Theologie geliefert hat" (wofür
Suda selbst allerdings keinen zufriedenstellenden Nachweis erbringt).

234 Siehe oben, S. 133.
235 Einen instruktiven, materialreichen Vergleich zwischen Augustinus und Rahner bietet

Nürnberg, Rosemarie: Mystagogische Theologie bei Augustinus und Karl Rahner.
Voraussetzungen und Grundlagen. Ein Strukturvergleich, in: WiWei 50 (1987), 93-125, sowie NÜRNBERG,

Rosemarie: Demut - eine Kurzformel des Glaubens. Zur mystagogischen Praxis bei Augustinus
und Karl Rahner, in: WiWei 51 (1988), 1-25.

236 Siehe oben, S. 139. - Für einen ausführlichen Strukturvergleich zwischen Origenes
und Rahner vgl. BRUNS, Christoph: Hörer des Wortes. Karl Rahner und Origenes, in: ThPh 87
(2012), 46-72.

237 Rahner, Karl: Zur Theologie des Todes [1949], in: DERS.: Sämtliche Werke, Bd. 9:
Maria, Mutter des Herrn. Mariologische Studien. Bearbeitet von Regina Pacis Meyer. Freiburg
i.Br.: Herder-Verlag 2004, 395-417, hier 409.



Karl Rahner und die Kirchenväter 165

Von dieser Feststellung bleibt die Tatsache unberührt, dass Rahner das

„übernatürliche Existential" anders begründet, als Origenes und Augustinus
es im platonischen Horizont ihrer metaphysischen Partizipationstheorie
getan haben. „Der Mensch", so erklärt er in seinem Spätwerk Grundkurs des

Glaubens,

„realisiert [...] seine transzendentale Subjekthaftigkeit weder ungeschichtlich in
einer bloß innerlichen Erfahrung seiner gleichbleibenden Subjektivität, noch
ergreift er diese transzendentale Subjektivität durch eine ungeschichtliche, an
jedem Punkt der Zeit gleicherweise mögliche Reflexion und Introspektion."238

Deshalb kann die „Transzendentalität des Menschen nicht als ein Vermögen

verstanden werden, das unabhängig von der Geschichte gegeben, erlebt,
erfahren, reflektiert wird".239 Diese Einsicht hat schon der junge Rahner
gegen Augustins „platonische Verachtung der Sinneserkenntnis" in Stellung
gebracht,240 die bekanntlich in der Aufforderung gipfelt: „Noli foras ire, in
teipsum redi; in interiore homine habitat Veritas",241 Rahner trägt damit
zum einen der scholastischen Erkenntnistheorie und zum anderen der
philosophiegeschichtlichen Tatsache Rechnung,

„daß das neuzeitliche Bewußtsein mit seinem radikalen Ernstnehmen der
Geschichte [...] eine Transzendentalität des Menschen, die schlechterdings
ungeschichtlich wäre, zweifellos nicht nachvollziehen kann."242

Seiner Transzendentaltheologie zufolge erfahrt der Mensch sein „übernatürliches

Existential" nur und immer dadurch, dass er in Erkenntnis und
Freiheit ausgreift in den Raum der Geschichte, d.h. eine conversio ad
Phantasma vollzieht, die zugleich eine conversio ad historiam bedeutet. Erst in
der nachträglichen Reflexion auf die Bedingung der Möglichkeit seines

innergeschichtlich-kategorialen Erkenntnis- und Freiheitsvollzugs wird sich
der Mensch des „übernatürlichen Existentials" explizit bewusst.243 Rahner
war jedoch überzeugt, dass die Transzendentaltheologie ein Verfahren
darstellt, „das, wenn auch weniger explizit, schon immer in der Theologie
gegeben war",244 so „daß man an jeder echten Theologie, etwa an der eines
Origenes, eines Augustinus, eines Thomas von Aquin, transzendentaltheo-

238 RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 145.
239 Rahner: Grundkurs des Glaubens, 145.
240 Siehe oben, S. 132. - Vgl. auch Rahner, Karl: Vom Hören und Sehen [1965], in: DERS.:

Glaube, der die Erde liebt. Christliche Besinnung im Alltag der Welt. Freiburg i.Br.: Herder-
Verlag 1966, 159-165, bes. 160-162.

241 AUGUSTINUS: De vera religione 39,72 PL 34,154), wo es weiter heißt: „[...] et si tuam
naturam mutabilem inveneris, transcende et te ipsum." Vgl. auch AUGUSTINUS: De magistro
11,38 PL 32), 1216.

242 Rahner: Grundkurs des Glaubens, 145.
243 Vgl. Rahner, Karl: Überlegungen zur Methode der Theologie [1969], in: Ders.: Schriften

zur Theologie, Bd. 9. Einsiedeln: Benziger-Verlag 1970, 79-126, hier 99f., ii2f.
244 Rahner, Karl: Transzendentaltheologie, in: HTTL Bd. 7 (1973), 324-329, hier 324.



i66 Christoph Bruns

logische Eigentümlichkeiten entdecken kann und nicht notwendig behaupten

muß, Transzendentaltheologie sei die absolut neue Entdeckung einer
Sache, die es früher nicht gegeben hat".245

Der inneren Einheit, in der Transzendentalität und Kategorialität
immer schon wechselseitig aufeinander verwiesen sind, entspricht die inkar-
natorische Struktur des Christentums. So erklärte Rahner 1943:

„Das Christentum ist [...] im tiefsten nicht eine Summe von Lehren und
Gesetzen [...], sondern [...] Christus und seine Gnade. Und diese göttliche
Christuswirklichkeit ist nicht etwas mystisch oder metaphysisch Ungreifbares, sie

braucht nicht ergriffen zu werden in einem mystischen, gnostischen, idealistischen

Aufschwung des Geistes über die Welt hinaus, nicht durch ein
Verlassen des Raumes unseres .natürlichen', das heißt raumzeitlich greifbaren
Lebens, sondern sie kommt zu uns selbst an irdischem Ort und zu irdischer
Stunde. Denn Christus ist der geschichtliche, fleischgewordene Heilswille Gottes:

Gottes personaler Liebeswille trifft den Menschen nicht in der Unzulänglichkeit

und Ungreifbarkeit seiner .Innerlichkeit'; seit Christus ist, der
Menschgewordene, ist alle Gnade Christi Gnade, die einen Leib hat, Gnade, die
immer an dem geschichtlichen Ereignis hängt, daß in einem ganz bestimmten
Raum-Zeit-Punkt unserer menschlichen Geschichte der Logos Mensch wurde,
gekreuzigt wurde und auferstand. Von daher, nicht vom ungeschichtlichen
Jenseits Gottes erreicht uns alle Gnade; sie trifft uns als Wellenring, der, von
diesem Punkt ausgehend, im Medium der sichtbaren und greifbaren einen
Menschheitsgeschichte bis zu uns weitergetragen wurde. Alle Gnade ist in diesem Sinne

schon immer .sakramental', fleischgewordene Gnade."246

Bereits im Jahr zuvor stellte Rahner im Beitrag Priesterliche Existenz fest:

„Das Christentum ist zunächst und grundlegend Christus selbst. Es ist also
zunächst eine Heilswirklichkeit, die dadurch im Raum menschlicher Geschichte

gegeben ist, daß der menschgewordene Sohn des Vaters kraft seiner
personalen Würde und seiner Zugehörigkeit zum Geschlechte Adams Haupt und
Vertreter der gesamten Menschheit wurde und als solcher den Kult der
Anbetung Gottes und des absoluten, endgültigen Opfers leistete und so die
Menschheit grundsätzlich erlöste. [...] Durch die Menschwerdung des Logos
ist der Heilswille Gottes eine echte Wirklichkeit im Raum der menschlichen
Existenz geworden. Der Mensch findet darum Gott nicht in einem Aufschwung
über die Welt hinaus, sei dieser idealistisch, gnostisch, mystisch oder wie
immer gedacht; er findet ihn nicht in einem Verlassen des Raumes seines ,na-

245 RAHNER: Überlegungen zur Methode der Theologie [1969], 97. Andernorts formuliert
Rahner etwas zurückhaltender: „Sodann wird natürlich gar nicht behauptet, diese
transzendental-anthropologische Methode habe bisher überhaupt in der Theologie gefehlt. Davon
kann keine Rede sein. Es kann hier nun nicht im Einzelnen und an Beispielen nachgewiesen
werden, daß diese transzendentale Methode, auch wenn sie vielleicht noch nicht ganz zu
sich selbst gekommen ist und sich noch nicht explizit in formaler Grundsätzlichkeit
begriffen hat, doch - mindestens einmal seit Thomas - überall in der Theologie (wenn auch in
verschiedener Intensität) am Werk ist" (RAHNER: Theologie und Anthropologie [1967], 56).

246 Rahner, Karl: Der Pfarrer [1943], in: Ders.: Sendung und Gnade. Beiträge zur Pastoral-
theologie, 3. Auflage. Innsbruck: Tyrolia-Verlag 1961, 259-270, hier 2Öif.



Karl Rahner und die Kirchenväter 167

türlichen' (d.h. immer schon vorgefundenen) Daseins, sondern nur in einer
Hinwendung zu Jesus Christus, also zu einer Wirklichkeit seiner eigenen
Daseinssphäre und Geschichte, zu Jesus, in dem Gott selbst zum Menschen
gekommen ist."247

Auch Rahners Christologie, seine Ekklesiologie und Sakramentenlehre, in
denen er die kategoriale Vermittlung der Selbstmitteilung Gottes zur Sprache

bringt, sind von seiner Begegnung mit den Kirchenvätern wesentlich
beeinflusst. Schon die eben zitierte Rede von Christus als dem „Haupt und
Vertreter der gesamten Menschheit" lässt die patristische Rekapitulationstheorie248

anklingen, an die Rahner schon 1937/38 in seiner Innsbrucker
Vorlesung De Gratia Christi anknüpfte.249 Als der zweite, der neue Adam
ist Jesus Christus, „die immer strömende Quelle des Wassers der Gnade",
wie Rahner im Geist der Kirchenväter schon 1934 formulierte. In seiner
Herz-Jesu-Theologie bringt er den Gedanken der Väter neu zur Sprache,
dass Jesu menschliches Herz das Realsymbol für die offenbar gewordene
Liebe des Logos ist, der seinerseits von Ewigkeit zu Ewigkeit das Realsymbol,

die Selbst-Aussprache, des Vaters ist. In Jesu Leben als ganzem
verleiblicht sich die Gnade Gottes in der Welt, ist dem Menschen das Ur-Sa-
krament gegeben, in dem die Kirche als Wurzel-Sakrament für immer
ihren Grund hat.

In der Schule der Kirchenväter, allen voran des Origenes und Augustinus,

hat Karl Rahner, so können wir zusammenfassend festhalten, wesentliche

Anregungen für sein lebenslanges Bemühen empfangen, den modernen

Menschen ein Lehrer der Gnade zu sein. Dies aufzuzeigen war unser
Anliegen. Dass sein Denken darüber hinaus von vielerlei anderen Einflüssen

geprägt wurde, ist vielfältig erforscht. Wenn wir deshalb abschließend
die Frage aufwerfen, unter welchen Voraussetzungen sich der junge Rahner
den Kirchenvätern zuwandte, so stoßen wir auf die frühe spirituelle
Prägung, die ihm als Jesuiten in der Begegnung mit den Exerzitien des heiligen

Ignatius zuteil geworden ist, der seinerseits „ein sensibler Hörer des

göttlichen Wortes" war, „eines inneren Wortes, das nicht so sehr durch das
materiale Wort der Bibel beglaubigt ist als vielmehr durch die Erfahrung
der Tröstung und des Friedens am eigenen Leib."250 In seiner allerersten
Publikation aus dem Jahr 1924 bringt Rahner die geistliche Summe seines
Noviziats wie folgt zur Sprache:

247 RAHNER: Priesterliche Existenz [1942], i58f. (Herv. im Orig.).
248 Vgl. dazu Scheffczyk, Leo: Anakephalaiosis, in: LThK31 (1993), 572L
249 Vgl. Rahner: De Gratia Christi ['1938], in: Sämtliche Werke, Bd. 5/1, 297-305. Siehe

auch Anm. 166.

250 TELLECHEA, Ignacio: Ignatius von Loyola. ,Allein und zu Fuß". Eine Biographie. Aus
dem Spanischen von Georg Eickhoff. Zürich: Benziger-Verlag 1991, 395 (Herv. im Orig.). Vgl.
auch LIES, Lothar: Ignatius von Loyola und Origenes, in: SIEVERNICH, Michael/SwiTEK, Günter
(Hgg.): Ignatianisch. Eigenart und Methode der Gesellschaft Jesu. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag

1990, 183-203, bes. 186-193.



i68 Christoph Bruns

„Wir müssen beten! Dann sind wir fern vom kleinen Alltag, der uns klein und

eng macht. Dann nahen wir uns Gott und werden fähig ,ad attingendum Crea-
torem ac Dominum nostrum, unseren Schöpfer und Herrn zu berühren.'251
Wer sich Gott naht, dem naht sich Gott (Jak 4,8). Wo er aber sich seinem
Geschöpf mitteilt252 und es umfaßt zu seiner Liebe und zu seinem Lobe, da läßt
er die Seele erkennen, wie nichtig, wie leer und schwach sie ist, erfüllt von
den Nichtigkeiten ihres eigenen Daseins, voll Furcht vor dem Schmerz und
Leid des Kreuzes, voll kleinlichen Stolzes und enger Selbstsucht... Dann zu
seiner Zeit, wenn es ihm gefällt, macht er die Seele licht, erleuchtet, daß sie

versteht das Wollen Gottes und seine Wege, daß sie nach einem Herzen
verlangt, das gläubig ist, voll starker Hoffnung, voll der Liebe, die nimmer
aufhört, nach einem Herzen, das weit ist und selbstlos und rein. Dann füllt der
Herr ,seine' Seele mit Gnadenkraft,253 daß sie im Werk erfülle, was sie im Gebet

verlangt und gelobt hat."254

Aus der spirituellen Erfahrung des Beters speist sich das Interesse des
Gelehrten an der Logostheologie und der Gnadenlehre der Väter.255

251 Ignatius von Loyola: Exercitia Spiritualia 20 MHSI 100. Rom: 1969,162): „ad qua-
erendum, attingendumque Creatorem et Dominum suum" (Vulgatatext), dazu ZAHLAUER:

Karl Rahner und sein „produktives Vorbild"Ignatius von Loyola, 87h
252 Vgl. IGNATIUS von LOYOLA: Exercitia Spiritualia 15 MHSI 100. Rom: 1969, 154):

„Creator et Dominus noster animae sibi devotae seese communicet" (Vulgatatext). Rahner
zitiert diesen Passus über die Selbstmitteilung Gottes hier allerdings nach dem spanischen
Autograph der Exerzitien, wo es heißt: „que el mismo Criador y Senor se communique a la su
anima devota" (ebd., Herv. von Ch.B.), dazu Zahlauer: Karl Rahner und sein „produktives
Vorbild" Ignatius von Loyola, 88-96.

253 Siehe Anm. 252.
254 Rahner, Karl: Warum uns das Beten nottut [1924/25], in: Sämtliche Werke, Bd. i:

Frühe spirituelle Texte und Studien. Grundlagen im Orden. Bearbeitet von Karl Kardinal
Lehmann und Albert Raffelt. Freiburg i.Br.: Herder-Verlag 2014, 3f.

255 Vgl. Rahner: Gnade als Mitte menschlicher Existenz [1974], 81.



Karl Rahner und die Kirchenväter 169

Zusammenfassung
In der Frühphase seines theologischen Schaffens hat sich Karl Rahner
intensiv mit der Theologie und Spiritualität der Kirchenväter befasst. Die
vorliegende Studie unternimmt erstmals einen umfassenden diachronen Durchgang

durch sein patristisches Schrifttum und fragt nach den Spuren, die das
Studium der Kirchenväter in seinem eigenen Denken hinterlassen hat. Das

Ergebnis lautet: Das Theologumenon vom „übernatürlichen Existential", das
im Zentrum von Rahners Theologie steht, hat in der Logoslehre der Väter
eine ihrer wesentlichen Quellen. Auch auf Rahners Christologie, seine Ekkle-
siologie und Sakramentenlehre sind von seiner Begegnung mit den Kirchenvätern

wesentliche Impulse ausgegangen.

Abstract
In the early period ofhis theological work, Karl Rahner intensively dealt with
the theology and spirituality of the Church Fathers. This essay is the first to
present a comprehensive, diachronic survey concerning the patristic writings

of Karl Rahner and questions how his patristic studies have influenced
his own thought. It concludes that the Theologumenon of the "supernatural
existential", which is at the centre of Rahner's theology, has significant
origins in the Church Fathers' doctrine of Logos. Furthermore, the Church
Fathers have significantly influenced Rahner's Christology, his Ecclesiology
and his Doctrine ofSacraments.




	Lehrer der Gnade : Karl Rahner und die Kirchenväter

