
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 1

Artikel: Weder objektiv noch eindeutig? : Das Prinzip der Komplementarität und
sein theologisches Potential

Autor: Fornet-Ponse, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047426

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047426
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Fornet-Ponse

Weder objektiv noch eindeutig?
Das Prinzip der Komplementarität
und sein theologisches Potential

l. Einführung

Es wäre sicherlich übertrieben, wollte man behaupten, der Begriff oder das

Konzept „Komplementarität" sei in Theologie und Philosophie zur Mode
geworden. Nichtsdestoweniger wird er aber in einigen Bereichen verstärkt
erwähnt: In der ökumenischen Theologie, wo häufiger von einer
Komplementarität der Konfessionen bzw. konfessionellen Traditionen gesprochen
wird,1 beim Verhältnis von Theologie und Naturwissenschaften2 sowie
beim Verhältnis der beiden Geschlechter, wobei nach wie vor einer Ge-
schlechterbinarität ausgegangen wird.3 Allerdings wird dabei eher selten
explizit auf das vor allem von Niels Bohr entwickelte und aus der
Quantenmechanik bekannte Komplementaritätsprinzip rekurriert. Aber auch
wenn eine ausdrückliche Berufung auf Bohr erfolgt, ist damit nicht immer
eine eingehende Betrachtung seiner Ausführungen und ihrer philosophischen

und erkenntnistheoretischen Konsequenzen verbunden. Vielmehr
wird oft von einer Komplementarität von Religion und Naturwissenschaften

gesprochen, insofern diese unterschiedlichen Perspektiven nicht aufeinander

reduziert werden könnten, da sie gänzlich verschiedene
Gegenstandsbereiche hätten - sich aber gerade deshalb in der Betrachtung der

1 Vgl. z.B. BöHNKE, Michael: Die Ursprungsbeziehung zwischen Vater und Geist. Über die

Bedeutung eines Denkens in Komplementarität fur die ökumenische Hermeneutik, in: Cath(M)
59 (2005), 305-325; OELDEMANN, Johannes: Die Komplementarität der Traditionen. Grundlagen,
Problemfelder und Perspektiven des ökumenischen Dialogs mit der Orthodoxie, in: Cath(M) 56
(2002), 44-67; THÖNISSEN, Wolfgang: Anwalt des Dialogs aus Überzeugung. Plädoyer für eine
ökumenische Denkform der Komplementarität, in: Baer, Harald (Hg.): Katholizismus in
moderner Kultur. FS Gasper. Freiburg i.Br.: Herder 2007, 185-198; Vletsis, Athanasios: Luther
und die Reformation im Kontext orthodoxer Theologie. Von der Dialektik der Konfrontation
zur Komplementarität einer ökumenischen Verständigung?, in: Rahner, Johanna/STRÜBIND,
Andrea (Hgg.): Begegnungen - Entgegnungen. Beiträge zur modernen Gottesfrage, kontextuel-
len Theologie und Ökumene. Leipzig: EVA 2015,133-149.

2 Vgl. z.B. ANWANDER, Elmar: Komplementarität zwischen Naturwissenschaft und
Religion. Das Komplementaritätsprinzip in der Auseinandersetzung zwischen Evolutionstheorie
und Theologie, in: FKTh 23 (2007), 93-113.

3 Vgl. z.B. FERRARO, Benedito: Theologie aus der Perspektive der Reziprozität und
Komplementarität der Geschlechter, in: Conc(D) 48 (2012), 383-392; Hauke, Manfred: „Als Mann und
Frau schuf er sie" Gen 1,27). Ein philosophischer und theologischer Zugang zur Komplementarität

der Geschlechter, in: FKTh 32 (2016), 161-181.



98 Thomas Fornet-Ponse

Wirklichkeit ergänzten. In dieser Anwendung liegt ein deutlicher Unterschied

zum in der Physik verwendeten Begriff vor, der sich auf einander
ausschließende, aber notwendige Beschreibungen desselben Gegenstands
bezieht. Damit stellt sich die Frage, ob der Begriff „Komplementarität" nicht
zuweilen äquivok verwendet wird.

Angesichts dieser Differenz und der schon von Niels Bohr (oder
Wolfgang Pauli) herausgestellten weitreichenden erkenntnistheoretischen
Konsequenzen des vor allem von ihm ausgearbeiteten Komplementaritätsprinzips

und seiner Anwendungen in der Psychologie, Biologie oder bei
der Untersuchung der Kulturen oder Religionen legt sich eine nähere
Untersuchung derselben aus philosophischer und theologischer Sicht nahe.
Es geht also nicht um den Beitrag zur Metaphysik der Quantenmechanik,
sondern es sollen besonders die erkenntnistheoretischen Konsequenzen
bzw. Implikationen dieses Komplementaritätsverständnisses in ihrem
Potential für Theologie und Philosophie herausgestellt werden. Dies wird
zugleich zeigen, in welchen Fällen die philosophische oder theologische
Verwendung des Begriffs „Komplementarität" auf die erkenntnistheoretisch
voraussetzungsreichere Argumentation Bohrs zurückgeführt werden kann
und wann eher eine alltagssprachliche Verwendung im Sinne einer
gegenseitigen Ergänzung vorliegt - was prima facie beispielsweise bei der Rede

von einer Geschlechterkomplementarität der Fall sein dürfte.

2. Komplementarität nach Niels Bohr4

Zu den wichtigen Veränderungen, die mit der Entdeckung des Wirkungs-
quantums durch Max Planck 1900 und der daran anschließenden Entwicklung

der Quantenmechanik einher gingen, gehörte die Überwindung des

Objektivismus. Dies gilt besonders in der Kopenhagener Deutung, die in
Verbindung mit der Heisenbergschen Unschärferelation entstanden ist.5

4 Vgl. an Sekundärliteratur besonders FANTINO, Jacques: La notion scientifique de

complémentarité et l'objectivité du discours en science et en théologie, in: RSR 77 (2003), 389-412;
Ders.: Les emprunts du discours théologique. L'exemple du concept de complémentarité, in:
Laval théologique et philosophique 59 (2003), 471-484; IJJAS, Anna: Der Alte mit dem Würfel.
Ein Beitrag zur Metaphysik der Quantenmechanik. Göttingen: Vandenhoeck 81 Rupprecht
2011, 67-72; Meyer-Abich, Klaus Michael: Erstes Kapitel. Mit-Wissenschaft: Erkenntnisideal
einer Wissenschaft für die Zukunft, in: DERS. (Hg.): Vom Baum der Erkenntnis zum Baum des

Lebens. Ganzheitliches Denken der Natur in Wissenschaft und Wirtschaft. München: Beck

1997, 19-161, 123-142; Ders.: Korrespondenz, Individualität und Komplementarität. Eine Studie

zur Geistesgeschichte der Quantentheorie in den Beiträgen Niels Bohrs. Wiesbaden: Steiner
1965.

5 Vgl. auch Faye, Jan: Niels Bohr: His Heritage and Legacy. An Anti-Realist View of
Quantum Mechanics. Dordrecht: Kluwer 1991; Putnam, Hilary: A Philosopher Looks at Quantum
Mechanics (Again), in: Brit. J. Phil. Sei. 56 (2005), 615-634. Im Rahmen dieses Beitrags muss
nicht geklärt werden, ob Bohr selber tatsächlich eine antirealistische Position eingenommen
hat. Weizsäcker beispielsweise betont, Bohr sei kein Positivist gewesen und seine Position
unterscheide sich von derjenigen Einsteins „in gewisser Weise gerade durch ihren grösseren



Das Prinzip der Komplementarität und sein theologisches Potential 99

Das Erkenntnisideal der klassischen Physik (einschließlich der Relativitätstheorie),

das auf der Vorstellung eines objektiven, d.h. externen Blicks auf
die Dinge, basierte, konnte nicht mehr aufrecht erhalten werden. Dies wurde

bei der Untersuchung des Baus der Atome deutlich, weil hier die
Gestalt der Frage (der Versuchsaufbau) die Antwort (das Ergebnis) maßgeblich

beeinflusst.6 Da jede naturwissenschaftliche Beobachtung ein
Naturverständnis voraussetzt, in dem sie sinnvoll ist, ist Bohrs Philosophie der
Komplementarität nicht als Konsequenz der Quantenmechanik zu verstehen.

Vielmehr ist sie umgekehrt „diejenige Auffassung von der Natur der
Dinge, aus deren Sicht das Verhalten der Atome nicht paradox ist."7
Philosophisch expliziert wurde dieses Naturverständnis allerdings erst
nachträglich.

Bohr hat das Komplementaritätsprinzip in die Physik eingeführt, weil
die Interpretationsprobleme der Quantenmechanik ihn an die „allgemeinen

Bedingungen der menschlichen Begriffsbildungen"8 erinnerten, besonders

hinsichtlich der Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt. Er geht
wegen der bei jeder Wahrnehmung der atomaren Erscheinungen relevanten

Wechselwirkung zwischen Gegenstand und Beobachtungsmittel von
der relativen Bedeutung eines jeden Begriffs aus. Daher kann jeder Begriff
nur begrenzt angewandt werden. Soll der Zustand eines physikalischen
Systems definiert werden, müssen gemäß der klassischen Physik alle äußeren

Beeinflussungen ausgeschlossen werden. In der Quantentheorie dürfen
jedoch die Wechselwirkungen nicht vernachlässigt werden, weshalb jede
Beobachtung unmöglich wird und „die Begriffe Raum und Zeit ihren
unmittelbaren Sinn"9 verlieren. Um zu beobachten, müssen eventuelle
Wechselwirkungen mit geeigneten, externen Messinstrumenten zugelassen werden,

womit nicht mehr der Zustand eindeutig definiert und von Kausalität
im gewöhnlichen Sinn gesprochen werden kann. „Nach dem Wesen der
Quantentheorie müssen wir uns also damit begnügen, die Raum-Zeit-Darstellung

und die Forderung der Kausalität, deren Vereinigung für die
klassischen Theorien kennzeichnend ist, als komplementäre, aber einander

Realismus" (Weizsäcker, Carl Friedrich von: Zum Weltbild der Physik. Stuttgart: S. Hirzel
'1958, 208). Ähnlich IJJAS: Der Alte, 70-72.

6 Der Begriff Komplementarität dient „als Symbol für die in der Atomphysik auftretende
fundamentale Begrenzung unserer gewohnten Vorstellung einer von den Beobachtungsmitteln

unabhängigen Existenz der Phänomene" (BOHR, Niels: Atomphysik und menschliche
Erkenntnis. Braunschweig: Vieweg 1958, 7).

Wolfgang Pauli ist der Meinung, „daß die erkenntnistheoretische Situation, vor welche
die moderne Physik gestellt ist, von keinem philosophischen System vorhergesehen wurde"
(PAULI, Wolfgang: Die philosophische Bedeutung der Idee der Komplementarität, in: Ders.:
Aufsätze und Vorträge über Physik und Erkenntnistheorie. Braunschweig: Vieweg 1961, 10-17,
hier 10).

7 Meyer-Abich: Mit-Wissenschaft, 124.
8 BOHR, Niels: Atomtheorie und Naturbeschreibung. Berlin: Springer 1931,10.
9 Bohr: Atomtheorie, 35.



ÎOO Thomas Fornet-Ponse

ausschließende Züge der Beschreibung des Inhalts der Erfahrung auffassen,

die die Idealisation der Beobachtungs- bzw. Definitionsmöglichkeiten
symbolisieren."10 Dementsprechend ist eine „Komplementaritätstheorie"
auszuarbeiten, deren Widerspruchsfreiheit nur beurteilt werden könne,
indem die Definitions- und Beobachtungsmöglichkeiten abgewogen werden.

Eine von Bohr stammende Definition der Komplementarität sucht man
vergeblich; in den verschiedenen Beiträgen, in denen er diese erläutert,
umschreibt er den gemeinten Sachverhalt nur mehr oder weniger ausführlich.

Dabei lässt sich mit von Weizsäcker eine parallele Komplementarität,
bei der zwei auf derselben begrifflichen Ebene liegenden Begriffe als

komplementär bezeichnet werden, und eine zirkuläre unterscheiden. Vor allem
letztere ist erkenntnistheoretisch bedeutsam, da in ihr „wesentlich über
die Bedingungen nachgedacht [wird], unter denen alles objektivierende
Denken steht. Eine exakte Definition der zirkulären Komplementarität wäre

also eine objektivierende Angabe der Bedingungen der Möglichkeit des

Objektivierens."11 Das Hauptmerkmal der Komplementarität zweier
Phänomene war für Bohr die Zusammengehörigkeit, weil er bei der Einführung

des Begriffs von „komplementären, aber einander ausschließenden

Zügen der Beschreibung"12 sprach. Die Hauptfrage, um zu klären, wann eine

Ergänzung vorliegt, ist, ob die allseitige Beleuchtung wirklich beide
Gesichtspunkte benötigt. „Wo immer eine Komplementarität behauptet wird,
bleibt zu prüfen, ob die so zueinander in Beziehung gesetzten Wahrnehmungen

zur Erfahrung des Gegenstands wirklich gleichermaßen gehören
und somit zusammengehören. Unabhängig von den Beispielen geht es hier
um die Struktur, an der wahrhaft komplementäre Verhältnisse zu erkennen

sind."13
Das Paradebeispiel für eine parallele Komplementarität ist die Frage

der Natur des Lichts und der materiellen Teilchen, weil es in beiden Fällen
zu einem nicht auflösbaren Dilemma führt, wenn die klassischen Begriffe
(Welle oder Teilchen) verwendet werden. Dieses Dilemma sieht Bohr als

einen sinngemäßen Ausdruck für die Analyse der experimentellen Befunde
an. „In der Tat handelt es sich hier nicht um einander widersprechende,
sondern um komplementäre Auffassungen der Erscheinungen, die erst
zusammen eine naturgemäße Verallgemeinerung der klassischen Beschrei-

10 Bohr: Atomtheorie, 36. Weil die atomaren Objekte durch die gewöhnlichen physikalischen

Eigenschaften nicht eindeutig beschrieben werden können, „ist die Voraussetzung
einer Beschreibung der Phänomene unabhängig von der Art ihrer Beobachtung nicht mehr
erfüllt, und die physikalischen Objekte erhalten einen zwei- oder mehrdeutigen und daher
symbolischen Charakter" (Pauli: Bedeutung, 14F).

11 WEIZSÄCKER: Weltbild, 295h Vgl. auch MEYER-ABICH: Korrespondenz, 158.
12 BOHR: Atomtheorie, 36.
13 Meyer-Abich: Mit-Wissenschaft, 133ft



Das Prinzip der Komplementarität und sein theologisches Potential 101

bungsweise darbieten."14 Auch wenn sie sich nicht widersprechen, schließen

sie einander aus, weil man auf die raum-zeitlichen Verhältnisse
verzichten muss, um die Kausalitätsforderung aufrechtzuerhalten, und umgekehrt.

Sind die Kontinuität der Ausbreitung des Lichts in Zeit und Raum
und der atomare Charakter der Wirkungen des Lichts vom Standpunkt der
klassischen Mechanik aus unvereinbar, können sie nie einen direkten
Gegensatz bilden. Denn es sind sich gegenseitig ausschließende Versuchsanordnungen

erforderlich, um das eine oder das andere eingehender zu
untersuchen.15 Ein Teilchen hat also eine Eigenschaft, wenn diese unter den
vorliegenden Umständen definiert ist; sonst nicht. Damit gehören die
Umstände, unter denen ein Gegenstand vorgestellt oder erfahren wird, jeweils
zu ihm selbst.16 Daher haben die verwendeten Begriffe möglicherweise nicht
unter allen Umständen die gleiche Bedeutung, sodass es eindeutige oder
komplementäre Beschreibungen gibt. Da manche Eigenschaften nur dann
definiert sind, wenn nicht gemessen wird, beinhaltet diese relative Bedeutung

der Begriffe keine „positivistisch^] Beschränkung des Wirklichen auf
das Meßbare"17. Eher als ein Positivismus liegt ein grundsätzlicher
Pragmatismus vor, da sich die Dinge uns so zeigen, wie wir es mit ihnen zu tun
haben. Wir können die Welt nicht mehr aus einem externen Standpunkt
beschreiben, sondern gehören dazu und beziehen uns auf einen Gegenstand

unter bestimmten physikalischen Umständen, von denen sich manche

praktisch und prinzipiell ausschließen. Verschiedene Umstände wie der

14 BOHR: Atomtheorie, 37. Da die Eigenschaften der Strahlung im Raum oder der isolierten

materiellen Partikeln nur durch ihre Wechselwirkungen mit anderen Systemen definiert
und beobachtet werden können, handelt es sich bei der Rede von Strahlung und Partikeln
um Abstraktionen, die aber unentbehrlich sind, um den Inhalt der Erfahrungen ausdrücken
zu können. Licht und Elektronen verhalten sich weder wie Wellen noch wie Teilchen, aber
weil unsere Erfahrungen damit gemacht wurden, "it is rather handy to use the wave and

particle ideas to get some understanding of what happens in given circumstances before we
know the complete mathematics of the quantum-mechanical amplitudes" (FEYNMAN, Richard
P.: The Feynman Lectures on Physics, vol. III. Reading: Addison-Wesley 1966, 2-1).

Hans Primas betont, das Beispiel sei insofern korrekt, als dass die Dualität von Welle
und Teilchen auf komplementäre Aspekte der Materie hinweise. „Andererseits führte dieses

Beispiel auch zu vielen Mißverständnissen: Komplementarität ist nicht dasselbe wie Dualität.
Die moderne Quantenphysik ist keine dualistische, sondern eine holistische Theorie.
Komplementäre Quantenphänomene sind nie lediglich dualistisch, sondern in der Quantenmechanik

gibt es immer unendlich viele gleichberechtigte, aber einander ausschließende
Beschreibungsformen. Alle diese Aspekte sind notwendig, keiner ist richtiger als der andere,
keiner kann einen anderen ersetzen" (PRIMAS, Hans: Ein Ganzes, das nicht aus Teilen besteht.

Komplementarität in den exakten Wissenschaften, in: Mannheimer Forum 92/93 (1993), 81-
111, hier 83).

15 Vgl. BOHR: Atomphysik, 5.
16 „Les observations ne fournissent pas des données sur le système quantique observé,

mais sur l'ensemble constitué par le système et l'instrumentation qui opère la mesure et
dépend de l'observateur" (FANTINO: emprunts, 475).

17 MEYER-ABICH: Mit-Wissenschaft, 130. Auch WEIZSÄCKER: Weltbild, 202 betont, Bohr sei
kein Positivist gewesen.



102 Thomas Fornet-Ponse

Versuchsaufbau zur Untersuchung des Lichts führen zu verschiedenen
Beschreibungen wie denen des Lichts als Welle oder als Teilchen, von
denen einige komplementär sind. Sie gehören zusammen, ergänzen
einander zu einem Ganzen, können aber nicht zu einem Gesamtbild im
Sinne eines Systems vereinigt werden.18

Zur Beschreibung der zirkulären Komplementarität griff Bohr auf die
„bei der Selbstbeobachtung unvermeidbare Beeinflussung des vom
Willensgefühl geprägten psychischen Erlebens"19 zurück. Daraus folgerte er,
die Welt bestehe nicht in einer für immer festgelegten Weise aus klar
getrennten Subjekten und Objekten, weil jedes Subjekt selbst beobachtet
und somit Objekt werden kann. Da mithin der Gesichtspunkt entscheidet,
was Subjekt und was Objekt ist, kann der Schnitt zwischen Beobachter
und beobachtetem Gegenstand verschoben werden.

„Das in Frage stehende Erkenntnisproblem läßt sich wohl kurz dahin
kennzeichnen, daß einerseits die Beschreibung unserer Gedankentätigkeit die
Gegenüberstellung eines objektiv gegebenen Inhalts und eines betrachtenden
Subjekts verlangt, während andererseits - wie schon aus einer solchen Aussage

einleuchtet - keine strenge Trennung zwischen Objekt und Subjekt
aufrechtzuerhalten ist, da ja auch der letztere Begriff dem Gedankeninhalt angehört.

Aus dieser Sachlage folgt nicht nur die relative von der Willkür in der
Wahl des Gesichtspunktes abhängige Bedeutung eines jeden Begriffes, oder
besser jeden Wortes, sondern wir müssen im allgemeinen darauf gefaßt sein,
daß eine allseitige Beleuchtung eines und desselben Gegenstandes verschiedene

Gesichtspunkte verlangen kann, die eine eindeutige Beschreibung
verhindern."20

Die Relativierung auf den Gesichtspunkt entspricht der oben genannten
Relativierung auf die jeweils gegebenen Umstände. Ein anschauliches
Beispiel für solche komplementären Wahrnehmungen ist die Empfindung,

„die jeder erlebt hat bei dem Versuch, in einem dunklen Zimmer sich durch
Tasten mittels eines Stocks zu orientieren. Während der Stock bei losem
Anfassen dem Berührungssinn als Objekt erscheint, verlieren wir bei festem
Anfassen die Vorstellung eines Fremdkörpers und die Wahrnehmung der Berüh-

18 „Les résultats se complètent, mais ne peuvent plus être utilisés tous en même temps.
Le sens des concepts et donc du langage employé dépend des conditions expérimentales. La

complémentarité est donc une notion scientifique, mais elle possède aussi des implications
sur ce que sont la connaissance, la science et le réel" (FantinO: emprunts, 475).

19 BOHR: Atomtheorie, 15.
20 BOHR: Atomtheorie, 62t. Vgl. auch: „Nun bedeutet aber das Quantenpostulat, daß jede

Beobachtung atomarer Phänomene eine nicht zu vernachlässigende Wechselwirkung mit
dem Messungsmittel fordert, und daß also weder den Phänomenen noch dem
Beobachtungsmittel eine selbständige physikalische Realität im gewöhnlichen Sinne zugeschrieben
werden kann" (35). Vgl. PAULI: Bedeutung, 16.



Das Prinzip der Komplementarität und sein theologisches Potential 103

rung wird unmittelbar in dem Punkt lokalisiert, wo der Stock an den zu
untersuchenden Körper stößt."21

Bohr sah diese Struktur, an der komplementäre Verhältnisse erkannt werden

können, am klarsten in der Komplementarität von Zuschauerin und
Mitspieler im Drama des Lebens und in der Analyse eines Begriffes gegenüber

seiner Anwendung. Die komplementären Tatsachen unterscheiden
sich durch einen Schritt zum Selbstbewusstsein und sind durch die Einheit
des Bewusstseins miteinander verbunden. Der Schnitt zwischen Objekt und
Subjekt wird in das Subjekt hineinverlegt. „Komplementär ist jeweils die
unmittelbare Erfahrung eines Gegenstandes zur Miterfahrung der Weise seiner
Vergegenständlichung."22 Um das Beispiel des Stocks aufzugreifen: Bei ihm
wird das dunkle Zimmer durch das Abtasten unmittelbar erfahren und die
Miterfahrung ist diejenige des lose gehaltenen Stocks.

Diese zirkuläre Komplementarität nach Bohr ist somit primär ein
erkenntnistheoretisches Prinzip. Es unterscheidet sich von einer parallelen
Komplementarität dadurch, dass die komplementären Tatsachen auf
verschiedenen Ebenen liegen und sich einander wechselseitig bedingen. „Dieses

zirkuläre Verhältnis kann man gar nicht aussprechen, ohne auf die
Struktur unserer Erkenntnis einzugehen."23 Die parallele Komplementarität,

von der bei Ort und Impuls oder Welle und Teilchen gesprochen werden

kann, kann zwar aus der zirkulären abgeleitet werden, drückt aber den
entscheidenden Grundzug der unterschiedlichen Ebenen nicht mehr aus.
Diese Ebenen sind nicht mit den unterschiedlichen Gegenstandsbereichen
zu verwechseln, mit denen oft eine Komplementarität von Theologie/Religion

und Naturwissenschaften begründet wird. Diese unterscheidet sich
nicht nur von einer zirkulären Komplementarität, weil kein wechselseitiges

Verhältnis vorliegt, sondern auch von einer parallelen (wie sie z.B. bei
Ort und Impuls eines Elektrons vorliegt), wo sich die komplementären
Begriffe auf denselben Gegenstand (das Elektron) beziehen. Bei solchen
Verhältnisbestimmungen wird der Begriff „Komplementarität" somit nicht
entsprechend dem Verständnis Bohrs verwendet, sondern eher alltagssprachlich

im Sinne einer gegenseitigen Ergänzung beispielsweise indem
unterschiedliche Teilbereiche betrachtet werden.

Meyer-Abich schlägt daher folgende Definition vor, wobei er im Unterschied

zu Bohr von Ganzheit anstelle von Einheit spricht: „Komplementarität
besteht zwischen Tat-Sachen der Wahrnehmung, die sich zur Ganzheit

des Bewußtseins von einem Gegenstand ergänzen. Grundform der

21 Bohr: Atomtheorie, 64.
22 MEYER-ABICH: Mit-Wissenschaft, 135.
23 Weizsäcker: Weltbild, 282.



104 Thomas Fornet-Ponse

Komplementarität ist die unmittelbare Erfahrung eines Gegenstands im
Verhältnis zur Miterfahrung der Umstände seiner Vergegenständlichung."24

3. BohrsAnwendungen des Komplementaritätsprinzips

Diese erkenntnistheoretische Bedeutung der Quantentheorie hebt Bohr
selber bei seinen verschiedenen Anwendungen des Komplementaritätsprinzips

hervor. Immer wieder verwies er in seinen Vorträgen darauf, dass

wir sowohl Zuschauerin als auch Mitspieler im Drama des Lebens sind.
„An Stelle des Verzichtes auf gewohnte Forderungen nach Erklärung bietet
sie [die Komplementarität] uns logische Mittel zur Ordnung weiterer
Erfahrungsgebiete, die eine angemessene Beachtung der Trennungslinie
zwischen Objekt und Subjekt notwendig macht."25 Besonders häufig nennt er
die Biologie und die Psychologie, aber auch das Studium der Kulturen und
Religionen bleibt nicht unerwähnt.26 Trotz des skizzenhaften Charakters
sind die Grundlinien klar erkennbar. Diese bestehen darin, von der für das

Komplementaritätsprinzip ursprünglich maßgeblichen Differenz zwischen
makroskopischer und mikroskopischer Ebene abzusehen und das Prinzip
dadurch anzuwenden, indem dieselbe Realität aus zwei einander ausschließenden

Perspektiven wahrgenommen wird, bei denen die Unterscheidung
zwischen Subjekt und Objekt eine Rolle spielt. Daraus folgen zwei
Bedingungen: Erstens müssen sich die beiden theoretischen Zugänge auf dieselbe

Realität beziehen und eine Sprache desselben Typs verwenden. Zweitens

müssen sie im anvisierten Bereich validiert werden. Indem bei einigen
Anwendungen die parallele Komplementarität eine größere Rolle als die
zirkuläre spielt, können sie als Konsequenzen der komplementären Zuordnung

der unmittelbaren Erfahrung zur Miterfahrung der Umstände der

Vergegenständlichung gelten.

3.1. Komplementarität in der Psychologie und die Frage der Willensfreiheit

„Die Notwendigkeit, in der Atommechanik auf die Wechselwirkung zwischen
Meßinstrumenten und Untersuchungsobjekt Rücksicht zu nehmen, erinnert
nämlich an die eigentümlichen Schwierigkeiten, denen wir in psychologischen

Analysen begegnen und die von der Tatsache herrühren, daß der Inhalt

24 Meyer-Abich: Mit-Wissenschaft, 137. „Comme nous l'avons vu plus haut, la complémentarité

ne se présente que dans une théorie subjectiviste, et on peut dire que la complémentarité

est l'aspect phénoménal et la manifestation objective de la subjectivité" Destouches,
Jean-Louis: Quelques aspects théoriques de la notion de complémentarité, in: Dialectica 2

[1948], 351-381, hier 381).
25 BOHR: Atomphysik, 80.
26 Vgl. BOHR: Atomtheorie; DERS.: Atomphysik; Ders.: Physical science and the study of

religions, in: Studia orientalia Ioanni Pedersen septuagenario A.D. VII id. nov. anno MCMLIII
a collegis, discipulis, amicis dicata. Hauniae: Munksgaard 1953, 385-390.



Das Prinzip der Komplementarität und sein theologisches Potential 105

des Bewußtseins sich unweigerlich ändert, sobald man die Aufmerksamkeit
auf eines seiner Elemente zu richten versucht."27

Bohr sieht darin einen neuen Ausgangspunkt, um den psychophysischen
Parallelismus zu klären. Ein solcher ist auch nicht dadurch ausgeschlossen,
dass die von ihm vermutete Komplementarität zwischen physiologischen
und physikalischen Aspekten in der Biologie zumindest fraglich geworden
ist, wie ein Blick in die mind-brain-Debatte bzw. die Diskussion um die
Willensfreiheit zeigt.28 Ein zentraler Punkt seiner Überlegungen ist die
Beziehung zwischen psychischen Gesetzmäßigkeiten und dem Problem der
Kausalität physikalischer Erscheinungen. „In Betracht des Kontrastes
zwischen dem Gefühl des freien Willens, das das Geistesleben beherrscht, und
dem scheinbar ununterbrochenen Ursachenzusammenhang der begleitenden

physiologischen Prozesse ist es ja den Denkern nicht entgangen, daß
es sich hier um ein unanschauliches Komplementaritätsverhältnis handeln
kann."29 Weil jeder Versuch, die atomaren Gehirnprozesse zu verfolgen,
nicht ohne ein prinzipiell unkontrollierbares Eingreifen in deren Verlauf
möglich sei, könnte sich durch den Beobachtungsversuch das begleitende
Willensgefühl wesentlich verändern. Dies spricht dafür, die subjektive
Erfahrung der Willensfreiheit und die objektive der Kausalität nicht als

Widersprüche, sondern als komplementär zu sehen, indem sie dieselbe Realität

aus zwei unterschiedlichen und sich ausschließenden Perspektiven
betrachten. Wird in der subjektiven Erfahrung der Willensfreiheit in einer
konkreten Entscheidungssituation diese als „Gegenstand" unmittelbar
erfahren, kann die Untersuchung der sie begleitenden physiologischen
Prozesse als die Miterfahrung der Umstände ihrer Vergegenständlichung gelten,

womit hier wie beim Beispiel der Anwendung eines Begriffs und seiner
Analyse eine zirkuläre Komplementarität vorläge.

Ein weiteres Argument für die Willensfreiheit sieht Bohr darin, „daß
gerade die Unmöglichkeit, bei der Introspektion eine scharfe Grenze
zwischen Subjekt und Objekt zu ziehen, den notwendigen Spielraum für den
Ausdruck des freien Willens schafft."30 Verschiedene Trennungsschritte
zwischen dem Inhalt unserer Aufmerksamkeit und dem Hintergrund, der durch
das Wort „wir selbst" angedeutet wird, charakterisieren sich gegenseitig

27 BOHR: Atomphysik, 11.

28 Vgl. dazu z.B. BECKERMANN, Ansgar: Das Leib-Seele-Problem. Eine Einführung in die
Philosophie des Geistes. Paderborn: Fink 2008; Keil, Geert: Willensfreiheit. Berlin: Springer 32oi7;
LÜKE, Ulrich: Das Säugetier von Gottes Gnaden. Evolution - Bewusstsein - Freiheit. Freiburg
i.Br.: Herder 32oi6; VON STOSCH, Klaus/WENDEL, Saskia/BREUL, Martin/LANGENFELD, Aaron
(Hgg.): Streit um die Freiheit. Paderborn: Schoeningh 2019 und aus transzendentalphilosophischer

Perspektive WENDEL, Saskia: In Freiheit glauben. Grundzüge eines libertarischen
Verständnisses von Glauben und Offenbarung. Regensburg: Verlag Friedrich Pustet 2020.

29 BOHR: Atomtheorie 65, Übers, korrigiert nach der englischen Übers, mit MEYER-AßlCH:

Mit-Wissenschaft, 133, Anm. 31.
30 BOHR: Atomphysik, 22.



io6 Thomas Fornet-Ponse

ausschließende Erfahrungen. Als Beispiel nennt er die Beziehung zwischen
Situationen, „in denen wir über Beweggründe für unsere Handlungen
nachdenken und das Gefühl des Willens erleben"31. Weil die Verschiebbarkeit
des Schnitts zwischen Subjekt und Objekt so vielfältigen Erlebnissen
entspricht, sind die verschiedenen Zugangsweisen notwendig, um diese Erlebnisse

vollständig zu erfassen. Dazu ist auch das Wort Wille unentbehrlich.
Es sei zwar fraglich, wie weit von einer Handlungsfreiheit im Rahmen
unserer Möglichkeit gesprochen werden kann. Gleichwohl könnten solche
Fragen nicht auf rein physikalischer Ebene entschieden werden, weshalb
psychische Erlebnisse selber zu beachten seien. Auch wenn nicht entschieden

werden kann, ob ein Mensch etwas tun kann, weil er will, oder etwas
will, weil er glaubt es zu können, kann das Gefühl nicht bestritten werden,
aus den Umständen das Bestmögliche zu machen. „Vom Standpunkt objektiver

Beschreibung aus kann hierzu nichts hinzugefügt oder davon weggelassen

werden, und in diesem Sinne dürfen wir sowohl praktisch als
logisch von der ,Freiheit unseres Willens' in einer Weise sprechen, die
angemessenen Spielraum für den Gebrauch von Wörtern wie Verantwortung
und Hoffnung läßt"32.

Auch wenn es auf der Basis dieser knappen Ausführungen Bohrs nicht
möglich ist, ihn eindeutig als Libertarier oder Kompatibilisten in der
gegenwärtigen Debatte über die Willensfreiheit zu verorten, sprechen sie mit
dem Plädoyer für die Notwendigkeit verschiedener Zugangsweisen gegen
einen Reduktionismus. Wenn für Bohr einerseits das subjektive Gefühl der
Willensfreiheit zur vollständigen Beschreibung gehört und anderseits sich
auch hier auswirkt, dass nicht strikt zwischen Subjekt und Objekt getrennt
werden kann, tragen diese erkenntnistheoretischen Überlegungen zur
Diskussion über das Verhältnis der Willensfreiheit zu empirischen
Wissenschaften bei und ergänzen andere Argumentationen. Diesbezüglich
argumentiert beispielsweise Holm Tetens im Sinne Kants dafür, dass Freiheit
wissenschaftlich weder beweisbar noch widerlegbar sei. Denn Freiheit ist
ein ,,[i]n der Perspektive eines Mitsubjekts unter anderen Subjekten im
logischen und begrifflichen Raum der Gründe [...] ein empirisches Faktum,
nämlich ein Faktum der Selbsterfahrung"33, auch wenn Freiheit im objekti-

31 BOHR: Atomphysik, 78. „Besonders aufschlußreich ist das Verhältnis zwischen dem
Erleben eines Willensgefühls und der bewussten Überlegung von Handlungsmotiven" (94).

32 BOHR: Atomphysik, 80. „Während die Willensfreiheit die Erlebnisform der Subjektivität
darstellt, ist die Kausalität die Anschauungsform für die Einordnung der Sinneswahrnehmungen.

Gleichzeitig handelt es sich aber auf beiden Gebieten um Idealisationen, deren
natürliche Begrenzung näher untersucht werden kann, und die einander in dem Sinne bedingen,

daß Willensgefühl und Kausalitätsforderung gleich unentbehrlich sind in dem Verhältnis

zwischen Subjekt und Objekt, das den Kern des Erkenntnisproblems bildet" (DERS.:

Atomtheorie, 76).
33 Tetens, Holm: Freiheit: Wissenschaftlich weder beweisbar noch widerlegbar. Über das

ambivalente Verhältnis der Wissenschaft zur Freiheit, in: Stosch/Wendel/Breul/Langen-
FELD: Streit, 65-75, hier 74.



Das Prinzip der Komplementarität und sein theologisches Potential 107

vierenden Zugriff der Wissenschaften höchstens indirekt und negativ
erfahren werde und dort ihre Beschränkungen und Grenzen aufgezeigt würden.

Diese zentrale Unterscheidung zwischen der eingeschränkten Zielsetzung

und Methodik empirischer Wissenschaften mit ihrer objektivierenden

Beobachterperspektive und der Subjektperspektive, in der Freiheit als

praktizierte vernünftige Selbstbestimmung erscheint, wird durch Bohrs
Hinweis, die objektivierende Beobachterperspektive sei problematisch geworden,

weil gerade bei der Introspektion keine scharfe Grenze zwischen Subjekt

und Objekt gezogen werden könne, weiter unterstrichen. Mehr noch,
er zeigt deutlich, dass für eine vollständige Beschreibung eine solche
objektivierende Perspektive der Ergänzung durch andere - komplementäre -
Perspektiven bedarf.

Somit kann im Rahmen der gegenwärtigen Debatte der Rekurs auf die
von Bohr diskutierte erkenntnistheoretische Bedeutung des Komplementaritätsprinzips

hilfreich sein, um die verschiedenen Diskussionsebenen und
ihr Verhältnis zueinander zu klären. Gerade mit Blick auf die vorwiegend
analytisch geführte Debatte ist der Hinweis auf die subjektive Dimension
und die Möglichkeit der Beeinflussung durch die Beobachtung sehr wichtig,

da dieser Aspekt dort eher unterbelichtet scheint. Insofern scheinen
mir Bohrs Überlegungen durchaus vereinbar zu sein mit dem Vorschlag
Wendeis, im Unterschied zu den analytisch geprägten zeitgenössischen
Kontroversen um die Freiheit transzendentalphilosophisch zu argumentieren

und Freiheit als regulatives Prinzip zu verstehen. Denn aus der „Differenz

zwischen (transzendentalem) Prinzip und (ontologischer) Ursache
[...] folgt, dass Freiheit überhaupt nicht mit der Kausalitätskategorie in
Verbindung gebracht werden kann, die über Seiendes ausgesagt wird, nicht
aber über Prinzipien der Vernunft."34

3.2. Komplementarität von Kulturen und Religionen

Die Unmöglichkeit, eindeutig zwischen objektivem Inhalt und beobachtendem

Subjekt zu trennen, und die damit verbundene Aufgabe des

Objektivismus ist auch das Hauptargument Bohrs, um das Komplementaritätsprinzip

auf das Studium der Kulturen und Religionen anzuwenden.
Denn dieses Beobachtungsproblem zeige sich deutlich beim Studium fremder

Kulturen. So können Ethnologinnen durch den unvermeidlichen Kontakt

mit primitiven Völkern diese verändern und erfahren oft selbst, wie
sehr sich ihre eigene Lebenseinstellung verändert. Ähnlich wie in der
Atomphysik das Wort komplementär im Sinne der parallelen Komplementarität
gebraucht werde, können auch verschiedenartige Kulturen als komplementär

zueinander gesehen werden. „Jede Kultur stellt in der Tat ein harmonisches

Gleichgewicht traditionsbestimmter Konventionen dar, mittels de-

34 Wendel: Freiheit, 43.



Thomas Fornet-Ponse

ren sich die Möglichkeiten des Menschenlebens in einer eigentümlichen
Weise entfalten können, die uns stets neue Seiten ihres unbegrenzten
Reichtums und ihrer Mannigfaltigkeit enthüllen."35 Somit rekurriert Bohr
auf die verschiedenen gleichwertigen Möglichkeiten, physikalische Phänomene

zu beschreiben, um dem „Haupthindernis für eine vorurteilsfreie
Haltung gegenüber der Beziehung zwischen verschiedenen menschlichen
Kulturen"36 zu begegnen. Denn dies bestehe in den tiefgehenden
Unterschieden des Traditionshintergrundes der Gesellschaften. Die Beziehung
ist dabei nicht so absolut ausschließend wie zwischen den komplementären

Erfahrungen innerhalb der Atomphysik, weil kaum eine Kultur völlig
in sich abgeschlossen ist. Vielmehr gibt es zahlreiche Beispiele, wie
Traditionen aufgrund des mehr oder weniger engen Kontaktes verschiedener
menschlicher Gesellschaften verschmelzen und eine neue Kultur bilden. Er
sieht also die engen Beziehungen zwischen Kulturen und die vielfältigen
Beeinflussungen, die sich z.B. durch Eroberung oder Vermischung ergeben
haben. Zudem betont er, trotz der gravierenden Unterschiede zwischen
Kulturen und Religionen zeigten sich einige allgemeine erkenntnistheoretische

Züge objektiver Beschreibung hinsichtlich ethischer Probleme. So

sei es ein allen Kulturen gemeinsames Ziel, Gerechtigkeit und Liebe engst-
möglich zu verbinden, wenngleich in einer Situation, in der Gerechtigkeit
strikt angewendet werden soll, kein Raum für Liebe ist und umgekehrt.

"This situation, which in many religions is mythically illustrated by the fight
between divine personifications of such concepts, is indeed one of the most
striking analogies to the complementary relationship between physical
phenomena described by different elementary concepts which were combined in
the mechanical conception of nature, but whose strict applications in wider
fields of physical experience exclude each other."37

Er nimmt somit eine Position ein, nach der die verschiedenen Kulturen
weder völlig kommensurabel noch völlig inkommensurabel sind und
zudem die Vielfalt der Kulturen notwendig ist, um den Reichtum des menschlichen

Lebens auszudrücken. „The divergence, fostered by history, of the
traditions inherent in all cultures impedes, however, such simple comparison,

and the cultures may more appropriately be regarded as

complementary phenomena, each exhibiting within their limitations aspects of
the richness and variety of human life."38 Hier sehe ich große Gemeinsamkeiten

mit Vertretern einer interkulturellen Philosophie, die wegen der
prinzipiellen Begrenztheit des Menschen die Kontextualität jeglicher
Philosophie betonen, weshalb keine Philosophie beanspruchen könne, die
Vernunft alleine zu vertreten oder der definitive Ort der Wahrheit zu sein

35 BOHR: Atomphysik, 3of., vgl. 82t., 94t.
36 BOHR: Atomphysik, 30.
37 BOHR: Study of religions, 389; vgl. DERS.: Atomphysik, 82.
38 Bohr: Study of religions, 388t.



Das Prinzip der Komplementarität und sein theologisches Potential 109

oder sie absolut auszudrücken.39 Vielmehr sind die Begrenzungen der je
eigenen Position offenzulegen, um einen Dialog mit anderen kontextuellen
(und kulturell begrenzten) Positionen zu führen und auf diese Weise einen
gemeinsamen Prozess der Suche nach Wahrheit als Multiperspektivität
anzustoßen. In diesem Austausch der unterschiedlichen Perspektiven auf die
Vielfalt der Welt erscheint es notwendig, alternative Diskurse anzuerkennen.

„Es geht um die Perspektive für ein Programm zur dezentrierten, d.h.
polyzentrischen Rekonstruktion der Universalität der Vernunft, also um
ein Programm, in dem sich Universalität als Solidarität mit dem Anderen
legitimiert."40

Allerdings liegt beim Verhältnis der Kulturen und Religionen keine
parallele Komplementarität im strengen Sinne vor, da sich die unterschiedlichen

Perspektiven nicht völlig ausschließen. Da es Bohr jedoch als unmöglich

ansieht, eine andere Kultur aus der eigenen Position völlig verstehen
zu können, indem er den Unterschied zur Relativitätstheorie unterstreicht,
in der eine Transformation von einem Bezugssystem in ein anderes möglich

ist, ist von „Komplementarität" auch nicht einfach im Sinne sich
ergänzender Perspektiven die Rede. Vielmehr zeigt sich der oben beschriebene

zirkuläre Charakter der Komplementarität in der erkenntnistheoretischen

Perspektive auf das Verhältnis von Religionen und Kulturen, da die
Untersuchung einer anderen Kultur maßgeblich durch den eigenen Standpunkt

beeinflusst wird. Bezieht sich die zirkuläre Komplementarität in der
Atomphysik unmittelbar auf die Stellung des Beobachters in einem
Erfahrungsbereich, in dem „die eindeutige Anwendung der zur Beschreibung
der Phänomene dienenden Begriffe wesentlich von den Beobachtungsum-
ständen abhängt"41, hängen die Begriffe und ihre Anwendung bei der
Beschreibung von Religionen und Kulturen wesentlich von der eigenen Kultur

des Beobachters und von den Umständen seiner Begegnung mit der
anderen Kultur ab. Darüber hinaus ist Bohr von der gegenseitigen Ergänzung

der Kulturen überzeugt und somit auch davon, dass die Gesichtspunkte

der verschiedenen Kulturen notwendig sind, um den Reichtum und
die Vielfalt des menschlichen Lebens entdecken zu können. Mithin folgt
auch hier aus einer zirkulären Komplementarität eine parallele. Diesen
Überlegungen entsprechen in der interkulturellen Philosophie die Ausfüh-

39 Vgl. u.a. FORNET-BETANCOURT, Raul: Lateinamerikanische Philosophie zwischen
Inkulturation und Interkulturalität. Frankfurt a.M.: IKO Verlag 1997; Kimmerle, Heinz: Interkulturelle

Philosophie zur Einführung. Hamburg: Junius 2002; WIMMER, Franz M.: Interkulturelle
Philosophie. Wien: WUV 2004.

40 FORNET-BETANCOURT, Raul: Vernunft und Kontext. Überlegungen zu einer Vorfrage im
Dialog lateinamerikanischer und europäischer Philosophie, in: DERS. (Hg.): Ethik und Befreiung.

Aachen: Verlag der Augustinus Buchhandlung 1993, 108-115, hier 114. Dies entspricht
auch der Perspektive, die gegenwärtig unter dem Stichwort „Dekolonisierung des Denkens"
diskutiert wird. Vgl. dazu besonders NGUGI WA THIONGO: Dekolonisierung des Denkens.
Münster: Unrast 2018.

41 BOHR: Atomphysik, 101.



no Thomas Fornet-Ponse

rungen Wimmers zu einem tentativen Zentrismus, um dem Dilemma
zwischen Universalismus und Relativismus zu entgehen. Denn da es

unabwendbar ist, zunächst alles vom eigenen Standpunkt aus zu sehen, ist ein
zentristisches Denken in gewissem Sinne unabwendbar. Im Unterschied zu
einem expansiven Zentrismus, der die eigene Position verabsolutiert, ist
man in einem tentativen Zentrismus von der Überzeugungskraft der eigenen

Argumente überzeugt und zugleich bereit, grundsätzlich alles in der

eigenen Tradition auch in Frage stellen zu lassen. Wer einen tentativen
Zentrismus vertritt, strebt auf der Basis der eigenen - und von anderen jeweils
kritisierbaren - Überzeugung nach Universalität im Dialog der unterschiedlichen

Positionen. Benötigt wird dazu eine die Differenzen beachtende
Philosophie.42

4. Herausforderungen für Philosophie und Theologie

Sowohl als allgemeines erkenntnistheoretisches Prinzip, mit dem Bohr dem

Interpretationsproblem der Quantenmechanik begegnen wollte und das in
seiner Grundform das Verhältnis der unmittelbaren Erfahrung zur
Miterfahrung der Umstände der Vergegenständlichung eines Gegenstands
thematisiert, als auch in den von Bohr vorgenommenen Anwendungen bietet
das Komplementaritätsprinzip wichtige Herausforderungen und Impulse
für Theologie und Philosophie.

Dabei ist zunächst zu nennen die Überwindung des Objektivismus als

wichtigste erkenntnistheoretische Implikation des (zirkulären)
Komplementaritätsprinzips. Ein Beobachter kann keine von ihm untersuchten
Phänomene erklären, ohne seine eigene Rolle zu reflektieren, da die dazu

nötige eindeutige Trennung zwischen Subjekt und Objekt in der
Quantenmechanik nicht mehr eingenommen werden kann. Dies hat erhebliche

Konsequenzen für das Verständnis der beobachteten Realität. Denn „die bei

Beobachtung im Beobachteten erscheinende Wirklichkeit [darf] nicht als

unabhängig von der Tatsache der Beobachtung wirklich angesehen
werden"43. Die Komplementarität erlaubt es, Phänomene, d.h. das Verhalten
einer gegebenen Realität, zu beschreiben und vorherzusagen. Das sagt
aber noch nichts über die Realität in sich aus, da diese zwar vorausgesetzt
wird, ein Phänomen aber aus der Verbindung von Realität, dem
Beobachtungsinstrument und ihrer Wechselwirkung entsteht. "Bohr's belief, was,
in sum, that atomic objects are real but their mode of existence is dependent

on our cognitive faculty."44 Physikalisch wirklich ist ein Phänomen

42 Vgl. Wimmer: Philosophie, 15-20.
43 Meyer-Abich: Korrespondenz, 143. Das betont auch Pauli: Bedeutung, 14L
44 FAYE: Bohr, 232. Ähnlich schreibt Ijjas, bei Bohrs Äußerungen könne es sich „kaum um

die Leugnung der Existenz einer objektiven Realität oder um die Einfuhrung einer
grundsätzlich beobachterabhängigen Wirklichkeit handeln" (IJJAS: Der Alte, 69).



Das Prinzip der Komplementarität und sein theologisches Potential 111

erst einschließlich der Weise, auf die es erscheint. Das heißt, die
möglicherweise in der Natur vorliegenden fundamentalen intrinsischen
Eigenschaften können nicht erkannt werden. Um eine solche mögliche Diskrepanz

zwischen Metaphysik und Erkenntnistheorie aufzuheben, kann ein
naturphilosophischer Holismus im Sinne eines moderaten, ontologischen
Strukturenrealismus vertreten werden. „Das, was es an fundamental
Physikalischem gibt, sind konkrete Relationen und Objekte, die nichts weiter
sind als dasjenige, was in diesen Relationen steht, und alles dieses können
wir im Prinzip erkennen."45

Somit besteht eine Relation zwischen dem Subjekt, dem Gegenstand
der Beobachtung, und der Weise der Beobachtung. Der Beobachtungsbegriff

enthält durch das So der Beobachtung und den Ort, wo zwischen Subjekt

und Objekt unterschieden wird, zwei Hinweise auf den Beobachter.

„In diesem Zusammenhang soll betont werden, daß die bei unzweideutiger
Beschreibung notwendige Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt dadurch
beibehalten wird, daß wir bei jeglicher Mitteilung, die einen Hinweis auf uns
selbst enthält, sozusagen ein neues Subjekt einführen, das nicht als Teil im
Inhalt der Mitteilungen auftritt."46

Mit der durch die moderne Entwicklung der Naturwissenschaften
hervorgehobenen Notwendigkeit, die Festlegung der Objekt-Subjekt-Trennung
ausreichend zu berücksichtigen, ist nach Bohr auch eine neue Grundlage
geschaffen, um Worte wie Wissen und Glauben zu verwenden. Denn so
klar wie in der empirischen Philosophie kann nun nicht mehr zwischen
objektivem Wissen und subjektivem Glauben unterschieden werden. Die
dadurch nahegelegte Einstellung dürfte charakterisiert sein durch das Streben

nach harmonischer Zusammenfassung immer weiterer Seiten unserer
Situation, in der Erkenntnis, daß keine Erfahrung ohne logischen Rahmen
definierbar ist, und daß jede scheinbare Disharmonie daher nur durch eine

Erweiterung des begrifflichen Rahmens beseitigt werden kann.47
Damit ist neben der erkenntnistheoretischen Bedeutung besonders der

logische Gehalt der Komplementarität in der Quantenmechanik zu nennen.

Denn die Komplementaritätslogik, die Aussagen über komplementäre
Eigenschaften verknüpft, unterscheidet sich von der klassischen Aussagenlogik

vor allem dadurch, dass der Satz vom ausgeschlossenen Dritten in ihr
nicht gültig ist. „In einem bestimmten Kontext bedingt die Entscheidbar-
keit einer Aussage die Unentscheidbarkeit einer dazu komplementären
Aussage. Die Ausschließlichkeit des .Entweder-Oder' gilt nur in extrem einge-

45 ESFELD: Michael: Naturphilosophie als Metaphysik der Natur. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 2008,136.

46 BOHR: Atomphysik, 104.
47 BOHR: Atomphysik, 83. „Jede ist richtig, keine ist wahr. Keine genügt für sich allein,

alle sind notwendig. Nur die Gesamtheit aller komplementären Beschreibungen kann die

ungeteilte materielle Realität repräsentieren" (PRIMAS: Ganzes, 100).



112 Thomas Fornet-Ponse

schränkten Bereichen der Wirklichkeit."48 Nach Primas besteht gerade darin

das entscheidend Neue an der Quantenphysik gegenüber der klassischen

Physik. Jedes Einzelexperiment kann zwar mit der klassischen Logik
beschrieben werden, aber ein und dieselbe Boole'sche Sprache kann nicht
für alle denkbaren Experimente verwendet werden. Vor dem Hintergrund
einer zweiwertigen Aussagenlogik bzw. wenn nur die Konzepte der klassischen

Physik verwendet werden können, muss die Quantentheorie also
irrational erscheinen. Das dabei verwendete Rationalitätsverständnis hängt
maßgeblich von den verwendeten Begriffen ab und unterliegt somit auch
deren Begrenzungen. Diese Begrenzungen können überwunden werden,
indem die Begriffe als komplementär verstanden werden und somit auf eine

Komplementaritätslogik zurückgegriffen wird. Dies führt zu einer
Veränderung des Rationalitätsverständnisses, da der widerspruchsfreie
mathematische Formalismus deutlich zeigt, dass die Quantenmechanik nicht
irrational ist. Für eine solche Veränderung spricht aus der Sicht interkultureller

Philosophie auch die Existenz jener Philosophien, die anders als die
vorherrschende abendländische Tradition weniger von Dualismen und mehr
von Relationalität und polaren Dualitäten ausgehen. Ein Beispiel dafür ist
die Andine Philosophie mit ihrem grundlegenden Prinzip der Relationalität,

das eine Ausformung im Komplementaritätsprinzip findet. „Die
komplementären Aspekte können nur auf Kosten ihrer eigenen Integrität und
Ganzheitlichkeit vom Ganzen getrennt werden; das holistische Prinzip fallt
in letzter Konsequenz mit dem Lebensprinzip zusammen. Es gibt kein
Leben in isolierter Form, sondern nur in und durch ein Netz komplementärer

Beziehungen."49 Die wichtigsten Komplementaritäten sind Mond -
Sonne, Frau - Mann, Nacht - Tag oder Wasser - Boden. Sie sind jeweils
beide notwendig und schließen sich gegenseitig aus. Damit ist
„Komplementarität" hier nicht wie bei Bohr primär als erkenntnistheoretisches
Prinzip zu verstehen, sondern eher ein metaphysischer Ausdruck für die
differenzierte Einheit der Realität. Sie treffen sich in den Konsequenzen ei-

48 PRIMAS: Ganzes, 86. Weizsäcker vergleicht das Verhältnis der klassischen Logik zur
Komplementaritätslogik mit demjenigen der klassischen Physik zur Quantenphysik. „Dann
wäre die klassische Logik zwar das methodische Apriori, das wir bei der Formulierung der

Komplementaritätslogik benutzen müssen. Aber soweit heute unsere Kenntnisse reichen, müßte

man die Komplementaritätslogik als die wahre Logik ansprechen, welche die klassische

Logik als einen in vielen Fällen hinreichenden Grenzfall enthielte" (WEIZSÄCKER: Weltbild, 299,
Herv. im Orig.).

Bohr selber teilt diese Ansicht nicht, "since all well-defined experimental evidence, even
if it cannot be analysed in terms of classical physics, must be expressed in ordinary language
making use of common logic" (BOHR, Niels: On the Notions of Causality and Complementarity,

in: Dialectica 2 [1948], 312-319, 317). Wenngleich seine Begründung zutreffend ist und
jedes Einzelexperiment mit der klassischen Logik beschrieben werden muss, kann die nur
begrenzte Geltung des „Entweder-Oder" kaum bestritten werden.

49 ESTERMANN, Josef: Warum der Süden unten ist: Interkulturelle Beiträge zu Dekoloniali-
tät und Vivir Bien. Aachen: Mainz Verlag 2019, 30.



Das Prinzip der Komplementarität und sein theologisches Potential 113

ner Komplementaritätslogik und der Ungültigkeit des Satzes vom
ausgeschlossenen Dritten.

Somit kann in der Theologie nicht nur auf die parallele Komplementarität

zurückgegriffen, sondern auch nach der Bedeutung der zirkulären
gefragt werden. Die Überwindung des Objektivismus mag auf den ersten
Blick als für die Theologie problematisch erscheinen. Bei näherer
Auseinandersetzung entspricht sie aber einer Grundeinsicht der theologischen
Erkenntnislehre, da nur betont wird, dass ein objektiver Blick auf die Dinge

nicht möglich ist. Dies schließt nicht zwangsläufig die Existenz intrinsischer

Eigenschaften der Realität aus, sondern hebt die Beziehung zwischen
beobachtetem Objekt und Beobachtungsweise hervor. Erkenntnistheologisch

kann dies im Rahmen einer topologischen Erkenntnislehre à la
Melchior Cano aufgegriffen werden, die die vielfältigen Orte untersucht,
von denen her wir Kenntnis über Gott und seine Offenbarung erhalten,
und damit die Abhängigkeit unserer theologischen Erkenntnisse von unseren

jeweiligen Kontexten und Interpretationshorizonten herausstellt.
Außerdem macht sie deutlich, wie sich aufgrund der kontextuellen
Unterschiede die verschiedenen Perspektiven ergänzen können, selbst wenn sie
sich augenscheinlich zu widersprechen scheinen oder zumindest nicht ohne

Weiteres miteinander vereinbart werden können. Ein prägnantes
Beispiel ist die Vielfalt allein schon in der gegenwärtigen deutschsprachigen
systematischen Theologie mit ihren verschiedenen Referenz- und
Sprachsystemen.50

Spezifischer kann von Bohrs Überlegungen zur zirkulären Komplementarität

das Grundproblem der Subjekt-Objekt-Unterscheidung aufgenommen

werden. Denn weil die Wirklichkeit Gott nur durch Vermittlungen
erfahren werden kann, gilt auch hier, dass die Unterscheidung zwischen
beobachtendem bzw. reflektierendem Subjekt und den Vermittlungen als
Gegenstand der Beobachtung und Reflexion in das Subjekt hineinverlegt
wird. Die unmittelbare Erfahrung der Vermittlungen der Wirklichkeit Gott
und die Miterfahrung der Weise dieser Vermittlung liegen auf verschiedenen

Ebenen, bedingen sich aber gegenseitig und erfüllen damit die zentralen

Charakteristika der zirkulären Komplementarität. In der Theologie wurde

dies beispielsweise durch Edward Schillebeeckx ausführlich thematisiert,

wenn er zum Moment der Erfahrung auch die Bedingungen dieser
Erfahrungen und ihrer Interpretation reflektiert. So kann keine scharfe Grenze

zwischen einer objektivierbaren Erfahrung und ihrer subjektiven
Interpretation gezogen werden, da manche Interpretationselemente unmittelbar
im Erfahrenen liegen und manche uns von außerhalb der Erfahrung

50 Vgl. dazu DÜRNBERGER, Martin et. al. (Hgg.): Stile der Theologie. Einheit und Vielfalt
katholischer Systematik in der Gegenwart. Regensburg: Verlag Friedrich Pustet 2017 oder
VIERTBAUER, Klaus/SCHMIDINGER, Heinrich (Hgg.): Glauben denken. Zur philosophischen
Durchdringung der Gottrede im 21. Jahrhundert. Darmstadt: WBG 2016; KRÜCK, Günther/VALENTIN,
Joachim (Hgg.): Rationalitätstypen in der Theologie. Freiburg i.Br.: Herder 2017.



114 Thomas Fornet-Ponse

zukommen. „Interpretation und Erfahrung beeinflussen sich gegenseitig."51
In Erfahrungen verbinden sich Erleben, Denken und Interpretation sowie
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunftserwartungen, sodass sie teilweise
gegeben und durch unsere Erinnerungen, Empfindungen, Konzepte und
Sehnsüchte mitgefärbt sind. Daher sind neue Erfahrungen weder rein
subjektiv noch rein objektiv.

„Konkrete, private, sogenannte unmittelbare Erfahrungen werden stets durch
allgemeine Begriffe vermittelt - sowohl in den vorreflexiven Erfahrungen als

auch in der wissenschaftlichen Empirie und in der philosophischen Erfahrung.
Das gilt auch für das, was wir .religiöse Erfahrungen' nennen. Wir erfahren die

Wirklichkeit - auf all diesen Ebenen - immer durch Wirklichkeitsmodelle."52

Da die Wirklichkeit nicht eindeutig durch ein einziges Wirklichkeitsmodell
beschrieben werden kann, ergibt sich daraus die Kontextualität und
Geschichtlichkeit und damit Pluralität von Theologie als Reflexion auf diese
erfahrene Wirklichkeit im jeweiligen Interpretationshorizont. Diese
unterschiedlichen Theologien sind dabei nicht zwangsläufig miteinander
kompatibel, wenn beispielsweise unterschiedliche philosophische „Denkformen"
vorausgesetzt werden. Sie können dann auf unterschiedliche Aspekte der

vielfaltigen Wirklichkeit aufmerksam machen und somit zu einer möglichst
vollständigen Beschreibung beitragen.53

Auf dieser erkenntnistheologischen Basis kann entsprechend der Ableitung

der parallelen Komplementarität aus der zirkulären in verschiedenen
Bereichen danach gefragt werden, ob es Beschreibungen gibt, die sich auf
den gleichen Gegenstand beziehen und nicht widerspruchsfrei gleichzeitig
ausgesagt werden können, aber in gleicher Weise notwendig sind, um die

Vielfalt der Erfahrungen zu erklären.
Dazu wurde von verschiedenen Autoren die Christologie vorgeschlagen,

da die Rede von Jesus Christus als wahrem Gott und wahrem Mensch als

komplementär verstanden werden kann.54 Dies ist mit der Quantenphysik

51 SCHILLEBEECKX, Edward: Die Auferstehung Jesu als Grund der Erlösung. Zwischenbericht

über die Prolegomena zu einer Christologie. Freiburg i.Br.: Herder 1979, 22; vgl. Ders.:
Op weg naar een christologie, in: TvT 18 (1978), 131-156, hier 135. Vgl. an Sekundärliteratur
besonders Schwarz-Boenneke, Bernadette: Erfahren im Widerfahren und Benennen. Zu
Verständnis und Relevanz von Erfahrung in den christologischen Prolegomena von Edward
Schillebeeckx. Münster: Lit 2009.

52 SCHILLEBEECKX, Edward: Christus und die Christen. Die Geschichte einer neuen Lebenspraxis.

Freiburg i.Br.: Herder 1977, 27, Herv. im Orig.
53 So plädiert Magnus Lerch in Aufnahme eines Arguments von Bernhard Nitsche für

eine methodische oder kritische Komplementarität aufgrund unterschiedlicher
Reflexionsrichtungen innerhalb einer Theologie der Freiheit: Lerch, Magnus: Verzögerte Modernisierung.

Problemkontexte und Lösungspotenziale des transzendentalen Freiheitsdenkens, in:
Stosch/Wendel/Breul/Langenfeld: Streit, 270-290, hier 287f.

54 Vgl. z.B. FANTINO: emprunts-, DERS.: notion; KAISER, Christopher B.: Christology and

Complementarity, in: Religious Studies 12 (1976), 37-48; Ders.: Quantum Complementarity
and Christological Dialectic, in: RICHARDSON, W. Mark/WlLDMANN, Wesley J. (Hgg.): Religion



Das Prinzip der Komplementarität und sein theologisches Potential 115

auch deshalb strukturell vergleichbar, weil man es in Jesus Christus mit
einer neuen Realität zu tun habe, deren Erklärung zwei unterschiedliche
traditionelle Verständnisse benötigt, nämlich das der Gottheit und das der
Menschheit. „La première rend compte de l'existence du Christ Jésus, la
seconde l'insère dans l'espace et le temps, c'est-à-dire dans le créé."55 Bei der
historischen Jesusforschung hingegen zeigt sich eine zirkuläre Komplementarität

mit der Unmöglichkeit, klar zwischen objektivem Inhalt und
untersuchendem Subjekt zu trennen, wie in ihren verschiedenen Phasen deutlich

wird.56 Denn die Unterschiede in den Ergebnissen entspringen den
unterschiedlichen hermeneutischen Vorverständnissen sowie Fragen und
Methoden der verschiedenen Forschenden. Die Untersuchung des historischen

Jesus ist somit komplementär zur Reflexion auf die eigene herme-
neutische Brille.

Ähnlich vielversprechend erscheint mir eine Anwendung im Bereich
der Ökumenischen Theologie, da damit auch widersprüchliche Glaubens-

aussagen vermittelt werden können. Wie eingangs bemerkt, wird bislang
von Komplementarität meist im (inhaltlichen) Zusammenhang mit der
Methode des Differenzierten Konsenses gesprochen, wohingegen ein an Bohr
orientiertes Komplementaritätsverständnis auch mit Vorschlägen einer „Einheit

in Gegensätzen" verbunden werden kann. Explizit hat dies beispielsweise

Laurentius Klein (unter Rekurs auf Nicolaus Cusanus) getan:

„Das bisher Gesagte legt nahe, daß wir heute die eine Christenheit als eine
Gemeinschaft von Kirchen und eine Gemeinschaft in Gegensätzen begründet
und bewußt bejahen können. In diesem agreement on disagreement ereignet
sich bereits eine Koinzidenz der Gegensätze als komplementäre Wirklichkeit
und Erkenntnis der Offenbarung des einen Gottes, seines Schöpfungs- und
Heilswirkens und seines kommenden Reiches."57

Die Verbindung des Komplementaritätsgedankens und einer „Gemeinschaft
in Gegensätzen" unterstreicht die Notwendigkeit unterschiedlicher
Perspektiven auf Welt und Gott. Denn zum einen kann die Fülle des göttlichen

Heilshandelns aus nur einer Perspektive nicht vollständig ausgedrückt

werden, zum anderen schlagen sich auch in ihnen und den ihnen
zugrundeliegenden Erfahrungen unterschiedlich setzbare Trennungslinien
von Subjekt und Objekt nieder.58 Dies gilt beispielsweise nicht nur für
differierende Auffassungen hinsichtlich des Gott-Welt/Mensch-Verhältnisses

and Science. New York: Routledge 1996, 291-298; Magnin, Thierry: Entre science et religion.
Quête de sens dans le monde présent. Monaco: éditions du rocher 1998.

55 FANTINO: emprunts, 479.
56 Den Anstoß zu dieser Überlegung verdanke ich Roman Siebenrock.
57 Klein, Laurentius: Theologische Alternative zur Konsensökumene, in: ThQ 166 (1986),

268-278, hier 277.
58 Vgl. ausfuhrlicher FORNET-PONSE, Thomas: Komplementarität oder differenzierter Konsens.

Perspektiven einer ökumenischen Hermeneutik aus katholischer Sicht, in: Cath(M) 66
(2012), 254-272.



ii6 Thomas Fornet-Ponse

insbesondere bei gnadentheologischen Fragen, sondern auch für das

Verhältnis von Individuum und Glaubensgemeinschaft (besonders zugespitzt
im Falle konfessionsverbindender Ehen)59.

Auch für das Verhältnis der verschiedenen Religionen kann ein Rekurs
auf das Komplementaritätsprinzip hilfreich sein, ohne deswegen zwangsläufig

hinsichtlich der Heils- oder Wahrheitsfrage eine Entscheidung für
einen religionstheologischen Pluralismus verbinden zu müssen. So votiert
beispielsweise Jacques Dupuis dafür, an der Fülle der Offenbarung in Jesus
Christus festzuhalten und das Verhältnis zu anderen Religionen als
relationale Interdependenz zwischen verschiedenen Modalitäten der menschlichen

Begegnung mit dem Mysterium Gottes zu verstehen. Damit werden
„die betreffenden Wirklichkeiten als aufeinander bezogen und sich gegenseitig

bedingend gesehen werden müssen, die zusammen das vollständige
Ganze der gott-menschlichen Beziehungen konstituieren"60. Er spricht
daher von einer asymmetrischen Komplementarität zwischen biblischen und
nicht-biblischen heiligen Schriften, die dazu führen kann, dass Christen
durch die Auseinandersetzung mit nicht-biblischen Schriften Aspekte des

göttlichen Mysteriums besser begreifen. Demnach dient sie der
(möglichst) vollständigen Beschreibung, ohne dass die Aussagen zwangsläufig
miteinander vereinbar sein müssen. Wahrheit und Gnade außerhalb des

Christentums „stellen zusätzliche und autonome Zuwendung dar. In der

gesamten Geschichte des Umgangs Gottes mit der Menschheit sind mehr
göttliche Wahrheit und Gnade wirksam, als in der christlichen Tradition
allein zugänglich wären."61

5. Fazit

Das Komplementaritätsprinzip Niels Bohrs hat aus philosophischer und
theologischer Perspektive somit eine Bedeutung, die weit über den Bereich
der Quantenmechanik hinausgeht. Trotz mancher Unterschiede im Detail
wird von Komplementarität in den genannten Anwendungen nicht äquivok

gesprochen, sondern zeigen sich deutlich die Kernpunkte seines
Verständnisses. Denn es hat zum einen erhebliche erkenntnistheoretische und
logische Konsequenzen, besonders hinsichtlich des Verhältnisses von Subjekt

und Objekt und der Geltung einer Komplementaritätslogik. Dies

ermöglicht erst die Anwendung in den oben genannten Bereichen, indem
auch einander ausschließende Positionen als Ausdruck der Gesamtmenge

59 Vgl. dazu Sattler, Dorothea: Konfessionsverbindend? - Leben in einer konfessionsverschiedenen

Ehe und Familie, in: KAPPES, Michael/LlNK-WlECZOREK, Ulrike/PEMSEL-MAIER,
Sabine/SCHUEGRAF, Oliver (Hgg.): Basiswissen Ökumene. Band 1: Ökumenische Entwicklungen

- Brennpunkte - Praxis. Leipzig und Paderborn: EVA und Bonifatius 2017, 179-199.
60 DUPUIS, Jacques: Unterwegs zu einer christlichen Theologie des religiösen Pluralismus.

Innsbruck: Tyrolia 2010, 292.
61 DUPUIS: Unterwegs, 530.



Das Prinzip der Komplementarität und sein theologisches Potential 117

menschlicher Erfahrungen gedeutet werden können und nicht eine
aufgrund einer Logik des „Entweder-Oder" als ungültig betrachtet werden
muss. Der starke erkenntnistheoretische Fokus dient zudem dazu, die Rede

von einer (parallelen) Komplementarität beispielsweise in der ökumenischen

Theologie zu vertiefen. Das damit verbundene Rationalitätsverständnis
ist ein starkes Plädoyer für eine notwendige Pluralität von Philosophie

und Theologie aufgrund der jeweils vorausgesetzten Wirklichkeitsmodelle,
Interpretationshorizonte, Referenz- und Sprachsysteme. Damit kann das

Komplementaritätsprinzip aufgrund struktureller Parallelen in der Theologie

fruchtbar gemacht werden und unterstreicht ihre unhintergehbare
Geschichtlichkeit und Kontextualität mit der damit verbundenen Relativität
des Gesichtspunktes und Notwendigkeit mehrerer sich ergänzender
Perspektiven.

Zusammenfassung
Angesichts eines verstärkten Rückgriffs auf den Begriff „Komplementarität"
in Theologie und Philosophie widmet sich dieser Beitrag dem von Niels Bohr
entwickelten Komplementaritätsprinzip und den von ihm vorgeschlagenen
Anwendungen in der Psychologie, Biologie oder bei der Untersuchung der
Kulturen oder Religionen. Die besonders das Verhältnis von Subjekt und Objekt

sowie die Geltung einer Komplementaritätslogik betreffenden
erkenntnistheoretischen und logischen Konsequenzen ermöglichen weitere Anwendungen

in der Theologie und unterstreichen ihre unhintergehbare Geschichtlichkeit

und Kontextualität sowie die Notwendigkeit mehrerer sich ergänzender

Perspektiven.

Abstract
In view of an increased recourse to the concept of "complementarity" in
theology and philosophy, this contribution deals with the complementarity
principle developed by Niels Bohr and the applications already proposed by
him in psychology, biology and in the study of cultures or religions. The epis-
temological and logical consequences, especially concerning the relationship
between subject and object as well as the validity of a logic of complementarity,

enable further applications in theology and underline its inescapable
historicity and contextuality as well as the necessity of several complementary

perspectives.




	Weder objektiv noch eindeutig? : Das Prinzip der Komplementarität und sein theologisches Potential

