
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 1

Artikel: Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis : l'immagine agiografica di
Ludovico di Tolosa e la funzione teologico-politica dei sermoni
"commemorativi" di Giacomo da Viterbo

Autor: Tavolaro, Gianpiero

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047424

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gianpiero Tavolaro

Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis
L'immagine agiografica di Ludovico di Tolosa e la

funzione teologico-politica dei sermoni
"commemorativi" di Giacomo da Viterbo

Nell'ottobre del 2017 il Centra Italiano di Studi sull'Alto Medioevo ha
raccolto in un volume miscellaneo, dal titolo Da Ludovico d'Angio a san
Ludovico di Tolosa. I testi e le immagini, gli atti del Convegno internazio-
nale di studio dedicato a Ludovico d'Angiö - in occasione del settimo cen-
tenario della canonizzazione - dalla Société Internazionale di Studi Fran-
cescani e dal Centra Interuniversitario di Studi Francescani1: i venti contri-
buti di cui il volume si compone mirano a prendere in esame la figura di
Ludovico non solo dal punto di vista letterario - dalla tradizione storiogra-
fica a quella liturgica, dalla tradizione agiografica a quella ecclesiastica o

politica -, ma anche dal punto di vista artistico - dalla iconografia all'orefi-
ceria, dalla miniatura alla musica. La ricchezza e la variété dei materiali ivi
raccolti bastano da sé a rendere ragione dell'interesse suscitato dalla figura
di Ludovico, al quale, peraltro, spetta il "merito" di essere stato il primo
santo medievale la cui cultura è stata riconosciuta come un elemento della
sua santité2. Tra gli aspetti più significativi della vicenda personale e della
canonizzazione di Ludovico vi è, senza dubbio, quello politico-religioso,
legato al valore che il riconoscimento ufficiale della santité di un suo membra

assumeva agli occhi della casa angioina, intenzionata - non diversa-
mente dalla dinastia capetingia di cui rappresentava un ramo cadetto - al
consolidamento della propria immagine come beata stirps3: la canonizza-

1 D'Urso, T./Perriccioli Saggese, A./SOLVI, D. (éds.): Da Ludovico d'Angio a san Ludovico

di Tolosa. I testi e le immagini. Atti del Convegno internazionale di studio per il VII cen-
tenario della canonizzazione (1317-2017). Napoli - S. Maria Capua Vetere, 3-5 novembre 2016

Medioevo francescano. Figure e temi francescani 34,7). Spoleto: Centro Italiano di Studi
sull'Alto Medioevo 2017.

2 Si rimanda, al riguardo, alia bolla di canonizzazione promulgata il 7 aprile del 1317: cf.
IOANNES XXII: Sol oriens, in: Processus Canonizationis et Legendae variae Sancti Ludovici
O.F.M. Episcopi Tolosani Analecta Franciscana 7). Ad Claras Aquas - Florentiae: Ex

typography Collegii S. Bonaventurae 1951, [395—399], 395, 43-396, 5. Cf. VAUCHEZ, A.: Ludovico
d'Angio - san Ludovico di Tolosa nella storiografia, in: D'URSO, T./Perriccioli SAGGESE, A.I
Solvi, D. (éds.): Da Ludovico d'Angio a san Ludovico di Tolosa, [1-12], 7. Cf. ID.: La sainteté en
Occident aux derniers siècles du Moyen Âge. D'après les procès de canonisation et les
documents hagiographiques Bibliothèque des Écoles françaises d'Athènes et de Rome 241).
Roma: École française de Rome 1988', 467-468.

3 Taie nozione si basa sull'idea, sempre più diffusa alla fine del Medioevo, che la santità
sia una sorta di "carisma ereditario", che puö essere trasmesso più facilmente all'interno di



6 Gianpiero Tavolaro

zione di Ludovico si poneva, cosi, in una sorta di continuité ideale con
quella del prozio Luigi IX, proclamato santo I'll agosto del 1297 da Bonifacio

VIII4. Se, infatti, come messo in evidenza da Edith Pâsztor5, la cano-
nizzazione di Ludovico presentava non pochi problemi sul versante eccle-
siastico - a motivo del timoré della gerarchia francescana e dei fratres
communes di una strumentalizzazione della sua santità da parte degli
"Spirituali"6 -, è pur vero, come sottolineato da Jacques Paul7, che essa assu-

alcune famiglie privilegiate e che, pertanto, l'appartenenza a una di tali famiglie, renda la

santità stessa più accessibile: cf. VAUCHEZ, A.: Beata stirps: sainteté et lignage en Occident
aux XIIIe et XIVe siècles, in: Famille et parenté dans l'Occident médiéval Publications de
l'École française de Rome 30). Roma: École française de Rome 1977, 397-496; KLANICZAY, G.:

Holy Rulers and Blessed Princesses: Dynastic Cults in Medieval Central Europe. Cambridge:
Cambridge University Press 2002, 298-331. Cf. anche KELLY, S.: The New Solomon: Robert of
Naples ("1309-1343) and Fourteenth-Century Kingship The Medieval Mediterranean 48).
Leiden: Brill 2003, 119-129; GAPOSCHKIN, M.C.: The Making ofSaint Louis. Kingship, Sanctity,
and Crusade in the Later Middle Ages. Ithaca: Cornell University Press 2008, 29-30.

4 A conferma di ciö, sarà utile ricordare che in diversi sermoni le figure dei due santi sono

accostate: cf., al riguardo, Delmas, S.: Mémoires croisées: les deux saints Louis et leur
postérité, in: D'URSO, T./Perriccioli Saggese, A./Solvi, D. (éds.): Da Ludovico d'Angiô a san
Ludovico di Tolosa, [95-106], 101-102; cf. anche ivi, 106 (« Ainsi, les bulles de canonisation,
sans faire explicitement le lien entre les deux saints Louis, exposent plusieurs vertus
communes qui vont par la suite être exploitées de façon plus explicite par les auteurs des vitae
ou des sermons »). A Roberto d'Angiô, poi, si devono due sermoni su san Luigi re, uno dei
quali adatto a essere utilizzato anche per il fratello Ludovico: cf. BOYER, J.-P.: Ecce Rex Tuus.
Le roi et le royaume dans les sermons de Robert de Naples, in: Revue Mabillon n.s. 6 67)

(1995), 101-136; PRYDS, D.N.: The King Embodies the Word. Robert d'Anjou and the Politics of
Preaching Studies in the History of Christian Thought 93). Leiden: Brill 2000.

5 Cf. PÂSZTOR, E.: Per la storia di S. Ludovico d'Angià (1274-1297) Studi storici 10).
Roma: Istituto storico italiano per il Medioevo 1955.

6 È per questo motivo che nella lettera di canonizzazione vengono tralasciati tutti gli
aspetti della santità di Ludovico che avrebbero potuto essere utilizzati a vantaggio degli
"Spirituali", come, per esempio, un'eccessiva accentuazione del tema della povertà, al punto
che parole come pauper o paupertas non compaiono mai, mentre si parla dei pauperes ai

quali il frate-vescovo avrebbe fatto elemosine: cf. DOLSO, M.T.: "Et sint minores". Modelli di
vocazione e reclutamento dei Frati Minori nel primo secolo francescano Fonti e ricerche
14). Milano: Edizioni Biblioteca Francescana 2001, 309-316. Rispetto al rapporto tra Ludovico
e gli "Spirituali", ci limitiamo qui a ricordare che non è mancato chi, come Margaret
Toynbee nel primo ampio studio dedicato alia canonizzazione di Ludovico, ha interpretato
la canonizzazione di Ludovico come un'effettiva vittoria degli "Spirituali" (cf. TOYNBEE, M.R.:
St. Louis of Toulouse and the Process of Canonisation in the Fourteenth Century. Manchester:
University Press 1929, 68); Edith Pàsztor, dal canto suo, ha messo in evidenza il tentativo di
Ludovico di incarnare il modello di vescovo delineato da Pietro di Giovanni Olivi nel De per-
fectione evangelica (cf. PÂSZTOR, E.: Per la storia di S. Ludovico d'Angià, 35-47). Più recente-
mente, tuttavia, Holly Grieco ha invitato a ridimensionare tali letture, ritenendo gli argo-
menti su cui esse si fondano plausibili, ma non corretti: "Identifying Louis of Anjou as a
Spiritual Franciscan neglects the complexity of the debate within the Franciscan Order and

ignores the changes that occured in that debate over time. When witnesses testified about
Louis's life, they did so in a different landscape, at a different moment in the crisis between
Spiritual Franciscans and members of the Community than that in which Louis has lives"
(Grieco, H.J.: "In Some Way Even More than Before": Approaches to Understanding St. Louis

of Anjou, Franciscan Bishop of Toulouse, in: JANSEN, K.L./GELTNER, G./LESTER, A.E. [éds.]:



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 7

meva, non diversamente da quella di Luigi re, una forte caratterizzazione
politica. È all'interno di questa prospettiva che i sermoni costituiscono una
fonte di primaria importanza per la comprensione della costruzione dell'im-
magine dei due "san Luigi"8: è ai lavori dedicati da Cecilia Gaposchkin a

san Luigi re che si deve una più précisa messa a fuoco di quella che è stata
efficacemente definita come «la "fabrication" pastorale de Saint Louis à

travers le prisme de la prédication mendiante»9; per quel che concerne la pro-
duzione omiletica dedicata a san Ludovico di Tolosa, invece, essa è dive-
nuta solo da alcuni anni oggetto di grande attenzione da parte degli
Studiosi. Nel 2016 Sophie Delmas ha pubblicato un primo censimento dei
sermoni su Ludovico10: la lista dei quarantasei sermoni individuati dalla Delmas
(dei quali solo trentotto sono conservati) è stata integrata e parzialmente
rettificata da Aleksander Horowski, che ha esteso la lista a novantanove11.
Rispetto a questa relativamente ampia tradizione, risulta subito evidente che

[u]no dei principali motivi di interesse del nuovo corpus testuale che si va pro-
filando risiede nella facilita con cui puô documentare come l'immagine del
santo venga riplasmata in fasi e ambienti diversi della storia del culto, dalla
sua fondazione alla sua disseminazione su scala europea12.

Nonostante il crescente interesse per la figura di Ludovico, la maggior parte
dei sermoni resta, alio stato attuale della ricerca, ancora inedita e, co-

Centre and Periphery: Studies on Power in the Medieval World in Honor of William Chester
]ordan [= Later Medieval Europe u], Leiden: Brill 2013, [135-156], 152).

7 PAUL, J.: Jean XXII et Louis d'Anjou, in: Jean XXII et le Midi Cahiers de Fanjeaux 45).
Toulouse: Privat 2012, 393-414. Paul riprende e approfondisce un aspetto già evidenziato da
Emile Bertaux: cf. BERTAUX, É.: Études d'art et d'histoire. Paris: Hachette 1911, 55-63.

8 Nella maggior parte delle lingue moderne, il santo capetingio e il santo angioino hanno
il medesimo nome, che dériva dal latino "Ludovicus": in italiano è prevalsa, invece, la distin-
zione tra i nomi Luigi (impiegato per indicare il santo re di Francia) e Ludovico (per indicare
il santo frate e vescovo, che ha rinunciato al trono del Regno di Sicilia).

9 DELMAS, S.: Mémoires croisées, 101. Quanto agli studi di Gaposchkin, oltre alla già citata
monografia The Making of Saint Louis, cf. anche Gaposchkin, M.C.: Philip the Fair, the
Dominicans, and the liturgical Office for Louis IX: New perspectives on Ludovicus Decus Regnan-
tium, in: Plainsong and Medieval Music 13 (2004) 1, 33-61; Id.: The monastic Office for Louis
IX of France: Lauda celestis regio, in: Revue Mabillon n.s. 20 81 (2009), 55-86. Sulla figura
di Luigi re nella predicazione di Giacomo da Viterbo, cf. Giacomo DA VlTERBO: Sermones. I
cinque sermoni su san Luigi re, «quasi ymago Dei in terris». Edizione critica e traduzione a

cura di G. Tavolaro Per verba. Testi mediolatini con traduzione 36). Firenze: SISMEL/Edi-
zioni del Galluzzo 2021.

10 Cf. DELMAS, S.: "Entre l'Église et l'État". Les vertus disputées de Louis d'Anjou, prince,
franciscain et évêque, in: LOMBARDO, E. (éd.): Models of virtues. The Roles of Virtues in
Sermons and Hagiography for New Saints' Cult (ifh to 15th Century). International Meeting, Porto,
22-23 March 2013. Padova: Centro Studi Antoniani 2016,137-152.

11 HOROWSKI, A.: Sermoni medievali latini su san Ludovico d'Angio: un incipitario, in: Frate

Francesco. Rivista di cultura francescana 83 (2017) 1, 9-50.
12 SOLVI, D.: Gli esordi della agiografia ludoviciana: testi perduti, testi riscoperti, in:

D'URSO, T./Perriccioli Saggese, A./Solvi, D. (éds.): Da Ludovico d'Angio a san Ludovico di
Tolosa, [153-175], 153-



8 Gianpiero Tavolaro

munque, solo parzialmente esplorata: è il caso, tra gli altri, di due sermoni
di Giacomo da Viterbo13, pronunciati in occasione della commemorazione
di Ludovico (il 19 agosto del 1303 e del 130414) e appartenenti alia prima fa-
se della formazione dell'immagine di "san Ludovico", prima dell'awio uffi-
ciale del processo di canonizzazione15. In realtà, questi due sermoni - che

rappresentano peraltro la più antica testimonianza omiletica su Ludovico
che sia pervenuta fino a noi16 - sono già stati oggetto di studio da parte di
David Anderson17: tuttavia, a dispetto di quanto suggerito dal titolo del suo
articolo ("Dominus Ludovicus" in the Sermons ofJacobus ofViterbo), Anderson

13 Nato presumibilmente intomo al 1255 a Viterbo (o nei dintorni), Giacomo entrö
nell'Ordine degli Eremitani di Sant'Agostino intomo al 1270: inviato una prima volta a Parigi
all'inizio dell'anno scolastico 1278-79 per proseguire gli studi iniziati nel convento viterbese
della SS. Trinità (nel 1283 gli venne attribuito per la prima volta il titolo di lector) ricoprl
diversi incarichi all'interno della Provincia romana dell'Ordine tra il 1283 e il 1286, anno in
cui venne nuovamente inviato a Parigi dove avrebbe conseguito il titolo di doctor nel corso
dell'anno accademico 1292-93. Chiamato nel 1293 a subentrare a Egidio Romano nella carica
di magister regens dello Studium agostiniano di Parigi, rivesti questa carica fino al 1296 o al

1297: inviato a Napoli nel 1300, in qualità di lector principalis dello Studium generale dell'Ordine,

il 3 settembre 1302 venne nominato da Bonifacio VIII arcivescovo di Benevento. II 12

dicembre dello stesso anno, su sollecitazione di Carlo II d'Angiö, venne trasferito alia sede di
Napoli, dove rimase sino alla morte, awenuta tra la fine del 1307 e l'inizio del 1308. Cf. Vian,
P.: Giacomo da Viterbo: vita e opere. Una rassegna bibliografica, in: GlUSTlNIANI, P./TAVO¬
LARO, G. (éds.): Giacomo da Viterbo al tempo di Bonifacio VIII. Studi per il VII centenario della
morte Subsidia Augustiniana Italica 2,2). Roma: Centro Culturale Agostiniano 2011, 17-25;
SAAK, E.L.: The Life and Works ofJames of Viterbo, in: CÔTÉ, A./PickavÊ, M. (éds.): A Companion

to James of Viterbo Brill's Companions to the Christian Tradition 81). Leiden: Brill
2018, u-32.

14 La datazione dei sermoni di Giacomo si fonda sulla loro précisa disposizione secondo
i cicli liturgici de tempore e de Sanctis.

13 Benché sia stato Bonifacio il primo pontefice a essere interpellate sulla santità di
Ludovico, fu demente V ad awiare ufficialmente l'inchiesta il i° agosto del 1307, con la bolla
Ineffabilis Providentia Dei, con cui si aprono gli atti processuali: cf. Processus Canonizationis,
[1-254], 1-3.

16 Sophie Delmas, riprendendo l'approccio proposto da George Ferzoco, propone una ri-
partizione dei sermoni de Sanctis in: sermoni dedicati alia memoria di una persona influente
in occasione delle esequie o nell'anniversario della morte; sermoni pronunciati in vista di ot-
tenere la canonizzazione; sermoni pronunciati alcuni giorni dopo il concistoro che precede
la cerimonia finale di canonizzazione; sermoni pronunciati nel giorno della memoria litur-
gica del santo. I due sermoni di Giacomo, stando a questa classificazione, rientrano nella prima

tipologia di prediche: cf. DELMAS, S.: La parole franciscaine autour de Louis de Toulouse,
in: La parole sacrée. Formes, fonctions et sens (XI'-XW siècles) Cahiers de Fanjeaux 47).
Toulouse: Privat 2013 [269-289], 270-273; FERZOCO, G.: Sermon Literatures concerning Late
Medieval Saints, in: Kienzle, B.M. et al. (éds.): Models ofHoliness in Medieval Sermons.
Proceedings of the International Symposium (Kalamazoo, 4-7 May 1995) Textes et études du
Moyen Âge 5). Louvain-La-Neuve: Fédération internationale des Instituts d'études médiévales

1996 [103-127], 106-109.
17 ANDERSON, D.: "Dominus Ludovicus" in the Sermons of Jacobus of Viterbo (Arch. S.

Pietro D. 21g), in: NEWHAUSER, R.G./Alford, J.A. (éds.): Literature and Religion in the Later
Middle Ages. Philological Studies in Honor of Siegfried Wenzel Medieval and Renaissance
Texts and Studies 118). Binghamton (NY): Medieval & Renaissance Texts &. Studies 1955, 275-
295.



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 9

si dilunga soprattutto nell'analisi del manoscritto vaticano Arch. Cap. S.

Pietro D. 213 dal quale sono traditi i sermoni di Giacomo, al fine di di-
mostrarne, con argomenti peraltro convincenti, l'autenticità e l'autogra-
fia18, mentre più sommaria risulta proprio l'analisi dei sermoni in questio-
ne, dei quali, senza offrirne l'edizione integrale, l'autore si limita a mettere
in evidenza la macrostruttura e a enucleare alcuni dei temi principali19.

Proponendosi di integrare lo studio di Anderson, il présente lavoro
intende offrire anzitutto una disamina dettagliata e, in appendice, l'edizione
dei due sermoni di Giacomo, alio scopo di approfondire il contributo che
viene dalla predicazione deH'Agostiniano alia formazione dell'immagine di
san Ludovico di Tolosa, in considerazione dei rapporti che, proprio a Na-
poli, Giacomo ebbe con la dinastia angioina - che non poche pressioni
esercitö sul romano pontefice per vedere ufficialmente riconosciuta la san-
tità di un suo membro -, oltre che con Jacques Duèse, futuro Giovanni
XXII, il quale canonizzö Ludovico con la lettera Sol oriens. In considerazione

di ciö, parte della nostra indagine saranno l'edizione e l'analisi della
Supplicatio pro canonizatione alicuius ad summum pontificem, pronunciata
intorno alla metà di giugno del 130420, che Anderson accosta ai suddetti
sermoni, insieme ai quali rappresenterebbe l'altro caso présente nel manoscritto

vaticano di sermone in memoriam, distinto, come tale, sia dai tradi-
zionali sermoni de mortuis, sia da quelli de Sanctis, ma a questi ultimi
legato dall'interesse a celebrare le virtù di colui di cui si fa memoria. Per

quanto suggestiva, l'ipotesi avanzata dallo stesso Anderson di mettere la

Supplicatio in relazione con la canonizzazione di Celestino V21 appare
troppo ardita e carente di riscontri testuali, in quanto gli elementi interni
al sermone non sembrano in grado di offrire, come avremo modo di mo-
strare, prove sufficienti a sostegno di una tale interpretazione: l'accosta-
mento proposto da Anderson tra la Supplicatio e i sermoni su Ludovico,
tuttavia, risulta a nostro awiso tutt'altro che inopportuno, a motivo del
nesso che intercorre tra questi sermoni in ragione delle loro analoghe
finalité (celebrare e convincere delle virtù della persona della quale si fa la
commemorazione), ma anche, come vedremo, dei risvolti teologico-politici
in essi presenti. In appendice, infine, verrà fornita anche l'edizione di un
sermone-modello Ad commendationem alicuius congregationis religiose per

18 Cf. Anderson, D.: "Dominus Ludovicus" in the Sermons ofJacobus ofViterbo, 275-286.
19 Cf. Anderson, D.: "Dominus Ludovicus" in the Sermons ofJacobus ofViterbo, 286-294.
20 II sermone va collocato tra la festa di sant'Antonio (13 giugno) e quella di san Giovanni

il Battista (24 giugno).
21 Per Anderson i contenuti della supplica riguardano Celestino: inoltre, in considerazione

del fatto che nel 1305 - anno di apertura del processo di canonizzazione - Giacomo
ebbe modo di prendere visione delle deposizioni relative alla santità del defunto pontefice,
egli ritiene di poter ragionevolmente affermare che il Viterbese sia stato implicato nella prima

fase di petizione di apertura del processo. Cf. Anderson, D.: "Dominus Ludovicus" in the
Sermons ofJacobus ofViterbo, 285-286.



ÎO Gianpiero Tavolaro

prelatum (pronunciato tra il 24 febbraio e il 7 marzo del 1304)22, che, pre-
sentando il medesimo thema del secondo dei sermoni su Ludovico, ci è

parso utile ai fini di una più précisa comprensione del profilo del santo
vescovo che Giacomo intende delineare.

1. Sermone I: In annuali <commemoratione> Domini Ludouici episcopi
THOLOSANI

Il sermone, a partire dal versetto tematico tratto dall'Ecc/esiastico («Proba-
tus est in illo et perfectus inuentus est, et erit illi gloria eterna»), présenta
una struttura tripartita, il cui sviluppo dipende dai sintagmi Probatus est
in illo (1), et perfectus inuentus est (2), et erit illi gloria eterna (3). Una breve

introductio annuncia le successive divisiones, nelle quali vengono tratta-
ti i temi de\l'examinatio, dell'approbatio e dell'exa/fatio, prima in generale
e poi in riferimento a Ludovico, la cui promozione alla condizione beata è

descritta attraverso il riferimento ai diversi stati che egli occupö nel corso
della sua vita, vale a dire il secolare, il regolare, l'episcopale23.

«Probatus est in illo et perfectus inuentus est, et erit illi
gloria eterna», Ecclesiasticus 31. [...]

Thema

Introductio

Divisio prima

Et hec tria notantur circa ipsum in uerbo proposito: primo,
eius examinatio; secundo, approbatio; tertio, exaltatio.
Et bene conueniunt hec uerba Domino Ludouico, si consi-
derentur que precedunt [...].

Vbi primo, notatur eius examinatio, cum dicitur qui
probatus est, id est exaltatus, in illo, scilicet statu in quo fuit.
Circa quod sciendum quod hominem probat triplex status.
Distinctio prima

Distinctio secunda

Distinctio tertia

Primo, status temporalis aduer-
sitatis. [...]
Secundo, status temporalis pro-
speritatis. [...]
Tertio, status temporalis pote-
statis siue sit secularis siue eccle-
siastica. [...]

22 I termini di riferimento per la datazione del sermone, pronunciato nella Quaresima
del 1304, sono il lunedi dopo la seconda domenica (terminus post quem) e la quarta dome-
nica (terminus ante quern).

23 La duplice serie di subdistinctiones secondo cui si articola la divisio secunda (la prima
relativa agli stati di perfezione, la seconda concernente, invece, ciö che è richiesto alla per-
fezione) rende la struttura globale del sermone più complessa di quanto Anderson ritenga,
parlando di "a neat nine-part division" (ANDERSON, D.: "Dominus Ludovicus" in the Sermons

ofJacobus ofViterbo, 289).



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis il

Divisio secunda

Divisio tertia

Secundo, notatur eius approbatio, cum dicitur et perfectus
inuentus est.
Circa quod sciendum quod Dominus Ludouicus perfectus
fuit et tripliciter ad perfectionem se habuit.

Primo, quia fuit in uia perfections
[...].

Secundo, quia fuit in scola
perfections [...].
Tertio, quia fuit in cathedra
perfections [...].

Vel aliter distinguendum est de perfecto, quod ex tribus
dicitur aliquid "perfectum".

Distinctio prima/i

Distinctio secunda/i

Distinctio tertia/i

Distinctio prima/2
Distinctio secunda/2
Distinctio tertia/2

Primo, ex integritate [...].
Secundo, ex fecunditate [...].
Tertio, ex satietate [...].

Tertio, notatur eius exaltatio, cum dicitur et erit illi gloria
eterna.
"Gloria" tripliciter dicitur.

Distinctio prima

Distinctio secunda

Distinctio tertia

Primo, testimonium proprie et
interioris conscientie. [...]
Secundo, presentis ecclesie pre-
conium [...].
Tertio, premium celestis patrie.

1.1 Introductio

Poiché tutti coloro che devono essere ammessi a uno stato di vita supe-
riore al precedente vanno prima esaminati e approvati, anche Dio, per am-
mettere alia beatitudine, esamina, approva ed esalta chi, come Ludovico, è

da lui scelto e predestinato a tale stato24. Benché Ludovico non sia diretta-
mente definito "beatus", essendo indicato sempre come "Dominus"25, è

della sua santità che Giacomo intende parlare e convincere, tanto che a lui
viene riferito un versetto, tratto dall'liccZesiastico, che definisce "beato"
colui che, pur essendo ricco, è trovato senza macchia, in quanto non corre
dietro all'oro e non pone la propria speranza nelle ricchezze:

Quis est hic? Potest responderi: "Dominus Ludouicus".

24 II motivo della predestinazione è centrale nel riconoscimento della santità di Ludovico:

cf. CLEMENS V: IneffabilisProvidentia Dei, in: Processus Canonizationis, 2, 26-28.
25 Come vedremo, solo una volta, e precisamente nel secondo sermone, Ludovico viene

qualificato corne "beatus": cf. infra, par. 2.1.



12 Gianpiero Tavolaro

Se, da un alto, la beatitudine è connessa al disprezzo délia ricchezza, che è

una delle condizioni per conseguire la vita beata, dall'altro essa viene ac-
costata - questa volta corne a ciô mediante cui viene attestata - al potere
di compiere miracoli, cosa che Ludovico ha fatto in vita e post mortem26:

Fecit enim miracula in uita sua, scilicet dum hic uixit miracula fecit et nunc,
cum uiuit in patria, miracula facit. Vel fecit miracula in uita sua, id est co-
nuersatione, quia mirabiliter conuersatus est, homo nobilis et iuuenis tante
sanctitatis, et cetera.

Stando a quanto Giacomo stesso afferma nel De regimine christiano, il
potere di fare i miracoli rientra - insieme ai poteri sacerdotale e regale - nel

potere di governo che Cristo - nel quale è in pienezza - comunica agli uo-
mini27: poiché Ludovico ha avuto anche questo potere, a lui - che, come si

dirà, ha goduto anche del potere sacerdotale, in quanto vescovo, e di quello
regale, sia in quanto vescovo che in quanto figlio di re - non è mancato nulla
della gubernatiua Christi potentia.

Ripresi alia fine della divisio tertia, i temi della conuersatio e dei miracoli

- propri della tradizione agiografica ludoviciana - conferiscono al ser-
mone una struttura "circolare".

Anche i temi della "nobiltà" e della "giovinezza" - qui appena accennati,
a chiusura della introductio - costituiscono due degli aspetti peculiari della
figura di Ludovico e del modello di santità che egli incarna. Particolare at-
tenzione mérita il sintagma homo nobilis: esso è presumubilmente tratto
dal (o, quantomeno, ispirato al) Vangelo di Luca 19,1228 e ha una valenza
fortemente "cristologica"29. Stando, peraltro a quanto emerge più avanti,

26 Si noti che la dimensione del miracolo ha a che fare qui (come nel successivo sermo-
ne) soprattutto con la condotta di vita di Ludovico. Quello della conuersatio è un tema
centrale anche nella Sol oriens: cf. IOANNES XXII: Sol oriens, 397, 4-25. Cf. GUIDA, M.: La lettera
di canonizzazione Sol oriens di Giovanni XXII, in: D'URSO, T./PERRICCIOLI Saggese, A./ SOLVI,
D. (éds.): Da Ludovico d'Angià a san Ludovico di Tolosa, [321-353], 324.

27 Cf. lACOBUS DE ViterbiO: De regimine christiano, II, 2, in: ID.: De regimine christiano. A
Critical Edition and Translation, edited by R.W. Dyson Brill's Studies in Intellectual History

174). Leiden: Brill 2009,116: «Hec autem gubernatiua Christi potentia, ut ex supra dictis
haberi potest, triplex est. Vna quidem sacerdotalis, alia regalis, tertia uero ad miraculosas
immutationes, quamlibet autem harum Christus communicauit hominibus, quia quelibet
utilis erat ecclesie. Nam per miraculorum operationem doctrina fidei confirmatur et in lau-
dem diuine potestatis homo excitatur; per sacerdotale autem officium homo sanctificatur et
Deo reconciliatur; per actiones uero regales homo in conuersationem dirigitur et ad Deum et
proximum debire ordinatur».

28 «Homo quidam nobilis abiit in regionem longinquam accipere sibi regnum, et rever-
ti», secondo la Vulgata.

29 Nella celebre parabola lucana dalla quale il sintagma è tratto, è Cristo l'uomo nobile
che va in un paese lontano per diventare re (allusione alia sua morte, resurrezione e glorifi-
cazione) e poi tornare (allusione al suo ritorno alia fine dei tempi). Cf. Glosa ordinaria, Super
Euangelium secundum Lucam 19,12, in: Biblia cum glosa ordinaria, Nicolai de Lyra postilla,
moralitatibus eiusdem, Pauli Burgensis additionibus, Matthie Thoringi replicis, 6 voll. Basi-
leae: Froben 1506-1508, V, f. i72ra B: «Hic est nobilis cui cecus clamabat: 'Miserere mei, Fili



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 13

alla fine délia divisio secunda, il riferimento alla esemplarità del "Magister
Christus" è centrale nella costruzione dell'immagine di Ludovico come santo
("Dominus Ludouicus sicut Magister Christus, quia eum secutus"). Senza

dubbio, la "nobiltà" rimanda anzitutto alla Stirpe di appartenenza e, in quan-
to taie, ha a che fare con le ricchezze e con il potere30: come perö il succes-
sivo sermone aiuta a comprendere, la nobiltà di Ludovico è consistita
soprattutto nella sua vita virtuosa, che gli ha permesso di non abusare mai
del denaro e del potere, ai quali egli ha perfino rinunciato («cum esset
diues, liber tarnen fuit ab hiis uitiis quibus implicari soient multi diuites
[...] liber fuit ab hiis uitiis que interimunt alioquin potestatem haben-
tes»)31. L'accentuazione della giovinezza di Ludovico, poi, è funzionale ai
temi della predestinazione (neil'introductio) e della perfezione (nella divisio
secunda), ai quali puö essere ricondotta anche la castità: come esplicitato
nel secondo sermone, infatti, Ludovico, accogliendo sin da giovane la chia-
mata di Dio, che lo ha predestinato alia gloria della beatitudine, è riuscito
a vivere sempre secundum rationem, dominando le passioni - anche quelle
tipiche della giovinezza -, senza lasciarsi da esse dominare.

1.2 Divisio prima

La examinatio, alia quale è dedicata la divisio prima, viene intesa in
riferimento alio stato temporale di prospérité, ma anche a quello di awersità,
dal momento che in entrambi i casi si è provati: riprendendo quanto affer -

mato nella Glossa - «tentatio cui non consentitur non est peccatum, sed

materia exercende uirtutis» -, Giacomo interpréta come "prova" (probatio)
tutto cid che consente l'esercizio della virtù e questo attiene non solo a

situazioni awerse, ma anche a situazioni favorevoli, giacché persino nella
prospérité si è messi alla prova, addirittura in modo più sottile («plus ti-
mendum in prosperitate et cauendum quam in aduersitate»), come, per
esempio, nel caso in cui si è lodati, giacché la lode ricevuta puö indurre fa-
cilmente a insuperbirsi. Si è, inoltre, provati quando si detiene un potere,

Dauid'; et cui turbe clamabant: 'Osanna, Filio Dauid: benedictus qui uenit in nomine Domini,

rex Israel'. Qui constitutus est a Patre rex, cui date sunt gentes in hereditatem».
30 Cf., al riguardo, IACOBUS DE VlTERBIO: De regimine christiano, I, 2, ed. R.W. Dyson, 22:

«Sic enim homines nobiles et gloriosos uocamus quorum progenitores ex antique diuites et

potentes fuerunt».
31 Quello della nobiltà per virtù è un tema ricorrente all'interno della tradizione degli

specula principum, genere letterario di natura didattica - ben noto a Giacomo -, volto a des-
crivere e indicare il retto comportamento dei regnanti e la loro arte di governo. Cf., per
esempio, GuiLLELMUS PeralduS: De eruditione principum I, 4, in: THOMAS DE AQUINO: Opera
omnia, studio ac labore S.E. Fretté, P. Maré, 34 voll. Parisiis: Apud Ludovicum Vivès 1871-
1880, XXVII, [551-673], 558b: «Ex eodem libero arbitrio procedit bonum et malum; si nobile
esset, quidquid a nobili procedit, pediculi, et aliae superfluitates, quae a nobilibus generan-
tur, essent nobiles. Quod non sit homo nobilis, eo quod ortum habeat a nobilibus, ipsi Phi-
losophi perpenderunt. Nemo altero nobilior, nisi cui rectius est ingenium et bonis artibus
aptius».



14 Gianpiero Tavolaro

sia esso secolare o ecclesiastico: entrambi questi poteri vengono qualificati
da Giacomo come "temporali", in quanto necessari in questo tempo32. Se-

condo l'insegnamento aristotelico33, infatti, occorre che alcuni abbiano il
potere, ma è anche vero che il potere rivela dawero l'uomo e gli onori, più
che modificare, rivelano i costumi di coloro che Ii ricevono. Questa triplice
prova (dello stato di awersità, di quello di prospérité e di quello del potere
temporale) è la medesima alla quale venne sottoposto Giobbe e puô essere
riferita opportunamente a Ludovico.

l. Giacomo prende in esame anzitutto lo stato di prospérité34, che fa rife-
rimento alla ricchezza e che Ludovico non ha vissuto con la superbia
dalla quale sono solitamente affetti coloro che avendo molti beni sono
portati pertanto a gonfiarsi, disprezzando gli altri: Ludovico fu, invece,
uomo di profonda umiltà. Inoltre, non fu affetto dall'intemperanza35, in
cui cadono coloro che abbondano di cibo: al contrario, fu uomo di pu-
rissima castità. Infine, non fu affetto dall'avarizia, che è propria di chi,

32 II sintagma in hoc tempore (che qui sta a significare, in generale, il "secolo", nel quale
non si puö fare a meno del potere) richiama l'/ioc tempore (che indica, più specificamente, il
"tempo présente") del prologo del De regimine christiano, nel quale Giacomo si riferisce an-
cora alia questione del potere, dichiarando che, non senza ragione, i teologi (doctores sacre
scripture) si occupano nel tempo présente della gloria del regno ecclesiastico e del potere di
Cristo, del suo vicario, Pietro, e dei suoi successori. Cf. Iacobus de VlTERBIO: De regimine
christiano, prologus, ed. R.W. Dyson, 4: «Non autem absque rationabili causa, hoc tempore,
conuenit doctoribus sacre scripture loqui specialiter de regni ecclesiastici gloria et de po-
testate Christi regis, quam et suo uicario, Petro scilicet, et, in ipso, eius cuilibet successori,
Christus ipse communicando tradidit et reliquit» (il corsivo è nostro). Sulla attualità del
dibattito sul potere a cavalière tra i secoli XIII e XIV, cf. BIANCO, C.: In hoc tempore. Un ap-
proccio politico al De Regimine christiano di Giacomo da Viterbo Il limnisco - Cultura e

scienze sociali). Milano: FrancoAngeli 2017, in particolare 17-19.
33 Cf., in particolare, ARISTOTELES: Politica IV, 4, 1291 a 35-36: «Sine principibus impossi-

bile est esse civitatem».
34 Si noti che l'umiltà, la castità e la prodigalità sono virtù centrali all'interno della bolla

di canonizzazione di Ludovico: cf. IOANNES XXII: Sol oriens, 395, 25-26 et 397, 4-9.13-17.
35 Con la temperanza ha a che fare la stessa umiltà, stando all'insegnamento di Tomma-

so d'Aquino: «in assignando partes virtutibus praecipue attenditur similitudo quantum ad

modum virtutis. Modus autem temperantiae, ex quo maxime laudem habet, est refrenatio
vel repressio impetus alicuius passionis. Et ideo omnes virtutes refrénantes sive reprimentes
impetus aliquarum affectionum, vel actiones modérantes, ponuntur partes temperantiae. Si-
cut autem mansuetudo reprimit motum irae, ita etiam humilitas reprimit motum spei, qui
est motus spiritus in magna tendentis. Et ideo, sicut mansuetudo ponitur pars temperantiae,
ita etiam humilitas. Unde et Philosophus, in IV Ethic., eum qui tendit in parva secundum su-
um modum, dicit non esse magnanimum, sed temperatum: quem nos humilem dicere possu-
mus. Et inter alias partes temperantiae, ratione superius dicta, continetur sub modestia,

prout Tullius de ea loquitur: inquantum scilicet humilitas nihil est aliud quam quaedam mo-
deratio spiritus. Unde et I Pet. III dicitur: In incorruptibilitate quieti ac modesti spiritus»
(THOMAS DE AQUINO: Summa theologiae II-II, q. 161 a. 4 co., in: Id.: Opera omnia iussu im-
pensaque Leonis XIII P.M. édita. Cura et studio fratrum praedicatorum, 50 voll. Romae: Ex

typographia polyglotta - Commissio leonina 1882-, X, 299a-b).



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 15

avendo molto, brucia dalla brama di avere ancora di più36: fu, invece,
uomo di grande prodigalità, specialmente verso i poveri37, come risulta
dalle sue gesta38.

2. Anche nelle tribolazioni vissute con i suoi, Ludovico fu libero dai vizi
che solitamente affliggono coloro che vivono qualche awersità, quali

36 AU'intemperanza e alla superbia non è estranea l'avarizia, secondo quanto lo stesso
Giacomo afferma nella Summa de peccatorum distinctione; inoltre, in entrambi i testi (quello
del sermone e quello della Summa) tra le ragioni dell'avarizia vi è la commoditas (o commo-
dum): «Est autem avaritia immoderatus amor habendi pecuniam vel ea que pecunia possunt
mensurari, commutari, vel pretio extimari. Largius autem dicitur avaritia immoderatus amor
habendi scientiam vel dignitatem vel honorem aut quodcumque temporale bonum. Unde

per avaritiam peccat qui ad temporalia quecumque affectus, vel eorum amori immersus, ea
inordinate et immoderate appétit. Et etiam qui inordinate et immoderate appétit scientiam
quamcumque, non tarn propter anime perfectionem quam propter gloriam et laudem huma-
nam, vel propter lucrum aut quodcumque temporale emolimentum seu commodum» (IACO-
BUS DE VlTERBIO: Summa de peccatorum distinctione, edizione critica di D. Ambrasi, in:
Asprenas 6 [1959], [189-218], 212).

37 Come risulta dall'analisi dei sermoni su Ludovico, Giacomo non parla mai in modo
esplicito della povertà come di una virtù del frate-vescovo, preferendo parlare dell'attenzio-
ne di Ludovico verso i poveri (come peraltro awerrà nella lettera di canonizzazione): «contra

uitium auaritie habuit uirtutem amplissime largitatis maxime ad pauperes, ut patet ex
eius gestis. [...] cum omnibus etiam pauperibus et uilibus personis benigne colloquebatur et
conuersabatur». Cf., al riguardo, ANDERSON, D.: "Dominus Ludovicus" in the Sermons of
Jacobus ofViterbo, 293; GUIDA, M.: La lettera di canonizzazione Sol oriens di Giovanni XXII,
325-326. Ai pericoli della ricchezza, comunque, ci si sottrae con l'umiltà più che con la
povertà, dal momento che il primo rischio al quale espongono le ricchezze è la superbia. Sarà

opportuno ricordare che la superbia è il primo dei peccati (capitali) trattati da Giacomo nella

Summa de peccatorum distinctione, essendo un peccato in sé, ma essendo a essa ricondu-
cibile anche ogni altro peccato: «Superbia [...] uno modo est peccatum prout scilicet dicit
aversionem a Deo vel contemptum Dei et divine legis [...]. Alio modo superbia est peccatum
speciale, unum de Septem, et hoc modo comprehendit vanam gloriam, prout cum superbia
etiam hoc modo sumpta dicit generale peccatum, quia omnia peccata ordinari possunt ad

propriam excellentiam, quam superbia inordinate appétit [...]. Est igitur superbia inordina-
tus appetitus propriarum excellentiarum [...]» (IACOBUS DE VlTERBIO: Summa de peccatorum
distinctione, ed. D. Ambrasi, 192). 11 rapporto tra povertà e umiltà risulterà centrale, peraltro,
soprattutto nel sermone Humiliavit sempetipsum di Francesco di Meyronnes: cf. De sancto
Ludovico episcopo Tolosano Sermo magistri Francisci de Mayronis, in: Analecta Ordinis Mi-
norum Cappuccinorum 13 (1987), 305-315; Delmas, S.: La parole franciscaine, 277; Ead.:
"Entre l'Église et l'État", 144.

38 II riferimento a ciö che Ludovico ha compiuto è generico e, pertanto, non è possibile
individuare con precisione la fonte dalla quale Giacomo avrebbe attinto, anche perché, al di
là del Liber miraculorum - composto nelle settimane successive alla morte (awenuta a

Brignoles nel 1297) e alla sepoltura nella chiesa dei Frati Minori a Marsiglia -, la Vita
Ludovici attribuita a un certo Iohannes de Orta risalirebbe agli anni 1319-34 (la Vita è édita in
Analecta Franciscana 7 Processus Canonizationis, 335-380). Bisogna pertanto ritenere che
Giacomo abbia tenuto conto di una tradizione prevalentemente orale, confluita successiva-
mente all'interno del variegato dossier agiografico ludoviciano. Rimandiamo, a tal proposito,
a D'ANGELO, E.: Il dossier agiografico su san Ludovico di Tolosa, OFM, in: D'URSO, T./
PERRICCIOLI SAGGESE, A./Solvi, D. (éds.): Da Ludovico d'Angià a san Ludovico di Tolosa, 13-31.



i6 Gianpiero Tavolaro

l'impazienza, la disordinata tristezza39, l'odio e la malevolenza verso i
propri detrattori e talvolta verso Dio stesso: egli fu, infatti, uomo di
straordinaria pazienza, fu animato da letizia spirituale40 e nutri carità
fraterna e benevolenza nei confronti dei suoi nemici41.

3. Infine Ludovico, pur essendo figlio di re, non volle servirsi del suo pote-
re regale: tuttavia, anche come vescovo fu libero da quei vizi di cui soli-
tamente sono preda coloro che detengono il potere. In primo luogo,
egli rifuggi la gloria e lo sfarzo42; in secondo luogo, non si sottrasse mai
ad alcun compito, anche quello più umile, intrattenendosi e colloquian-
do perfino con le persone più povere e spregevoli; in terzo luogo, egli
scelse di vivere in modo molto austero, sia riguardo al nutrimento che

riguardo all'abbigliamento.

In tal modo egli è stato provato ed è stato conosciuto dagli altri.

2.3 Divisio secunda

L'approbatio, cui è dedicata la divisio secunda, fa riferimento alia perfezio-
ne che Ludovico consegui in ciascuno dei suoi stati di vita, dallo stato
cléricale al regolare, fino all'episcopato. Non viene qui presentato lo stato di
vita secolare - al quale è stata già dedicata la divisio prima -, mentre viene
affermata la perfezione che è propria dei tre suddetti stati: lo stato cléricale

è uia ad perfectionem, essendo il chierico eletto da Dio; lo stato rego-

39 La inordinata tristitia sembra corrispondere a quella che, nella Summa de peccatorum
distinctione, è definita da Giacomo - sulla scia dell'apostolo Paolo - come tristitia huius se-

culi, in contrapposizione alia tristitia salutaris: «Tristitie autem duo sunt genera: unum salu-
tiferum et alterum pestiferum. Tristitia salutaris est, quando de peccatis suis animus con-
tristatur peccatoris, et ita contristatur ut confessionem et penitentiam agere querat et converti

se ad Deum desideret. Alia est tristitia huius seculi, que mortem operatur anime, que
nichil in bono opere perficere valet, que animum perturbât, et sepe in desperationem mittit
et futurorum spem aufert bonorum» (lACOBUS DE Viterbio: Summa de peccatorum
distinctione, ed. D. Ambrasi, 192; cf. 2 Cor 7,10: «Quae enim secundum Deum tristitia est, poeni-
tentiam in salutem stabilem operatur: saeculi autem tristitia mortem operatur»).

40 Centrale all'interno délia tradizione scritturale - particolarmente nella letteratura
profetica e in quella neotestamentaria -, il tema délia letitia è non meno caro a Francesco
d'Assisi e alla spiritualité francescana: cf. Franciscus ASSISIENSIS: Opuscula dictata, 8. De vera

et perfecta laetitia: Fontes franciscani, edizione critica di E. Menestö et al. Assisi: Edizioni
Porziuncola 1995 (in seguito FF), 241-242.

41 Vi è un indubbio primato délia carità, da cui dipendono le altre due virtù: «In eo erat
Caritas que "omnia suffert", que letitiam confert, que omnibus prodest [...]». La benevolenza,
poi, è una delle virtù che viene attribuita da Giacomo anche al fratello di Ludovico, Raimon-
do Berengario, nel sermone pronunciato in occasione délia sua morte, nel 1305 (tra l'8
settembre e il 4 ottobre): cf. lACOBUS DE VITERBIO: <Sermo> In morte domini Raymundi fdii
regis, f. 66va, col. 263, in: Tavolaro, G.: Opus nature est opus Dei. Potestas regalis et pote-
stas sacerdotalis nel pensiero di Giacomo da Viterbo, in: Archives d'histoire doctrinale et littéraire

du Moyen Âge 81 (2014), [39-98], 96.
42 Nella bolla di canonizzazione, il rifiuto dello sfarzo (pompa) è messo in relazione con

il rifiuto del diritto di primogenitura e del regno: cf. Ioannes XXII: Sol 0riens, 397,1-3.



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 17

lare è scola perfectionis e la vita regolare dei frati minori lo è dawero, es-
sendo la più perfetta tra le forme di vita regolare; lo stato episcopale è

cathedra perfectionis, perché i prelati sono più perfetti degli altri quanto alia
parola, all'esempio e al sacramento. Alia perfezione dello stato, Ludovico
ha associato la perfezione personale, sia in quanto frate che in quanto pre-
lato: egli, infatti, ha desiderato accedere alia vita regolare e all'ordine sacro,
mentre alla cura pastorale, esercitata mediante l'episcopato, è giunto perché

"chiamato" e non per essersi proposto43.
Se tre sono gli stati di vita perfetti, nei quali lo stesso Ludovico è stato

perfetto, triplice è anche la manifestazione di tale perfezione, che puö
essere riconosciuta neïï'integrità - giacché "perfetto" viene detto ciô che

non manca di nulla, come, in geometria, perfetta è la figura circolare
nella fecondità - dal momento che ciô che è perfetto è anche produttivo,
come tutto ciô che è in grado di generare nella pienezza - in quanto
"perfetto" è ciô che ha conseguito il proprio fine, come la materia mediante

la forma o anche tutto ciô che desidera qualcosa quando consegue ciô a

cui anela44. Ludovico fu integro, nella condizione dello stato présente, in
quanto non gli mancô nulla délia bontà di vita45; egli generô altri con la

43 Pur sottolineando la "chiamata" di Ludovico all'episcopato, non vi è in Giacomo alcun
riferimento aile resistenze del principe angioino alla nomina episcopale: cf., al riguardo, XXX
capitulum, in: Processus Canonizationis, 15, 26-30 («Consequenter quoque cum summus
Pontifex providisset de ipso absente ecclesie Tholosane, et Fratres eius socii, insinuata sibi
provisione iam dicta, ad acquiescendum et assenciendum illum niterentur inducere, allagata
seu proposta per eos multiplici ratione; respondit ille, ambicionis ignarus et tamen superiori
parère paratus, quod nunquam assentiret provisioni huiusmodi, nisi coactus apostolici vigo-
re precepti»). 11 Viterbese, inoltre, omette ogni richiamo alla fuga mundi di cui parla la Sol
oriens: «summo studio terrena cuncta calcare studuit ex desiderio aeternorum. Considerans
enim sanctus iste, quod mundus totus positus sit in maligno, quodque cum concupiscentia
sua transit, ipsum fugiendo deseruit totaliter et contempsit» (IOANNES XXII: Sol oriens, 396,
24-26).

44 II conseguimento del fine, in cui consiste la perfezione, puö awenire "naturalmente"
(e, quindi, necessariamente), come nel caso délia materia che è perfezionata mediante la forma,

o anche "volontariamente" (e, quindi, liberamente), quando - come awiene nelle creature

razionali - è l'appetito a muovere verso l'acquisizione di ciö che si desidera.
45 Viene ora esplicitata la relazione tra integrità e bontà: si dice "integro" ciö che non

manca di nulla e pienamente taie è solo ciö che non è affetto in alcun modo dalla deficienza
del male. Cf. IACOBUS DE ViterbiO: Infesto beati Ludouici regis, f. 62vb, col. 248, ed. G. Ta-
volaro, 38: «[...] peccare et maie agere non est facere, sed deficere, unde et mala non dicun-
tur habere causam efficientem, sed deficientem. Hinc beatus Augustinus, XII De ciuitate Dei,
capitulo septimo, ait: "Nemo querat efficientem causam male uoluntatis; non enim est effi-
ciens, sed deficiens, quia nec illa effectio est, sed defectio"». Ciö suppone il rapporto, chiara-
mente stabilito da Proclo, tra perfezione, bene e produttività: «Perfectio enim boni pars que-
dam est, et perfectum qua perfectum imitatur bonum. Illud autem erat omnium substitu-
tiuum; quare et perfectum eorum que potest est productiuum secundum naturam. Et quod
quidem perfectius, quanto utique fuerit perfectius, tanto est plurium causa» (PROCLUS:

Elementatio theologica, translata a Guillelmo de Morbecca, prop. 25, hg. von H. Boese [=
Ancient and Medieval Philosophy - De Wulf-Mansion Centre. Series 1, 5]. Leuven: University
Press 1987, 17, 6-10). Vale qui la pena ricordare che proprio questo testo procliano è citato
nella q. 8 della Disputatio prima de quolibet, dove Giacomo si serve dell'autorità di Proclo



i8 Gianpiero Tavolaro

parola e con l'esempio; fu inoltre pienamente congiunto a Dio, sia quanto
alia conoscenza che quanto all'amore46. Stando all'autorità di Agostino,
ciascuno sarà perfetto nell'essere come il proprio maestro e Ludovico fu

come Cristo, che segui, e come Francesco, di cui imitô la vita. II riferi-
mento al duplice discepolato nei confronti di Cristo e di Francesco si

présenta qui come un'ulteriore ripresa del tema degli stati di vita: Cristo, in-
fatti, richiama lo stato pastorale (e, quindi, l'episcopato), essendo da Cristo
che promana ogni potere in terra (incluso quello ecclesiastico)47; Francesco,
invece, sta a significare lo stato regolare, al quale Ludovico ha avuto accesso
mediante l'ingresso nell'Ordine dei Minori. L'accostamento di Francesco a

Cristo come maestro non intende diminuire l'evidente priorité e l'indiscus-
sa supériorité del discepolato nei confronti di Cristo48, ma mira più proba-

per prendere le distanze da quanti affermant) che il bene trae la sua ragione dalla perfezione
e in questa consiste (per il Viterbese, infatti, il bene trae la sua ragione dall'unità): «ratio
autem perfecti, secundum eundem [seil. Proclum], consistit in hoc quod est esse alicuius ge-
nerativum et productivum. Quae quidem ratio, licet a ratione derivetur et ad earn conse-
quatur, non tarnen est propria ratio et praecisa ipsius boni» (IACOBUS DE ViterbiO: Dispu-
tatio prima de quolibet, q. 8, édition critique par E. Ypma [= Cassiciacum - Supplementband
i]. Würzburg: Augustinus-Verlag 1968,121, 334-122, 337).

46 II conseguimento del fine va inteso, stando a quanto viene qui esplicitamente afferma-
to, come unione a Dio (finis cuius o finis extra) mediante la conoscenza e l'amore (finis quo o

finis intra). Quanto al rapporto tra l'operazione dell'intelletto e quella délia volontà nei
conseguimento del fine soprannaturale, che è la beatitudine, cf. IACOBUS DE VITERBIO: Disputatio
prima de quolibet, q. 8, éd. E. Ypma, 125, 441-452: «in beatitudine finis extra est bonum quod
est Deus; finis autem intra est aliqua perfectio, per quam Ei coniungimur et assimilamur. Et
hoc est aliqua operatio. In creatura vero rationali est duplex operatio, secundum quam
potest attingere ad ipsum Deum secundum se et Ei conformari vel coniungi, scilicet operatio
intellectus et operatio voluntatis. Sed per operationem intellectus attingitur ad ipsum Deum
prius; secundum vero operationem voluntatis attingitur ad Deum perfectius, quia attingit ad

ipsum sub ratione boni et finis, quod est perfecte ipsi coniungi. Nam ratio boni, ut dictum
est, ex unitate aeeipitur. lila autem operatio debet dici finis intra proprie, non per quam primo

absolute attingitur finis extra, sed illa per quam primo perfecte attingitur. Et ideo sola

operatio voluntatis debet dici proprie finis intra». Sul primato dell'atto délia volontà in
Giacomo, cf. DUMONT, S.D.: James ofViterbo on the Will, in: CÔTÉ, A./PlCKAVÉ, M. (éds.): A

Companion to James ofViterbo, 249-305.
47 La fonte cristica del potere è un tema ricorrente nei De regimine christiano: al riguar-

do, cf., per esempio, IACOBUS DE ViterbiO: De regimine christiano II, 2, ed. R.W. Dyson, 114: «Est

autem nunc intentio de illa tantum gubernatione que rationabilibus creaturis conuenit, et

precipue hominibus, qui proprie rationabiles dicuntur. Specialiter autem de gubernatione seu

gubernatiua potentia que a Christo et per Christum communicata est ecclesie dicendum est».
48 A questo proposito, sarà utile notare che, anche tenendo conto di quella rappresenta-

zione "genealogica" dell'Ordine dei frati Minori, che è l'Albero francescano, «egli [sc//.
Ludovico, che ne costituisce uno dei cardini] sta all'albero della beata stirps come quest'ultima
sta al suo fondamento, nella consapevolezza di appartenere non tanto alia famiglia di san
Francesco, ma a quella di Cristo, vero motivo ispiratore del suo percorso di vita simbolica-
mente riflesso neH'immagine del crocifisso, che si ripete nelle molteplici versioni della pian-
ta serafica e che vive proprio in virtù della luce scaturita dal suo corpo glorificato» (CASSIO,

G.: La mitria e la corona. L'immagine di san Ludovico di Tolosa nellAlbero francescano, in:
D'Urso, T./Perriccioli Saggese, A./SOLVI, D. (éds.): Da Ludovico d'Angià a san Ludovico di
Tolosa, [297-317], 316).



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 19

bilmente a sottolineare che la vita regolare è la forma specifica nella quale
Ludovico ha scelto di seguire Cristo e che anche la conformazione a Cristo
non ha mai escluso l'impegno di Ludovico a essere, come scrive Giacomo,
"emulo" di Francesco: viene, cosi, risolta, nel riferimento ai due maestri
Cristo e Francesco, quella "tensione" tra gli stati di vita (regolare e pastorale)

che ha segnato la vicenda di Ludovico - inizialmente riluttante ad ac-
cettare l'episcopato - e alia quale il sermone - come anche quello succes-
sivo - non fa alcun riferimento.

1.4 Divisio tertia

Quanto alla exaltatio, essa non è altro che l'attestazione della sua intima
coscienza, ma anche la celebrazione della Chiesa présente e il premio della
patria celeste. Anche se non puö essere detto ancora "santo", perché non an-
cora canonizzato, nondimeno Ludovico appare tale, come già annunciato
nell'introductio, a motivo della sua conuersatio e dei suoi miracoli49.

2. Sermone II: In commemoratione Domini Ludouici filii Domini regis
Sicilie

Il sermone è costruito a partire da un versetto tematico tratto dal Libro
delta Genesi: «Ecce odor filii mei, sicut odor agri pleni, cui benedixit
Dominus»50. L'andamento del sermone, come nel caso del precedente, è triadico,
con un'introduzione e una conclusione: ai tre sintagmi Ecce odor filii mei
(1), sicut odor agri pleni (2), cui benedixit Dominus (3) corrispondono le tre
divisiones, con una triplice celebrazione di Ludovico secondo gli stati di
vita secolare, regolare e pastorale51.

49 La più antica raccolta di miracoli attribuiti a Ludovico è costituita dal già menzionato
Liber miraculorum, nel quale sono attestati 211 miracoli. 1 miracoli compiuti da Ludovico in
vita e post mortem sarebbero numerosissimi (325), stando a quanto riportato da molti dei
testi di cui si compone il variegato dossier agiografico che lo riguarda. Cf. Bibliotheca Hagio-
graphica Latina antiquae et mediae aetatis. Bruxelles: Société des Bollandistes 1898-1901;
Bibliotheca Hagiographica Latina antiquae et mediae aetatis. Supplementum. Bruxelles: Société
des Bollandistes 1911; Bibliotheca Hagiographica Latina antiquae et mediae aetatis. Novum
Supplementum, edidit H. Fros. Bruxelles: Société des Bollandistes 1986. Per una dettagliata
analisi dei miracoli, cf. MANFREDONIA, R.: I miracoli di Ludovico d'Angio: una ricognizione
critica, in: D'URSO, T./PERRICCIOLI Saggese, A./SOLVI, D. (éds.): Da Ludovico d'Angio a san
Ludovico di Tolosa, 221-245.

50 Si rimanda a\VAppendice II per un approfondimento del rapporto di questo sermone
con un sermone Ad commendationem alicuius congregationis religiose per prelatum avente il
medesimo versetto tematico.

51 Le subdistinctiones secondo cui si articolano la distinctio prima della divisio prima e la
distinctio tertia della divisio secunda fanno emergere la particolare attenzione del predica-
tore ai terni dell'adozione filiale e della perfezione propria dello stato religioso.



20 Gianpiero Tavolaro

Thema

Introductio

Divisio prima

Divisio secunda

«Ecce odor filii mei, sicut odor agri pleni, cui benedixit
Dominus», Genesis 27.

Hec uerba fuera<n>t patriarche Ysaac de filio suo Iacob.
Sed possunt esse uerba Serenissimi Domini nostri regis
de uenerabilis uite uiro Domino Ludouico, filio suo
secundum carnem. Tarnen ad ampliorem eius commenda-
tionem, dicamus hec esse uerba Patris celestis [...].
Fuit siquidem beatus Ludouicus dum hic uixit in triplici
statu: primo, in statu seculari; secundo, in statu regulari;
tertio, in statu pastorali. Et iuxta hunc triplicem statum
ponitur triplex eius commendatio.

Prima eius commendatio est pro statu seculari. Hec nota-
tur cum dicitur ecce odorfilii mei.
Circa quod sciendum quod Pater celestis Dominum Lu-
douicum adhuc in statu seculari existentem, primo, adop-
tauit in filium; secundo, acceptauit ad meritum; tertio,
demonstrauit in exemplum. Et hec tria notantur in aucto-
ritate proposita. [...]

Distinctio prima Primo igitur, Dominus Ludouicus
fuit adoptatus in filium [...]
in ueris filiis tria laude digna reperiri
respectu patris debent.
Subdistinctio Primum, est reue-
prima rentia in exibendo

honorem;
Subdistinctio secundum, est sa-
secunda pientia in suscipien-

do instructionem;
Subdistinctio tertium, est patien-
tertia tia in sustinendo

correctionem. [...]
Distinctio Secundo, Dominus Ludouicus fuit
secunda acceptatus ad meritum [...].
Distinctio tertia Tertio, Dominus Ludouicus fuit de¬

monstrate in exemplum [...].

Secunda commendatio Domini Ludouici est pro statu
regulari, que notatur cum dicitur sicut odor agri pleni.
Status enim religionis siue regularis

Distinctio prima

Distinctio
secunda

dicitur odor propter aliorum edifice-
tionem;
dicitur odor agri propter exercitatio-
nem;



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 21

Distinctio tertia dicitur odor agri pleni propter per-
fectionem.
Circa primum, sciendum quod odor
insinuât diffusionem boni alicuius in
alios, quia est quedam diffusio a

corpore odorabili. [...]
Circa secundum, sciendum quod,
secundum Ysidorum, «"ager" dicitur
quod in eo aliquid agatur», unde est
locus exercitii. [...]
Circa tertium, sciendum quod
plenum idem est quod perfectum et ul-
terius sciendum quod status religio-
nis dicitur plenus

Subdistinctio
prima

Subdistinctio
secunda
Subdistinctio
tertia

primo propter
obseruationem
[...]•
Secundo, propter
adhesionem [...].
Tertio, propter
obligationem

Divisio tertia Tertia commendatio Domini Ludouici est pro statu pa-
storali, que notatur cum dicitur cui benedixit Dominus.
[•••]
Tria autem dantur in benedictione uel ordinatione epi-
scopali.

Conclusio

Distinctio prima

Distinctio
secunda

Distinctio tertia

Primo, datur Spiritus, scilicet gratia
Spiritus [...].

Secundo, datur populus ad curam et
respectum [...].

Tertio, datur uite modus, régula
scilicet episcopalis [...].

Possent autem alio modo exponi dicta uerba de assump-
tione uirginis, que hoc tempore colitur, ut sit uerbum ip-
sius uirginis exaltate ad beatitudinem dicentis: "Ecce odor
filii mei", scilicet Christi. Odor ille est redundantia et de-
riuatio beatitudinis Christi ad sanctos [...]. Sed maxime
uirgo, de hac plenitudine accepit pre omnibus Sanctis. [...]



22 Gianpiero Tavolaro

2.1 Introductio

II sermone, come si è visto, viene introdotto dal versetto tematico «Ecce

odor filii mei, sicut odor agri pleni, cui benedixit Dominus». Queste
parole, che nel testo di Genesi sono riferite dal patriarca Isacco al figlio
Giacobbe, vengono qui intese come pronunciate a proposito di Ludovico
dal padre nella carne, ossia Carlo II d'Angiö, o anche, e in maniera ancora
più appropriata, dal suo Padre celeste. A partire da questo versetto tematico,

come già evidenziato da Anderson, Ludovico viene esplicitamente ce-
lebrato come "beato"52 in riferimento al triplice stato secolare, regolare e

pastorale53.

2.2 Divisio prima

Anzitutto Ludovico viene celebrato per lo stato secolare, nel quale il Padre
celeste lo ha adottato come figlio, lo ha accettato in quanto meritevole e lo
ha indicato come esempio. Benché secondo l'ordine delle parole il versetto
biblico richiami prima l'esemplarità di Ludovico (ecce), poi il suo merito
(odor), infine la sua adozione a figlio (filii mei), tuttavia nella realtà egli
prima è stato adottato, poi accolto, infine fatto conoscere: prima, infatti, vi
è l'infusione della grazia, poi vi è la rivelazione mediante le opere, infine vi
è la conoscenza (ossia l'essere additato come esempio).

Quanto alla filiazione, intesa qui non corne quella secondo natura, ma

per grazia54, in Ludovico possono essere rinvenuti i tre motivi che rendono
un figlio degno di lode, vale a dire la riverenza che consiste nell'accordare
rispetto al proprio genitore, la sapienza che consiste nell'accoglierne l'istru-
zione, la pazienza che sta nel sopportarne la correzione. Omettendo la re-
sistenza di Ludovico nei confronti dei genitori - contrari al suo proposito
di entrare nell'Ordine dei frati minori, ma disposti ad accordare al figlio il
permesso richiesto in cambio dell'accettazione dell'episcopato -, Giacomo
si limita a esaminare la dimensione della filiazione nella sola relazione con
il Padre divino, conferendo implicitamente a questa - in linea, peraltro, con

52 È questo, in effetti, l'unico caso in cui il titolo di "beatus" viene riferito a Ludovico nel

présente sermone, tanto che più avanti, come già notato da Anderson, nel corso della divisio
prima, vi è una cancellazione di "beatus" e la successiva reintroduzione di "Dominus". Nono-
stante la preoccupazione di mostrarne la santità, infatti, anche il primo sermone non quali-
fica mai direttamente Ludovico corne "beatus", ma sempre come "Dominus". Cf. Anderson,
D.: "Dominus Ludovicus" in the Sermons ofJacobus ofViterbo, 290.

53 Come nel precedente sermone - ma in questo caso in maniera più dettagliata e rigo-
rosa -, Giacomo intende dimostrare la santità di Ludovico, attraverso un'attenta disamina
dei suoi stati di vita.

54 È solo per grazia che qualcuno puö essere detto "figlio di Dio", in ragione di una comu-
nicazione amorosa con Dio, che è una vera e propria amicizia. Cf. lACOBUS DE VlTERBIO: Dis-

putatio tertia de quolibet, q. 1, édition critique par E. Ypma Corpus Scriptorum Augustinia-
norum 1, 3). Würzburg: Augustinus-Verlag 1973, 21, 423-424: «Ex gratia vero est amicitia quae-
dam vel amicabilis communicatio nostri ad Deum per quam nominamur filii Dei et amici».



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 23

la figura di Francesco d'Assisi55 - un valore superiore alla relazione filiale
secondo la carne. A questo proposito, Ludovico è stato un figlio riverente,
essendosi preoccupato di dedicarsi al servizio divino, mediante la tonsura
cléricale e gli altri ordini; sapiente, in quanto si lascio istruire mediante lo
studio della sacra Scrittura, alia quale si dedicö con grande sollecitudine;
paziente, avendo sopportato la correzione, vale a dire la tribolazione del
carcere e le altre awersità, che sempre affrontö nella gioia.

Se, dunque, Ludovico fu degno di onore per la nobiltà della Stirpe di ap-
partenenza, ancor più lo fu per la nobiltà dei suoi costumi56, a motivo del
suo essere virtuoso: stando all'insegnamento aristotelico, infatti, la virtù è

il vero motivo dell'onore («honor debetur uirtuti»57), dal momento che -
come afferma ancora Aristotele nel seguito del testo citato da Giacomo - è

per la virtù che si è in grado di compiere il bene58. Adottato per grazia,
Ludovico fu accettato da Dio per le sue opere meritorie: è la grazia, infatti,
a rendere degne di merito le opere, che sono oblazioni spirituali delle quali
Dio si rallegra e nelle quali è soddisfatto, non in sé - dal momento che, come

già emerso peraltro nel sermone precedente (divisio secunda), non man-
ca di nulla -, ma nel suo effetto. In tal senso, si puö affermare che la volon-
tà e il proposito divini vengono soddisfatti dalle opere.

55 Cf. THOMAS DE CELANO: Vita secunda 7, 12, 5-6, in: FF, 454: «Audientibus autem qui
convenerant multis: "Amodo" inquit, "dicam libéré: Pater noster qui est in caelis, non pater
Petrus Bernardonis, cui non solum reddo ecce pecuniam, sede intégra vestimenta resigno.
Nudus igitur ad Dominum pergam". O liberalem animum viri, cui solum iam sufficit
Christus!»; Bonaventura a BalneoregiO: Legenda maior 2, 4, 4.7, in: FF, 790: «Insuper ex admi-
rando fervore spiritu ebrius, reiectis etiam femoralibus, totus coram omnibus denudatur, di-
cens ad patrem: "Usque nunc vocavi te patrem in terris, amodo autem secure dicere possum:
Pater noster, qui es in caelis, apud omnem thesaurum reposui et omnem spei fiduciam collo-
cavi". [...] Sic igitur servus Regis altissimi nudus relictus est, ut nudum sequeretur crucifi-
xum Dominum, quem amabat [...]».

56 Questa duplice accezione della "nobiltà" è già présente alfinterno del pensiero aristotelico

e ha avuto ampio seguito all'interno della tradizione filosofica successiva, cristiana e

non: al riguardo, cf. TOSTE, M.: Nobiles, optimi viri, philosophi. The Role of the Philosopher
in the Political Community at the Faculty ofArts in Paris in the Late Thirteenth Century, in:
MEIRINHOS, J.F. (éd.): Itinéraires de la raison. Études de philosophie médiévale offertes à Maria
Candida Pacheco Textes et Études du Moyen Âge 32). Louvain-la-Neuve: F1DEM 2005,
269-308. Stando all'analisi lessicale condotta da Andrea Colli, l'aggettivo "nobilis" e il so-
stantivo "nobilitas" ricorrono nell'AWstote/es Latinus con esclusivo riferimento alla nobiltà di
Stirpe: ciô non esclude un indiretto riferimento di Giacomo alla tradizione peripatetica, ma
spinge a cercare altrove le fonti dirette dalle quali il Viterbese deve avere attinto la propria
concezione di nobiltà, rinvenuta da Giacomo probabilmente nel Liber de causis, in Avicenna
(particolarmente nel Liber de philosophia prima), oltre che, primariamente, nella tradizione
biblica e in quella cristiana, particolarmente agostiniana. Meno probabile risulta, invece, una
diretta dipendenza da Alberto Magno, la cui produzione letteraria è ripetutamente attraver-
sata dalla nozione di "nobilitas". Cf. Colli, A.: Alberto Magno e la nobiltà. Genesi e forme di
un concetto filosofico Philosophica 183). Pisa: ETS 2017, 46-67.

57 ARISTOTELES: Ethica Nicomachea 1,12, 1101 b 31-32.
58 Cf. Aristoteles: Ethica Nicomachea 1,12,1101 b 32.



24 Gianpiero Tavolaro

Infine, Ludovico è stato mostrato come esempio e ciô risulta dal fatto
che lo si è fatto conoscere anche agli altri. Ludovico fu prodigioso («quasi

portentum et miraculum»59) in ragione della sua giovinezza, della sua no-
biltà, della sua delicatezza: fu decisamente umile, santo, devoto, zelante,

paziente e casto. In particolare, pur essendo giovane, egli seppe vivere
secondo ragione60, non lasciandosi guidare dalle passioni giovanili, e per
questo fu dawero uomo61 e, in quanto tale, pienamente conforme a Cristo,
come suggerisce il richiamo al sintagma Ecce homo, del Vangelo di Giovanni.

2.3 Divisio secunda

In secondo luogo, Ludovico viene celebrato per lo stato della sua vita "re-
golare". La vita religiosa è, in un certo senso, "odor", in quanto diffonde ad

altri il proprio bene, per l'edificazione di molti, mediante la parola e l'esem-

pio, secondo quanto già affermato nel sermone precedente; è "odor agri",
in quanto è luogo di ammaestramento, vale a dire luogo di esercizio spiri-
tuale, mediante veglie, digiuni, opere, preghiere, letture e meditazioni; è,

infine, "odor agri pleni", a motivo della perfezione, che mediante questa vita

viene conseguita, dal momento che i religiosi non osservano solo i pre-
cetti, ma anche i consigli e, pertanto, compiendo la legge e la volontà divine,

sono in uno stato di dilezione62. La perfezione è, inoltre, legata al fatto

59 Come nel sermone precedente, il miracolo si riferisce anzitutto alia condotta di vita di
Ludovico.

60 Giacomo appare sostanzialmente fedele, come nel resto della sua produzione lettera-
ria, alia prospettiva antropologica aristotelica. Al tema del vivere secundum rationem allude
anche il sermone Ad commendationem alicuius congregationis religiose per prelatum: «in
radice ex ratione sunt que conueni<un>t homini».

61 Sembra qui essere embrionalmente présente (nel ritratto di un Ludovico che, pur
essendo giovane, è "temperante", in grado di agire sempre secundum rationem, piuttosto che

secundum iuueniles passiones) il motivo del "puer senex" - ricorrente nella letteratura agio-
grafica sia antica che medievale (come, per esempio, nella lettera di canonizzazione di Pietro
del Morrone, Quis facit) -, applicato a Ludovico da Giovanni XXII nella Sol oriens: «Ipse
tarnen maturis intendendo moribus sub tenello pectore gestare senilem animum ostendebat»
(lOANNES XXII: Sol oriens, 395, 32-33). Cf. GUIDA, M.: La lettera di canonizzazione Sol oriens
di Giovanni XXII, 335-336.

62 Emerge qui la dottrina, già sostenuta da Giacomo al tempo dell'insegnamento parigi-
no, secondo cui la perfezione, che nella sua forma più alta coincide con la beatitudine,
consiste in uno stato affettivo (di dilectio) più che intellettivo (di v/sio): «videtur mihi esse di-
cendum, quod in actu voluntatis principalius consistât [seil, beatitudo]» (IACOBUS DE VlTER-

BIO: Disputatio prima de quolibet, q. 8, éd. E. Ypma, 119, 236-237). Al riguardo, cf. Tavolaro,
G.: Ad concordiam reduci. Giacomo da Viterbo e il dibattito sulla beatitudine (Quodlibet I, q.
8), in: "Saepe mihi cogitanti". Studi di filosofia medievale offerti a Giulio d'Onofrio per il suo
65° compleanno. Roma: Città Nuova (in corso di pubblicazione). Qualcosa di analogo viene
detto da Giacomo a proposito del fratello di Ludovico, Raimondo Berengario: «Videndum
autem quali uite debetur honor. Debetur autem non cuicumque uite, sed rationali. Ideo bru-
tis non debetur honor sed neque hominibus brutaliter uiuentibus, sed hiis qui secundum
rationem uiuunt et intellectum» (IACOBUS DE VlTERBIO: <Sermo> In morte domini Raymundi

filii regis, f. 66rb, col. 262, ed. G. Tavolaro, 95).



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 25

che i religiosi aderiscono pienamente aile realtà superiori e spirituali, dis-
prezzando le realtà corporee e inferiori. Come, infatti, insegna Macrobio,
la pienezza di per sé non puö competere ai corpi: più ci si distacca dai cor-
pi, più si va verso la perfezione, tanto che i numeri offrono il primo esem-
pio di perfezione immateriale. Ciö dipende dal fatto che la materia di per
sé non è compiuta, dal momento che è in potenza rispetto a moite forme e

consegue la propria pienezza quanto più si unisce aile realtà divine: la
materia dei corpi celesti è, in tal senso, più perfetta e, ancor più, lo è l'in-
telligenza, fino a Dio che è la perfezione in senso assoluto63. Infïne, la
perfezione dipende dal vincolo che i religiosi assumono in maniera definitiva,
per sempre (perpetuo), e vi è in questo tipo di vincolo una pienezza di dura-
ta e di tempo64.

2.4 Divisio tertia

Infine, Ludovico viene celebrato per la sua condizione pastorale. A questo
riguardo, di lui possono essere messe in evidenza anzitutto la conveniente

63 Quanto affermato da Giacomo sembra riferirsi al Liber de causis (prop. IX [X]) e al re-
lativo commento di Tommaso: «Materia enim inferiorum corporum participât quidem for-
mam aliquam ad esse speciflcum, sed tarnen ilia forma non repletur materiae potentiam
quae adhuc ad alias formas se extendit; materia vero caelestium corporum repletur forma
quam participât, quia non remanet in ea potentia ad aliam formam. Similiter etiam intellec-
tus inferiores humani non replentur intelligibilibus speciebus; sed a principio quidem intel-
lectus possibilis humanus est sicut tabula in qua nihil est scriptum [...]. Sed intellectus separate
statim a principio sunt repleti speciebus intelligibilibus ad cognoscendum omnia ad quae se
extendit naturalis facultas ipsorum. [...] Et hoc est quod dicitur quod intelligentia est plena
formis vel, sicut PROCLUS expressius dicit, est plenitudo formarum quia ipsa intellectualitas
ad propriam naturam intelligentiae vel intellectus separati pertinet» (THOMAS DE AQUINO:
Super Librum de causis expositio, édition critique par H.D. Saffrey [= Textes philosophiques
du Moyen Âge 21]. Paris: Vrin 2002, 68,25-69,7.8-11.13-16). Cf. Liber de causis, prop. IX (X),
92. Édition critique par A. Pattin, in: Tijdschrift voor Filosofie 28 (1966), [90-203], 158, 8-11:

«Omnis intelligentia est plena formis; verumtamen ex intelligentiis sunt quae continent formas

plus universales et ex eis sunt quae continent formas minus universales» (la proposi-
zione ha il suo parallelo in Proclo: cf. PROCLUS: Elementatio theologica, translata a Guillelmo
de Morbecca, prop. 177, ed. H. Boese, 87, 1-5: «Omnis intellectus plenitudo ens specierum,
hic quidem uniuersaliorum, hic autem particulariorum est contentiuus specierum; et supe-
riores quidem intellectus uniuersaliorem habent quanto particulariorem qui post ipsos,
inferiores autem particulariorem quanto totaliorem qui ante ipsos»),

64 Giacomo parla di perpetuitas per indicare una durata di tempo che non ha un termine
finale, pur avendo un termine iniziale: a essa, pertanto, compete una pienezza "subordinata"
rispetto a quella divina. Sulla distinzione tra Yinterminabilitas creaturale e quella divina, cf.
IACOBUS de VlTERBlO: Disputatio prima de quolibet, q. 9, éd. E. Ypma, 132, 146-150: «Licet
enim huiusmodi esse sit aliquo modo interminabile, quia non desinit, deficit tarnen ab inter-
minabilitate, quia incepit. Dato etiam quod non incepisset, secundum opinionem philoso-
phorum, sed semper fuisset, adhuc tarnen non esset omnino interminabile; quia, et si non
haberet terminum actu, habet saltern natura, ex hoc ipso quod ab alio dependet. Hinc est
quod Deus dicitur esse ante aeterna et post aeterna, secundum quod aliquae creaturae di-
cuntur aeternae. Ex hoc enim ipso quod ex se non habent esse, sed a Deo de non esse ad esse
deducta sunt, habent ordinem ad se ad non esse; et sic deficiunt secundum naturam a divina
interminabilitate».



26 Gianpiero Tavolaro

disposizione (essendo egli ben disposto, virtuoso e perfetto65), poi la dovu-
ta istituzione (essendo stato istituito da Dio che lo ha chiamato e non per
essersi proposto o per essere stato pressato da qualcuno66) e, infine, la
sacra ordinazione67 (che awiene per le mani dell'autorità ecclesiastica)68. Si

pu6 dire - richiamando quanto Giacomo afferma nel De regimine christia-
no, a proposito del rapporto tra la dignità sacerdotale e quella regale, e che

riguarda, in generale, il rapporto tra lo spirituale e il temporale, tra il
soprannaturale e il naturale - che l'istituzione divina ha dato forma alia di-
spozione interiore di Ludovico69: tale forma, infatti, è stata consacrata me-
diante l'ordinazione episcopale, nella quale, essendo ben disposto70, egli
ha ricevuto lo Spirito mediante l'unzione; inoltre l'ordinazione episcopale
gli ha assegnato un popolo del quale avere cura e un modo di vita, che è la

regola episcopale, e questa richiede l'umiltà («"Vis seruare humilitatem"»),
alia quale esorta anche il rito della consacrazione71.

65 La virtù viene, dunque, a costituire il "termine medio" tra la buona disposizione e la

perfezione, al cui conseguimento è indispensabile l'abito virtuoso: se non è perfezionata
mediante la virtù, infatti, la disposizione resta qualcosa di incompiuto.

66 Se già nel precedente sermone, Giacomo ha affermato che Ludovico non si è proposto
per accedere all'ordine episcopale («uocatus est ad curam pastoralem, non se ingerendo»),
qui, al fine di sottolineare che è per una chiamata divina che egli è diventato vescovo, il Vi-
terbese specifica anche che egli non ha subito alcuna pressione: difficile non cogliere, nelle
parole di Giacomo, un discreto riferimento aile resistenze dei genitori di Ludovico al suo in-
gresso tra i Minori, al quale essi avrebbero acconsentito solo in cambio dell'accettazione
dell'episcopato (e, dunque, di una potestas temporalis, quella ecclesiastica) da parte del fi-
glio. L'insistenza sulla chiamata di Dio costituisce, in tal senso, un tentativo di ricondurre
l'episcopato di Ludovico a un imperscrutabile disegno divino, più che a un preciso piano po-
litico-religioso.

67 Cf., inoltre, IACOBUS DE VlTERBIO: De regimine christiano II, 3, ed. R.W. Dyson, 136:

«Dicit autem eos [seil, episcopos] a Spiritu Sancto positos quia instinctu Spiritus Sancti po-
siti sunt ab apostolis, uel quia episcoporum ordinatio ex gratia Spiritus Sancti est, quam
désignât unctio ilia que in eorum consecratione adhibetur».

68 Giacomo fa qui riferimento all'istituzione (institutio), all'ordinazione (ordinatio), alla
santifieazione (cum consecratur) e alla benedizione (benedicitur) corne nella q. 17 del suo

primo Quodlibet: cf. IACOBUS de ViterbiO: Disputatio prima de quolibet, q. 17, éd. E. Ypma,
210, 111-112: «Quia Christus rex est et sacerdos, ideoque ipsius vicarius potestatem habet re-
galem et sacerdotalem, et per ipsum regalis potestas instituitur, ordinatur, sanctificatur et
benedicitur».

69 In riferimento al potere temporale secolare, se, corne si è visto, è Dio stesso che lo
istituisce per mezzo di Cristo, non meno indispensabile è la mediazione del potere temporale

ecclesiastico, che il Capo (Cristo) comunica al suo Corpo (la Chiesa). Cf. IACOBUS DE

VlTERBIO: De regimine christiano II, 7, ed. R.W. Dyson, 212 («in ecclesia Dei sacerdotalis dig-
nitas regalem dignitatem sacrat et sanctificat per benedictionem et format per institutio-
nem; ac sic diceret quod earn benedicendo sanctificat et formando instituit»).

70 Ancora una volta, Giacomo insiste sulla buona disposizione di Ludovico, escludendo
ogni fîctio.

71 II riferimento alla régula episcopalis e il richiamo al testo paolino di 1 Tim 3,2 sono al-
cuni degli elementi che suggeriscono un implicito riferimento alla Regula pastoralis di Gre-

gorio Magno: questi, mettendo in guardia dal desiderio dell'episcopato per la gloria che esso

comporta più che per il buon ufficio di questo ministero, insiste sull'irreprensibilità richiesta



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 27

2.5 Conclusio

Al termine del sermone, Giacomo riporta alia Vergine Maria quanto prece-
dentemente detto: si tratta di un riferimento tutt'altro che casuale e inop-
portuno, cadendo la commemorazione délia morte di Ludovico nell'ottava
délia festa dell'Assunzione72. Le parole Ecce odor filii mei, in questo caso,
sono interpretate come pronunciate dalla Vergine per il figlio. L'odor sta a

significare, a motivo della sua diffusività, la sovrabbondanza e la trasmis-
sione della beatitudine dall'uomo Cristo - che la possiede in pienezza (agri
pleni) -, ai santi e, dunque, anzitutto alia Vergine, sua madre (filii mei), la

al vescovo, chiamato anzitutto a sottrarsi a ogni forma di superbia (vizio che è contrario
all'umiltà) e ad avere le virtù necessarie alio svolgimento del suo ufficio. Cf. GREGORIUS

MAGNUS: Regula pastoralis, prima pars, 8, PL 77, coll. 21B-C, édition critique par F. Rommel
Sources Chrétiennes 381-382). Paris: Cerf 1992, 1,154, 3-156, 36: «Plerumque uero qui prae-

esse concupiscunt, ad usum suae libidinis instrumentum apostolici sermonis arripiunt, quo
ait: Si quis episcopatum desiderat, bonum opus desiderat; qui tarnen laudans desiderium, in
pauorem uertit protinus quod laudauit, cum repente subiungit: Oportet autem episcopum ir-
reprehensibilem esse. Cumque uirtutum necessaria subsequenter enumerat, quae sit irrepre-
hensibilitas ipsa manifestât. Et fauet ergo ex desiderio, et terret ex praecepto, ac si aperte di-
cat: Laudo quod quaeritis, sed prius discite quid quaeratis; ne dum uosmetipsos metiri negli-
gitis, tanto foedior uestra reprehensibilitas appareat, quanto et a cunctis conspici in honoris
arce festinat. Magnus enim regendi artifex fauoribus impellit, terroribus retrahit, ut audito-
res suos et descripto irreprehensibilitatis culmine restringat a superbia, et officium laudando
quod quaeritur, componat ad uitam. Quamuis notandum quod illo in tempore dicitur, quo
quisquis plebibus praeerat, primus ad martyrii tormenta ducebatur. Tunc ergo fuit laudabile
episcopatum quaerere, quando per hune quemque dubium non erat ad supplicia grauiora
peruenire. Vnde ipsum quoque episcopatus officium boni operis expressione definitur cum
dicitur: Si quis episcopatum desiderat, bonum opus desiderat. Ipse ergo sibi testis est quia
episcopatum non appétit, qui non per hune boni operis ministerium, sed honoris gloriam
quaerit. Sacrum quippe officium non solum non diligit omnino, sed nescit, qui ad culmen re-
giminis anhelans, in occulta meditatione cogitationis ceterorum subiectione pascitur, laude
propria laetatur, ad honorem cor eleuat, rerum affluentium abundantia exsultat. Mundi ergo
lucrum quaeritur sub eius honoris specie quo mundi destrui lucra debuerunt. Cumque mens
humilitatis culmen arripere ad elationem cogitât, quod foris appétit, intus immutat».

72 Proprio in ragione di questo accavallamento liturgico, il Capitolo dei Minori, célébra-
to a Marsiglia nel 1319, avrebbe awertito l'esigenza di ribadire la disposizione della Chiesa di
Roma di celebrare la festa di san Ludovico all'interno dell'ottava dell'Assunzione della Vergine:

«Anno Domini MCCCXIX fuit Marsiliae generale capitulum celebratum, in quo fuit insti-
tutum, ut fiat de cetero festum de sancta Martha et de Christi corpore cum octavis et de
sancto Ludovico per Ordinem Universum» (Chronica XXIV generalium Ordinis Minorum [=
Analecta Franciscana 3]. Ad Claras Aquas - Florentiae: Ex typographia Collegii S. Bonaventu-
rae 1897, 473). Nel 1322, tuttavia, il Capitolo di Perugia avrebbe dovuto esplicitare il divieto
di celebrazione dell'ottava di san Ludovico, per evitare che questa si sovrapponesse, per al-
meno tre giorni, a quella della Vergine Assunta: «Item, festum sancti Ludovici quinta die
post Assumptionem beatae Virginis celebretur; et fit festum duplex, non tarnen cum octava,
donee aliud a Romana Curia habeatur» (testo edito in BlHL, M.: Formulae et documenta e

cancelleria fr. Michaelis de Cesena, O.F.M. ministri generali [1316-1328], in: Archivum
Franciscanum Historicum 23 [1930], 125, n. 10). Per le questioni liturgiche relative al culto di
Ludovico d'Angiö, si rimanda a SEDDA, F.: Le fonti liturgiche di san Ludovico di Tolosa, in:
D'URSO, T./Perriccioli SAGGESE, A./Solvi, D. (éds.): Da Ludovico d'Angio a san Ludovico di
Tolosa, 177-197.



28 Gianpiero Tavolaro

quale puö ora riconoscere come présente (ecce) la beatitudine alia quale
prima anelava nel desiderio. Riprendendo un tema che già nel De regimine
christiano risulta essere fondamentale all'elaborazione di una teoria dei po-
teri rigorosamente ierocratica73, Giacomo spiega ulteriormente che la pie-
nezza présente nell'uomo Cristo è stata comunicata in vista dell'unione
della persona (divina) all'umanità e questa, dal primo istante dell'unione,
fu perfettamente beata, piena di ogni grazia e sapienza74.

3. SUPPLICATIO PRO CANONIZATIONE ALICUIUS AD SUMMUM PONTIFICEM

La Supplicatio è introdotta da un thema tratto dalla Lettera di Giacomo:
«Omne datum optimum et omne donum perfectum, desursum est descen-
dens a Pâtre luminum». Sulla base di questo versetto biblico - dal quale
Giacomo dichiara di poter trarre sia la celebrazione della persona, sia la

supplica per essa -, il sermone viene costruito, dopo una brevissima intro-
duzione, secondo una struttura tripartita, corrispondente ai tre sintagmi
estrapolati dal thema e ordinati mediante una inversione del secondo e del
terzo sintagma (Omne datum optimum et omne donum perfectum [1], a

Patre luminum [3], desursum est descendens [2]). Ciascuna delle divisiones
è, a sua volta, articolata in due distinctiones. A chiudere il sermone è la pe-
tizione della canonizzazione della persona di cui si parla.

Thema «Omne datum optimum et omne donum perfectum, de¬

sursum est descendens a Patre luminum», <Epistola> la-
cohi 1.

Introductio Ex hiis uerbis potest accipi et persone commendatio et

supplicatio pro ipsa, circum que tria sunt consideratione
digna.

73 Cf., al riguardo, il già citato G. Tavolaro: Opus nature est opus Dei.
74 Sul tema della comunicazione tra le nature umana e divina nell'uomo Cristo e sulla

pienezza di grazia che a lui compete, Giacomo si era già ampiamente soffermato nel De
regimine christiano, dove, parlando dell'anima di Cristo, afferma che essa puö essere considerata
secondo la propria natura e la propria virtü naturale, secondo la propria natura e la virtù gra-
tuita che si aggiunge a quella naturale, oppure in quanto strumento del Verbo a essa unito. È

a questo terzo aspetto che si riferisce succintamente il sermone che mostra un'evidente e

piena continuità dottrinale con quanto sostenuto nel De regimine christiano. Cf. IACOBUS de
ViterbiO: De regimine christiano I, 1, ed. R.W. Dyson, 90-92: «Vnde et potentia que homini
Christo conuenit ex unione ad Verbum et ex plenitudine gratie et sapientie sibi propria est.

Et hec potentia plena est ita ut secundum earn dicatur aliquo modo omnipotens: non tarnen
simpliciter, sicut dicitur omnipotens in quantum Deus. Vnde considerandum quod homo
Christus dicitur omnipotens dupliciter. Vno modo dicitur simpliciter omnipotens, propter
unionem hypostaticam ad diuinum Verbum, ratione cuius unionis ea que Deo conueniunt
dicuntur de homine. [...] Alio modo Christus homo dicitur omnipotens non simpliciter, sed

secundum aliquid et in respectu, propter uniuersalem potentiam quam habet super immuta-
tionem creaturarum et super gubernationem omnium rationabilium [...]».



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 29

Divisio prima

Divisio secunda

Divisio tertia

Conclusio (petitio)

Primum est quid per "datum optimum" et "donum per-
fectum" intelligatur [...].
Tarnen ad presens potest sic dici quod duplex est gratia,
scilicet gratia data et gratum faciens. [...]
Distinctio prima Per "datum" igitur "optimum" po¬

test intelligi gratia gratis data, que
dicitur "optimum", quia ad utilita-
tem aliorum datur. [...]

Distinctio secunda Per "donum" uero "perfectum" intel-
ligitur gratia gratum faciens, [...] et
dicitur "donum perfectum", quia
nullum donum est eo melius in hac
uita. [...]

Secundum est quis "pater luminum" esse dicatur.
Distinctio prima Dicitur autem primo et principaliter

"Pater luminum" ipse Deus qui est
Pater omnium per creationem, ratio-
nalium et intellectualium per gratie
adoptionem. [...]

Distinctio secunda Secundario autem et consequenter,
pater luminum in ecclesia militanti
est summus pontifex, successor Petri

et uicarius Iesu Christi, qui est
«uerum lumen quod illuminât om-
nem hominem uenientem» [...].

Tertio, uidendum qualiter "descensus" accipiatur:
circa quod "descendere" proprie dicit
motum localem, sed transumitur ad

significandum processionem effec-
tus a causa, ut filii a patre descendere

dicuntur. [...]
Hoc autem modo sumendo "descen-
sum", dupliciter aliquid procedit ab

aliquo.
Distinctio prima Vno modo, secundum existentiam,

ut quia est ei causa essendi.
Distinctio secunda Alio modo, secundum innotescen-

tiam, ut quia est ei causa innote-
scendum [...].

Petimus autem et supplicamus ut descendant a uobis,
qui estis pater luminum secundum declarationem et in-
notescentiam, ut per uos apud uniuersalem ecclesiam de-
claretur, approbetur talis et sanctorum cathalogo ascri-
batur et in ecclesia eius memoria recolatur, et cetera.



3° Gianpiero Tavolaro

3.1 Divisio prima

La divisio prima è dedicata al tema del dono, che, inteso nel significato di
grazia, viene riferito da Giacomo alia duplice grazia, gratis data e gratum
faciens75.

La gratia gratis data (che corrisponde al datum optimum del thema) sta
a indicare la grazia data a vantaggio di altri. L'aggettivo optimum, d'altro
canto, indica il ualde bonum ed è proprio del bene essere comunicativo di
sé («bonum autem est sui communicatiuum et diffusiuum»)76, secondo il
celebre assioma citato dagli Scolastici come tratto dal capitolo quarto del
De divinis nominibus dello pseudo-Dionigi77. A questa grazia va ricondotto
anche l'atto di compiere miracoli78, che è richiesto alla canonizzazione. A
questo punto Giacomo introduce una lunga citazione, tratta dal capitolo
26 delLfcc/es/astico, che riconosce in una donna virtuosa (premurosa, as-
sennata, silenziosa, santa e pudica) una vera e propria grazia: tale citazione
viene indicata, in una glossa a margine, come un'auctoritas da utilizzare
nel caso in cui si stia parlando di una donna («hec auctoritas habet locum
si sit mulier»). Ciô - in considerazione anche dell'assenza di ogni riferi-
mento a specifiche virtù caratterizzanti la persona e il suo particolare stato
di vita - sembra attestare il carattere esemplare della supplica: questa si

présenta, pertanto, come una sorta di canovaccio, un modello sul quale po-
ter costruire e sviluppare la richiesta di canonizzazione relativa a un uomo
o a una donna qualsiasi.

75 La definizione di gratia gratis data ricalca quella di Tommaso d'Aquino. Cf. Thomas
DE AQUINO: Summa theologiae I-II, q. 111 a. 1 co., ed. Leonina, VII, 317b: «Cum igitur gratia ad

hoc ordinetur ut homo reducatur in Deum, ordine quodam hoc agitur, ut scilicet quidam per
alios in Deum reducantur. Secundum hoc igitur duplex est gratia. Una quidem per quam ipse

homo Deo coniungitur: quae vocatur gratia gratum faciens. Alia vero per quam unus homo

cooperatur alteri ad hoc quod ad Deum reducatur. Huiusmodi autem donum vocatur
gratia gratis data, quia supra facultatem naturae, et supra meritum personae, homini conce-
ditur: sed quia non datur ad hoc ut homo ipse per earn iustificetur, sed potius ut ad iusti-
ficationem alterius cooperetur, ideo non vocatur gratum faciens. Et de hac dicit Apostolus, I
ad Cor. XII: Unicuique datur manifestatio Spiritus ad utilitatem, scilicet aliorum».

76 Nella tradizione scolastica, l'assioma «bonum est communicativum sui» présenta
anche le varianti (o aggiunte) «diffusivum» e «multiplicativum».

77 La letteratura dedicata all'adagio dionisiano bonum est diffusivum (o communicativum)

sui è molto ampia: ci limitiamo a rimandare a Di MAIO, A.: II concetto di comunicazio-
ne. Saggio di lessicografia filosofica e teologica. Roma: Editrice Pontificia Università Grego-
riana 1998, 283-313 (*5.1: II motto di Dionigi: "bonum est communicativum sui").

78 Cf. Thomas de Aquino: Summa theologiae I, q. 43 a. 3 ad 4, ed. Leonina, IV, 448a-b:
«operatio miraculorum est manifestativa gratiae gratum facientis, sicut et donum prophe-
tiae, et quaelibet gratia gratis data. Unde 1 Cor. XII, gratia gratis data nominatur manifestatio
Spiritus. Sic igitur Apostolis dicitur datus Spiritus Sanctus ad operationem miraculorum, quia
data est eis gratia gratum faciens cum signo manifestante. Si autem daretur solum signum
gratiae gratum facientis sine gratia, non diceretur dari simpliciter Spiritus Sanctus; nisi forte
cum aliqua determinatione, secundum quod dicitur quod alicui datur spiritus propheticus
vel miraculorum, inquantum a Spiritu Sancto habet virtutem prophetandi vel miracula
faciendi».



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 31

La gratia gratum faciens (che corrisponde al donum perfectum del the-
ma) viene intesa come la grazia in forza della quale si è salvati mediante la
fede. Poiché, secondo l'insegnamento di Aristotele, si dice "perfetto" ciö che

non ammette nulla di superiore a sé nel suo genere, la grazia è detta "dono
perfetto" per il fatto che coincide con la carità, che è la più alta delle virtù,
e in quanto, comunque, non si dà senza questa («dicitur gratia donum
perfectum, quia gratia uel est idem quod Caritas uel non est sine ea»). Gia-
como sembra in tal modo richiamare due diverse opinioni dei dot tori circa
il rapporto tra la grazia, da un lato, e la carità e le virtù, dall'altro. Il pro-
blema riguarda la possibilité o meno di distinguere essentialiter la grazia
dalla virtù: per alcuni, infatti, la grazia è identica essenzialmente alla virtù
(dalla quale si distingue solo concettualmente), nel senso che si dice "virtus"

in quanto perfezione dell'atto, mentre si dice "gratia" in quanto rende
l'uomo e i suoi atti accetti a Dio; per altri, invece, la grazia è essenzialmente

distinta dalla virtù (carità compresa) e nessuna virtù puô essere
detta "gratia" per essenza79. Dal testo - in ragione anche della sua sinteti-
cità e del contesto per il quale è concepito - non emerge una précisa solu-
zione della questione: volendo chiarire che la salvezza non dipende dalle

opere, ma dalla fede80, Giacomo si limita a sottolineare che non puô darsi
perfezione senza che, congiuntamente, si diano la grazia e la carità81 -
qualunque sia il modo di concepire, sul versante teologico, il loro mutuo
rapporto. In questa vita, dunque, non vi è dono migliore di grazia e carità,
dal momento che con esse sono donate tutte le altre virtù, che, proprio
perché derivano dalla grazia e non possono essere senza la carità82, sono
dette "doni perfetti". Questa grazia appare chiaramente nell'esercizio delle
virtù e rende santa la vita di colui/colei di cui si chiede la canonizzazione.

79 Cf., al riguardo, THOMAS DE AQUINO: Scriptum super Sententias, lib. 1 d. 26 q. 1 a. 4 co,
édition critique par P. Mandonnet, 2 voll. Paris: Lethielleux 1929, I, 677-678; Id.: De veritate
q. 27 a. 2 co., ed. Leonina, XXII/3.1, 793 b 99-794 b 154; ID.: Summa theologiae 1-11, q. 110 a. 3

co., ed. Leonina, VII, 3136-3143. Tommaso opta per la seconda posizione: giacché il fine
dell'uomo non è proporzionato alla natura dell'uomo, non sono sufficienti la carità per incli-
nare l'affetto verso questo fine e le altre virtù per compiere gli atti con cui conseguire taie
fine, ma occorre avere anche qualcosa di distinto da tali virtù (cioè la grazia), che elevi la
natura umana a una certa dignità, secondo la quale gli competa un fine del genere.

80 Subito dopo, Giacomo chiarisce il rapporto tra fede e opere, affermando che in colui/
colei di cui si richiede la canonizzazione «uirtutum omnium opera refulxerunt».

81 Quando si parla di "perfezione" della carità, tuttavia, va precisato - secondo quanto lo
stesso Giacomo afferma altrove - che «in hac vita non potest aliquis habere caritatem perfec-
tam perfectione absolute sumpta; quae respicit absolute naturam seu naturae capacitatem»
(cf. lACOBUS DE VlTERBlO: Disputatio secunda de quolibet, q. 18, édition critique par E. Ypma
[= Corpus Scriptorum Augustinianorum 1, 2]. Würzburg: Augustinus-Verlag 1968,191, 44-46).

82 Cf., al riguardo, THOMAS DE AQUINO: Summa theologiae I-II, q. 65 a. 2 et a. 4 co., ed.

Leonina, VI, 423a-b et 4253-4263.



32 Gianpiero Tavolaro

3.2 Divisio secunda

La divisio secunda corrisponde, come si diceva, alio sviluppo del terzo sin-
tagma del versetto tematico: «a Pâtre luminum». Anche questa divisio vie-
ne articolata in due distinctiones, dedicate rispettivamente ai significati
principale e secondario di "Pater luminum".

In senso primo e principale, "Pater" assume una valenza strettamente
"teologica" e sta a indicare Dio, che, mediante la creazione, è Padre di tutte
le creature, mentre delle creature razionali e intellettuali è Padre mediante
l'adozione83. "Lumina" sono detti, invece, tutti i suoi doni, in quanto da lui
promanano. Dio, dunque, è Padre di tutti coloro che partecipano dei suoi
doni e poiché la luce non procédé se non dalla luce, egli stesso è la luce
prima e somma («lumen primum... et summum»)84. A loro volta sono detti
"luce" coloro che partecipano di tali doni. Anche a questo proposito, Gia-
como introduce un'espressione che conferma il carattere meramente esem-
plare del testo, in quanto riferita a un talis che è qualificato corne filius uel

fdia («Huius Patris luminum filius uel filia fuit talis que participando lumi-
na diuina lumen fuit»).

In senso secondario e conseguente, "Pater" acquista un valore "ecclesio-
logico", in quanto, all'interno délia Chiesa militante, fa riferimento al som-
mo pontefice, definito qui mediante i due titoli di "successore di Pietro" e

"vicario di Cristo". Si tratta di due titoli non perfettamente equivalenti, ma
complementari, il cui valore è lo stesso Giacomo ad aver chiarito nel De

regimine christiano^5:

Hic igitur unus, apud quem est summa potestas spiritualis regiminis, est
successor Petri, Romanus uidelicet pontifex, uicarius Iesu Christi. Licet enim alii
rectores ecclesie, qui succedunt aliis apostolis, uicari Christi dicantur et sint,
hic tarnen principaliter, simpliciter et uniuersaliter Christi uices gerit in terris.

Dicitur autem uicarius Christi et in quantum homo solum, quia sacerdos

est, et in quantum Deus et homo, quia rex est, unde et uere Dei uicarius

83 Viene qui ripreso, sia pure entro una différente prospettiva, un tema già présente nel
De regimine christiano. Cf. IACOBUS DE Viterbio: De regimine christiano II, 1, ed. R.W. Dyson,
86: «Licet autem dicatur et sit rex omnium creaturarum, speciali tarnen modo rex dicitur in-
tellectualium et rationabilium creaturarum, que speciali modo gubernantur ab ipso propter
earum dignitatem, qua preeminent ceteris creaturis intellectuali splendore et arbitrii übertäte,

propter quam non solum aguntur, sed agunt uelut suorum actuum dominium habentes».
84 Non vi è qui traccia délia distinzione di matrice avicenniana, divenuta tipica della ter-

minologia filosofico-teologica medievale, tra lux e lumen, alia quale altrove Giacomo si mo-
stra più attento, come, per esempio, in IACOBUS DE VITERBIO: Disputatio quarta de quolibet,
q. 6, éd. E. Ypma Corpus Scriptorum Augustinianorum 1, 4). Würzburg: Augustinus-Verlag.

1975. 29-35-
83 II richiamo al testo del De regimine christiano di seguito riportato sembra particolar-

mente pertinente, oltre che a motivo della presenza dei due titoli del romano pontefice e

dell'accentuazione del suo essere "pater" e "pastor", anche in ragione del riferimento, richia-
mato poco più avanti nel sermone, al suo gerere in terris.



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 33

nominatur86. Hie est rex omnium spiritualium regum, pastor pastorum, pater
partum, caput omnium fidelium et omnium qui fidelibus presunt87.

È proprio il secondo appellativo a legittimare, mediante il riferimento a

Cristo, l'attribuzione al pontefice del titolo di "pater luminum", in quanto
Cristo è «uerum lumen quod illuminât omnem hominem uenientem». Con
"lumina", in questo caso, si indica tutto cid in cui si manifesta la potestas
del sommo pontefice, vale a dire i retti giudizi che egli proferisce88, ma anche

i benefici gratuiti che egli elargisce in base alla dignità della persona89

86 È il linguaggio dell'esemplarismo "cristologico" ad aver determinato nell'Alto Medio -

evo l'affermarsi di appellativi quali imago Christi e vicarius Christi, per indicare rispettiva-
mente il rapporto ontologico e funzionale del sovrano con il Cristo. Per Ernst Kantorowicz è

«degno di nota, dal punto di vista della sensibilité religiosa generale e del cambiamento dei
modelli di pietà, che dopo il periodo carolingio, durante il quale l'epiteto di vicarius Dei
sembra fosse la regola, una netta preferenza per vicarius Christi emergesse durante l'epoca
cristocentrica degli Ottoni e della prima dinastia salica. La differenza fra i due appellativi si
fece comunque chiara e con ciö storicamente significativa quando il vicariato di Cristo fu ri-
vendicato come prerogativa della gerarchia - "Dove sono gli imperatori che stanno al posto
di Cristo?" - finché da ultimo il titolo di vicarius Christi divenne monopolio del pontefice ro-
mano. [...] Questi mutamenti nella terminologia tardomedievale, spesso difficilmente per-
cettibili e tuttavia molto eloquenti, non sono che i sintomi di superficie di evoluzioni in atto
in strati assai più profondi della sensibilité religiosa occidentale» (KANTOROWICZ, E.H.: I due

corpi del re. L'idea di regalità nella teologia politica medievale [= Piccola Biblioteca Einaudi,
575]. Torino: Einaudi 2012 [titolo originale: The King's Two Bodies: A Study in Mediaeval Political

Theology. Princeton: Princeton University Press 1957], 89 e 92). Interessante l'utilizzo
che Giacomo fa del titolo di uicarius Dei accanto a quello di uicarius Christi, per sottolineare
la regalité del pontefice, dal momento che Cristo è propriamente sacerdote in quanto uomo,
ma è propriamente re in quanto uomo e Dio: cf. IACOBUS DE VITERBIO: De regimine christiano
II, 1, ed. R.W. Dyson, 94. Al potere regale del pontefice, Giacomo fa riferimento poco dopo,
nel sermone, parlando dei "giudizi" che egli proferisce.

87 IACOBUS DE VITERBIO: De regimine christiano II, 5, ed. R.W. Dyson, 174.
88 II potere di proferire giudizi è un potere giudiziale, che è proprio del potere regale. Cf.

IACOBUS de VITERBIO: De regimine christiano II, 3, ed. R.W. Dyson, 136: «Potestas enim li-
gandi et soluendi est potestas iudiciaria, que ad reges utique pertinet. Singulariter autem et
principaliter data est hec potestas regia beato Petro, et in ipso cuilibet eius successori, immo
et toti ecclesie, quando dictum est ei: "Tibi dabo claues regni celorum". Clauis enim, ut hie
sumitur, importât spiritualem potestatem introducendi ad celeste regnum uel excludendi ab
ipso. Huiusmodi autem potestas est iudiciaria ac per hoc regalis, quia iudicare proprie pertinet

ad regis officium». Cf. anche i'vf, 4, ed. R.W. Dyson, 148: «Principalis autem actus et pre-
cipuus regie potestatis est iudicare. [...] Iudicium autem recta est determinatio eius quod
iustum est. Vnde iudicare est ius dicere. Iustum autem a iure dicitur, et inde potestas iudi-
candi iurisdictio uocatur [...]». Al riguardo, cf. Briguglia, G.: La questione del potere. Teologi
e teoria politica nella disputa tra Bonifacio VIII e Filippo il Bello Filosofia e scienza nell'eté
moderna). Milano: FrancoAngeli 2009, 76: «"Dire il diritto", jus dicere, cioè discriminare tra
giusto e ingiusto, è la sostanza della giurisdizione, che tuttavia ha bisogno di una "materia"
su cui esercitarsi, cioè il popolo cristiano, o meglio, nel caso dei vescovi, un determinato po-
polo, quello relativo alia diocesi. In questo modo ordine e giurisdizione si completano e di-
ventano modello di una regalité, che trova nel pontefice, il cui potere è pieno e la cui
giurisdizione non ha limiti, l'esponente massimo».

89 II riferimento è qui, implicitamente, a tutti quei benefici ecclesiastici, che non posso-
no essere conferiti dal principe temporale: quando ciö awiene, dietro concessione del potere
spirituale, si vuole intendere che «talis collatio est a potestate spirituali sicut ab habente



34 Gianpiero Tavolaro

e gli incarichi che egli distribuisce secondo un ordine90. È a lui che tutti i
fedeli devono guardare, riconoscendolo padre e pastore, come Cristo, in
vece del quale egli governa in terra.

3.3 Divisio tertia

In terzo luogo, occorre considerare secondo quale accezione assumere il
"descensus": pur indicando propriamente un movimento locale, il termine
viene qui utilizzato in senso traslato per significare il procedere dell'effetto
dalla causa, come i figli sono detti "discendere" dal padre; ancor più
propriamente, il termine si riferisce a un effetto déficiente rispetto alla causa,
in quanto la discesa indica un movimento verso il basso. Cosl, tutte le real-
tà create, in quanto non proporzionate al loro Creatore, possono essere
dette "discendere" dal Padre delle luci, essendo comunicata a tutte le real-
tà da lui procedenti la pienezza della sua perfezione, partecipata in maniera

déficiente91. Poiché il procedere puö riferirsi sia all'esistenza (in quanto
qualcuno o qualcosa riceve l'essere da un altro) sia al far conoscere (in
quanto si recepisce un certo essere non nella natura propria, ma nella co-
noscenza che di esso hanno gli altri), i doni presenti nella persona della
quale si richiede la canonizzazione procedono da Dio, quanto all'esistenza,
ma a renderli noti alla Chiesa è il pontefice, dichiarando la santità di quella
persona e iscrivendola nel catalogo dei santi, per celebrarne la memoria.

4. San Ludovico di Tolosa: la delicata costruzione dell'immagine di
UN SANTO

Se il motivo dei sermoni pronunciati in memoria di Ludovico di Tolosa puô
essere agevolmente spiegato a partire dalla vicinanza di Giacomo agli am-
bienti angioini, più difficile risulta l'identificazione delle fonti delle quali il
Viterbese si sarebbe servito, attingendo da esse la scansione ternaria, ri-

auctoritatem conferendi, a principe autem est sicut a ministerium exhibente in huiusmodi
collatione, presentando uel exprimendo personam beneficio aptam et dignam» (IACOBUS DE

VlTERBIO: De regimine christiano II, 8, ed. R.W. Dyson, 232).
90 II potere regale si esprime anche nella distribuzione ordinata degli incarichi. Cf., al ri-

guardo, IACOBUS de VlTERBIO: De regimine christiano II, 4, ed. R.W. Dyson, 150-152: «Quia
uero ad uitam uirtuosam organice deseruiunt exteriora bona, ideo ad regem pertinet suffi -

cientiam huiusmodi bonorum que ad uitam sunt necessaria procurare ac prouidere populo.
[...] Ad regem quoque pertinet huiusmodi bona prudenter et iuste dispensare et distribuere
proportionaliter secundum uniuscuiusque conditionem. [...] Pertinet autem ad eos ue »similiter

distributio, siue bonorum exteriorum ut diuitiarum et honorum, siue laborum et one-
rum, siue officiorum, que ad ordinem et perfectionem rei publice requiruntur. Vnde regis est

disponere et ordinäre per omnia multitudinem cui preest».
91 La ricezione déficiente dipende dal fatto che la perfezione della causa divina viene re-

cepita dall'effetto creato in modo proporzionato alla sua essenza, che è limitata in senso ge-
nerico e specifico; tutto ciô che è in Dio, invece, non essendo altro dal suo essere e non ve-
nendo recepito in altro, risulta non limitato al genere e alla specie.



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 35

corrente e centrale nello sviluppo argomentativo delle due prediche - che,
perö, se ne servono con sfumature diverse -, secondo i tre stati secolare,
regolare e pastorale: per quanto plausibile, infatti, appaia l'ipotesi di ricon-
durre questo schema triadico aile lettere postulatorie rivolte al papa dagli
arcivescovi di Provenza, dai loro suffraganei e dalla città di Marsiglia - cui
Giacomo avrebbe avuto accesso, a motivo délia sua posizione presso la Corte

del re di Sicilia92 -, trattandosi di documenti perduti, ogni verifica risul-
ta impossibile alio stato attuale délia ricerca. Senza dubbio, perö, il ritratto
di Ludovico che Giacomo delinea appare, per certi aspetti, non del tutto
assimilabile aU'immagine stereotipata che la successiva tradizione liturgica
e agiografica avrebbe prodotto, per quanto, per altri versi, potrebbe addi-
rittura averla anticipata e preparata.

Dal confronto dello sviluppo argomentativo dei sermoni emerge anzi-
tutto l'imporsi, nel secondo, dello schema status secularis, regularis, pasto-
ralis, già présente nel primo, sia pure in maniera meno strutturata e ordi-
nata93. Scopo di entrambi i sermoni è, corne si è visto, dimostrare la santità
di Ludovico e, per questo, la nozione di perfectio è centrale in entrambi:
tuttavia, nel primo sermone essa viene considerata dal punto di vista délia
successione delle tappe richieste per la promozione alla beatitudine ed è

questa prospettiva che scandisce la struttura triadica dell'argomentazione
(«In hune modum omnipotens Deus eos quos promouet ad statum eterne
beatitudinis examinât, approbat et exaltat. [...] Et hec tria notantur circa
ipsum in uerbo proposito: primo, eius examinatio; secundo, approbatio;
tertio, exaltatio»); nel secondo sermone, invece, la santità viene considerata

dal punto di vista délia perfezione conseguita da Ludovico all'interno
dei tre stati di vita nei quali visse ed è da questi che risulta l'articolazione
triadica del sermone («Fuit siquidem beatus Ludouicus dum hic uixit in
triplici statu: primo, in statu seculari; secundo, in statu regulari; tertio, in
statu pastorali. Et iuxta hune triplicem statum ponitur triplex eius com-
mendatio»).

Nel complesso, dunque, invece che di «progress through three states»94,
sembra più pertinente parlare di "perfezione in ciascuno dei tre stati". È in-
dubbio, infatti, che per Giacomo - coerentemente, peraltro, con l'impianto
rigorosamente gerarchico della ecclesiologia dionisiana ampiamente con-

92 Cf. Solvi, D.: Gli esordi delta agiografia ludoviciana, 155.
93 Si pensi, per esempio, che nella divisio prima del primo sermone si fa implicitamente

riferimento alio stato secolare (corrispondente a quello dell'awersità e della prosperità
temporale) e a quello pastorale (corrispondente alio stato del potere ecclesiastico), mentre nella
divisio secunda si fa riferimento alio stato regolare e a quello pastorale. La divisio tertia è,

invece, dedicata integralmente alio stato di beatitudine eterna.
94 Anderson, D.: "Dominus Ludovicus" in the Sermons ofJacobus ofViterbo, 289 (il corsi-

vo è nostro).



36 Gianpiero Tavolaro

diviso al suo tempo95 - gli stati di vita non siano di per sé equivalenti, ben-
ché correlati e coordinati: tuttavia, in entrambi i sermoni l'Agostiniano si

mostra più preoccupato di insistere sul fatto che Ludovico sia stato trovato
perfetto in ciascuna delle condizioni vissute che non sul suo progressivo
perfezionamento nel passaggio da uno stato a un altro96. Se è vero, per
esempio, che nel primo sermone Giacomo parla di uia perfectionis, scola

perfections e cathedra perfectionis in riferimento rispettivamente alio stato
cléricale, alia vita regolare e all'episcopato (con l'evidente esclusione dello
stato di vita secolare), nel medesimo sermone la perfezione di Ludovico
viene estesa alla globalité della sua vita: «nichil ei defuit de bonitate uite
secundum conditionem status presentis». D'altro canto, il rapporto tra gli
stati di vita regolare e pastorale più che come "progressivo" è colto come
"complementare", essendo, peraltro, dal punto di vista biografico, "simul-
taneo"97. Due sono i passaggi che, nel primo sermone, appaiono al riguar-
do illuminanti: il primo è quello che concerne il riferimento giustapposto
al duplice maestro, Cristo e Francesco («"Perfectus omnis erit si sit sicut
magister eius", scilicet Dominus Ludouicus sicut Magister Christus, quia
eum secutus est, uel magister beatus Franciscus, cuius uite fuit emulus»);
il secondo è, invece, quello relativo alla scola e alla cathedra perfectionis
(«[...] Dominus Ludouicus in scola perfectionis multum profecit et cathe-
dram perfectionis exercuit perficiendo alios uerbo, exemplo, et cetera»).
D'altra parte, anche nel secondo sermone, Ludovico è detto acceptatus ad

meritum e demonstratus in exemplum già in riferimento alio stato secolare;
inoltre, sempre nel secondo sermone, si dice che Dio ha benedetto Ludovico

donandogli la grazia non solo nel terzo stato - ossia il pastorale -
(«Deus, benedixit, dando Spiritum, scilicet gratiam»), ma anche nel primo
- ossia il secolare -, a partire dal quale egli fu adotatto corne figlio («adop-
tatio est per gratiam»). Né va dimenticato che proprio il secondo sermone
viene sviluppato a partire da un versetto tematico che è il medesimo di cui
Giacomo si era servito per un precedente sermone Ad commendationem

95 II riferimento è, chiaramente, al De ecclesiastica hierarchia dello pseudo-Dionigi. Cf.,
al riguardo, ROQUES, R.: L'universo dionisiano. Struttura gerarchica del mondo secondo ps.
Dionigi Areopagita. Milano: Vita e Pensiero 1996 (titolo originale: L'Univers dionysien. Structure

hiérarchique du monde selon le Pseudo-Denys. Paris: Cerf 1969), 165-182.
96 Nel primo sermone, per esempio, Giacomo afferma chiaramente: «Prelatio est cathedra

perfectionis, quia prelati sunt aliorum perfectiores uerbo, exemplo, sacramento». Tuttavia,

subito dopo egli distingue tra la perfezione dello stato e quella della persona: «Hoc dico
ratione status, licet persona possit esse imperfecta».

97 Si ricordi, infatti, che Ludovico venne ordinato sacedote il 19 maggio del 1296 e indos-
sô l'abito francescano prima in segreto (24 dicembre del 1296) e poi pubblicamente (5 feb-
braio del 1297), dopo essere stato nominato vescovo di Tolosa. Per le indicazioni biografiche
relative a Ludovico, rimandiamo a Vauchez, A.: s.v. Ludovico d'Angià, santo, in: Dizionario
biografico degli italiani, 100 voll. Roma: Istituto della Enciclopedia italiana - Treccani 1960-
2020, LXVI, 397-401.



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 37

alicuius congregationis religiose per prelatum, del quale vengono ripresi al-
cuni temi98.

In considerazione di ciô, sembra opportuno riconsiderare il valore politico

ed ecclesiale da accordare ai sermoni all'interno del ministero episcopate

di Giacomo. Nella lettura di questi testi proposta da Anderson, infatti,
risulta che

[m]uch as his treatise on the Church helped define the Guelph political view
of Charles II, the two sermons on "Dominicus Ludovicus" give shape to a

commemoration of the king's deceased son that reflects Charles's particular
views and interest. [...] What emerged was a portrait of Louis at once consistent

with Jacobus's own theories of church office, which he had recently
elaborated in De regimine christiano, and with the interests of his patron. [...]
the sermons give Louis's "third state" great prominence, subordinating the
second state, the status regularis, to it99.

Come si è cercato di evidenziare, Giacomo non intende affermare la perfe-
zione di Ludovico mediante la subordinazione dello stato regolare a quello
episcopale - secondo quanto emerge invece dall'interpretazione di Anderson

-, ma stabilendo tra questi due stati una complementarietà, anche in
ragione del fatto che lo stato episcopale non contrasta con il vincolo con-
tratto con la professione religiosa e non esonera da esso, in quanto, come il
Viterbese si préoccupa di sottolineare, «[...] religiosi omne cor suum Deo
dant et ipsi maxime sunt in uia salutis. [...] perpetuo obligant se [...]». In
tal senso, per quanto Giacomo sia in accordo con gli interessi di Carlo II e

délia dinastia angioina nel riconoscere e promuovere la santità di Ludovico
- omettendo, peraltro, ogni esplicito riferimento "politicamente scorretto"
alia sua rinuncia (mal digerita dagli stessi genitori) al diritto di primoge-
nitura e al regno100 -, nondimeno si mostra libero di delineare un profïlo
di santo che ha i tratti del "frate"101, non meno che quelli del "vescovo"102,
diversamente da corne la casa angioina avrebbe voluto103: consapevole del

98 Cf. infra, Appendice II.
99 ANDERSON, D.: "Dominus Ludovicus" in the Sermons ofJacobus ofViterbo, 292.
100 Cf. XXII capitulum, in: Processus Canonizationis, 14, 31-33 («Sic aspiravit ad heredita-

tem eternam, ut, contempto prorsus temporali patrimonio, primogeniture iuri renunciaret et
regno»). Cf., al riguardo, Lucherini, V.: La rinuncia di Ludovico d'Angià al trono e ilproblema
della successione nei regni di Napoli e d'Ungheria: sßde giuridiche e artistiche, in: D'URSO, T./
PERRICCIOLI Saggese, A./Solvi, D. (éds.): Da Ludovico d'Angio a san Ludovico di Tolosa, [137—

152], 139-143.
101 Molto efficace, in questo senso, è la sottolineatura, nel primo sermone, che la vita

regolare dei Minori «uere scola perfectionis est inter alios ordines».
102 Quella del frate-vescovo è, peraltro, una condizione che Giacomo deve aver avverito

come analoga alia propria.
103 A conferma di cid, si ricordi che, anche sul versante iconografico, per esempio, il mo-

dello di santità che si impone nella pala di Simone Martini, attualmente conservata al Museo
di Capodimonte di Napoli, «andava incontro alle preferenze della corte, da sempre interes-
sata più alla "preminentia auctoritatis pontificalis" del santo che alia sua professione di fede



38 Gianpiero Tavolaro

ruolo che la canonizzazione di Ludovico avrebbe avuto nel rafforzare l'im-
magine della dinastia angioina come beata stirps, il Viterbese si préoccupa
anche di offrire, attraverso una dettagliata analisi della perfezione di Ludovico,

una riflessione sul potere - o, meglio, sul rapporto da avere con esso

-, condotta attraverso la descrizione delle virtù che sono richieste a coloro
che detengono il potere, oltre che dei vizi cui costoro sono esposti.

A tal proposito, la disamina comparata dei cenni biografici e degli a-
spetti aretologici che caratterizzano la figura di Ludovico nei sermoni di
Giacomo restituisce un ritratto poliedrico del vescovo tolosano, risultante
dall'intreccio di molteplici tratti tra loro complementari104:

In annuali <commemoratione> Domini
Ludouici episcopi tholosani

In commemoratione Domini Ludouici

filii Domini regis Sicilie

Introductio Introductio
nobilis(a)

iuuenis
tante sanctitatis(c)

Divisio prima (examinatio) Divisio prima (status secularis)

Distinctio prima
(status temporalis prosperitatis)

Distinctio prima
(adoptatus in filium)

profundissima humilitas(d)
mundissima castitas(e)

amplissima largitas

Distinctio secunda
(status temporalis aduersitatis)

reuerentia
sapientia

patientia(f) patientia(0
spiritualis letitia

francescana» (ACETO, F.: Per Simone Martini pittore: ancora sull'iconografia del 'San

Ludovico' del Museo di Capodimonte di Napoli, in: D'URSO, T./PERRICCIOLI SAGGESE, A./SOLVI,
D. (éds.): Da Ludovico d'Angià a san Ludovico di Tolosa, [33-50], 44). Cf. anche Gaglione,
M.: Il san Ludovico di Simone Martini, manifesto della santità regale angiona, in: Rassegna
storica salernitana n. s. 29 58) (2012) 2, 9-125. Cf., inoltre, SOLVI, D.: L'immagine agiogra-
fica di San Ludovico d'Angià, in: ALFANO, G. et al. (éds.): Boccaccio e Napoli. Nuovi materiali
per la storia culturale di Napoli nel Trecento. Atti del convegno per il VII Centenario della
nascita di Giovanni Boccaccio (Napoli - Salerno, 23-25 ottobre 2013). Firenze: Franco Cesati

2014, [201-216], 205-206: «[nella pala] i due fratelli [seil. Ludovico e Roberto], il santo
vescovo e il re saggio, sono chiamati da Dio, ciascuno nel suo ordine, a una medesima responsabilité

nei confronti del popolo cristiano: il seggio è la trasfigurazione celeste tanto della
cattedra episcopale quanto del trono regio, la mitra e il pastorale sono omologhi alio scettro
e alia corona».

104 Le lettere in apice tra parentesi servono a individuare più agevolmente gli elementi
comuni ai due sermoni e quelli ricorrenti all'interno del medesimo sermone.



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 39

Caritas et beneuolentia

Distinctio tertia
(status temporalis potestatis)

Distinctio secunda
(iacceptatus ad meritum)

gloriam et pompam contempnare
uilia opera facere et cum pauperis et uili-
bus benigne colloqui et conuersari

opera meritoria/opera uirtutum

Distinctio tertia
(demonstratus in exemplum)

iuuenis'b'
nobilis'3'
delicatus
humilis'd'
sanctus'c'
deuotus
studiosus
patiens'0
mundus(e)
secundum rationem uiuens

Divisio secunda (approbatio) Divisio secunda (status regularis)

perfectus's'
Distinctiones/i Distinctio prima

in uia perfectionis
(clericus)

propter aliorum edificationem [...]
uerbo uel exemplo'*1'

esse in scola perfectionis
(frater)
in cathedra perfectionis

(episcopus)
perficiendo
alios uerbo,
exemplo, et
cetera'*1'

Distinctiones/2

integritas (nichil ei defuit bonitate uite)
fecunditas (alios generauit uerbo et
exemplo)

Distinctio secunda

propter exercitationem (in uigiliis,
ieiuniis, laboribus, in orationibus, lec-
tionibus, meditationibus)



4° Gianpiero Tavolaro

Distinctio tertia

satietas (coniunctus fini Deo) propter perfectionemW (propter ob-

seruationem, propter adhesionem,

propter obligationem)

Divisio tertia (exaltatio) Divisio tertia (status pastoralis)

bene dispositus
uirtuosus
perfectus(s)

Distinctio prima

bene dispositus

Distinctio tertia

sanctus(c)

perfectusW
ydoneus ad officium pastoralem (hu-
militas(d))

La virtù fondamentale per la quale Ludovico si è distinto è l'umiltà, che,
intimamente connessa alla povertà (qui presentata come cura per i poveri
più che come rinuncia ai beni), è una virtù tipicamente francescana: essa,
peraltro, caratterizzô la sua vita nella condizione di prosperità temporale,
ma lo rese anche esemplare nell'esercizio del ministero episcopale. Mai
l'umiltà viene descritta a partire dal rifiuto del potere regale o alia luce
délia resistenza nei confronti dell'episcopato105, anche perché il potere
temporale, sia secolare che ecclesiastico106, è per Giacomo necessario nella
condizione présente: tuttavia, essa è la virtù corrispondente al vizio della su-
perbia e, in quanto tale, è richiesta per l'esercizio del potere ecclesiastico -
nel secondo sermone, per esempio, è l'umiltà che rende Ludovico idoneo
aU'ufficio pastorale -, ma è essenziale anche a chiunque abbia delle ric-
chezze ed è questo il caso di chi detiene il potere temporale. Per questo,
nel primo sermone, in riferimento alla condizione di prosperità nella quale
Ludovico è vissuto, in quanto filius regis, prima dell'ingresso nella vita reli-
giosa - «temporali prosperitate, quia ualde diues; item temporali potesta-
te, quia rex» -, si dice che «liber tarnen fuit ab hiis uitiis quibus implicari
soient multi diuites, quorum unum est superbia, quia propter diuitias alios

105 È questo, peraltro, un tratto tipico dell'umiltà e dello spirito francescano di Ludovico:

cf. Paul, J.: Evangelisme et franciscanisme chez Louis d'Anjou, in: Les mendiants en pays
d'Oc au XIIIe siècle Cahiers de Fanjeaux 8). Toulouse: Privat 1973, 375-401.

106 Negii unici espliciti riferimenti alla potestas, nel primo sermone, Giacomo si riferisce
sempre al potere temporale considerandolo nella sua duplice articolazione (secolare ed

ecclesiastico).



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 41

despiciunt et se extollunt»107. Il "necessario" esercizio del potere, dunque,
manifesta l'integrità dei costumi di Ludovico («"honores mutant mores",
uel uerius dicendo "monstrant mores"»), ma è proprio a partire da un tale
esempio che l'esercizio del potere si rivela come espressione di ciö che
realmente lo anima. Nel primo sermone, Giacomo afferma che Ludovico
«potestate regia uti poterat», ma, anche in quanto vescovo, «liber fuit ab
hiis uitiis que interimunt alioquin potestatem habentes», come il desiderio
di gloria e di sfarzo, il sottrarsi agli incarichi e ai colloqui più comuni, la

pratica dei piaceri. Chi detiene il potere non deve sottrarsi a ciô che è duro
e gravoso e di questo Ludovico è stato un esempio non solo a motivo
dell'austerità nella quale è vissuto, ma anche a motivo délia sua pazienza,
ossia délia capacità di sopportare le awersità del tempo présente e ogni
altra forma di correzione, anche quella proveniente da parte del padre ter-
reno o del Padre celeste: egli, dunque, come si afferma nel primo sermone,
non fu affetto da quei vizi nei quali incorrono, di solito, coloro che sono
tribolati, mostrandosi animato da una profonda carità, grazie alla quale ha

saputo mantenersi nella letizia ed è stato di giovamento a tutti («in eo erat
Caritas que "omnia suffert", que letitiam confert, que omnibus prodest»).
Alla pazienza sono, poi, ricondotte, stando al secondo sermone, sia la rive-
renza, ossia il rispetto per il padre (per quello terreno e soprattutto per il
Padre celeste108), sia la sapienza, che è il risultato délia docilità nel lasciar-
si istruire, particolarmente, in rapporto al Padre celeste, «per Studium sacre

Scripture». Come l'umiltà (humilitas) esprime il proprio essere "uomo"
(homo), la pazienza, insieme con la riverenza e la sapienza, è espressione
del proprio essere figlio, secondo la natura e secondo la grazia («uerus et
bonus fxlius debet esse reuerens, sapiens et patiens»). Questi aspetti sono,
nel loro insieme, efficacemente sintetizzati mediante l'immagine dell'homo
nobilis et iuuenis:

- il tratto délia nobiltà - che, stando al sintagma homo nobilis di ascen-
denza evangelica (Lc 19,12), ha una forte valenza "cristologica", come si
è visto - ha a che fare, infatti, con la Stirpe di origine, ma soprattutto
con bessere virtuoso per il quale Ludovico seppe distinguersi109 («hono-

107 La necessità che un sovrano si mantenga umile, contrastando la superbia, è ben mes-
sa a iuoco nei sermoni su san Luigi re. Cf. IACOBUS DE VlTERBIO: Infesto sancti Ludouici regis,
sermo II, f. 3ora, col. 117, ed. G. Tavolaro, 18: «Vel dicitur apostata rex superbus, sicut et
primus angelus ab superbia dictus est apostata [...]»; Infesto beati Ludouici regis, sermo III,
f. 63m, col. 249, ed. G. Tavolaro, 42: «Precipitur etiam eis qualiter debeat se habere ad sub-
ditos, ut scilicet non superbe eos contempnat aut opprimât».

108 Vengono spiegati, in tal modo, sia la sua obbedienza alia chiamata di Dio, sia il suo
"piegarsi" alia nomina episcopale, perorata dal padre, con il sostegno e la mediazione del
pontefice.

109 A entrambi questi aspetti è riconducibile il suo essere delicatus.



42 Gianpiero Tavolaro

rabilis quantum ad statum seculi propter nobilitatem generis, sed magis
honorabilis propter nobilitatem moris»)110;

- la giovinezza, poi, acquista valore nella misura in cui ha a che fare con
la predestinazione, ma anche con la purezza (o castità) e, dunque, in
ultima istanza, con la temperanza, intesa come la capacità di non lasciarsi
guidare dalle passioni tipicamente giovanili111.

In quanto pienamente "uomo", capace di vivere secundum rationem («"homo"

enim dicit aliquid secundum rationem»), Ludovico appare pienamente
conforme a Cristo (tanto da potersi dire di lui: Ecce homo)112: per questo

egli fu anche pienamente perfetto, in quanto consegui il proprio fine (vale
a dire Dio, al quale fu unito mediante la conoscenza e l'amore), e per questo

egli poté generare ed edificare altri, con la sua parola e il suo esem-
pio113. Proprio in riferimento a questo ultimo aspetto della vita di Ludovico,

è evidente una eccessiva accentuazione della dimensione pastorale alia
quale, in realtà, il vescovo tolosano poté dedicare ben poco tempo, data la

brevità del suo ministero: essa, tuttavia - dal punto di vista del potere a cui
fa implicitamente riferimento (la potestas temporalis ecclesiastica) - ha

una grande rilevanza, giacché, come Giacomo è attento a sottolineare in
entrambi i sermoni, alio stato episcopale Ludovico non è arrivato per es-
sersi proposto (non se ingerendo), ma perché chiamato, eletto, predestina-
to da Dio. Non diversamente dalle singole opere che lo hanno caratterizza-
to e ancor prima di esse, dunque, lo stato pastorale di Ludovico è stato me-
ritevole perché è stato accolto come proveniente da Dio: in lui, la congrua
dispositio (che indica la conveniente attitudine interiore) si è incontrata
con la débita institutio (che si riferisce esplicitamente all'autorità divi-
na114) e con la sacra ordinatio (che fa riferimento all'autorità ecclesiastica,

110 Già fortemente connotata in senso etico-politico, la nozione di uomo nobile acquista
in Giacomo, mediante l'implicito riferimento a Cristo, un solido fondamento teologico e, in
particolare, cristologico, coerentemente con l'impianto speculativo teologico-politico già
présente nel De regimine christiano: cf. TAVOLARO, G.: Opus nature est opus Dei, 87-88.

112 Di qui l'insistenza sulla castità e sulla purezza, che costituiscono anche elementi
centrali nel processo di canonizzazione. Dalla lettera di canon izzazione risulta che «fratres
nihilominus duo, interdum quatuor, in sua iacebant camera in suae testimonium nitidae pu-
ritatis» (JOANNES XXII: Sol oriens, 396,18-19).

112 Interessante registrare, a questo proposito, la distanza che, pochi anni più tardi, Eck-
hart prenderà dal paradigma antropologico aristotelico (e tommasiano) nella Predigt "Der
hoehste under den meistern", in cui il maestro di Hochheim commenta proprio il testo di Le

19,12: cf., al riguardo, BECCARISI, A.: Der hoehste under den meistern: Eckhart e il De anima di
Aristotele, in: STURLESE, L.: Studi sulle fonti di Meister Eckhart, I Dokimion 34). Fribourg:
Academic Press Fribourg 2008,11-38, in particolare 14-16.

113 Mancano al riguardo precisi riferimenti biografici, come, per esempio, la preoccupa-
zione di portare al battesimo alcuni ebrei e musulmani, accettando anche di fare loro da pa-
drino: cf. XVI capitulum, in: Processus Canonizationis, 13, 2-4.

114 Dall'istituzione divina, infatti, dériva il sacerdozio a partire da Aronne: taie è anche il
sacerdozio di Gesù. Cf. IACOBUS DE ViterbiO: De regimine christiano II, 3, ed. R.W. Dyson, 124



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 43

cui spettano il consacrare e il benedire, dando forma alia disposizione inte-
riore). Ludovico, dunque, si è sottomesso (come figlio riverente) a Dio, ma
ciö ha comportato anche il riconoscimento della necessaria mediazione
délia Chiesa115: è solo in forza dell'ordinazione episcopale, infatti, che egli
ha ricevuto la grazia, un popolo di cui prendersi cura e un modus uite. Se il
riferimento al popolo implica anche una potestas, non è su questo che Gia-
como ferma la propria attenzione, pur trattandosi di uno degli aspetti più
tipici dei ritratti agiografici di santi vescovi116: più che all'esercizio di un
potere117, il riferimento alio stato pastorale diviene funzionale, nell'imma-
gine di Ludovico che Giacomo intende costruire, a sottolineare la sua per-
fezione, che, operata dall'incontro della disposizione interiore e dell'azione
divina mediata dalla Chiesa, è sempre - come emerge peraltro dalla Suppli-
catio - féconda, génératrice e comunicativa di sé, come il bene («bonum
autem est sui communicatiuum et diffusiuum»).

Il richiamo alla Supplicatio appare illuminante, all'interno della rico-
struzione deH'immagine agiografica che Giacomo offre di Ludovico, per al-
meno due motivi. In primo luogo, trattandosi, come si è visto, di un mo-
dello applicabile a diverse tipologie di persone di cui si voglia perorare la

canonizzazione, essa offre una sintetica esposizione dei requisiti essenziali
della santità (o, quantomeno, dei criteri indispensabili alia loro individua-
zione) e, pertanto, puö fungere da termine di confronto per i due sermoni
in esame, il cui obiettivo è evidentemente quello di convincere della santità

di Ludovico. In secondo luogo, sembra possibile cogliere, nel passaggio
dal primo al secondo sermone, l'accentuazione di alcuni aspetti che sono
spiegabili alla luce della Supplicatio, nella quale, a sua volta, sono rawisa-
bili elementi presenti nel primo sermone: la Supplicatio, in altri termini,
sembra costituire una sorta di ponte tra i due sermoni, avendo recepito dal
primo sermoni alcuni spunti (tra cui l'importanza del compiere i miracoli)
e avendone offerti di ulteriori al secondo (tra cui il tema del "santo" come
"figlio"). Nel secondo sermone, inoltre, alio scopo di sottolineare la scelta

et 128. Tuttavia, come ricorda anche il testo paolino di Rom 13,1 (più volte citato da Giacomo
nei suoi scritti di natura politica), da Dio proviene anche ogni potere: cf. Iacobus de VlTER-

BIO: Disputatio prima de quolibet, q. 17, éd. E. Ypma, 211, 128; Id.: De regimine christiano II, 7
et 10, ed. R.W. Dyson, 220 et 302, 304, 306-308.

115 D'altra parte, se è vero che viene da Dio ogni potere temporale (non solo ecclesiasti-
co, come quello ricevuto da Ludovico, ma anche secolare, come quello al quale ha rinuncia-
to), non è meno vero che esso richiede la mediazione del pontefice: lACOBUS de ViterbiO:
Disputatio prima de quolibet, q. 17, éd. E. Ypma, 213, 192-194: «Secundum vero quod convenit
regibus, est a Deo, mediante papa; ad quem pertinet saeculares principes et instituere et iu-
dicare».

116 Questo aspetto è présente, per esempio, nei sermoni su Ludovico di Giovanni d'Ara-
gona e di Antonio di Spagna: cf. HOROWSKI, A.: Ludovico nei sermoni di Giovanni d'Aragona e

di Antonio di Spagna, in: D'URSO, T./Perriccioli SAGGESE, A./Solvi, D. (éds.): Da Ludovico
dAngib a san Ludovico di Tolosa, [199-219], 203-204 et 211.

117 Si tratta di un potere che non si estende, peraltro, solo ai chierici, ma anche ai laici:
cf. IACOBUS DE VITERBIO: De regimine christiano II, 10, ed. R.W. Dyson, 280-282.



44 Gianpiero Tavolaro

di vita religiosa di Ludovico, Giacomo avrebbe fatto convergere anche

spunti tratti dal sermone Ad commendationem alicuis congregations
religiose per prelatum, precedente rispetto alla Supplicatio e sviluppato, proprio

come il secondo sermone su Ludovico, intorno al thema «Ecce odor
filii mei». Seppure in assenza di precisi riscontri testuali, tra i sermoni su
Ludovico e la Supplicatio è possibile individuare alcuni importanti punti di

convergenza, che risultano particolarmente accentuati nel passaggio al
secondo sermone: questi sono riducibili da un lato alla nécessita délia grazia,
dalla quale derivano tutti i doni (tra cui, come si diceva, la capacità di ope-
rare miracoli) e, in particolare, l'adozione filiale e la comunicazione délia
pienezza di grazia mediante l'umanità di Cristo e la mediazione délia Chiesa,
dall'altro alla visibilità e ail'utilità ecclesiale dei doni, tra i quali la capacità
di operare miracoli. Si tratta, in definitiva, di cogliere che le coordinate en-
tro le quali si snoda ogni profilo di santità sono sempre, al tempo stesso,
"teologiche" (adozione filiale), "cristologiche" (comunicazione délia
pienezza di grazia in Cristo) ed "ecclesiologiche" (mediazione délia Chiesa e

utilità ecclesiale dei doni): nella Supplicatio, perô, questi aspetti sono ul-
teriormente connessi a partire dal riferimento al sommo pontefice, al quale,

in quanto uicarius Christi, viene applicato, sia pure secondariamente, lo

stesso appellativo divino di "pater luminum" ed è riconosciuto il compito
di rendere noto, mediante la canonizzazione, ciö che, quanto all'essere,
Dio stesso realizza in coloro che da lui sono predestinati alla beatitudine
eterna. Se è indubbio che nella sua forma attuale non sia possibile rawi-
sare in taie supplica la domanda di canonizzazione relativa a Pietro da

Morrone, corne invece vorrebbe Anderson, è plausibile ritenere che Giacomo

abbia ricalcato su questo modello uno o più interventi (relativi, come il
testo suggerisce, talora a figure maschili, talora a figure femminili) volti a

ottenere dal sommo pontefice l'iscrizione di qualcuno nel catalogo dei san-
ti: tra questi è da annoverare con molta probabilité il caso di Ludovico, in
ragione degli stretti rapporti che vedevano il Viterbese, in qualité di ve-
scovo di Napoli, legato alla dinastia angioina. Non è da escludere, infatti,
che Giacomo si sia servito di questo canovaccio, congiuntamente ai due
sermoni, per perorare la canonizzazione di Ludovico presso il sommo
pontefice118, corne sembra suggerire la presenza nella lettera Ineffabilis
Providentia Dei - con cui demente V, nell'agosto del 1307, apriva ufficialmente
l'inchiesta sulla santità del vescovo tolosano - di alcuni degli elementi che

sono stati rinvenuti nei sermoni in esame:

- Il tema délia giovinezza e délia predestinazione di Ludovico e l'esplicito
riferimento, di ascendenza biblica, di questo tema all'ingresso tra i figli di
adozione:

118 Non è improbabile la perdita di una petizione di Giacomo, dal momento che anche le
altre petizioni provenienti dall'ambiente francese sono andate perdute.



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 45

Clemens V, Ineffabilis Providentia Dei,
2, 4-6

ac predestinatos in fide generans Ihesu
Cristi [...] ipsos filiorum adopcionis
numéro aggregavit.

Clemens V, Ineffabilis Providentia Dei,
2, 26-28

Ludovicus episcopus Tholosanus [...] ab

ipso sue iuventutis exordio tanquam
predestinatus ad gloriam hereditatis
eterne [...]

<Iacobi de Viterbio Sermo>
In commemoratione Domini Ludouici filii
Domini regis Sicilie, f. 28va, col. 111

Dominus Ludouicus fuit adoptatus in fili-
um [...]. De numéro horum filiorum fuit
Dominus Ludouicus [...]

<Iacobi de Viterbio Sermo>
In annuali <commemoratione> Domini
Ludouici episcopi tholosani, f. 3vb, col. 12

Dominus Ludouicus uelud electus et
predestinatus a Deo promouendus erat ad

statum beatitudinis [...] iuuenis tante
sanctitatis [...]

- II tema del rifiuto dello sfarzo e, in genere, di tutto ciö che è mondano:

Clemens V, Ineffabilis Providentia Dei, <Iacobi de Viterbio Sermo>

2,30 In annuali <commemoratione> Domini
Ludouici episcopi tholosani, f. 4ra, col. 13

spretis pompis et vanitate mundanis gloriam et pompam contempnebat [...]

Il riferimento congiunto alia sequela di Cristo e all'osservanza della vita
regolare deifrati minori, che rese Ludovico un imitatore di Francesco119:

Clemens V, Ineffabilis Providentia Dei,
2, 30-32

Christi pauperis vestigia prosequens
et in Ordine Fratrum Minorum pro-
fessorum paupertatis devotam profes-
sionem emittens, laudabiliter gessit
iugum observancie regularis [...]

<Iacobi de Viterbio Sermo>
In annuali <commemoratione> Domini
Ludouici episcopi tholosani, f. 4rb, col. 14

fuit in scola perfectionis, dum amplexus
est uitam claustralem et regulärem
fratrum minorum, que uere scola perfectionis

est inter alios ordines [...] Dominus
Ludouicus sicut Magister Christus, quia
eum secutus est, uel magister beatus
Franciscus, cuius uite fuit emulus.

II tema del merito in vista dell'elevazione a uno stato di vita più eminente:

Clemens V, Ineffabilis Providentia Dei,
2, 32-33

vocatusque postmodum ad regimen
ecclesie Tholosane, sic sibi per vite me-
ritum [...]

<Iacobi de Viterbio Sermo>
In commemoratione Domini Ludouici fdii
Domini regis Sicilie, f. 28vb, col. 112

Dominus Ludouicus fuit acceptatus ad

meritum [...]

119 Sulla regularis obseruantia insiste anche, come si è visto, il sermone Ad
commendationem alicuius congregationis religiose per prelatum.



46 Gianpiero Tavolaro

Il riferimento alla esemplarità della vita di Ludovico:

Providentia
Clemens V,
Ineffabilis
Dei,
2. 33-34

aliis proficere studuit
per exemplum [...]

<Iacobi de Viterbio Ser-

mo>
In annuali <commemora-
tione> Domini Ludouici
episcopi tholosani, f. 4rb,
col. 14

perficiendo alios uerbo,
exemplo [...]

<Iacobi de Viterbio Sermo>
In commemoratione Domini
Ludouici filii Domini regis
Sicilie, f. 2Ç)ra, col. 113

multos uerbo et exemplo
edificauit [...]

L'accostamento, nel medesimo contesto, dell'appellativo "teologico" di
"Pater luminum", tratto dalla Lettera di Giacomo, e della citazione del v.

9 del primo capitolo del Vangelo di Giovanni120:

Clemens V, Inejfabilis Providentia Dei,
2. 36-37

reddito eius spiritu Patri luminum qui
illuminât omnem hominem venientem
in hunc mundum [...]

clacobi de Viterbio>
Supplicatio pro canonizatione alicuius ad

summum pontificem, f. 24va, col. 95
Pater luminum ipse Deus [...]
«uerum lumen quod illuminât omnem
hominem uenientem», et cetera.

Tali elementi suggeriscono una convergenza linguistica e concettuale tra il
documento pontificio e i testi del Viterbese, che, a nostro awiso, potrebbe
spiegarsi sulla base di una petizione di quest'ultimo a favore di Ludovico121,

a meno di non ammettere (e, comunque, senza escludere) una dipen-
denza di tutti questi testi da medesime fonti comuni andate perdute, quali,
presumibilmente, le lettere postulatorie provenienti dalla Provenza e da

Marsiglia122.
Quanto, poi, alle affinità tematiche che sembrano accostare ai due ser-

moni di Giacomo la bolla Sol oriens di Giovanni XXII (si pensi alla con-
dotta di vita e al compiere i miracoli, alla purezza/castità, alla carità, all'ec-
cellenza della vita, all'umiltà e all'attenzione ai poveri, alla dedizione alio
studio, al disprezzo dello sfarzo e alla sobrietà nel cibo e nel vestito), esse,
come ha mostrato Marco Guida sulla base di un attento confronto sinotti-
co e intertestuale, rivelano una innegabile dipendenza del documento pon-

120 Nella Supplicatio il testo giovanneo viene riferito non direttamente al Pater luminum,
ma a Cristo, il quale puö essere detto "lumen" in ragione della sua natura divina: anche in
questo caso, dunque, l'accezione resta "teologica".

121 A questo riguardo, si ricordi che anche per Anderson è ragionevole ritenere che

Giacomo sia stato implicato nella campagna angioina a favore della canonizzazione di Ludovico:
cf. Anderson, D.: "Dominus Ludovicus" in the Sermons ofJacobus ofViterbo, 286.

122 D'altra parte, nel primo sermone lo stesso Giacomo, parlando della prodigalità di
Ludovico verso i poveri, fa riferimento alle imprese che si narravano di quest'ultimo già al suo

tempo: «contra uitium auaritie habuit uirtutem amplissime largitatis maxime ad pauperes,
ut patet ex eius gestis».



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 47

tificio dai capitula interrogatoria del processo123. Anche in questo caso, co-
munque, non è da escludere, come ipotizzato da Anderson, una certa cor-
relazione tra la Sol oriens e i testi di Giacomo, in ragione dei rapporti che

Jacques Duèse intrattenne con gli ambienti angioini sin dal 1300124, venen-
do a contatto con il medesimo contesto di corte nel quale operö l'Agosti-
niano e nel quale i due sermoni su Ludovico furono prodotti125.

In ogni caso, i sermoni di Giacomo hanno il merito di essere testimoni
della prima (per certi aspetti ancora embrionale) fase di formazione dell'im-
magine di "san Ludovico" e al tempo stesso, data la peculiare posizione di
prossimità agli Angioini che il Viterbese si trovava a occupare in quanto
vescovo di Napoli, essi riflettono lo sforzo di operare una mediazione tra
gli interessi politici della casa régnante di Sicilia (intenta ad affermarsi come

dinastia eletta e benedetta da Dio, salvaguardando soprattutto lo status

di vescovo di Ludovico), l'esigenza di restituire del santo un'immagine
più autentica (conformemente alia sua scelta fondamentale di vivere nel
solco della tradizione francescana) e le preoccupazioni dell'Ordine dei Mi-
nori e della grande Chiesa (intenzionati a sganciare la figura di Ludovico
da ogni possibile, equivoca affinità con il pauperismo degli "Spirituali"). È

forse in questo sforzo, più che nei singoli contenuti in essi presenti, che
«the two commemorative sermons by Jacobus of Viterbo put us very near
the beginning of that hagiographical tradition and perhaps at its source»126.

123 Cf. Guida, M.: La lettera di canonizzazione Sol oriens di Giovanni XXII, 328-331 e

348-352 (il processo fu avviato a Marsiglia nel febbraio del 1308).
124 Si ricordi che Duèse fu anche cancelliere del Regno di Sicilia, attestato come taie dalla

fine del 1307 all inizio del 1309.
125 Cf., al riguardo, Anderson, D.: "Dominus Ludovicus" in the Sermons ofJacobus of

Viterbo, 294-295. Si noti, a questo proposito, che il thema biblico con cui si apre la bolla di
Giovanni XXII, «Sol oriens mundo in altissimis Dei» (Eccli 26,21), è présente anche nella
Supplicatio di Giacomo, all'interno della lunga citazione tratta proprio dal capitolo 26
dell'Ecc/esiasr/co.

126 Anderson, d.: "Dominus Ludovicus" in the Sermons ofJacobus of Viterbo, 294.



Appendice I

<lACOBI DE VlTERBIO SERMONES>

Nota al testo1

I sermoni In commemoratione Domini Ludouici sono traditi dal manoscrit-
to Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, Arch. Cap. S. Pietro,
D. 213 V), descritto per la prima volta da David Gutiérrez2. Il codice ap-
partiene al fondo che rappresenta la parte manoscritta délia biblioteca del

Capitolo délia basilica di San Pietro in Vaticano, data in deposito alla
Biblioteca Apostolica Vaticana nel 1940 - forse in seguito all'aumento delle ri-
chieste di consultazione -, grazie all'interessamento di Pio XI: esso faceva

parte del secondo dei nuclei da cui traeva origine la biblioteca del Capitolo,
ossia quello legato al Capitolo dal cardinale Giordano Orsini (f 1438)3,

come attesta la cifra romana di modulo grande apposta sul recto del primo
foglio («XI»), corrispondente alla segnatura che i manoscritti dell'Orsini
ricevettero poco dopo il 1489, una volta trasportati dalla chiesa romana di
San Biagio délia Pagnotta, sull'attuale Via Giulia, nella sacrestia délia basi -

lica4. Non sappiamo corne il manoscritto di Giacomo sia entrato a far parte
délia biblioteca dell'Orsini: è tuttavia probabile che esso provenisse dal con-
vento agostiniano di Viterbo5, dal momento che, stando alla convenzione
stipulata tra Giacomo e il Generale dell'Ordine, Francesco da Monte Ru-
biano, nel Capitolo generale di Bologna (1306), l'Agostiniano, in cambio del

versamento di una somma pari a 90 fïorini d'oro, avrebbe potuto tenere

presso di sé tutti i libri che, nel corso degli anni di studio e di insegnamen-
to, l'Ordine gli aveva consentito di procurarsi, con l'impegno a farli ritor-
nare tutti presso il convento viterbese alla sua morte6.

1 Viene qui ripreso, integrandolo e correggendolo in alcuni punti, quanto già pubblicato
in Giacomo DA Viterbo: Sermones, ed. G. Tavolaro, LXXXIII-XCII.

2 Gutiérrez, d.: De vita et scriptis beati lacobi de Viterbio, in: Analecta Augustiniana 16

(1937-1938), [216-224, 282-305, 358-381], 297-298.
3 L'altro fondo è quello délia basilica.
4 Cf. D'Aiuto, F./Vian, P. (éds.): Guida aifondi manoscritti, numismatici e a stampa délia

Biblioteca Vaticana, 2 voll. Studi e Testi 466-467). Città del Vaticano: Biblioteca Apostolica
Vaticana 2011, I, 333-336.

3 Sembra che sia da escludere una provenienza napoletana, in quanto il manoscritto non
présenta altre segnature corne, invece, il manoscritto autograft) VII C 52 délia Biblioteca Na-
zionale di Napoli, tomato a Napoli, presso la biblioteca del convento agostiniano di San

Giovanni a Carbonara: cf. GUTIÉRREZ, D.: La Biblioteca di San Giovanni a Carbonara di Napoli,
in: Analecta Augustiniana 29 (1966), [59-212], 119, nota 551.

6 Cf. Capitula Generalia. Capitulum Generale de Bononia, Mense lunio 1306, in: Analecta
Augustiniana 3 (1909), 56: «Item approbamus et presenti diffinitione firmamus compositio-
nem factam per patrem nostrum Generalem fratrem F(ranciscum) cum venerabili pâtre frate



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 49

Il manoscritto costituisce un testimone unico e autografo7, che si com-
pone di 126 fogli non numerati, in pergamena, mm 232 x 166, cui vanno
aggiunti sei fogli preliminari, risalenti al secolo XV, con indici, a partire
dalla Dominica prima de adventu. L'attuale rilegatura risale al XVII secolo.
Il testo appare mutilo dell'inizio e le prime parole suggeriscono la fine di
un sermone in onore di sant'Aspreno, pronunciato il 3 agosto, presumibil-
mente dell'anno 1303, primo nel quale Giacomo celebrava a Napoli la festa
del santo proto-vescovo: i sermoni coprono cosi l'arco di circa cinque anni
(corrispondenti al tempo dell'episcopato napoletano di Giacomo), fino alia
festa de omnibus Sanctis del 1307 (ff. i25rb, col. 498-126^, col. 502). Essi ri-
sultano scritti su due colonne, designate con numéro proprio (da 1 a 502): i
numeri che individuano le colonne sono délia medesima mano che ha scrit-
to gli indici, corne mostra l'inchiostro utilizzato-

I sermoni, di vario genere (ad populum, ad status - particolarmente a
sacerdoti e religiosi o religiose -, de mortuis, de tempore, de Sanctis, due
sermoni commemorativi in onore di "Dominus Ludouicus" - vale a dire,
Ludovico di Tolosa -, pronunciati rispettivamente il 19 agosto del 1303 e

del 1304, una Supplicatio pro canonizatione alicuius ad summum pontificem
- pronunciata nel 1304 tra la festa di sant'Antonio, 13 giugno, e quella di
san Giovanni il Battista, 24 giugno - e una Responsio quando dux proposuit
de accessu suo in Tusciam - che Giacomo rivolge a Roberto, allora duca di
Calabria, nel marzo del 1305, tra la prima domenica di quaresima, 7 marzo,
e la festa dell'Annunciazione, 25 marzo), si presentano di diversa qualité
ed estensione: in alcuni casi si ha a che fare con testi più o meno lunghi,
articolati secondo divisiones e distinctiones e densi di richiami ad autorité
scritturali o pagane, oltre che, meno frequentemente, a exempla; in altri
casi il testo délia predica si présenta piuttosto corne un "modello", una sor-

Jacobo, archiepiscopo Neapolitano, super libris quos habuit ipse dominus archiepiscopus a
communitate Ordinis, cum adhuc in ipso existeret Ordine, videlicet quod ipse dominus
archiepiscopus dat Ordini LXXXX florenos auri et ipse Ordo ulterius in dictis libris nil possit pe-
tere vel exigere a domino archiepiscopo prelibato, vel pro dictis libris, ita tarnen quod post de-
cessum ipsius domini archiepiscopi, cui Dominus longam et felicem vitam concédât, ad Vi-
terbiensem conventum Ordinis predicti libri debeant pervenire».

7 Diversi sono gli elementi che attestano il carattere autografo del manoscritto: la scrit-
tura serrata e corsiva, la peculiarità di alcune lettere, la presenza di molteplici correzioni ed

emendazioni, l'ampio utilizzo di abbreviazioni e la presenza di segni abbreviativi propri. AI
riguardo, oltre al già citato articolo di Gutiérrez, cf. anche HAMESSE, J.: Les autographes à

lepoque scolastique. Approche terminologique et méthodologique, in: Chiesa, P./Pinelli, L.

(éds.): Gli autograft medievali. Problemi paleografîci e filologici. Atti del convegno di studio
délia Fondazione Ezio Franceschini (Erice, 25 settembre - 2 ottobre 1990) Quaderni di cul-
tura mediolatina 5). Spoleto: Centro Italiano di Studi sull'Alto Medioevo 1994, 200; Anderson,

D.: "Dominus Ludovicus" in the Sermons ofJacobus ofViterbo, 275-286; Vian, P.:

Giacomo da Viterbo (m. 1308). Sermones. Autografo, in: MORELLO, G./PIAZZONI, A.M./Vian, P.

(éds.): Diventare santo. Itinerari e riconoscimenti délia santità tra libri, documenti e imma-
gini. Città del Vaticano/Cagliari: Biblioteca Apostolica Vaticana/Events 1998, 131 (catalogo
délia mostra tenutasi presso la Biblioteca Apostolica Vaticana, tra il 21 dicembre 1998 e il 16

marzo 1999).



5° Gianpiero Tavolaro

ta di canovaccio nel quale, sulla base del versetto tematico, sono soltanto
accennate le divisiones, destinate a essere ampliate e sviluppate all'occor-
renza nel corso délia predicazione orale8. Talvolta diversi sono i sermoni
riconducibili alia medesima giornata e, in tali casi, essi presentano sviluppi
argomentativi abbastanza sintetici9. Le citazioni bibliche che fungono da

themata risultano solitamente sottolineate, come anche i sintagmi da esse
estratti all'interno delle divisiones secondo cui si articola il testo.

A eccezione dei fogli preliminari contenenti gli indici e della numera-
zione delle colonne, il manoscritto non présenta interventi dovuti ad altre
mani, salvo due casi10 che potrebbero suggerire un utilizzo di questi sermoni

da parte di altri11. Autograft appaiono tutti gli altri interventi sul testo e

le annotazioni in esso presenti.
Diverse sono le tipologie di intervento sul testo, che, peraltro, non manca

di errori:

Errori

Tra gli errori sfuggiti all'autore, frequenti sono quelli che consistono in
errori di parola (a), in inversioni (b) o in omissioni (c):

(a) «Est autem sciendum quod tripliciter quis ambulat cum Deo. Vno modo,
quia ab ipso in operando adiuuatur et contra mala et in bono. Iohannes: "Sine

me nichil potestis facere". Sic beatus Franciscus autem cum Deo adiuuatus (ad-
iuuatus] adiunctus V) ab ipso»12.

(b) «Ambulabit autem cum illis quibus Deus (quibus Deus inv. V) dicitur
<in> Apocalypsi 3: "Ambulabunt mecum in albis, quia digni sunt"»13.

(c) «Regula uero per modum <forme> est habitus prudentie»14.

8 Cfr., per esempio, il sermone In uisitationibus (f. i4vb, col. 56), che occupa appena 25

linee, o il sermone della Dominica infra octauam ascensionis. In consecratione uirginum (f.

22va, col. 87-b, col. 88), che ne occupa 26.
9 È questo, per esempio, il caso dei sermoni della Dominica prima post Pentecosten. In

consecratione monialis, In benedictione sponsi et sponse e Infesto beati Antonii confessons,
uel ad religiosos, tutti databili al 13 giugno del 1305 (f. 52rb, col. 206-vb, col. 208).

10 Cf. Sermo ad clericos, sabbato prime dominice quadragesime. De prophetia (ff. 361b,
col. 142-37^, col. 146) e In morte cuiusdam militis senis (f. 7Ôra-b, coll. 301-302). Nel primo
caso, si hanno delle espunzioni del testo mediante "ua"... "cat"; nel secondo caso, si hanno
annotazioni alfabetiche (a, b,...) volte a evidenziare le partizioni del testo.

11 Più frequenti risultano, invece, gli interventi di altra mano sull'altro autograft) di Gia-
como, il VII C 52 della Biblioteca Nazionale di Napoli, contenente la sua Lectura super pri-
mum Sententiarum, e recante annotazioni marginali non autografe, che fanno pensare a un
utilizzo successivo del testo per finalità probabilmente didattiche, trattandosi di schema-
tizzazioni o di sintesi del testo: è chiaro, d'altra parte, che un testo come quello della Lectura
si prestava maggiormente a un utilizzo didattico, soprattutto all'interno dell'Ordine agostinia-
no, presso il quale Giacomo ha sempre goduto di grande fama.

12 De beato Francisco, f. Ô7vb, col. 268.
13 De beato Francisco, f. Ô7vb, col. 268.



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 51

Correzioni

Molteplici sono anche le correzioni al testo: esse riguardano parole scritte
0 abbreviate in maniera sbagliata o poco chiara (a), omissioni (b), ripeti-
zioni (c), sostituzioni (d) e anticipazioni di parola (e):

(a) «fuge (peccata scrip, et del. V) peccata»15.

(b) 1. «fuit enim <uirgo (add. in marg. V)> ante sanctificata quam ex utero
nata»16.

2. «Est autem <sciendum (add. in marg. V)> quod ad legem tripliciter
nos habere debemus [,..]»17.

(c) «"In multitudine discipline Dominus separauit eos et immutauit uias (uias
rep. et del. V) eorum"»18.

(d) «ad (uitationem scrip, et del. V) <euasionem (add. in marg. V)> pericu-
li»W.

(e) «Item quia (exaltata scrip, et del. V) humiliata fuit per abiectionem, ideo
exaltata est per reuerentiam fidelium uiatorum [,..]»20.

Espunzioni

1 testi più brevi vengono espunti semplicemente depennandoli, come avvie-
ne per la citazione scritturale che segue, nel sermone per la seconda dome-
nica di Pasqua del 1304:

«Iohannes 13: "Exemplum dedi uobis, ut quemadmodum ego feci uobis, ita et
uos faciatis"»21.

Per brani più lunghi, Giacomo segue di solito la consuetudine, tipicamente
tardomedievale, che fa precedere le linee da espungere dalle lettere "ua" e

le fa seguire dalle lettere "cat" "uacat"), come awiene, per esempio, per
il testo tra parentesi nel caso riportato di seguito, tratto da un sermone ad
clericos pronunciato all'inizio della quaresima del 1305:

«Ideo dicit substollam te (qui enim hiis intendunt, est in eis ratio carni su-
biecta, sed qui ab hiis eleuant tollunt spiritum de sub carne et ponunt super
carnem scrip, et exp. V)»22.

14 Infesto sancti Ludouici regis, f. 29vb, col. 116.

15 De beato Dominico, f. 58va, col. 231.
16 In natiuitate beate uirginis Marie, f. 65HJ, col. 258.
17 In assumptione beate uirginis, f. 94rb, col. 374.
18 Infesto omnium sanctorum, f. 97vb, col. 388 (il testo è una citazione di Eccli 33,11).
19 In festo bead Ludouici regis, f. 63Tb, col. 250.
20 In assumptione beate uirginis, f. 28rb, col. 110.

21 Dominica secunda post Pasca, f. i9ra, col. 73.
22 Sermo ad clericos, sabbato prime dominice quadragesime. De prophetia, f. 36vb, col. 144.



52 Gianpiero Tavolaro

Annotazioni relative alle fonti

Frequenti sono le annotazioni mediante le quali l'autore précisa i riferi-
menti relativi alle fonti richiamate nel testo (a); talvolta le annotazioni ser-
vono ad aggiungere ulteriori fonti a sostegno dell'argomentazione propo-
sta (b):

(a) «Vnde dicit Apostolus, <Epistola ad Colossenses 2 {add. in marg. V)>, quod
"in ipso sunt omnes thesauri sapientie et scientie absconditi"»23.

(b) «Potest et aliter distingui de uita quod scilicet in tribus consistit. Primo,
in fide credendorum. [...] Secundo, in obseruatione mandatorum, quia fides
sine operibus est mortua. Leuiticus 18: "Custodite leges meas adque iudicia,
que faciens homo, uiuet in eis"; Ieremias 27: "seruite ei et uiuetis"; Psalmus:
"Querite Deum et uiuet anima uestra". <Epistola ad Hebreos 12: "obtemperabi-
mus Patri spirituum, et uiuemus?" {add. in marg. V)>»24.

Annotazioni esplicative

Di fréquente Giacomo précisa o intégra quanto sta affermando, mediante
una breve annotazione marginale:

«medetur cconsolando {add. in marg. V)>»25.

«ad timorem <iudiciorum diuinorum {add. in marg. V)>»26.

«Possumus autem hie trina notari que pertinent ad quemlibet prelatum <re-
spectu subditorum {add. in marg. V)>»27.

«Verbum fuit Christi ad Magdalenam, sicut patet ex serie euangelii, et potest
esse uerbum Christi uel prelati <in persona Christi {add. in marg. V)>»28.

«ut nos <regat et {add. in marg. V)> dirigat»29.

«[...] de quo in Psalmo: "Confessionem", <id est laudem creaturarum {add. in

marg. V)>, "et decorem induisti, ammictus lumen sicut uestimento"»30.

In mold casi, l'autore si serve di annotazioni più lunghe e strutturate, volte
a chiarificare alcuni termini e concetti (a) o ad approfondire alcuni argo-
menti (b); le annotazioni più ampie sono di solito riportate nel margine
inferiore:

23 Infesto transfigurationis, quod dicitur Saluatoris, f. 57ra, col. 225.
24 Infesto sancti Ludouici regis, f. 3orb, col. 118-va, col. 119.
23 De quodam defuncto propter uulnus, f. 34rb, col. 134.
26 In quarta feria, que est caput ieiunii, f. 35ra, col. 137.
27 De consecratione uirginum. In festo beati Iohannis euangeliste, f. 8orb, col. 318.
28 In die sancto Pasche resurrectionis Domini, f. 42rb, col. 166.
29 In consecratione monialis. Dominica secunda post Pasca, f. ii4va, col. 455.
30 Infesto transfigurationis Domini Saluatoris, f. i2irb, col. 482.



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 53

(a)

«Corpus, in quantum non anima, que incorruptibilis et immortalis est, mor-
tuum est per separationem anime que est corpori causa uite, propter pecca-
tum tripliciter [...]. Secundo, propter peccata proximorum parentum propter
que interdum filii puniuntur morte et diuino iudicio et humano interdum. Et
hoc est speciale in quibusdam, <uel sicut populus punitur pro peccato princi-
pis uel aliis modis pro peccato alterius, et cetera (add. in marg. V)>»31.

«Nam carnalis finis non est prudentia uera, sed instantia uel calliditas. <Et
hec dicitur prudentia carnalis uel terrena, que est hominum malorum et mun-
danorum. Baruc 4: "Filii Agar, qui exquirunt prudentiam que de terra est"; et
<Epistola ad> Romanos 8: "Prudentia carnis mors est" (add. in marg. inf. V)»32.

«Et hoc insinuatur in uerbo considerandi quod importât attentionem et effi-
caciam cognitionis. <Vnde dicit Bernardus, secundo libro De consideratione,
quod "consideratio est intensa ad inuestigandum cogitatio, uel intentio animi
inuestigantis uerum" (add. in marg. inf. V)>»33.

«De ipso [Christo] etiam potest intelligi quod dixit Noemi ad Ruth de Booz,
ut habetur <in> Ruth, secundo capitulo: "Propinquus noster est (m scrip, et
del. V) homo", Dei scilicet Filius homo factus propinquus. Et post, tertio capitulo,

dixit Ruth ad Booz: "extende pallium <tuum super famulam tuam (add.
in marg. V)>, quia propinquus es". Booz Christum significat, Ruth autem ec-
clesiam. c'Booz' interpretatur 'in quo uirtus uel fortitudo'. Et Christus est Dei
uirtus secundum Apostolum. Et Ysaias dicit de ipso: "Vocabitur Deus, Fortis";
de quo Iohannes: "Veniet fortior me post me". 'Ruth' interpretatur 'uisio',
'festinatio' uel 'defectio'. Et ecclesia uidet per fidem, festinat per spem, deficit
per caritatem, quia per amorem deficit sibi ut uiuat Deo uel deficit propter
desiderium (add. in marg. inf. V)>»34.

«Et ideo naturaliter homo delectatur in similitudinibus et exemplis, in quibus
est quedam collatio et comparatio. Vnde, sicut ueritatis alicuius cognitio et
libentius suscipitur et magis imprimitur quando aliqua similitudine congrua
declaratur, <sicut Christus faciebat sepe in parabulis loquens. Et Augustinus,
secundo De doctrina Christiana: "Nemo ambigit, et per similitudines libentius
queque cognosci" (add. in marg. V)>. Sic et doctrina moralis et libentius reci-
pitur et efficacius mouet, cum adhibetur exemplum»35.

(b)

«Dicendum quod ieiunium tripliciter sanctificatur: primo, recta intentione;
secundo, deuota oratione; tertio, bona operatione. [...] Tertio modo, 'sanctum'

idem est quod 'firmum', quasi 'sanccitum', sicut dicit Ysidorus. Illud
autem quod firmat spiritualiter est operatio bona: nam uoluntas bona robur ac-

31 Item de mortuis in obitu alterius canonici, f. 32rb, col. 126-va, col. 127.
32 In uisitationibus. Thema de dominica sancte ascensionis, f. 49ra, col. 193.
33 De beata Maria Magdalena, f. 9ira, col. 361.
34 De prima dominica in aduentu alius sermo, f. îoiva, col. 403.
33 In cena Domini, f. ii2rb, col. 446.



54 Gianpiero Tavolaro

cipit ex opere. <Vel dicendum quod ieiunium debet esse a cibis et a uitiis.
Ieiunare a uitiis firmatur per operationem boni, quia non potest quis diu ab-
stinere a malo nisi firmetur per operationem, sicut qui ab habitu uitii uult
uenire ad habitum uirtutis; uel perdere habitum malum non sufficit ut cesset
ab operibus malis nisi faciat opera contraria, scilicet bona, que, nisi faciat, cito

redit ad mala {add. in marg. inf. V)>»36.

«Et hec tria operum genera habuit Magdalena, et Christo existente adhuc in
terris et etiam post eius ascensionem: nam ad desertum accedens opera co-
nuersionis et contemplationis exercuit, scilicet penitentie et sapientie. Multa
quoque ante hoc opera miserationis corporalia et spiritualia peregit, sicut pa-
tet ex eius hystoria. Hec autem tria operum genera necessaria sunt cuilibet
christiano. <Nota quod 'opus' tripliciter sumitur. Vno modo, pro aliquo ope-
rato quod ex operatione relinquitur, sicut domus dicitur opus artificis et sie

diuiditur contra operationem. Alio modo, pro operatione exteriori et sie dis-
tinguitur contra actionem interiorem, ut est cognitio uel delectatio. Tertio modo,

sumitur pro quacumque actione uel interiori uel exteriori et sie distingui-
tur non agere. Et sie sumitur hie, scilicet communiter {add. in marg. inf. V)»37.

Proposta di un thema alternativa

In alcuni casi, al thema del sermone viene associato un thema alternativo,
riportato nel margine inferiore. È questo, per esempio, il caso del sermone
per la festa di tutti i santi del 1306, dal thema «Ex ipsis benedixit et exal-
tauit et ex ipsis sanctificauit et ad se applicauit» (Eccli 33,12):

«<Thema de omnibus Sanctis: "Sanctus uoeabitur omnis qui scriptus est in
Ierusalem" [Isa 4,3]. Et tria notantur. Primo, sanctorum predestinatio: omnis
gui scriptus est in uita, ubi et numerositas et dispositio diuina et id (quod
scrip, et del. V) ad quod predestinatur notatur. Secundo, sanctorum remune-
ratio uel beatificatio, cum dicitur in Ierusalem, scilicet celesti, que est uisio
pacis. Tertio, sanctorum commemoratio, cum dicitur uocabitur sanctus, scilicet

ab hiis qui sunt in ecclesia militante, et cetera {add. in marg. inf. V)>»38.

Aggiunta di un prothema

In qualche caso, Giacomo aggiunge al sermone un prothema, come nel
sermone In uisitationibus, pronunciato nella domenica dell'ascensione del 1304,
dal thema «si quis ministrat, tamquam ex uirtute, quam amministrat Deus»
(1 Pt 4,11):

«Prothema: "Si quis loquitur, quasi sermones Dei" [1 Pt 4,11]. Hic ostenditur
qualis debet esse doctrina predicationis et unde sumpta et collecta, quia ex
diuinis sermonibus. Sermones autem Dei dicuntur qui a Deo sunt uel ab ho-
mine, Deo inspirante, et qui in Deum dirigunt et ordinant; hii autem sermo-

36 In quinta feria, que est caput ieiunii, f. 35va, col. 139-b, col. 140.
37 De beata Maria Magdalena, f. 55vb, col. 220.
38 Infesto omnium sanctorum, f. 98ra, col. 389.



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 55

nes sunt uerba sacre Scripture. Debet etiam predicator loqui sermones Dei,
quia, quod bene loquitur non a se sed a Deo, se extimet, ne dicant illud Psal-
mi: "Labia nostra a nobis sunt". Oremus igitur Deum, et cetera»39.

Schemi

Piuttosto frequenti sono gli schemi: alcuni di essi richiamano le divisiones
del sermone sulla base del versetto tematico (a), altri invece si riferiscono
alle distinctiones interne a una divisio (b):

(a)
[Thema] «Plangite ante exequias Abner».

—Est deplorandus «Plangite»
—Est honorandus «ante exequias»
—Est commendandus «Abner» (add. in marg. inf. V)40

(b)
«Circa quod sciendum quod triplex est conditio quantum ad presens
doctrine siue scientie euangelice, <que conditio potest intelligi nomine
discipline (add. in marg. V)>. Primo enim, euangelica doctrina est scien-
tia acceptionis [...]. Secundo, euangelica doctrina est scientia corrections

et directionis [...]. Tertio, euangelica doctrina est scientia perfections
[...]»

—Est scientia acceptionis propter altitudinem
—Est scientia perfectionis propter plenitudinem
—Est scientia correctionis propter rectitudinem (add. in marg.
inf. V)4i

Partizione del testo

In alcuni casi, invero rari, annotazioni alfabetiche ("Pm", "Scdm", ...: cf. De
beata Fortunata apud Neapolim, f. 6gra, col. 273-b, col. 274) o numeriche
(1, 2, ...: cf. In uisitationibus. Thema de dominica sancte ascensionis, f. 49m,
col. 193-b, col. 194) evidenziano le partizioni del testo.

La ricognizione degli interventi sul testo induce a ritenere che questi
siano contemporanei alia fase di composizione dei sermoni. Vanno fatte,
tuttavia, delle distinzioni al riguardo. Mentre, infatti, alcuni interventi sono

puramente paratestuali e hanno semplicemente lo scopo di favorire la
memorizzazione del testo (h, i), altri (b, c, d, e, g) riflettono il travaglio
redazionale che soggiace alia composizione di ciascuna predica: sono questi

gli interventi che mirano a correggere gli errori individuati dall'autore
stesso (b), a limare il testo (c), a precisarne e integrarne le fonti (d), ad ap-

39 In uisitationibus. De eadem dominica [sancte ascensionis], f. 49va, col. 195. In questo
caso, thema e prothema risultano tratti dal medesimo versetto biblico.

40 In morte domini Raymundifilii regis, f. 66ra, col. 261.
41 Item alius sermo de sancto Luca, f. 7ova, col. 279-b, col. 280. È questo un caso parti-

colare, nel quale l'autore inverte nello schema il secondo e il terzo membro della distinctio.



56 Gianpiero Tavolaro

profondirne e chiarirne i contenuti (e); a questi interventi vanno accostati
anche quelli che intendono arricchire e affmare il sermone, munendolo di

un prothema (g). Diverso, invece, è il caso che concerne la proposta di un
thema alternativo (/), dal momento che esso non rappresenta un interven-
to correttivo o integrativo condotto sul testo: in considerazione del fatto
che talvolta Giacomo ha tenuto diverse prediche nel medesimo giorno, svi-
luppandole a partire da versetti tematici diversi, in rapporta a contesti li-
turgici differenziati42, si puö ritenere che, nel caso di prediche da tenere
nel medesimo giorno e nel medesimo contesto liturgico, egli si sia limitato
in alcuni casi - forse per motivi di tempo - a scrivere in maniera estesa solo

il primo sermone, indicando un versetto tematico alternativo per il
sermone successivo43.

Come già notato da Andreson44, dunque, il manoscritto vaticano puö
essere considerato come un vero e proprio "testo di lavoro", nel quale sono
raccolti i sermoni composti da Giacomo prima di essere pronunciati pub-
blicamente, nel corso del suo ministero episcopale.

42 Al medesimo giorno, infatti, possono risalire sermoni che riguardano direttamente la

memoria o le memorie liturgiche del giorno, ma anche sermoni per le esequie, per la consa-
crazione di religiosi o religiose o in occasione délia visita a una comunità religiosa.

43 Non mancano, comunque, i casi in cui Giacomo compone in modo esteso diversi
sermoni per il medesimo giorno e per il medesimo contesto liturgico, servendosi di themata
differenti. Cfr., per esempio, i due sermoni per la festa di Tutti i santi del 1305: Sermo infesto
omnium sanctorum, f. 7ira, col. 281-vb, col. 284 e Item alius sermo de omnibus Sanctis, f. 72
ra-b, coll. 285-286.

44 Al riguardo, cf. ANDERSON, D.: "Dominus Ludovicus" in the Sermons of Jacobus of
Viterbo, 276-277.



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 57

C RITE RI

Al fine di agevolare l'intelligibilità del testo si è optato per lo scioglimento
delle abbreviature e per l'inserimento dei segni di interpunzione secondo i
criteri moderni. Sono state mantenute le forme grafiche del testo (come,
per esempio, la e in luogo dei dittonghi œ e œ, la u in luogo della conso-
nante v, la y quando usata in luogo della i o anche la forma -mpn- in luogo
di -mn-), procedendo, ove necessario, alia uniformazione della grafia effet -

tuata sulla base della forma più attestata nel manoscritto. In caso di inter-
vento di carattere formale, come nella correzione degli errori, la forma
originale è stata riportata in apparato. Per il nome degli autori e delle opere si
è introdotta la maiuscola; per i titoli degli scritti citati si è utilizzato il cor-
sivo. Le citazioni bibliche, per le quali ci si è riferiti alia Vulgata, sono state
rese in tondo e fra virgolette basse uncinate per la prima occorrenza; per le
occorrenze successive, per tutti gli altri testi biblici riportati aH'interno
delle citazioni patristiche, come anche per le parole sottolineate dallo stes-
so autore, si è utilizzato sempre il corsivo.

Nell'apparato critico vengono utilizzati i seguenti segni abbreviativi:

a ] b a scriptum] b in manuscripto
add. addidit
corr. correxit
del delevit
infrascr. infrascripsit
in marg. in margine
scrip. scripsit
suprascr. suprascripsit

I segni vengono utilizzati in apparato nel caso di completamento di
parole tronche.

I segni <...> indicano una proposta di integrazione.



.1.

In annuali <commemoratione> Domini Ludouici episcopi tholosani

[f. 3vb, col. 12] «Probatus est in illo et perfectus inuentus est, et erit illi
gloria eterna», Ecclesiasticus 311. Verba ista possunt ueraciter et conuenien-
ter dici de Domino Ludouico, cuius felicis defunctionis diem anniuersa-
rium obseruamus. Quia enim «memoria iusti cum laudibus», ut dicitur
<in> Prouerbiis 102, ideo in eius laudem recte assumitur uerbum proposi-
tum. Circa quod sciendum est quod hii qui promouendi sunt ad aliquem
statum excellentem, primo examinantur, secundo approbantur, tertio exal-
tantur. In hunc modum omnipotens Deus> eos quos promouet ad statum
eterne beatitudinis examinât, approbat et exaltat. Et quia quantum homini
iudicare fas est, Dominus Ludouicus uelud electus et predestinatus a Deo
promouendus erat ad statum beatitudinis, ideo primo examinatus, deinde
approbatus et ultimo exaltatus est a Deo. Et hec tria notantur circa ipsum
in uerbo proposito: primo, eius examinatio; secundo, approbatio; tertio,
exaltatio. Et bene conueniunt hec uerba Domino Ludouico, si consideren-
tur que precedunt: «Beatus», inquit, «diues qui inuentus est sine macula et
qui post aurum non abiit, nec sperauit in pecunia et thesauris»3. Quis est
hie? Potest responderi: "Dominus Ludouicus". Et ideo laudabimus eum.
Fecit enim miracula in uita sua, scilicet dum hic uixit miracula fecit et

nunc, cum uiuit in patria, miracula facit. Vel fecit miracula in uita sua, id
est conuersatione, quia mirabiliter conuersatus est, homo nobilis et iuue-
nis tante sanctitatis, et cetera.

Et sequitur quod probatus est in illo et perfectus, et cetera.
Vbi primo, notatur eius examinatio, cum dicitur qui probatus est, id est

exaltatus, in illo, scilicet statu in quo fuit. Circa quod sciendum quod ho-
minem probat triplex status. Primo, status temporalis aduersitatis.
Ecclesiasticus 274: «Vasa figuli probat fornax et uiros iustos temptatio tribula-
tionis». Secundo, status temporalis prosperitatis. Crederunt quidem aliqui
quod sola aduersitas <probat> hominem, sed révéra non minus probat
prosperitas: ibi enim est probatio, ubi est «materia exercende uirtutis»5 et
ubi potest esse defectus a uirtute, hic autem non minus in prosperitate

1 Eccli 31,10.
2 Prov 10,7.
3 Eccli 31,8.
4 Sir 27,6.
5 Glosa ordinaria, Super II Epistolam ad Corinthios 12, 7, in : Biblia cum glosa ordinaria,

ed. Basileae 1506-1508, VI, f. 7ôva E; Petrus LOMBARDUS: Sententiae in IV libris distinctae lib.
2, d. 21, cap. 6 (127), cura PP. Collegii S. Bonaventurae, 2 voll. Spicilegium Bonaventuria-
num 4-5). Grottaferrata (Romae): Editiones Collegii s. Bonaventurae Ad Claras Aquas (Qua-
racchi) 1971-1981,1.1, pars II, 437, 11.



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 59

quam in aduersitate est. Prouerbia 276: «Quomodo probatur in conflatorio
argentum et in fornace aurum, sic homo probatur ore laudantis». Laudari
ad prosperitatem pertinet, sicut uituperatio et detractio ad aduersitatem;
similiter etiam intelligendum est de alia prosperitate, que homini ad
modum laudantis arridet: plus timendum in prosperitate et cauendum

quam in aduersitate. Tertio, status temporalis potestatis siue sit secularis
siue ecclesiastica. Nam utraque "temporalis" dici potest, quia in hoc tempore

est necessaria. Vt enim Philosophus in <libris> Ethicorum7 inducit il-
lud commune prouerbium: «Principatus uirum ostendit»; et iterum dicitur
communiter «honores mutant mores»8, uel uerius dicendo «monstrant
mores»9. Quodlibet igitur horum trium est quoddam conflatorium, in quo
homo probatur et examinatur quantum ad uirtutem et uitium. Hoc triplice
modo fuit probatus lob. Primo quidem, temporali prosperitate, quia ualde
diues; item temporali potestate, quia rex, unde dicit: «Cumque sederem

quasi rex circumstante exercitum»10, et cetera; [f. 4ra, col. 13] item
temporali aduersitate, ut patet. In hoc triplici statu probatus est Dominus
Ludouicus. Primo, in statu prosperitatis, quia diues: hoc enim nunc uoco
prosperitatem. Et, cum esset diues, liber tarnen fuit ab hiis uitiis quibus
implicari soient multi diuites, quorum unum est superbia, quia propter
diuitias alios despiciunt et se extollunt. <Epistola ad> Thimotheumn: «diui-
tibus seculi precipe non superbe sapere»". Aliud est intemperantia, in
quam labuntur qui cibo habundant'": peccatum Sodome fuit habundan-
tiam panis et otium. Nam pecunie obediunt omnia et co<m>moditas uel
facultas inducit ad hec. Tertium est auaritia, quia quo plus habent plus
ardent: ideo sunt rapaces, uiolenti et iniuriosi, et cetera. Sed horum contraria

Dominus Ludouicus habuit in statu sue prosperitatis: contra superbie
uitium habuit uirtutem profundissime humilitatis; contra uitium intempe-
rantie habuit uirtutem mundissime castitatis; contra uitium auaritie
habuit uirtutem amplissime largitatis maxime ad pauperesiv, ut patet ex eius
gestis. Ideo probatus est tamquam uirtuosus in statu prosperitatis. Probatus

etiam fuit in statu aduersitatis et tribolationum quas passus est simul

6 Prov 27,21.
7 ARISTOTELES: Ethica Nicomachea V, 2,1130 a 1-2.
8 Probabile fonte è VlNCENTIUS BELVACENSIS: De morali principis institutione IX, éd. R.J.

Schneider Corpus Christianorum. Continuatio Mediaevalis 137). Turnhout: Brepols 1995,
50, 73-74. Cf. anche GUERRICUS IGNACIENSIS: Sermones per annum. In assumptione beatae
Mariae virgini, sermo 2, 5, PL 185, col. i93A, éd. J. Morson, H. Costello, P. Deseille Sources
Chrétiennes 166 et 202). Paris: Cerf 1970-1973, II, 438, 129-130 (l'editore ritiene che Guerrico
offra uno dei primi esempi di questo proverbio: cf. ivi, nota 2).

9 Questa variante del proverbio "honores mutant mores" è ampiamente attestata sin dal
XII secolo, almeno a partire da Pietro di Blois: cf. Petrus BlesensiS: Epistola 134, ad

Willelmum electum S. Mariae, PL 207, col. 398C, in: Id.: Opera omnia, éd. J. A. Giles, 4 voll.
Oxonii: J.H. Parker 1847, II, 10.

10 lob 29,25.
11

1 Tim 6,17.



6o Gianpiero Tavolaro

cum suis, in quibus fuit liber ab hiis uitiis in que soient homines incidere
propter aduersitatem, quorum unum est impatientia dum turbantur et mo-
uentur in animo, aliud est inordinata tristitia, quia contristantur et dolent,
tertium est odium et maliuolentia contra iniurantes uel etiam interdum
contra Deum. Sed Dominus Ludouicus contraria horum habuit. Nam contra

impatientiam habuitv patientiam mirabilem; contra tristitiam habuit
spiritualem letitiam - letitia de ipso quod in tribulationibus dicebat illud
Psalmi12: «Letati sumus pro diebus quibus nos humiliasti», et cetera
contra maliuolentiam seruauit ad inimicos fraternam caritatem et beniuo-
lentiam. In eo erat Caritas que «omnia suffert»13, que letitiam confert, que
omnibus prodest: ideo probatus est tamquam uirtuosus in statu temporalis
aduersitatis. Probatus fuit in statu temporalis potestatis secularis et eccle-
siastice, quia filius regis et potestate regia uti poterat; et magne ecclesie
fuit episcopus, tarnen liber fuit ab hiis uitiis que interimunt alioquin po-
testatem habentes. Quorum unum est quia in gloria, pompa et laudibus
delectantur: huius contrarium fecitvi Dominus Ludouicus, quia gloriam et

pompam contempnebat, laudes de se audire nolebat. Aliud est quia ad

communia officia et colloquia non inclinantur, sed e contra Dominus
Ludouicus etiam uilia officia facere ualebat et cum omnibus etiam paupe-
ribus et uilibus personis benigne colloquebatur et conuersabatur. Tertium
est quia in deliciis conuersantur et aspera detestantur, at contra Dominus
Ludouicus asperitatem uite eligebat in uictu et uestitu. Ideo uere probatus
est ut uirtuosus in statu temporalis potestatis, et cetera, [f. 4rb, col. 14] un-
de potuit dicere illud lob 2314, «Probauit me quasi aurum quod per ignem
transit», et illud Psalmi15, «Domine, probasti me et cognouisti me», et
«Proba me, Deus, et scito cor meum», id est, fac alios scire. Dicitur' ali-
quid scire de nouo, quia alios scire facit16, ut illud Abraam: «Nunc cognoui
quod timesix Deum»17, id est, cognoscere te feci. Ysaias 28" 18: «Ponam in
Sion lapidem angularem, probatum et pretiosum», et cetera.

Secundo, notatur eius approbatio, cum dicitur et perfectus inuentus est.
Circa quod sciendum quod Dominus Ludouicus perfectus fuit et tripliciter
ad perfectionem se habuit. Primo, quia fuitxi in uia perfectionis, dum ascrip-
tus est ad militiam clericalem quam desiderabat, etiam ad ordinem
sacrum: clericatus uia est ad perfectionem, quia <clericus> in sortem Dei eli -

gitur. Secundo, quia fuit in scola perfectionis, dum amplexus est uitam

12 Ps 89,15.
13 1 Cor 13,7.
14 lob 23,10.
13 Ps 138,1.23.
16 Cf. THOMAS de Aquino: Summa theologiae I, q. 114 a. 2 co., ed. Leonina, V, 534b:

«Deus autem tentare dicitur ut sciat, eo modo loquendi quo dicitur scire quod facit alios
scire».

17 Gen 22,12.
18 Isa 28,16.



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 61

claustralem et regulärem fratrum minorum, que uere scola perfectionis est
inter alios ordines. Tertio, quia fuit in cathedra perfectionis, dum uocatus
est ad curam pastoralem, non se ingerendo. Prelatio est cathedra perfectionis,

quia prelati sunt aliorum perfectiores uerbo, exemplo, Sacramento.
Hoc dico ratione status, licet persona possit esse imperfecta, sed Dominus
Ludouicus in scola perfectionis multum profecit et cathedram perfectionis
exercuit perficiendo alios uerbo, exemplo, et cetera. Vel aliter distinguen-
dum est de perfecto, quod ex tribus dicitur aliquid "perfectum". Primo, ex

integritate, scilicet nichil ei deficiat ut figura circularis. Psalmus19: «Sicut
luna perfecta in eternum». Secundo, ex fecunditate, si scilicet ad produ-
cere ualeat, quia perfectum est aliquid cum potest generare20. Tertio, ex
satietate, si ad suum finem perueniat, quia perfectum est aliquid cum at-
tingit suo fini et sue perfectioni, sicut materia per formam21 et omne quod
appétit, quando consequitur id quod appétit et satiatur. Hoc triplici modo
fuit perfectus Dominus Ludouicus: integritate, quia nichil ei defuit de bo-
nitate uite secundum conditionem status presentis - <Epistola> Iacobi i22:

«Sitis perfecti et integri in nullo déficientes» item fecunditate, quia alios

generauit uerbo et exemplo; - item satietate, quia coniunctus fini Deo per
cognitionem et amorem, sed nunc perfectius - Deuteronomium 1823:

«Perfectus eris et absque macula cora<m> Deo Domino tuo»; Ezechiel 28: «tu
signaculum similitudinis», per gratiam que Deo similem facit, «plenus sa-
pientia», in intellectu, «perfectus decore», in uirtutibus appetitus; Mattheus
524: «Estote perfecti», et cetera. Et iterum «si uis perfectus esse», Lucas 625.

«Perfectus omnis erit si sit sicut magister eius»26, scilicet Dominus Ludouicus

sicut Magister Christus, quia eum secutus est, uel magister beatus
Franciscus, cuius uite fuit emulus.

Tertio, notatur eius exaltatio, cum dicitur et erit illi gloria eterna. "Gloria"

tripliciter dicitur. Primo, testimonium proprie et interioris conscientie.

19 Ps 88,38.
20 Cf. ARISTOTELES: De anima III, 9, 432 b 23-24; ID.: Meteorologica IV, 3, 380 a 12-15;

PROCLUS: Elementatio theologica, translata a Guillelmo de Morbecca, prop. 25, éd. H. Boese,

17, 8-10.
21 Cf. ARISTOTELES: Physica II, 2, 194 a 27-28. Cf. anche Averroes: Aristotelis Stagiritae

de physico auditu libri octo I, text. comm. 24, in: Aristotelis Opera cum Averrois Commen-
tariis. Venetiis: Apud Iunctas 1562, IV, f. 57vb M; Id.: Commentaria in De anima II, comm. 37,
in: Aristotelis Opera cum Averrois Commentariis, XI, f. 69C: Corpus Commentariorum
Averrois in Aristotelem, VI, 1, éd. H.A. Wolfson, D. Baneth, F. Howard Fobes. Cambridge
(Massachusetts): The Mediaeval Academy of America 1953, 186, 32-187, 35.

22 lac 1,4.
23 Deut 18,13.
24 Mt 5,48.
23 Mt 19,21.
26 AUGUSTINUS HipponensiS: Speculum, 27. De evangelio secundum Lucam, PL 34, col.

984, éd. F. Weihrich Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum 12/3). Vindobonae:
Apud C. Geroldi filium bibliopolam Academiae 1887, [3-285], 181,16.



62 Gianpiero Tavolaro

II <epistola ad> Corinthios i27: «Gloria nostra hec est: testimonium
conscience nostre». Secundo, presentis ecclesie preconium, cum quis laudatur
et honoratur et noscitur in ecclesia. Tertio, premium celestis patrie. Hec

triplex gloria ei fuit. De prima patet. De secunda, lob*" 2g28: «Gloria mea

semper innouabitur», per miracula continua. Psalmus29: «Cornu eius exal-
tabitur in gloria», cum canonizabitur. De tertia, humilem spiritum susci-
piet gloria. Psalmus30: «Gloria hec est omnibus Sanctis eius». Licet Dominus

Ludouicus non sit sanctus per canonizationem, tarnen uere dicitur
"sanctus" propter precedentem conuersationem de miraculis eius, et
cetera.

.11.

In commemoratione Domini Ludouici filii Domini regis Sicilie

[f. 28rb, col. 110] «Ecce odor filii mei, sicut odor agri pleni, cui benedixit
Dominus», Genesis 2731. Hec uerba fuera<n>t patriarche Ysaac dexiii filio
suo Iacob. Sed possunt esse uerba Serenissimi Domini nostri regis de uene-
rabilis uite uiro Domino Ludouico, filio suo secundum carnem. Tarnen ad

ampliorem eius commendationem, dicamus hec esse uerba Patris celestis,
qui est uniuersalis omnium Pater, dicentis de Domino Ludouico: ecce odor,
et cetera. Fuit siquidem beatus Ludouicus dum hic uixit in triplici statu:
primo, in statu seculari; secundo, in statu regulari; tertio, in statu pasto-
rali. Et iuxta hunc triplicem statum ponitur triplex eius commendatio.

Prima eius commendatio est pro statu seculari. Hec notatur cum dicitur
[f. 28va, col. 111] ecce odor filii mei. Circa quod sciendum quod Pater
celestis" Dominum Ludouicum adhuc in statu seculari existentem, primo,
adoptauit in filium; secundo, acceptauit ad meritum; tertio, demonstrauit
in exemplum. Et hec tria notanturxv in auctoritate proposita. Nam cum
dicitur ecce, notatur quod fuit demonstratus in exemplum; cum dicitur
odor, notatur quod fuit acceptatus ad meritum; in hoc quod dicitur filii
mei, notatur quod fuit adoptatus in filium. Et licet secundum ordinem
uerborum hec tria sic ordinentur, tamen secundum rem ordine preposito
se habent. Primo enim, adoptatus; secundo, acceptatus; tertio, demonstratus.

Nam adoptatio est per gratiam, acceptatio per opera; demonstratio per
notitiam, quia demonstratur aliquid ut cognoscatur, uel sensu uel
intellects Prius est gratie infusio quam apertio et hec prius quam cognitio:
unde secundum ordinem rei prosequamur de hiis. Primo igitur, Dominus

27 2 Cor 1,12.
28 lob 29,20.
29 Ps 111,9.
30 Ps 149,9.
31 Gen 27,27.



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 63

Ludouicus fuit adoptatus in filium: unde dicit "filii mei" non naturali gene-
ratione, sed gratie adoptione. I <epistola> Iohannis 332: «Videte qualem ca-
ritatem dedit nobis Deus Pater, ut filii Dei nominemur et simus»; <Epistola
ad> Romanos 833: «Accepistis spiritum adoptionis filiorum»; <Epistola ad>

Ephesios 134: «Predestinauit nos in adoptionem filiorum». De numéro ho-
rum filiorum fuit Dominus Ludouicus et, ut de hac filiatione in eius lau-
dem aliquid amplius presequamur, sciendum quod in ueris filiis tria laude
digna reperiri respectu patrisxvi debent. Primum, est reuerentia in exiben-
do honorem; secundum, est sapientia in suscipiendo instructionem; ter-
tium, est patientia in sustinendo correctionem. Vnde uerus et bonus filius
debet esse reuerens, sapiens et patiens. Reuerens est utxvii qui patri impen-
datxviii honorem. Malachias 135: «Filius honorât patrem et seruus dominum
suum timebit. Si ergo pater ego sum, ubi est honor meus?». Filius sapiens
est utxix qui patris suscipiatxx instructionem uel eruditionem. Prouerbia
2836: «Qui custodit legem filius sapiens est», legem scilicet patris. Filiusxxi
patiens <est> utxxii qui patris sustineatxxiii correctionem. <Epistola ad>
Hebreos 1237: «Fili mi, noli negligere disciplinam Domini, neque fatige-
risxxiv cum ab eoxxvi argueris. Quem enim diligit Deus castigat; flagellat
autem omnem filium quem recipit». Et hoc sumitur ex libro Prouerhiorum
338, ubi dicitur: «Disciplinam Domini fili mi ne abicias, neque deficias cum
ab eo corriperis. Quem enim diligit Dominus corripit et quasi pater in filio
complacet sibi». Et sequitur post in uerbum Apostoli39: «In disciplina per-
seuerate. Tamquam filiis uobis offert se Deus. Quis enim filius quem non
corripit pater? Quod si extra disciplinam estis, cuius participes facti estis,

ergo adulteri et non filii estis». Talis autem filius fuit Dominus Ludouicus
etiam in statu seculari. Fuit enim filius reuerens Patri celesti impendens
honorem, ipsum colendo, ei seruendo. Quod ex eo maxime probatur quod
se studuit diuinis obsequiis mancipare, suscipiendo clericalem tonsuram et
alios ordines: clerici enim et ordinati sunt specialiter deputati ad diuinum
cultum et honorem, [f. 28vb, col. 112] Fuit etiam filius sapiens Patris celes-
tis suscipiens instructionem que quidem suscipitur per Studium sacre
Scripture: in hac autem cum omni sollicitudine studuit Dominus Ludouicus
et in ea profecit. Fuit insuper filius patiens Patris celestis sustinens
correctionem, scilicet tribolationem carceris et alias plures aduersitates quas
cum gaudio sustinebat. Vnde uere dici potuit Dei filius. <lllud> Osee 1140:

321 Io 3,1
33 Rom 8,15.
34 Eph 1,15.
33 Mal 1,6.
36 Prov 28,7.
37 Hebr 12,5-6.
38 Prov 3,11-12.
39 Hebr 12,7-8.
40 Os 11,1.



64 Gianpiero Tavolaro

«Ex Egipto uocaui fïlium meum», id est de tenebris huius seculi. Ieremias
3141: «Filius honorabilis mihi Effraim». Vere honorabilis quantum ad sta-
tum seculi propter nobilitatem generis, sed magis honorabilis propter
nobilitatem moris, quia «honor debetur uirtuti»42. Secundo, Dominus
Ludouicus fuit acceptatus ad meritum et hoc sequitur ad primum: quia
enim Deus ipsum adoptauit per gratiam, sequitur quod acceptauerit eius

opera ut essent meritoria. Gratia enim facit opera meritoria et Deo accepta:
hec acceptatio designatur in nomine odoris, cum dicitur odor filii mei.

Genesis 1843: «Odoratusque est Dominus odorem suauitatis». Hic odor pro-
cedit ex uestimentis; sic enim ibi premittitur: «Statim ut sensit uestimen-
torum eius fragrantiam, benedicens ait: "Ecce odor"»44, et cetera. Vesti-
menta autem désignant opera uirtutum. Canticum 443: «Vestimenta tua
sicut odor thuris», quasi Deo gratus, quia odor in sacrificiis adhibetur.
Ecclesiasticus 2446: «Quasi balsamum non mixtum odor meus», non mixtum

corruptione carnis et peccati. Ecclesiasticus 3547: «Oblatio iusti impin-
guat altare et odor suauitatis est in conspectu Altissimi». Omne opus meri-
torium est spiritualis oblatio: hec impinguat altare, scilicet inuisibile cele-
stis templi, quod altare Deus est. Psalmus4S: «Introibo ad altare Dei ad

Deum, qui letificat iuuentutem meam». "Impinguare" quandoque signât gau-
dium, quandoque impletionemxx. Opera nostra Deum letifïcant et Deum
implent non in se, qui bonorum morum non eget, sed implent in effectu.
Ex nostris operibus impletur per effectum diuina uoluntas et propositum.
Deus letifïcatur non nouo gaudio, sed eterno: tarnen nouo respectu ad

nostrum opus. Tertio, Dominus Ludouicus fuit demonstratus in exemplum:
unde dicit ecce, quod est aduerbium demonstrandi. Demonstratio fit ad

notitiam, notifia prodest ad exemplum aliorum, unde quasi diceret: "Ecce,
notifico eum uobis, ut ipsum sequamini". Vel hec demonstratio est in mi-
raculum, Ysaia 849 dicente: «Ecce ego et pueri mei quos dédit mihi Dominus

in Signum et portentum Israeli», quasi portentum et miraculum, quod
iuuenis, nobilis, delicatus tarn firmiter humilis tarn sanctus tarn deuotus,
Studiosus, patiens, mundus. lohannes 130: «Ecce uere israelita in quo dolus
non est»; lohannes 1951: «Ecce homo», scilicet secundum rationem uiuens,

41 1er 31,20.
42 ARISTOTELES: Ethica Nicomachea 1,12,1101 b 31-32.
43 Gen 8,21.
44 Gen 27,27.
43 Cant 4,11.
46 Eccli 24,21.
47 Eccli 35,8.
48 Ps 42,4.
49 Isa 8,18.
30 lo 1,47.
3' Io 19,5.



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 65

non secundum iuueniles passiones: "homo" enim dicit aliquid secundum
rationem. Et sic patet primum principale.

Secunda commendatio Domini Ludouici est pro statu regulari, que no-
tatur cum dicitur sicut odor agri pleni. Status enim religionis siue regularis
dicitur odor propter aliorum edificationem; dicitur odor agri propter exer-
citationem; dicitur odor agri pleni propter perfectionem. Circa primum,
sciendum quod odor insinuât diffusionem boni alicuiusxxviii in alios, quia
est quedam diffusio [f. 2çra, col. 113] a corpore odorabili. Dicitur igitur
odor religionis status propter edificationem qua alios edificatxxix uerbo uel
exemplo. II <epistola ad> Corinthios 2s2: «Deo autem gratias, qui semper
nos triumphat», id est triumphare facit, «in Christo Iesu», id est per
Christum Iesum, de inimicis ueritatis et inuidis, «et odorem notitie sue per
nos manifestât in omni loco, quia Christi bonus odor sumus Deo, aliis odor
mortis in morte, scilicet inuidis et malis, aliis odor uite in uitam», scilicet
beniuolentibus et bonis. Circa secundum, sciendum quod, secundum Ysi-
dorum53, «"ager" dicitur quod in eo aliquid agatur», unde est locus exer-
citii. Sic religio est locus exercitii spiritualis «in uigiliis, ieiuniis, labori-
bus»54, in orationibus, lectionibus, meditationibus. Prouerbia55: «Diligen-
ter exerce agrum tuum». Genesis56: «Egressus est Ysaac ad meditandum in
agro». Circa tertium, sciendum quod plenum idem est quod perfectum et
ulterius sciendum quod status religionis dicitur plenus primo propter ob-
seruationem, quia religiosi non solum seruant precepta, sed etiam consilia.
Ideo ipsi implent diuinam legem et uoluntatem, cum «plenitudo legis est
dilectio»57, et ipsi sunt in statu dilectionis, et ceteraxxx. <In> Numeri<s>
dicitur de Caleph et Iosue: «Isti impleuerunt uoluntatem meam». «Caleph
interpretatur omne cor»58, losue salus uel saluatio59 et religiosixxxi omne
cor suum Deo dant et ipsi maxime sunt in uia salutis. Secundo, propter
adhesionem, quia contemptis corporalibus et inferioribus adherent mente
spiritualibus et superioribus: inferiora autem uacua, superiora uero plena
sunt. Vnde Macrobius, Super Sompnium Scipionis60, exponens quo<d> septe-

52 2 Cor 2,14-16.
53 ISIDORUS HlSPALENSlS: Etymologiarum Libri XV, 13, 1, PL 82, col. 553A, in: ID.: Etymo-

logiarum sive originum libri XX, éd. W.M. Lindsay, 2 voll. Scriptorum Classicorum Biblio-
theca Oxoniensis). Oxford: Oxford Clarendon Press 19572, II.

54 2 Cor 6,5.
55 Prov 24,27.
56 Gen 24,63.
57 Rom 13,10.
58 GERHOHUS ReicherspergensiS: Commentarius aureus in Psalmos et cantica ferialia, ps.

19, 5, in: PL 193, col. 969D.
59 Cf. GERHOHUS REICHERSPERGENSIS: Commentarius aureus in Psalmos et cantica ferialia,

ps. 19, 5, in: PL 193, col. 969C.
60 Cf. Ambrosius Theodosius Macrobius: Commentarii in somnium Scipionis, I, 5, 3-4,

in: ID.: Opera, 2 voll., éd. J. Willis Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum
Teubneriana). Stutgardiae - Lipsiae: In aedibus B.G. Teubneri 19942, II, 15, 3-11.



66 Gianpiero Tavolaro

narius et octonarius sunt pleni numeri, dicit: «Plenitudinem hic non frustra

numeris assignat: plenitudo enim nisi diuinis rebus super<n>isque
non conuenit; neque enim proprie corpus plenum dixeris quod cum sui sit

impatiens effluendo, alieni est appetens hauriendo, que si metallicis cor-
poribus non conueniunt, tarnen non plena, sed uasta dicenda sunt. Hec est

igitur corporis numerorum omnium plenitudo, quod cogitationi a nobis ad

superos meanti prima occurrit ratio incorporalitatis in numeris». Si ergo
adherent rebus diuinis, que plena sunt, merito dicitur status plenus; materia

inferiorum non est plena, cum sit in potentia ad multas formas: materia
uero corporum celestium plena dicitur, sed adhuc plenior est intelligentia.
Deus autem in summo plenitudinis. Tertio, propter obligationem, quia per-
petuo obligant se et sic est ibi plenitudo durationis et temporis. <Epistola
ad> Ephesios61 : «Impleamini in omnem plenitudinem Dei». Dominus igitur
Ludouicus fuit in statu regulari odor, quia multos uerbo et exemplo edifi-
cauit; agri, quia in spiritualibus operibus se exercitauit; pleni, quia statum
perfectionis digne conseruauit secundum tria que data sunt, et ceteraxxxii.

Tertia commendatio Domini Ludouici est pro statu pastorali, que nota-
tur cum dicitur cui benedixit Dominus. Vbi tria nota<n>tur. Primo, con-
grua dispositio: cui, scilicet tam bene disposito, uirtuoso et perfecto.
Secundum, débita institutio. Dominus: ille débité instituitur qui a Domino
uoeatur, non qui se ingerit uel qui per impressionem. Tertio, sacra ordi-
natio. Benedixit: tunc benedicitur, cum consecratur, et cum ei ordo sacer-
dotalis tribuitur, Dei benedictio est eius bona datio, quia eius dicere est
facere. Tria autem dantur in benedictione uel ordinatione episcopali. Primo,

datur Spiritus, scilicet gratia Spiritus, cum unctione ipsam datur uel

augetur gratia in bene disposito et non ficto, sicut et in aliis ordinibus,
licet non sit ordo ita proprie, sed communiter. Secundo, datur populus ad

cu[f. 29rb, col. ii4]ram et respectum: hunc dat Deus ei committendo popu-
lum. Tertio, datur uite modus, régula scilicet episcopalis, quam ponit
Apostolus62: «Oportet episcopum irreprehensibilem esse», et cetera. Vnde
in consecratione dicitur: «Vis seruare humilitatem», et cetera. Potest igitur
dici dexxxiii Domino Ludouico, cui, scilicet tam sancto et perfecto et ydoneo
ad officium pastorale, Dominus, scilicet Deus, benedixit, dando Spiritum,
scilicet gratiamxxxiv, dando populum magnum, dando uite modum. Eccle-
siasticus63: «In multitudine electorum habebit laudem, et inter benedictos
benedicetur». Item: «Benedictio Domini super caput iusti»64. Benedixit
etiam ei benedictione eterna de qua I <epistola> Petri65: «In hoc uocati
estis ut benedictionem hereditate possideatis», et cetera.

61 Eph 3,19.
62 1 Tim 3,2.
65 Eccli 24,4.
64 Prov 10,6.
65 1 Pt 3,9.



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 67

Possent autem alio modo exponi dicta uerba de assumptione uirginis,
que hoc tempore colitur, ut sit uerbum ipsiusxxxv uirginis exaltate ad beati-
tudinem dicentis: "Eccexxxvi odor filii mei", scilicet Christi. Odor ille estxxxvii

redundantia et deriuatio beatitudinis Christi ad sanctos et ideo dicitur odor
agri pleni, quia beatitudo est in homine Christo secundum plenitudinem:
que plenitudo redundat in omnes sanctos, quia de plenitudine gratie et
glorie ipsius omnes accipimus. Sed maxime uirgo, de hac plenitudine acce-
pit pre omnibus Sanctis. Dicit igitur: ecce, scilicet in presenti, odor, id est
beatitudo mea, ad modum odoris, deriuata a fdio meo, sicut ab agro pleno.
Vnde quod dicit ecce insinuât presentiam beatitudinis, ad quam prius su-
spirabat desiderio, absens. Hec plenitudo est in homine Christo ex diuina
benedictione, id est bona datione qua donatumxxxviii estxxxix humanitati
Christi, ut uniretur danti in persona Filii in unitate persone: ex qua unione
repleta et ditata est sapientia et gratia et beatitudine, unde ab instanti
unionis fuit perfecte beata, et cetera.



.III.

Supplicatio pro canonizatione alicuius ad summum pontificem

[f. 24rb, col. 94] «Omne datum optimum et omne donum perfectum, de-

sursum est descendens a Pâtre luminum», <Epistola> Iacobi 11. Ex hiis uer-
bis potest accipi et persone commendatio et supplicatio pro ipsa, circum
que tria sunt consideratione digna.

Primum est quid per "datum optimum" et "donum perfectum" intelli-
gatur, licet autem uarie ista exponi possint. Tarnen ad presens potest sic

dici quod duplex est gratia, scilicet gratis data et gratum faciens. De prima
I <epistola ad> Corirtthios 122: «Diuisiones gratiarum sunt». Et post: «alii
quidem datur per Spiritum sermo sapientie», et cetera. De secunda I <epi-
stola ad> Corirtthios 153: «Gratia Dei sum id quod sum»; et <Epistola ad>

Titum 34: «Vt iustificati gratia ipsius». Per "datum" igitur "optimum" potest
intelligi gratia gratis data, que dicitur "optimum", quia ad utilitatem alio-
rum datur. Vnde Apostolus, I < epistola ad> Corirtthios 125: «Vnicuique
datur manifestatio Spiritus ad utilitatem», scilicet ecclesie, ut dicit Glosa6.

Et I <epistola> Petri 47: «Vniuscuiusque, sicut accepit gratiam, in alteru-
trum illam amministrantes». "Optimum" enim dicitur quod est ualde bo-
num: bonum autem est sui communicatiuum et diffusiuum8. Hoc datum
optimum talis <est>, quia multas gratias gratis datas. Vna autem huiusmo-
di gratiarum estxl operatio miraculorum, que refulxit in tali. Hec gratia re-

quiritur adxli canonizationem. Vnde de hoc dato - hec auctoritas habet
locum si sit mulierxlii -, potest intelligi illud: «Gratia mulieris sedule de-
lectabit uirum suum et ossa illius impinguabit. Disciplina illius datum Dei
est. Mulier sensata et tacita non est immutatio erudite anime. Gratia super
gratiam mulier sancta et pudorata. Omnis autem ponderatio non est digna
continentis anime. Sicut sol oriens mundo in altissimis Dei, sic mulieris
bone species in ornamentum domus sue»9. Per "donum" uero "perfectum"

1 lac 1,17.
2 1 Cor 12,4.8.
3 1 Cor 15,10.
4 Tit 3,7.
3 1 Cor 12,7.
6 Cf. Glosa ordinaria, Super Epistolam ad Corinthios 12, 7, in : Biblia cum glosa ordinaria,

ed. Basileae 1506-1508, VI, f. 52va E: «Diuisa sunt bona et non ad meritum alicuius singula-
riter dantur, sed ad utilitatem edificande ecclesie».

7 1 Pt 4,10.
8 Cf. Dionysius Areopagita: De divinis nominibus 4, 1 et 20, PG 3, coll. 6930 et 717D, éd.

B.R. Suchla, in: Id.: Corpus Dionysiacum, 2 voll. Patristische Texte und Studien 33; 36).
Berlin: W. de Gruyter 1990-1991,1,143,12-144,1 et 165,17-19.

9 Eccli 26,16-21.



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 69

intelligitur gratia gratum faciens, unde <Epistola ad> Ephesios 210: «Gratia
estis saluati per fidem non ex uobis: Dei enim donum est non ex operibus»
et dicitur "donum perfectum", quia nullum donum est eo melius in hac
uita. Hoc autem perfectum dicimus quod non exceditur ab alio in suo
généré, secundum Philosophum, V Methaphysicen uel dicitur gratia donum
perfectum, quia gratia uel est idem quod Caritas uel non est sine ea. Caritas
autem est donum excellentium et perfectium, unde «excellentior uia» et
«perfectionis uinculum» dicitur ab Apostolo12, cum gratia autem et cari-
tate alie omnes uirtutes donanturxliii, que omnes dicuntur dona perfecta ut
a gratia procedunt. Hoc igitur donum perfectum, quantum fas est homini
per apparentiam iudicare, fuit in tali in qua uirtutum omnium opera reful-
xerunt. Hec gratia que sanctam reddit uitam habentis requiritur ad cano-
nizationem, et cetera.

Secundum est quis "pater luminum" esse dicatur. Dicitur autem primo
et principaliter "Pater luminum" ipse Deus qui est Pater omnium per crea-
tionem, rationaliumxliv et intellectualium per gratie adoptionem. Lumina
autem quorum est Pater sunt ipsa data optima et perfecta et quia hec dona

participantes fiunt lumina, ut dicit Hugo in Commento Angelice hiérarchie13,

supra dicto uerbo Iacobi, et Apostolus14: «Eratis aliquando tenebre,
nunc autem lux in Domino» - ideo dicitur "Pater luminum", id est eorum
qui eius dona etxlv data participant [f. 24va, col. 95] et quia lumen non
procedit nisi a lumine, ideo ipse Pater luminum lumen primum est et sum-
mum. Psalmus15: «Ammictus lumine sicut uestimento». Huius Patris luminum

fdius uel filia fuit talis que participando lumina diuina lumen fuit.
Secundario autem et consequenter, pater luminum in ecclesia militanti est
summus pontifex, successor Petri et uicarius Iesu Christixlvi, qui est «ue-
rum lumen quod illuminât omnem hominem uenientem»16, et cetera.
Lumina uero quorum "pater" dicitur sunt recta iudicia, que ab ipso profe-
runtur. <Illud> Osee17: «Iudicia mea quasi lux egredientur». Item gratuita
bénéficia, que ab ipso tribuuntur. Job18: «Super quem non splendet lumen
illius». Item ordinata uel dignaxlvii officia, que ab ipso distribuuntur. Eccle-
siasticus'19: «Ego feci ut in celis», id est in ecclesia militanti, «oriretur
lumen indeficiens», scilicet ordinum officiorum dignitatum graduum, que

1(1 Eph 2,8-9.
11 Cf. Aristoteles: Metaphysica XII, 16,1021 b 12-13.
12 1 Cor 12,31 et Col 3,14.
13 Cf. HUGO DE Sancto Victore: Commentaria in Hierarchiam Coelestem S. Dionysii Areo-

pagitae II, 1, expositio, in: PL 175, col. 937A.
14 Eph 5,8.
13 Ps 103,2.
16 Io 1,9.
17 Os 6,5.
18 lob 25,3.
19 Eccli 24,6.



7° Gianpiero Tavolaro

lumina recte dicuntur. Hunc patrem luminum debent omnes fideles aspi-
cere et ipsum recognoscerexlviii, ut patrem et pastorem tamquam Dominum
nostrum Iesum Christum, cuius uicem gerit in terris.

Tertio, uidendum qualiter "descensus" accipiatur: circa quod "descen-
dere" proprie dicit motum localem, sed transumitur ad significandum pro-
cessionem effectus a causa, ut filii a patre descendere dicuntur. Et magis
proprie descensus dicitur processioxlix effectus deficientis a causa, quia
descendere est a sursum in deorsum moueri. Vnde Hugo20, in Commento,

supra hoc uerbo, dicit quod dona dicuntur descendere a Deo, quia nature
inferiori communicantur et quia omnia creata deficiunt a plenitudine
diuine perfectionis. Ideo recte a Patre luminum dicitur aliquid creatum
descendere, cum ab eo procedit. Hoc autem modo sumendo "descensum",
dupliciter aliquid procedit ab aliquo. Vno modo, secundum existentiam, ut
quia est ei causa essendi. Alio modo, secundum innotescentiam, ut quia
est ei causa innotescendum, sicut secundum Augustinum21 dupliciter1
dicitur aliquid fieri in Scripturis: uno modo, quando accipit esse; alio mo-
do, quando innotescit, quia etiam tunc accipit esse quoddam, non in natura

propria, sed in aliorum notitia. Dona ergo et data1' que fuerunt in tali
descenderunt a Patre luminum, qui est Deus, secundum existentiam.

Petimus autem et supplicamus ut descendant a uobis, qui estis pater
luminum secundum declarationem et innotescentiam, ut per uos apud
uniuersalem ecclesiam declaretur, approbetur talis et sanctorum cathalogo
ascribatur et in ecclesia eius memoria recolatur, et cetera.

20 Cf. HUGO DE Sancto Victore: Commentaria in Hierarchiam Coelestem S. Dionysii Areo-
pagitae II, 1, expositio, in: PL 175, col. 936B-C.

21 Cf. Augustinus Hipponensis: De Trinitate IX, 7, 12, PL 42, col. 967, éd. W.J. Mountain,
F. Glorie Corpus Christianorum. Series Latina 50). Turnhout: Brepols 2001, 303,1-304, 6.



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 71

.IV.

Ad commendationem alicuius congregationis religiose per prelatum

[f. i6va, col. 63] «Ecce odor filii mei sicut odor agri pleni, cui benedixit
Dominus», Genesis 2722. In hiis uerbis commendatur hec congregatio a tribus.
Primo, a regulari obseruantia, cum dicitur filii mei. "Filius" dicitur qui ser-
uat mandata patris, unde in principio Regule bead Benedicti dicitur: «Audi
fili precepta magistri»23. Prouerbia24: «Conserua fili precepta patris tui». Et
iterum: «Verbum patris custodiens filius extra perditionem erit». Hoc au-
tem est seruare precepta patris, obseruare instituta regularia patrum et
disciplinam. <Epistola ad> Hebreos25: «Si extra disciplinam estis, ergo adul-
teri et non filii estis». Secundo, a suaui fragrantia, cum dicitur ecce odor,
sicut odor agri pleni. Odor est bona uestra fama et bonum nomen, quod
melius est quam unguenta. Canticum i26: «Curremus in odorem unguento-
rum tuorum». Vnguenta sunt ex rebus odoriferis et medicinalibus: sic

uestra uita est spirituale unguentum, médicinale nobis, odoriferum aliis.
Item Canticum 427: «Vestimenta tua sicut odor thuris». Vestes uirtutes,
odor thuris qui adhibetur in sacrificiis et fugat demones. Item Canticum
728: «Mandragore dederunt odorem suum». Mandragore radix habet figurant

hominis et eius fructus confert ad fecunditatem. Sic uita uestra: in
radice ex ratione sunt que conueni<un>t homini, ut homo in operibus
fecunditatem. Item Ecclesiasticus 2429: «quasi mirra1" electa dedi suauitatem
odoris». Mirra opera penitentie. Hoc unguento, exemplo Magdalene, un-
gueretis pedes Iesu: pedes humanitas passibilis, que ungitur, et cetera. Sed

hic dicitur odor agri pleni: ager plenis est religio. Mattheus20: «Considerate
lilia agri quomodo crescunt». Prouerbia31: «Diligenter exerce agrum tu-
um». Hoc dicitur prelato. Tertio, a spirituali gratia, cum dicitur cui benedixit

Deus, per gratiam sine qua predicta duo non sunt. Ex gratia enim et
non ex uestra uirtute est bona uestra uita, et cetera.

22 Gen 27,27.
23 BENEDICTUS Nursiae: Regula, prologus, PL 66, col. 215D, éd. J. Neufville Sources

Chrétiennes 181-183). Paris: Cerf 1972, I, 412,1.
24 Prov 6,20.
23 Hebr 12,8.
26 Cant 1,3.
27 Cant 4,u.
28 Cant 7,13.
29 Eccli 24,20.
30 Mt 6,28.
31 Prov 24,27.



72 Gianpiero Tavolaro

Appendice II

Il versetto tematico del secondo sermone In commemoratione Domini
Ludouici filii Domini regis Sicilie («Ecce odor filii mei, sicut odor agri pleni,
cui benedixit Dominus», Gen 27,27) è il medesimo usato, nel corso délia
quaresima dello stesso anno, per un breve sermone (un sermone-modello)
Ad commendationem alicuius congregationis religiose per prelatum. Anche
in quest'ultimo caso la struttura è triadica:

Thema «Ecce odor filii mei sicut odor agri pleni, cui
benedixit Dominus», Genesis 27.
In hiis uerbis commendatur hec congregatio a

tribus.
Primo, a regulari obseruantia, cum dicitur filii
mei. [...]
Secundo, a suaui fragrantia, cum dicitur ecce
odor, sicut odor agri pleni. [...]
Tertio, a spirituali gratia, cum dicitur cui
benedixit Deus [...].

Di questo breve sermone, Giacomo riprende, nel secondo sermone su

Ludovico, tutti e tre i temi relativi alle tre divisiones, riferendo i primi due
alio stato regolare di vita e riconducendo il terzo alio stato pastorale.
Il tema dell'obseruantia è présente nella subdistinctio tertia délia divisio
secunda (sullo stato regolare di vita):

Divisio prima

Divisio secunda

Divisio tertia

Ad commendationem alicuius con¬

gregationis religiose,
f. îôva, col. 63

Primo, a regulari obseruantia, cum
dicitur filii mei.

In commemoratione Domini
Ludouici,

f. 29m, col. 113

Circa tertium [seil, odorem agri pleni],

sciendum quod plenum idem
est quod perfectum et ulterius
sciendum quod status religionis
dicitur plenus primo propter obserua-
tionem, quia religiosi non solum ser-
uant precepta, sed etiam consilia.

II tema della fragrantia viene richiamato, in qualche modo, nella subdistinctio

prima della divisio secunda:

Ad commendationem alicuius
congregationis religiose,

f. i6va, col. 63
Secundo, a suaui fragrantia, cum
dicitur ecce odor, sicut odor agri pleni.

In commemoratione Domini
Ludouici,

ff. 28vb-29ra, coll. 112-113

Circa primum [seil, odorem], sciendum

quod odor insinuât diffusio-
nem boni alicuius in alios, quia est



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 73

quedam diffusio a corpore odorabili.
Dicitur igitur odor religionis status
propter edificationem qua alios edi-
ficant uerbo uel exemplo.

II tema della gratia viene ripreso nella divisio tertia (sullo stato pastorale):

Ad commendationem alicuius
congregationis religiose,

f. i6va, col. 63
Tertio, a spirituali gratia, cum dicitur

cui benedixit Deus [...].

In commemoratione Domini
Ludouici,

f. 29rb, col. 114

Potest igitur dici de Domino Ludo-
uico, cui, scilicet tarn sancto et per-
fecto et ydoneo ad officium pastorale,

Dominus, scilicet Deus, benedixit,

dando Spiritum, scilicet gratiam,
dando populum magnum, dando ui-
te modum.

Riassunto
Il présente lavoro intende offrire l'edizione e I'analisi di tre sermoni comme-
morativi di Giacomo da Viterbo - due su Ludovico di Tolosa e una Supplica-
tio pro canonizatione alicuius ad summum pontificem -, al fine di mostrare
il contributo offerto dal maestro agostiniano - al tempo dell'episcopato na-
poletano (1303-130-7/8) - alia formazione della tradizione agiografica sul
Santo angioino, già prima della sua canonizzazione. Questi sermoni sono
particolarmente interessanti a motivo dei loro risvolti politici ed ecclesio-
logici. Il saggio è accompagnato dall'edizione del sermone-modello Ad
commendationem alicuius congregationis religiose per prelatum, il cui versetto
tematico è il medesimo del secondo sermone su "Dominus Ludouicus".

Abstract
The aim of this paper is to provide an edition and analysis of three
commemorative sermons by James of Viterbo—two sermons on Louis of Toulouse
and one Supplicatio pro canonizatione alicuius ad summum pontificem—,
in order to show the contribution offered by the Augustinian master—at the
time of his episcopacy in Naples (1303-1307/8)—to the formation of the ha-
giographical tradition on the Angevin Saint, before his canonization. These

sermons are particularly interesting by reason of their political and ecclesio-

logical implications. The essay is complemented by the edition of the model-
sermon Ad commendationem alicuius congregationis religiose per prelatum,
whose thematic verse is the same as the second sermon on "Dominus
Ludouicus".



.1.

' Deus suprascr. V

" <Epistola ad> Thimotheum: «diuitibus seculi precipe non superbe sapere» add in marg. V
labuntur qui cibo habundant] cibo labuntur qui habundant V

iv maxime ad pauperes add. in marg. V
v habuit] uirtu(tem) scrip, et del. V
V1 fecit] beatus scrip, et del. V
v" quia] l scrip, et del. V
vi" Dicitur] Deus scrip, et del. V
ix times] timens V
x Ysaias] 1 scrip, et del. V
x' fuit add. in marg. V
x" lob] 29 scrip, et del. V

.II.
xi" de] ad scrip, et corr. V
xlv celestis] beatum scrip, et del. V
xv notantur] per ordi(nem) scrip, et del. V
xvi respectu patris add. in marg. V

x ut suprascr. V
xvi" impendat] impendit scrip, et corr. in marg. V
xix ut suprascr. V
xx suscipiat] suscipit scrip, et corr. in marg. V
xxi Filius] sa(piens) scrip, et del. V
xx" ut suprascr. V
xxiii sustineat] sustinet scrip, et corr. in marg. V
xxiv fatigeris] c(um) scrip, et del. V
xxv cum suprascr. V
xxvi eo] corriperis scrip, et del. V
xxv" impletionem] repletionem scrip, et corr. V
xxyiü boni alicuius infrascr. V
xxix edificat] edificant V
xxx cum «plenitudo... »... et cetera add. in marg. V
xxx' religiosi] co(r) scrip, et del. V
xxx» Dominus igitur Ludouicus... et cetera add. in marg. V
xxxiii je] b(eato) scrip, et del. V
xxxiv gratiam] p(opulum) scrip, et del. V
xxxv jpsius] ipsi V
xxxv' Ecce] g scrip, et del. V
xxxvii est suprascr. V
xxxviii donatum] homini Christo scrip, et del. V
xxxix est suprascr. V

.III.
xl est] gratia scrip, et del. V
x" ad] o scrip, et del. V
x"' hec auctoritas habet locum si sit mulier add. in marg. V



Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis 75

"Ii" donantur] que scrip, et del. V; que omnes dicuntur dona perfecta ut a gratia procedunt
add. in marg. V
xliv rationalium] autem scrip, et del. V
xlv et] i scrip, et del. V
x'vi Christi] de quo scrip, et del. V
xlvii ue] digna add. in marg. V
xlviii recognoscere] recongnoscere V
xlix processio] processionem scrip, et corr. V
1 dupliciter] acci(pitur) scrip, et del. V
' data] descend(erunt) scrip, et del. V

mirra] eli scrip, et del. V




	Homo nobilis et iuuenis tante sanctitatis : l'immagine agiografica di Ludovico di Tolosa e la funzione teologico-politica dei sermoni "commemorativi" di Giacomo da Viterbo

