
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 70 (2023)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

BONACINA, Giovanni: Tradizione e Restaurazione. Haller, Eckstein, Giuliano,
Stahl, Bauer Temi e Testi 198). Roma: Edizioni di Storia e Letteratura
2020, XXIV/376 S., ISBN 978-88-9359-482-0; elSBN 978-88-9359-483-7.

Im Kontext aktueller Debatten um den Konservatismus ist die Unsicherheit
über dessen Begriff und Inhalt nach wie vor ausgeprägt geblieben - eine
Unsicherheit, die Karl Dietrich Bracher Anfang der 1980er Jahren konstatiert
hat (Zeit der Ideologien. Eine Geschichte politischen Denkens im 20. Jahrhundert.

Stuttgart 1982, 288, Fn. 23) und die heutzutage sowohl für den Bereich
der Politik als auch für den der Wissenschaft zu gelten scheint: In der öffentlichen

Diskussion gelangt man deshalb oft zu historisch fragwürdigen
Gleichsetzungen (dazu jüngst etwa NlTSCHKE, P.: Konservatismus heute. Leiden/
Paderborn 2022, VII). Mit Blick auf die umfangreiche wissenschaftliche
Literatur, wird „mit Recht von einer babylonischen Sprachverwirrung gesprochen"

(BREUER, S.: Ausgänge des Konservatismus in Deutschland. Darmstadt
2021,14).

Es scheint im Fall des Konservatismus, der seine begriffliche Selbstbegründung

und Relevanz der Geschichte verdankt, Nietzsches berühmtes Diktum
zu gelten, nach dem sich alle Begriffe, „in denen sich ein ganzer Prozess se-
miotisch zusammenfasst", der Definition entziehen. Definierbar sei nur das,

„was keine Geschichte" habe (KSA, 5, 317). So umschreibt Konservatismus'
als Begriff nicht statisch bzw. apriorisch ein Phänomen, sondern beschreibt
den organischen Entwicklungsprozess des Phänomens selbst, „indem er die
Wirklichkeit und damit auch seine zeithistorischen Veränderungen in sich
aufnimmt" (FlNKBEINER, F.: Nationale Hoffnung und konservative
Enttäuschung. Bielefeld 2020, 37).

Abgesehen von den restlosen Verwirrungen der konservativen Revolution
in den 20er Jahren des letzten Jahrhunderts wurde der Konservatismus
bereits im 19. Jahrhundert vielfach dekliniert: So etwa - wie ausführlich dargestellt

(OTTMANN, H.: Geschichte des politischen Denkens. Stuttgart/Weimar
2008, 3/3) - als gegenrevolutionär (de Bonald, de Maistre, Cortés, Haller),
liberal-konservativ (Burke, Gentz, Brandes, Rehberg, Hegel), romantisch
(Baader, Novalis, Müller, Carlyle, Disraeli, Coleridge, Chateaubriand) oder
sozial (Stein, Wagner, Wagener, Huber, Rodbertus). Die Möglichkeit, ihn zu
denken und zu verstehen, gründet auf seinem großen geschichtlichen Horizont.

Und solange man historisch und theoretisch nicht bereit ist, diesen
Horizont zu erkunden oder zumindest einen Teil dieser großen Geschichte zu
erzählen, bleibt jegliche Deutung inhaltsleer. Hier ist es angebracht, unaufgeregt

geschichtsphilosophische Arbeiten zu betrachten, die der Komplexität
der Sache gerecht zu werden suchen. Giovanni Bonacinas Buch zum
Konservatismus des 19. Jahrhunderts, näherhin zum ideenpolitischen und
philosophischen Gedankengut, das sich in Deutschland zwischen Revolution und



294 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Restauration entfaltet, und in dem der damalige Konservatismus zu seinem
theoretischen Selbstverständnis findet, gehört in diese Kategorie.

Das Buch, es sei im Voraus gesagt, ist keine zeitgeschichtliche Darstellung

und bietet auch keine kompakte Übersicht über das konservative
Phänomen im Zeitalter der Restauration. Es ist in fünf, jeweils in etwa sieben
Abschnitte unterteilte Kapitel gegliedert, die Repräsentanten der
politischphilosophischen konservativen Richtung zwischen 1815-1848 und darüber hinaus

exemplarisch darstellen. Genauer handelt es sich hierbei um den Schweizer

konservativen Theoretiker, Publizisten und Politiker Carl Ludwig von
Haller (1768-1854); den dänischen Schriftsteller sowie französischen Beamten
und Herausgeber der 1826 gegründeten Zeitschrift Le Catholique Ferdinand
von Eckstein (1790-1861); den Juristen, Rechtsphilosophen und Politiker Friedrich

Julius Stahl (1802-1861) und den Theologen und historisch-politischen
Schriftsteller Bruno Bauer (1809-1882). All diese Autoren teilen nicht zuletzt
die bemerkenswerte Erfahrung einer persönlich-religiösen Wandlung von dem
Glauben, in dem sie aufgewachsen sind, sei es vom Protestantismus zum
Katholizismus (Haller und Eckstein), sei es vom Judentum zum Protestantismus

(Stahl, und Eckstein zumindest auf väterlicher Seite) oder vom
Protestantismus zum (frommen) Atheismus (Bauer). Zudem ist ein Kapitel der
Rezeption und Deutung des Kaisers Julian (331-363) in der ersten Hälfte des 19.
Jahrhunderts gewidmet. Eine begriffsgeschichtliche Einführung zum Thema
„Konservatismus und Philosophie der Restauration" (VII-XXIII) sowie ein
detailliertes Namenverzeichnis (357-374) runden die Arbeit ab.

Die vier ersten Studien wurden bereits in einer gekürzten Fassung
zwischen 2001 und 2010 in zwei Fachzeitschriften veröffentlicht und für diese
Publikation eingehend überarbeitet, aktualisiert und erweitert. Eigens für dieses

Buch verfasst wurde die Studie zu Bauer sowie das vollständige
Inhaltsverzeichnis der von Eckstein herausgegebenen Zeitschrift Le Catholique (I-
XVI, 1826-1829).

Der Verfasser, der seit 2008 den Lehrstuhl für Geschichte der Philosophie
an der italienischen Universität Urbino innehat, erörtert in der Einführung
die Entwicklung und Probleme des Konservatismus (Ursprung, Begriffsumfeld)

und thematisiert dabei neben dem Ansatz des Ideenhistorikers Rüssel
Kirk, den des Wissenssoziologen Karl Mannheim und den des Sozialhistorikers

Panajotis Kondylis (VIII-XIX). Herausgearbeitet wird, dass der
Konservatismus im eigentlichen Sinn als Antwort auf die Französische Revolution
entsteht, wenngleich sich diese Strömung schon vor der Revolution zu
formieren beginnt (XIV). Dementsprechend ist er nach Ansicht Bonacinas als
Antwort auf die Auflösung der ständischen Gesellschaft - sei es als Antwort
auf die Säkularisierung bzw. als Antwort auf die Emphase eines absoluten
Neubeginns - als Phänomen zu kennzeichnen, das „eng mit dem historischen
Werden verwoben" ist und mit der Moderne zu tun hat, insofern es auf deren

in der Revolution kulminierende Tendenzen zurückgreift (XVf.).
Das Kunstwort „konservativ" (aus dem Lateinischen conservare: bewahren,

erhalten, retten) findet seine Begründung und seinen Zweck im Gegensatz

zum revolutionären Bruch mit der Vergangenheit und plädiert stattdes-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 295

sen für das, was bewahrt werden soll. Mithin gehen seine ersten Verwendungen

auf die Revolutionszeit zurück, wobei für die Durchsetzung des Begriffs
Chateaubriands (1768-1848) Zeitschrift Le Conservateur (1818) entscheidend
wurde (XIII). Angrenzende Begriffe wie „traditionalistisch", „restaurativ" oder
„reaktionär" werden vom Verfasser im Kielwasser von Mannheim kurz
erhellt. Angesichts der Vielfalt konservativer Strömungen wird keine allgemeine

Definition versucht. Dagegen werden alle im Buch exemplifizierten Autoren

in ihrem eigenen ideengeschichtlichen Zusammenhang präsentiert. Im
Wesentlichen erscheinen sie als eine Art „Propheten des Vergangenen"
(Barbey dAurevilly), welche „zwischen Resignation und Hoffnung", Kritik
und Apologie der Moderne bewusst sind, dass „der Zeitgeist zuletzt mächtiger

bleiben würde" als ihre Ideen, „und dass die Kunst so wenig als die
Gewalt dem Weltenrade in die Speichen zu fallen vermag". Nichtsdestotrotz
haben sie gleichsam mit melancholischer Ironie (Thomas Mann), „mit Treue
und Beharrlichkeit" ihre konservative Gesinnung weiterverfolgt, denn - wie
Friedrich Gentz einmal schrieb - „nur ein schlechter Soldat verlässt seine
Fahne, wenn das Glück ihr abhold zu werden scheint" (XXIf.).

Der Epoche der Restauration im eigentlichen Sinn sind die zwei ersten
Kapitel über den Schweizer Staatsrechtler Carl Ludwig von Haller (1-60) und
Ferdinand von Eckstein (61-126) gewidmet. Haller wird als führender Vertreter

jener, noch aus dem 18. Jahrhundert stammenden, antirevolutionären
Mentalität gesehen und gerade deshalb als jemand behandelt, dem letztendlich

im Unterschied zu den Romantikern stets die Eigenschaft eines Verwalters,

eines praktischen Juristen, eines Politikers charakteristisch war. Hallers
Grundhaltung, dass sich die menschlichen Gesellschaften trotz aller intellektuellen

Kunstgriffe auch in der Gegenwart auf der Grundlage jener Naturgesetze

bewegen, die auch Gottesgesetze sind, ist bereits bei seinen Zeitgenossen
auf Kritik gestoßen (bekannt sind die Vorbehalte von Hegel und Stahl

genauso wie jene von A. Müller und F. Schlegel). Sie haben ihm prinzipiell
vorgeworfen, auf den Positionen des Rationalismus zu beharren.

Das zweite Kapitel thematisiert Ferdinand von Eckstein als eine Nebenfigur

der Romantik, die allerdings als offizielles Sprachrohr der deutschen
Kultur in Frankreich während der Restauration wahrgenommen wurde. Es

handelt sich dabei um jenen „Baron von Eckstein", den Hegel in seinen
Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte (1830/31) insofern kritisch
erwähnt, als er durch seine Beteiligung an Literaten- und Gelehrtengesellschaften

und „sein Journal Le Catholique" mit Unterstützung der französischen
Regierung „eifrig und fleißig dahin gearbeitet" habe, „die Sache des Katholizismus"

als Urreligion zu befördern (69).
Das dritte Kapitel (127-233) handelt von Flavius Claudius Iulianus, Imperator

des Römischen Reiches von 361-363 n. Chr. bzw. dem letzten Kaiser der
Konstantinischen Dynastie, und das vierte (235-297) vom Staatsrechtslehrer
an der Berliner Universität und als Mitglied der Ersten Kammer bzw. des
Herrenhauses wirkenden Politiker Friedrich Julius Stahl. Im Spannungsfeld
von Säkularisierung und Rekonfessionalisierung wird die Figur des Kaisers
Julian durch die in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts erschienenen Ar-



296 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

beiten der deutschen Theologen August Neander (1789-1850) und David
Friedrich Strauß (1808-1874) in den Blick genommen. Besonders wird auf die
damals weit verbreitete und sowohl als historische Studie als auch als politische

Satire gelesene Straußehe Broschüre Der Romantiker auf dem Throne
der Cäsaren oder Julian der Abtrünnige (1847) referiert, wobei von ihm
zahlreiche, für die Zeitgenossen durchaus ersichtliche, historische Parallelen zum
preußischen König Friedrich Wilhelm IV. und zu seinen „romantischen"
Träumen vom Wiederaufbau des mittelalterlichen Feudalismus gezogen werden.

Spezifischer ist damit die Darstellung der restaurativen Religionspolitik
Julians im 4. Jahrhundert gemeint, die als Kritik an der engen Allianz von
Kirche und Staat im modernen Preußen verstanden wurde.

Zwischen Restauration und Vormärz wird im vierten Kapitel Stahls
Grundvorstellung eines „christlichen Staates", der als göttliche, für den Menschen
festgesetzte Ordnung in allen Bereichen des öffentlichen Lebens auf christlichen

Prinzipien gegründet sein sollte, untersucht. Dabei wird die gesamte
Theorie des Rechts und des Staates als Entfaltung einer Offenbarungsphilosophie

interpretiert, die den Rechtsstaat christlich legitimiert, ohne ihm
als säkularer Institution religiöse Ziele vorzugeben. Im fünften Kapitel (299-
355) wird schließlich Bruno Bauer und seine „Konversion" von der revolutionären

zur konservativen Sache beleuchtet, die im politischen Kontext der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts zu betrachten ist.

Leicht ist die Kost, die dem geboten wird, der sich in die Lektüre dieser
Studien vertieft, nicht. Aber es lohnt sich, und zwar in mehrfacher Hinsicht:
Es lohnt sich, die Arbeit zu lesen, um zuverlässig und auf der Höhe des
aktuellen Forschungsstandes in die politische und philosophische Reflexion,
welche sich in Deutschland zwischen Revolution und Restauration entwickelte,

eingeführt zu werden; es lohnt sich, um paradigmatisch einer soliden,
gedankenreichen und höchst lesbar geschriebenen Abhandlung über den
historischen Konservatismus des 19. Jahrhunderts, die nach wie vor eine Ausnahme

ist, zu begegnen; und schließlich lohnt sich die Lektüre, weil sie zu einer
vertieften kritischen Auseinandersetzung mit einigen sonst wenig gelesenen,
aber für die ideengeschichtliche Konstellation dieser Epoche bedeutsamen
Autoren anleitet. Dies soll in erster Linie abwenden, dass eine Fülle dessen,
was damals gedacht und gedruckt worden ist, wie auch gewirkt hat, in der
aktiven philosophischen Tradition aus dem Blick gerät.

Der ideengeschichtliche Diskurs um den Konservatismus und dessen
semantisches Netz, der nunmehr auch in gegenwärtigen Diskussionen eine
beachtliche Rolle spielt, birgt eine durch die Jahrhunderte gehende
geistesgeschichtliche und politisch facettenreiche Bewegung in sich. Unser historisches

Bewusstsein kann sich nur zum eigenen Schaden von fundierter
Auseinandersetzung damit dispensieren. In diesem Sinn handelt es sich beim
vorliegenden Buch jedenfalls um eine Fundgrube, deren Schätze gehoben
werden müssen, will man sich einen Überblick über den geschichtlichen
Gehalt dieser komplexen Thematik und Problematik verschaffen.

Alberto Bonchino



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 297

MARAFIOTI, Rosa Maria: Heideggers und Gadamers Wiederentdeckung der
cppôvqcriç. Mit einem Vorwort von Christoph Jamme und drei unveröffentlichten

Briefen von Hans-Georg Gadamer an Hermann Heidegger. Baden-
Baden: Verlag Karl Alber 2022, 158 S., ISBN 978-3-495-49250-5.

II testo dell'opera Heideggers und Gadamers Wiederentdeckung der (ppôvgaiç
si présenta accuratamente strutturato in quattro capitoli, che si suddividono
uniformemente in due sezioni. Queste sono dedicate all'analisi e all'interpre-
tazione del concetto aristotelico di phrônesis rispettivamente da parte di
Martin Heidegger (Teil I) in chiave ontologica e da parte di Hans-Georg
Gadamer (Teil II) in chiave ermeneutica. II nucleo del libro di Rosa Marafioti
è preceduto da un'introduzione di Christoph Jamme su "La »Riabilitazione
della filosofia pratica«. Occasione, premesse e finalità" ed è seguito da una
conclusione, in cui fautrice propone prospettive e spunti per un ulteriore
sviluppo della tematica. L'introduzione di Jamme offre uno sguardo d'insie-
me sul panorama filosofico e sociale che portera a un'intensiva rilettura di
Aristotele e alla rifioritura della filosofia pratica negli anni '60 del Novecen-
to, definendo il contesto nel quale approfondire il lavoro di Heidegger e

Gadamer. In appendice si trovano tre lettere inedite, provenienti dal lascito
di Gadamer, inviate a Hermann Heidegger negli anni 1989,1992 e 2000.

Rosa Marafioti si propone di indagare la possibilité che oggi ci si riappro-
pri di Aristotele e della sua filosofia pratica - sfera distinta dagli altri ambiti
di attività caratteristici dell'essere umano, owero la teoria e la produzione -
a partire dal concetto di phrônesis. II contributo essenziale dell'opera sta
nella ricostruzione delle tracce del sapere pratico della phrônesis in
Heidegger e Gadamer, ricostruzione da cui emerge la fécondité dell'insegna-
mento aristotelico nel mondo di oggi. Uno degli aspetti evidenziati dall'au-
trice concerne il tentativo, présente trasversalmente nella filosofia gadame-
riana e proveniente dalla rilettura heideggeriana di Aristotele, di fornite una
nuova fondazione alle scienze umane, di cui sono sottolineate le differenze
rispetto alle scienze naturali (cosiddette esatte). Secondo Rosa Marafioti
Gadamer ritiene che tale fondazione possa awenire da una parte riprenden-
do la filosofia aristotelica a partire da una rilettura heideggeriana, dall'altra
riallacciandosi alla rivalutazione della filosofia pratica realizzata da
Heidegger in senso fenomenologico e in base alle esigenze del proprio tempo.

Nella prima parte dell'opera Rosa Marafioti segue la riscoperta della
filosofia pratica di Aristotele da parte di Heidegger nella prospettiva fenomeno-
logica e ontologica. L'autrice ricostruisce meticolosamente gli sviluppi del
concetto di phrônesis all'interno della filosofia di Heidegger perché ritiene
necessario ricordare la peculiarité dell'interpretazione heideggeriana per
comprendere la ripresa novecentesca della virtù aristotelica in generale.

Nella seconda parte del libro Rosa Marafioti passa a considerare l'inter-
pretazione e il contributo gadameriano alla "riabilitazione" della filosofia
pratica. Tra i punti cruciali che Gadamer sviluppa, differenziandosi dal suo
maestro Heidegger, ci sono l'approfondimento della relazione dell'etica aristotelica

con la dialettica platonica e la preminenza del ruolo giocato dalPes-
sere-con" (Mitsein) nella vita concreta. Risultato del lavoro gadameriano è la



298 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

valorizzazione del pensiero di Aristotele in senso etico-politico e l'elevazione
délia phrônesis a virtù ermeneutica fondamentale per la comprensione e il
dialogo con l'altro.

Nella conclusione del libro di Rosa Marafioti emerge chiaramente lo sco-
po che fautrice si propone: preparare, sulla scia di Gadamer, un'"apertura"
(Offenheit) all'altro, sia esso inteso corne persona, animale o cosa, che sia ri-
spettato nella sua differenza ma contemporaneamente visto corne un possi-
bile interlocutore. Rosa Marafioti auspica l'introduzione di un'educazione
globale alla solidarietà, alla benevolenza e alla cordialità (Freundlichkeit), come
si evince anche dalla citazione di Mark Twain che costituisce Yincipit aile
osservazioni conclusive. L'autrice ribadisce l'urgenza di un ulteriore rinnova-
mento délia filosofia pratica dopo il dibattito degli anni '60 e invita a co-
gliere l'eredità dell'ermeneutica gadameriana nella duplice direzione dell'ela-
borazione di un'ermeneutica di respiro interculturale e di una teoria délia
scienza e délia tecnica dettagliata e diversificata.

Nello spazio concesso da una conclusione l'autrice non ha certamente
modo di sviluppare in dettaglio le due possibilité da lei prospettate. Avrebbe
perô forse potuto fornirne qualche esempio, che avrebbe giovato molto a

scorgere una via di mezzo - o magari una collaborazione o un equilibro - tra
l'effettività impaziente e la teorizzazione délia virtù aristotelica, quanto a

un'effettiva rivalutazione del sapere pratico délia phrônesis nel contesto
délia vita moderna e del dibattito filosofico odierno. Cosa implica in
concreto la messa in questione délia sophia attraverso la phrônesis per la filosofia

e la sua storia che, a differenza délia storia délia scienza, sembra non riu-
scire ad assumere uno sguardo dawero globale e inclusivo? In che rapporto
sta l'ermeneutica con il "polilogo" (Polylog) interculturale, quale confronto
multilaterale e transitivo tra i fondamenti di diverse tradizioni, teorizzato da
Franz Wimmer negli anni '90? Corne contribuisce la pratica délia phrônesis
al confronto con pressanti questioni globali corne quelle post- e decoloniali?
Che forma assume l'auspicata collaborazione tra l'etica e la politica guidata
dalla phrônesis? Queste ed altre domande vengono lasciate aperte dal libro
di Rosa Marafioti, che tuttavia pone per esse solide basi grazie all'analisi del
concetto di phrônesis in Heidegger e Gadamer.

L'autrice mostra una notevole padronanza del greco antico e una grande
conoscenza delle fonti, nonché délia ricezione in lingua italiana, tedesca, in-
glese e francese delle tematiche trattate. La documentazione storica è inte-
grata dalle note a piè di pagina, ricche di riferimenti e suggerimenti. Di note-
vole valore a tal proposito sono le tre lettere di Gadamer a Hermann
Heidegger pubblicate in appendice. In esse Gadamer, in occasione délia pubbli-
cazione dell'edizione compléta degli scritti di Heidegger, ricorda il suo primo

incontro con il maestro e l'impatto a lungo termine che questo ebbe sul
suo pensiero. Le lettere confermano l'influenza di Heidegger su Gadamer, già
nota dagli scritti ufficiali, e ne presentano il riconoscimento in una forma
più personale e confidenziale.

Francesca Greco



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 299

PUZIO, Anna: Über-Menschen. Philosophische Auseinandersetzung mit der
Anthropologie des Transhumanismus. Bielefeld: transcript 2021, 389 S., ISBN
978-3-8376-6305-1.

Es gibt eine wachsende Zahl an Publikationen, die sich mit dem Menschenbild

des Transhumanismus auseinandersetzen. In den Geisteswissenschaften
sind einige davon mitunter kritisch intendiert. Die vorliegende Monographie
zählt zu den lesenswerten unter ihnen. Die Verfasserin arbeitet heraus,
inwiefern in transhumanistischen Ideen, Visionen und Anliegen stets auch
„grundlegende Bestimmungen des Menschseins" (10) mitverhandelt werden
und analysiert deshalb explizit die Anthropologie(n), die dem Transhumanismus

zugrunde liegen. Dabei ist das grundlegende Verhältnis von Mensch
und Technik immer wieder relevant, weil, wie die Verf. zurecht schreibt, in
„Maschinen und Maschinenimaginationen" besonders ausgehandelt wird,
was das Menschsein bedeutet: „Im Spiegel der Maschine ereignet sich menschliche

Selbstverständigung" (12). In diesem Sinne geht die Verf. davon aus,
dass der Transhumanismus stets implizite anthropologische Annahmen trifft,
die insbesondere das Körperverständnis tangieren. Dabei ist wichtig zu betonen,

und die Autorin tut dies auch, dass es den Transhumanismus genauso
wenig gibt wie die Anthropologie des Transhumanismus. Deshalb fokussiert
die Verf. bewusst auf die Exegese repräsentativer Vertreterinnen und
Vertreter des Transhumanismus (v.a. Aubrey de Grey, James Hughes, David
Pearce, Natasha Vita-More, Max More und Nick Bostrom) und gibt durch
diese Vignetten der kaum systematisierbaren Vielfalt transhumanistischer
Selbstausdrücke doch greifbare Konturen.

Das Buch ist in drei Teile gegliedert, von denen der erste den
Transhumanismus ganz grundlegend vorstellt (25-58). Der zweite und längste Teil
bietet eine umfassende Darstellung und die Grundzüge einer Kritik der
transhumanistischen Anthropologie (61-287). Besonders erhellend ist darin das

lange Kapitel über das transhumanistische Körperverständnis anhand von
fünf in der Literatur verbreiteten Diskursen: über die Natur des Menschen,
über Maschinen, über Genetik, über neurowissenschaftliche Konzeptionen
und über das metaphysische Verhältnis von Körper und Geist (81-230). Weitere

Schlaglichter im zweiten Teil fokussieren sodann auf Machtdynamiken
(231-252), die Reduktion des Mentalen auf Information (253-267) sowie die
ideologischen Züge (269-287) transhumanistischer Zukunftsvisionen. Der
dritte Teil versucht schliesslich eine Alternative zur transhumanistischen
Anthropologie zu umreissen; eine „Anthropologie 2.0", die die transhumanistischen

Vereinfachungen umgeht, sich aber trotzdem der Frage stellt, wie sich
unser Menschen- und Körperverständnis durch den technologischen Wandel
verändert (289-356).

Besonders in den ersten beiden Teilen gelingt es der Verf., die Limitationen
des Transhumanismus zu analysieren, argumentativ aufzuarbeiten und

deutlich herauszustellen. Dabei nimmt sie viele der zentralen anthropologischen

Fragestellungen auf, die sich im digitalen Zeitalter und spezifisch
durch die Anfragen des Transhumanismus stellen. Streitbarer sind nach
Meinung des Rezensenten die Vorschläge für eine „Reformulierung der Anthro-



300 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

pologie" bzw. für ein „neues Menschen- und Körperverständnis" (bes. 325-
344). Hier knüpft die Verf. mehr oder weniger direkt, und bedeutend weniger

kritisch als es der Rezensent würde, an den Perspektiven des kritischen
Posthumanismus an. Wie der Transhumanismus ist auch der kritische
Posthumanismus keine einheitliche Grösse und dennoch zeichnen sich bei vielen
der prominenten Vertreterinnen und Vertreter gemeinsame Anliegen, Motive

und Stossrichtungen der Argumentation ab. Eines dieser Anliegen ist es,
eine inklusivere Sicht auf die Welt zu entwickeln. Dazu sollen Dichotomisie-
rungen aufgelöst werden: zwischen Natur und Kultur, Mensch und Tier bzw.
Mensch und Mitwelt, Körper und Geist, Natur und Technik, Organismus und
Maschine, Interpretation und Wirklichkeit usw. Ausgangspunkt dieses Um-
denkens sind besonders Phänomene der Hybridität von Mensch und Technik,

die an der Gestalt der „Cyborg" (Haraway) und anderen „Figurationen
des Posthumanen" festgemacht werden (325-338). Die Aufweichung
vorgefertigter Kategorien, Perspektiven und Verhältnisse wird dann zugleich als

Befreiung und Aufgabe verstanden:

„Die Technologien und verschiedenen Körper-Maschine-Annäherungen eröffnen

Räume, um Konzepte von Mensch und Körper neu zu verhandeln. Sie bieten

also nicht nur Antworten, [...] sondern ihre Antwort weist stets auf eine

Frage zurück, die verantwortungsvolle Gestaltung und Handlungsfähigkeit
ermöglicht" (342).

Letztlich geht es hier um die Frage, „wie wir das Verhältnis von Körper und
Technik gestalten wollen" (342).

Allerdings müsste hier vielleicht auch der kritische Posthumanismus selbst
noch einmal kritisch befragt werden. Und zwar mit der Rückfrage, ob nicht
gerade die posthumanistische Methodik eine wirklich differenzierte Antwort
auf diese Frage verstellt, weil die Differenz zwischen Körper und Technik
(mindestens in der posthumanistischen Literatur) im Vorneherein schon
eingeebnet wurde. Man kann sich des Eindrucks kaum erwehren, dass kritisch
posthumanistische Zugänge ihre akademischen Diskurse mit der Wirklichkeit

verwechseln und dabei übersehen, dass die von ihnen beschriebenen
Hybridphänomene die lebensweltliche erfahrene Realität von Leiblichkeit
und Körperlichkeit zwar beeinflussen, aber nicht gänzlich aushebeln. Natürlich

prägen technische Artefakte, Wissenschaft, Kultur und Gesellschaft,
Ökonomie, Narrative und Metaphern allesamt mit, was „Körper" und „Technik"
sind, und zweifelsohne realisiert sich das menschliche Selbst in dem und
durch das Gesamt dieser (und noch anderer) Aspekte von Wirklichkeit.
Selbstverständlich kann sich die menschliche Selbsterfahrung und Selbstkonstitution

konkret auch auf anorganische Artefakte (wie z.B. eine Prothese) erstrecken,

sodass die Technik als Medium unseres In-der-Welt-Seins und Zur-
Welt-Seins fungiert. Trotzdem kann der menschliche Leib als organischer
Körper sinnvoll und ohne Weiteres auch von einer Prothese unterschieden
werden: Prothesen kann man verlustfrei durch ein Äquivalent ersetzen, eine
Hand nicht. Zudem zeigt die Erfahrung, dass entsprechende Partnerinnen und
Partner ihre Zärtlichkeit stets dem organischen Körper und nie der anorga-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 301

nischen Prothese zuwenden usw. Eine Vereinheitlichung dieser Wirklichkeitsbereiche

bringt eher Verwirrung denn eine inklusivere Sicht auf die Dinge.
Das Anliegen, Wirklichkeitsaspekte nicht vorschnell zu trennen, darf allerdings

nicht auf Kosten des genau gleich wichtigen Anliegens gehen, diese
Aspekte nicht vorschnell zu vermischen.

Bisweilen läuft (im Anschluss an den kritischen Posthumanismus) auch
die Verf. Gefahr, Wahrnehmungsdiskurse und Interpretationsmodelle von
lebensweltlichen Erfahrungen nicht immer ganz sauber zu unterscheiden. Das
wird bspw. daran deutlich, dass eine (teils) legitime Kritik der unter Umständen

dualistischen Tendenzen eines Leib-Begriffs die Verf. dazu führt, konsequent

nur noch vom Körper zu sprechen - den wir zugleich haben und sind
- und den Phänomenbereich der Leiblichkeit restlos in die Körperlichkeit
aufzulösen. Problematisch ist daran, dass gerade im Anliegen, einen Dualismus

zwischen Selbst und Körper zu vermeiden, die Pointe der Rede von der
Leiblichkeit verdunkelt wird, und zwar, dass das menschliche Selbst in seiner

Selbsterfahrung stets auch über den stofflichen Körper hinausreicht und
nicht auf physiologische Prozesse reduziert werden kann. Im Zuge dessen
werden dann auch Prädikate wie „Leben" oder „Lebendigkeit" ganz konkret
auch auf Maschinen angewandt: „Lebendigkeit" könne „sowohl auf organischer

Grundlage [...] als auch auf der Basis von Technik zustande kommen",
weil „Materie" ein „kulturell auszuhandelndes Konzept" sei (110). Wiederum
ist es richtig, Materie nicht in ein Konzept zu zwängen, dass eine Verfügbarkeit

suggeriert. Gleichzeitig verschmilzt hier jedoch die dekonstruktive Stärke

posthumanistischer Kritik mit weltanschaulichen Annahmen über die
Wirklichkeit, die bspw. unter dem Begriff eines „New Materialism" (343) ge-
fasst werden. Dabei zeigt sich, dass jede Kritik an Konzeptionen von „Materie"

und „Lebendigkeit" selbst wiederum nur auf der Grundlage von jeweils
anderen impliziten oder expliziten metaphysischen Annahmen artikuliert
werden kann, die selbst wiederum fraglich sein dürften.

Hier zeigt sich die (methodische) Limitierung des vorliegenden Buches,
das sich auf eine philosophische Auseinandersetzung mit dem Transhumanismus

beschränkt, dabei jedoch die eigenen metaphysischen Voraussetzungen

nicht immer explizit macht. Aber transhumanistische Anfragen ebenso
wie kritisch posthumanistische Alternativen dazu können letztlich nur im
Rahmen explizit gemachter metaphysischer, religionsphilosophischer und
theologischer Horizonte befriedigend diskutiert werden. Ohne Freilegung dieser
Hintergründe läuft die Debatte über den Menschen im digitalen Zeitalter auf
ein Schattenboxen hinaus. Eine solche Kontextualisierung liegt freilich nicht
im Rahmen der von der Verf. gewählten Zugangsweise. Deshalb soll diese
Bemerkung nicht als Kritik am vorliegenden Buch verstanden werden,
sondern eher als Anregung an die Verf., die ja sowohl Philosophin als auch
Theologin ist, eine mitunter kritische und explizit theologische Evaluation
der „Anthropologie 2.0" zu unternehmen, die sich auch von den
weltanschaulichen Vorannahmen des kritischen Posthumanismus gleichsam
metakritisch distanzieren müsste.



302 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Ungeachtet dieser Vorschläge ist die vorliegende Monographie ein wichtiger

Beitrag zur Auseinandersetzung mit der Anthropologie des Transhumanismus.

Das Buch ist sehr differenziert, in der Auseinandersetzung mit
konkreten Quellen umfassend und stets klar geschrieben. Es vermittelt gerade
dadurch einen hervorragenden Überblick über die Landschaft
transhumanistisch-anthropologischer Entwürfe, ihrer Grenzen und Abgründe - und der
offenen Fragen, die uns in den nächsten Jahren zunehmend beschäftigen
dürften.

Oliver Dürr


	Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

