
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 2

Artikel: Habermas liest Kierkegaard

Autor: Wolf, Jean-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047491

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Claude Wolf

Habermas liest Kierkegaard

Jürgen Habermas hat Soren Kierkegaard in seinen früheren Arbeiten kaum
beachtet. In seinem Spätwerk, im zweiten Band von Auch eine Geschichte
der Philosophie1, holt er eine eigene, nicht bloss durch Lukacs2, Löwith,
Jaspers oder Heidegger vermittelte Lektüre von Kierkegaard als „Vorläufer
der Existenzphilosophie" und Vertreter eines „Fideismus" nach. Diese
nachgeholte Lektüre soll hier nochmals kritisch gewürdigt werden.3 Habermas
bezieht sich selektiv und ausschliesslich auf einige der meist zitierten, von
Kierkegaard unter Pseudonymen veröffentlichte Schriften, insbesondere
Unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philosophischen Brocken, Furcht und
Zittern und Der Begriff der Angst. Der propädeutische und teilweise iro-
nisch-distanzierte Charakter dieser Schriften wird vernachlässigt; sie werden

als „Hauptwerke" isoliert und Kierkegaard als „Doktrin" zugeschrieben.

Motive und Hintergründe der Pseudonyme und die neuere Forschung
zu Kierkegaard werden von Habermas ignoriert. Bezeichnenderweise geht
er auch nicht auf Kierkegaards Dissertation Über den Begriff der Ironie mit
ständiger Rücksicht auf Sokrates (1843) ein, obwohl sich das Thema von
Dialektik und Ironie von Anfang an durch alle Phasen von Kierkegaards
Schaffen zieht und so präsent bleibt, wie das Ironie-Defizit des deutschen
Denkers, der sich früh von Adornos Nähe zu Kierkegaards negativer
Dialektik verabschiedet hat und zu einem schulmeisterlichen Kommentar zur
Dialektik der Aufklärung4 hinreissen liess. Ironie nicht nur als Episode,
sondern als Lebensform oder gar Ironie in der göttlichen Mitteilung ist für
Habermas wie die von ihm leidenschaftlich abgekanzelte Postmoderne5 ein
rotes Tuch. Ironie ist nicht lehrbar, und ein in der Theorie des kommuni-

1 Vgl. HABERMAS, Jürgen: Auch eine Geschichte der Philosophie. Band 2: Vernünftige Freiheit,

Spuren des Diskurses über Glauben und Wissen. Berlin: Frankfurt 2019, 668-702.
2 Vgl. LUKASC, Georg: Die Zerstörung der Vernunft. Der Weg des Irrationalismus von

Schelling zu Hitler (1955). Berlin/Weimar: Aufbau Verlag 1988. Hier hat die neomarxistische
Herabstufung Kierkegaards zum „präfaschistischen Irrationalismus" ihren absoluten
Tiefpunkt erreicht. So tief ist Habermas nicht gesunken!

3 Eine frühere Stellungnahme zur Kierkegaard-Darstellung von Habermas findet sich in
WOLF, Jean-Claude: Philosophie des Gebets. Gebetsscham und Langeweile in der Moderne
Studia Oecumenica Friburgensia 95). Münster: Aschendorff Verlag 2020, Kapitel 9.

4 Vgl. HORKHEIMER, Max/ADORNO, Theodor W.: Dialektik der Außclärung. Philosophische
Fragmente (1944). Mit einem Nachwort von Jürgen Habermas. Frankfurt a.M.: Fischer Verlag
1969.

5 Vgl. HABERMAS, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen
(1988), 13. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2019. Der Name Kierkegaard taucht nach dem

Personenregister fünfmal auf.



Habermas liest Kierkegaard 611

kativen Handelns6 tief verankertes Ironie-Defizit bleibt unheilbar. Die
subversive Hinterhältigkeit einiger französischer Autoren ist für Habermas ein
Anlass zum Grossalarm gegen die Krise von Vernunft und Demokratie.
Gleichwohl finden sich in seinem nicht besonders gelungenen Kapitel über
Kierkegaard Anregungen und Provokationen, die sich für eine Klärung von
Kierkegaards Glaubensauffassung brauchen lassen.

Habermas präsentiert einen „fideistischen" Kierkegaard im Kontext der
nachhegelschen Philosophie, nach seiner ausführlicheren Rekonstruktion
der Trennung von Glauben und Wissen in der protestantischen Theologie
und neuzeitlichen Subjektphilosophie.7 Zur Verwendung dieses Etiketts wäre

ein Aufwand an Differenzierung des Begriffs „Fideismus"8 hilfreich, der
den Glauben nicht vorschnell und pauschal auf ein „absurdes oder blindes
Fürwahrhalten" festlegt. Habermas rubriziert Kierkegaard unter dem
Syndrom des „Fideismus", das nahezu nahtlos zu Äusserungen Ludwig
Wittgensteins über Religion führt. Mit diesem Vergleich wird aber die ironische

Dialektik in Kierkegaards Texten eskamotiert; Kierkegaard wird zwiefach

de-kontextualisiert: seine Glaubensauffassung wird aus dem Kontext
der zeitgenössischen Auseinandersetzung mit dem Hegelianismus der
dänischen Theologie und aus dem Kontext von Kierkegaards veröffentlichten
und unveröffentlichten Texten isoliert. Es kommt zu einer schalen Verein-
deutigung dessen, was Gottes Verzicht auf unmittelbare Mitteilung betrifft.
Gott offenbart sich und nimmt sich zugleich so sehr zurück, dass seine

Forderung der Entscheidung für oder gegen den Glauben sinnvoll bleibt.
Gott drängt sich nicht auf wie eine intensive, aber passive Empfindung oder
eine überdimensionale Leuchtschrift am Himmel. Die Offenbarung ist keine

Werbe- oder Propaganda-Strategie. Was liesse sich allein aus der Pointe
der indirekten Mitteilung Gottes in Jesu für die Deutung von Kierkegaard
herausholen!

Notorisch falsch werden auch Kierkegaards Absagen an den rationalen
Beweis oder den „Beweis aus der Geschichte" interpretiert, als hätte
Kierkegaard dafür plädiert, Christus nur noch als „ewige Wahrheit" zu
glauben, nicht als historisches Faktum. Die paradoxe Zumutung, das
potentielle Ärgernis des Glaubens liegt doch genau darin, dass Christus ewig
und historisch, Gott und Mensch ist! Auch und gerade die Auferstehung

6 Vgl. HABERMAS, Jürgen: Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bände. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1981. Der Name Kierkegaards taucht im Personenregister nicht auf und gilt
offenbar noch als „Exzentriker", der für eine verständigungsorientierte Kommunikation
irrelevant ist.

7 Vgl. HABERMAS, Jürgen: Auch eine Geschichte der Philosophie, Band 2: Vernünftige Freiheit,

Spuren des Diskurses über Glauben und Wissen. Berlin: Frankfurt 2019, 7-555.
8 Vgl. EVANS, C. Stephen: Faith Beyond Reason. A Kierkegaardian Account Reason &

Religion). Michigan, Cambridge, U.K.: William B. Eerdmans Publishing Company 1998. Das

Buch enthält einen idealtypischen Vergleich von Thomas von Aquin, Kant und Kierkegaard
und verteidigt Kierkegaards Modell gegen ein „irrationalistisches" Glaubensverständnis.



6l2 Jean-Claude Wolf

Christi ist ein historisches Faktum, aber nicht ein Faktum für die
Wissenschaften, sondern ein Faktum für den Glauben. (Damit wird nicht unterstellt,

es gebe zwei Arten von Fakten, sondern zwei verschiedenen Zugangsweisen

zu Fakten!) Die beste wissenschaftliche Methode, die einen Beweis
für die historische Existenz und Auferstehung Christi erbringen könnte,
ein absolut wasserdichter wissenschaftlicher Gottesbeweis wären kein
Substitut für die Entscheidung des Glaubens im verschärften Sinn.9 Der Ernst
der Entscheidung und der Widerstand gegen die Anfechtung kann dem
Einzelnen durch keine Wissenschaft, kein frommes Kollektiv, keine
religiöse Institution, keine öffentliche Meinung abgenommen werden. Diese
bleiben im besten Fall äusserliche und zufällige Assistenten des Glaubens
und der Wirkung des Heiligen Geistes. Überraschenderweise schliessen
sich Ernst der Glaubensentscheidung und Ironie der Darstellung nicht aus.
Eine angemessene Deutung von Kierkegaards ironischer Dialektik kommt
ohne das Etikett „Fideismus" aus.

Ich begnüge mich hier damit, Kierkegaard angemessener zu deuten, als
dies Habermas tut, dem mehr an Einordnen und Abhaken von Thesen

liegt; ich verzichte darauf, Kierkegaards Texte gegen alle möglichen
Einwände zu verteidigen. Vielmehr liegt ein Kommunikationsproblem vor, das

in der Persönlichkeit und Theorie von Habermas wurzelt. Ein Merkmal der
unterschiedlichen Codierung von Kierkegaards Textsorten ist der Begriff
der dialektischen Ironie, der in der verständigungsorientierten Theorie des

kommunikativen Handelns eine völlig untergeordnete, wenn nicht sogar
störende Rolle spielt. Habermas übergeht das „Spiel der Pseudonyme" und
die Ironie in Gottes Mitteilung, die sich den Menschen nicht mit der mani-
pulativen Kraft von theoretischen Beweisen oder suggestiven Werbetexten
aufdrängen will!

Paradigma des biblischen Glaubens ist Gottes Treue und Weisheit, und
diese sind nicht zu verwechseln mit menschlicher Sturheit oder Engstirnigkeit.

„Fideismus" im Blick auf Kierkegaard, wenn man überhaupt am
Etikett festhalten möchte, wäre nicht so sehr eine formale Entschlossenheit

für einen „gedankenlosen" Zugang zu den Dogmen des christlichen
Glaubens, die das Denken und Wissen ersetzen, sondern „ein Glaube im
verschärften Sinn"; die Entscheidung des Glaubens findet nicht auf der
Ebene dogmatischer Sätze statt, die völlig losgelöst von der Leidenschaft
des Glaubens Einzelner ausformuliert wurden und reproduziert werden,
sondern im alltäglichen Beten und Handeln; der Glaube Kierkegaards setzt
die Dogmen der (lutherischen Landes-)Kirche als gültigen und orientierenden

Hintergrund voraus. Der „Feind" des Glaubens ist daher weniger
der (akademische) Zweifel, als vielmehr die Anfechtung, die Versuchung

9 KIERKEGAARD, S.: Einübung im Christentum. Hrsg. von Anti-CIimacus (1850). Übersetzt
von Emanuel Hirsch. Düsseldorf: Eugen Diederichs Verlag, 136. (aus § 6 Die unmittelbare
Mitteilung versagen heisst „Glauben" fordern).



Habermas liest Kierkegaard 613

des totalen Vertrauensbruchs, der Götzendienst. Zur Rekonstruktion dieses

Hintergrundes gehören nicht nur die biblischen Texte, über die gepredigt

wird, sondern auch ein Stück vorreformatorischer Kirchen- und
Konziliengeschichte. Kierkegaards Glaubensverständnis passt nicht in die Schiene

der philosophischen Behandlung des Verhältnisses von Glauben und
Wissen bei Habermas.10 Bereits gegenüber Hegel kommt es bei Kierkegaard
zu einer bezeichnenden Verschiebung der Problemstellung von Glauben
und Wissen.11 Glauben wird nicht wie bei Hegel der Philosophie untergeordnet.

Kierkegaard bleibt in dogmatischen Fragen den Formulierungen
der lutherischen Orthodoxie der dänischen Landeskirche treu und
übernimmt sie stillschweigend und gewissermassen en bloc, so sehr er sich in
seinem späteren Kirchenkampf mit der durchschnittlichen Praxis des

Christentums (der Christenheit) und der Verschmelzung von Kirche und Nation
überwerfen wird. Die orthodoxen Formulierungen garantieren nicht die
eigentliche Glaubenshaltung, das gelebte, gegen Anfechtung bewährte
Gottesvertrauen.

Sein Verständnis von Glauben entfaltet er im Rahmen einer kenoti-
schen Christologie.12 In der Kenosis, die im Lied des Gottesknechtes
antizipiert und in Jesu Inkarnation vollendet ist, begibt sich das Höchste zum
Niedrigsten. In Christi Geburt, Wirkungsgeschichte und Passion erniedrigt
sich der Sohn Gottes, und in der Auferstehung wird Jesus Christus vom
Vater erhöht. Ohne die Schöpfungstat, das Gesetz, das Wort, die Mitteilung,

die Offenbarung Gottes in Jesus Christus und das Wirken des Heiligen

Geistes wäre Gott Wille unbekannt. Jesus hat sich als der Sohn Gottes
offenbart, der den Menschen in Liebe dient, sie nicht vorzeitig richtet oder
beherrscht. Glaube ist im historischen Faktum der Inkarnation verankert,
dass Gott in Christo Mensch wurde, handelte, sprach, litt und auferstand.
Diese „Verankerung" hat jedoch nicht den Charakter eines philosophischen
Begründungsverhältnisses, sondern eines Vertrauensverhältnisses, das zu
jeder Zeit wiederhergestellt werden kann und muss. Authentischer
religiöser Glaube (faith) ist Vertrauen, nicht gefühlmässige Anhänglichkeit
oder theoretisches Fürwahrhalten. Es ist Entscheidung für die Nachfolge
von Jesus Christus in der jeweiligen Gegenwart. So wie Christus in seinem
Leben inkognito bleibt (d.h. nicht die typischen Insignien eines Königs
trägt), so muss der Glaube zu allen Zeiten mit Christus gleichzeitig werden,
ihm als dem ewigen Sohn des einen Gottes vertrauen. Im Glauben ist
primär der Wille engagiert, nicht die (empfangenden) Affekte oder die Ratio.

10 Vgl. HABERMAS, Jürgen: Glauben und Wissen. Friedenspreis des Deutschen Buchhandels

2001. Laudatio: Jan Philipp Reemtsm, 8. Auflage. Frankfurt a.M.: Sonderdruck edition
suhrkamp 2016.

11 Vgl. STEWART, Jon: Hegel und Kierkegaard: Die Frage von Glauben und Wissen, in:
HUTTER, Axel/RASMUSSEN, Anders Moe (Hgg.): Kierkegaard im Kontext des deutschen
Idealismus. Berlin: de Gruyter 2014,105-119.

12 Vgl. Law, David R.: Kierkegaards Kenotic Christology. Oxford: Oxford UP 2013.



6i4 Jean-Claude Wolf

Die Rolle der Entscheidung auf Seiten des Menschen, dieses häufig
gedankenlos zitierten „Sprungs in den Glauben", zeichnet ein spezifisches
Gegenbild zur „dialektischen Vermittlung" oder „Mediation" von Glauben
und Wissen bei Hegel und den von Hegel beeinflussten dänischen Theologen.

Führt bei Hegel der Glaube ins Wissen, das den Glauben aufnimmt
und unterordnet, so gibt es nach der Kritik der spekulativen Philosophie in
Kierkegaards Pseudonymen Schriften keinen Weg der „Aufhebung" des

Glaubens in einem absoluten Wissen, aber auch keinen „Salto mortale der
Vernunft" in eine formale Glaubens-Entschlossenheit, die dem Denker des

19. Jahrhunderts nachträglich existentialistisch oder dezisionistisch
angedichtet wurde. Kierkegaard sucht eine Balance zwischen dem Abgleiten in
„Misologie der Vernunft" (Vernunfthass) und Vernunftfetischismus
herzustellen. Das insbesondere in den Philosophischen Brocken beschworene
Paradox des Glaubens ist nicht Paradox an sich, sondern Paradox für eine
Vernunft, die das Geheimnis des Glaubens intellektuell durchdringen und
zerstören will. Eine Lektüre von Kierkegaard im Zeitkontext und im Kontext

aller seiner Schriften und Notate ermöglicht eine angemessenere Deutung

als die teilweise verzerrte Rezeption in Philosophie und dialektischer
Theologie.

Der „fideistische" Kierkegaard, wie er hauptsächlich aus den von Habermas
ausgewählten Schriften wahrgenommen wird, schreibt unter Pseudonymen
und wird vor allem als Kritiker der Grenzen von Hegels Philosophie beachtet.

Wie sehr Kierkegaards Verständnis von Philosophie von Hegel inspiriert

und abhängig bleibt, darf trotz der Polemik gegen Hegel nicht
unterschätzt werden. Zu Hegels Kritik der „Glaubensphilosophie" gibt es direkte
Zugänge über dessen Auseinandersetzungen mit Hamann, Schleiermacher
und Jacobi.13 Kierkegaards eigenes Denken lässt sich nach dieser Kritik
nicht mehr als Fortsetzung der deutschen klassischen Philosophie bezeichnen

und fügt sich nicht mehr in die von Habermas vorgeschlagene
Geschichte der Philosophie. Er hätte ohne Verlust seiner Rekonstruktion das

Kapitel zu Kierkegaard weglassen können. Heidegger wird ebenfalls, wenn
auch aus anderen Motiven, sein eigenes Denken nicht mehr „Philosophie"
nennen.

Die Präsentation von Kierkegaards eigener Position (nicht seinem
Philosophie-Verständnis) als „Fideismus" oder religionsphilosophischem
Dezisionismus folgt der existenzphilosophischen Annektierung und Halbierung

Kierkegaards, die sich in der Weglassung und Abwertung seiner
„erbaulichen Reden" manifestiert. Diese „erbaulichen, christlichen und
religiösen Reden" umfassen in der deutschen Gesamtausgabe vier Bände und

13 Vgl. RASMUSSEN, Anders Moe: Glaube, Offenbarung, Existenz: Die Fortführung der
Jakobischen Vernunftkritik bei Schelling und Kierkegaard, in: HUTTER, Axel/RASMUSSEN,
Anders Moe (Hgg.): Kierkegaard im Kontext des deutschen Idealismus. Berlin: de Gruyter
2014, 47-57.



Habermas liest Kierkegaard 615

bilden eine eigene kreative Gattungsform; sie wurden weder als Predigten
noch als öffentliche Reden gehalten, eignen sich jedoch als Predigtvorlagen14

und sind keineswegs eine „Nebensache", sondern sie werden in
grosser Zahl während der ganzen Zeit von Kierkegaards Publikationen unter

seinem eigenen Namen veröffentlicht. Eine Auswahl der Reden aus
dem Jahr 1950 umfasst mehr als 350 Seiten.15 Es wäre denkbar, nur diese
Schriften (und die umfassenden Tagebücher und Briefe) zu lesen, um zu
erfassen, was und wie Kierkegaard selbst dachte. Natürlich wäre das

einseitig und angreifbar, weil Kierkegaard auch in den von ihm gezeichneten
Texten nicht auf literarische Stilsierungen und Ironie verzichtet und weil
sich wesentliche Gedankengänge Kierkegaards selbstverständlich in seinen

anonym veröffentlichten Schriften finden. Mit dem Pseudonym verleugnet
Kierkegaard keineswegs seine Gedanken, sondern er stellt u.a. den
Anspruch in Frage, als Schriftsteller ein Heiliger, Apostel oder Prophet zu sein.

Kierkegaard kennt Hegels Verdikt gegen erbauliche Philosophie.16 Hegel
polemisiert, gegen Philosophie, die nicht Wissenschaft sein will und die er
als nebulös abkanzelt. Dass Kierkegaard nun seinerseits eigene, auch
systematische Argumente zu Der Liebe Tun und Der Reinheit des Herzens unter
dem Titel von erbaulichen Reden verfasst und veröffentlicht, entspricht
einer spezifischen Ironie der Darstellungsmittel, die u.a. darin besteht, das
Wesentliche dort zu sagen, wo es - ausser den „einfachen Gläubigen" -
niemand sucht, nämlich in Reden, die in mancher Hinsicht bibelexegetischen

Predigten, und nicht philosophischen Texten gleichen. Der Ausdruck
.erbaulich' darf nicht darüber hinwegtäuschen, dass Kierkegaard in allen
Phasen seines Denkens das Erbauliche und das Polemische verbindet:
Polemik gegen Tradition, Kirche und mediale Öffentlichkeit.17 Religiöse
Auffassungen lassen sich auch ohne den Anspruch auf Wissenschaftlichkeit
klar darstellen.

Habermas lässt sich auf eine „Glaubensphilosophie" nicht weiter ein,
sondern grenzt sich mit der Wiederholung von zwei Parolen von einer
„Glaubensphilosophie" ab:

„Ich bin zwar alt, aber nicht fromm geworden."

14 Vgl. Predigen mit Kierkegaard. Für die deutsche Perikopenreihe I aus dem Dänischen
übersetzt, bearbeitet und herausgegeben von Dorothea Glöckner. Göttingen: Vandenhoeck
& Ruprecht 2012.

15 KIERKEGAARD, Soren: Religiöse Reden. Deutsch von Theodor Haecker. München: Hegner
Bücherei im Kösel Verlag 1950.

16 Vgl. HEGEL, G.W.F.: Phänomenologie des Geistes (1807), Vorrede. „Die Philosophie
aber muss sich hüten, erbaulich sein zu wollen", in: HEGEL: Werke, Band 3. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1970,17.

17 Vgl. LAPPANO, David: Kierkegaard's Theology of Encounter. An Edifying and Polemical
Life Oxford Theology & Religion Monographs). Oxford: Oxford UP 2017.



6i6 Jean-Claude Wolf

Die Konnotation von „fromm" in der Formel „alt und fromm" legt eine
(prä-)senile Schwäche nahe, die zum religiösen Glauben prädisponiert.
Habermas nimmt damit implizit für sich und seine unverrückbare
intellektuelle Integrität Stellung. Es wird wie nebenbei suggeriert, dass

Frömmigkeit einer Altersresignation entspringen mag, dass es eine Korrelation
zwischen dem Nachlassen des Scharfsinns mit der Zunahme einer
gedankenlosen Resignation gebe, dass er zwar alt, aber nicht schwach und
nachgiebig sei. Die „Assoziation" von „alt und fromm" ist keineswegs deskriptiv
gemeint, sondern polemisch und diskriminierend, im Sinne eines „Ageis-
mus", der die Zugehörigkeit zur Gruppe der „Alten" herabsetzt und sich
selbst (Habermas) als geistig Fit, gleichsam als ewig jugendlichen Alten,
porträtiert, der nicht einknickt. Wird die Parole als Indiz dafür gewertet,
dass es bei Habermas doch noch einen Resthumor gebe, so gehört dieser
Humor eher zur Art des herablassenden und schmähenden Auslachens
oder Weglachens, oder in die Kategorie des Studentenulks. „Einen Jux will
er sich machen", könnte man mit Johann Nestroy sagen. Die halb scherzhafte

Annahme, das Alter führe sonst mit einem Nachlassen intellektueller,
insbesondere analytischer und kritischer Kompetenzen automatisch zu

einer gedankenarmen Frömmigkeit, ist in Anwendung auf den früh
verstorbenen Dialektiker Kierkegaard ohnehin völlig abwegig. Mit der Parole
„Ich bin zwar alt, aber nicht fromm geworden" wird das hermeneutische
„principle of charity" gegenüber praktizierenden Gläubigen suspendiert,
dem gemäss es zunächst gilt, Frömmigkeit zu üben, um sie besser von
innen zu verstehen, und sie nicht durch die Attitüde eines Grandseigneurs
von aussen zu betrachten und durch die Blume als Altersschwachsinn ab-

zutun. Das herabsetzende Werturteil entspricht nicht der Meinung von
Habermas, aber es ist implizit in der saloppen Formel enthalten. Von
Kierkegaard her betrachtet kommt damit die persönliche Entscheidung
von Jürgen Habermas gegen den Glauben nicht deutlich zum Ausdruck,
sondern es wird auf hohem Niveau intellektuell laviert und jongliert.

Eine zweite Parole scheint Habermas, wenn nicht als Humoristen, so
doch als Diplomaten oder „dialogischen Liberalen" in Glaubensfragen in
der Tradition Herders18 oder des jungen Schleiermachers19 auszuzeichnen.
Die Parole lautet:

18 „Gespräche sind keine Entscheidungen, noch minder wollen sie Zank erregen: denn
über Gott werde ich nie streiten." Herder, Johann Gottfried: Gott. Einige Gespräche (1787).
Vorrede, in: Herders Werke in fünf Bänden, 5. Band. Berlin: Aufbau-Verlag 1982, 7. Zur
Liberalität Herders und Schleiermachers gehört auch eine grössere Toleranz gegenüber einem
Pantheismus.

19 Vgl. JUNKER-KENNY, Maureen: Schleiermacher und Kierkegaard in der Sicht
„nachmetaphysischen" Denkens, in: VIERTBAUER, Klaus/GRUBER, Franz (Hgg.): Habermas und die
Religion. Darmstadt: WBG 2017, 42-60.



Habermas liest Kierkegaard 617

„Ich bin religiös unmusikalisch."20

Die Ausdrucksweise scheint sich auf Max Weber zu beziehen, der dies -
allerdings bedauernd - von sich sagte. Max Weber seinerseits Hess sich
vielleicht von Friedrich Schleiermacher inspirieren. Bei Schleiermacher heisst
es:

„Handeln soll moralisch sein und kann es auch, aber die religiösen Gefühle sollen

wie eine heilige Musik alles Tun des Menschen begleiten; er soll alles mit
Religion tun, nicht aus Religion."21

Falls Schleiermacher hier nahelegt, nur eine Musikalität könne ganz in den
Geist oder die Stimmung der Religion eindringen, so wird dieselbe Analogie

von Habermas verwendet, um sich von einer „gefühlten Innenansicht"
der Religion diplomatisch zu distanzieren. Religiöse Distanz im Sinne
eines Mangels von Musikgehör basiert nicht, wie Kierkegaard denkt, auf
einem freien, persönlichen und leidenschaftlichen Entschluss gegen den Glauben,

sondern auf einem Defizit, für das niemand verantwortlich ist. Die
Differenz zwischen religiös und areligiös wird überdies auf ein Geschmacksurteil

reduziert, wenn es überhaupt noch um ein Urteil geht, und nicht um
eine Geschmacksreaktion. Die Parole von Habermas suggeriert, die Begleitmusik

der religiösen Gefühle sei für eine Theorie der Religion entbehrlich.
Im Blick auf Kierkegaard, der die Musik, abgesehen von der religiösen Musik,

ins ästhetische Stadium verbannt, kann diese Analogie von Religiosität
und Musik nicht greifen. Die Parole von Habermas entspricht überhaupt
nicht dem Glaubensverständnis von Kierkegaard, das sich keineswegs auf
musikalische Gefühle stützt, sondern auf einen hohen Anteil von mündiger

Entscheidung in Glaubensfragen, die nicht erleichtert oder gar ersetzt
werden durch die Existenz unterschiedlicher Talente - eine irreführende
Auffassung, welche auch durch Max Webers Rede von „religiösen Virtuosen"

im Umlauf ist. Sie entspricht einem diplomatischen Distanzierungs-
verhalten, das, statt die Religion frontal anzugreifen, scheinbar Selbstkritik
übt. Man kritisiert, indem man sich ironisch als Nicht-Virtuose zurücknimmt.

Doch der Glaube kann sich in der Perspektive von Kierkegaards
Glaubensverständnis nicht auf ungleich verteilte „natürliche Fähigkeiten"
oder „erworbene Talente" stützen.

Es gibt in Bezug auf die Predigt einen Standpunkt selbstsüchtiger An-
massung, der, in moralischer Hinsicht, dem des Pharisäers gleicht, als dieser

sagte: ich danke Dir, Gott, dass ich nicht bin wie die anderen Men-

20 Vgl. KAESLER, Dirk: „Religiös unmusikalisch". Anmerkungen zum Verhältnis von Jürgen
Habermas zu Max Weber (2009) https://literaturkritik/de/id/i3i42 (letzter Aufruf 07.01.2022.)

21 SCHLEIERMACHER, Friedrich: Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren
Verächtern 1799 | 1806 | 1821. Studienausgabe. Hrsg. von Nikiaus Peter, Frank Bestebreurtje
und Anna Büsching. Zürich: Theologischer Verlag 2012, 66. Vgl. auch 58f., 68, 128, 160, 183F.,

193, 206.



6i8 Jean-Claude Wolf

sehen. Man glaubt durch Talent und darstellerische Virtuosität Gott näher
zu kommen.22

Glaube wird im Kern als Gnade gewährt oder verweigert. Der Glaube
sucht die Nähe des Heiligen (das personifizierte Sakrale); die Glaubende
stellt Fragen in der Absicht, dass nur Gott sie autoritativ beantworten könne;

sie hofft, dass sie Gott selbst ihr und allen, die danach suchen, in eigener

Stimme, von Angesicht zu Angesicht, beantworten werde. In der
Erwartung der Antwort Gottes liegt der „rechte Glaube", der im vom
Kierkegaard geschätzten Buch Hiob23 gezeichnet wird. Gott selbst spricht
in seiner zweiten Rede zu Elifas von Hiob und gegen seine Freunde und
sagt:

„Ihr habt nicht recht von mir geredet wie mein Knecht Hiob". (Hiob 42,7)

Inwiefern hat Hiob, der klagt und rebelliert und sogar die Stunde seiner
Geburt verflucht, „recht geredet"? Mit dieser Bemerkung ist kein „richtiger
Lehrsatz" gemeint, sondern die demütige Rede: „ich will dich fragen, lehre
mich" (42,4). Hiob findet sich nicht mit einem Gott ab, den er nur von
Hörensagen kennt. In seiner Demut verbindet sich die rebellische Hoffnung
gegen die „Gotteslehrer" und „Berater", nur von Gott zu hören, auf keine
andere Stimme zu hören. Dieses „Hören" ist und bleibt das Hören des Glaubens,

der Glaubensgehorsam, nicht ein bloss akustisches Hören.
Diese durch keine Überlieferung, keine Institution und keine

„Sprachgemeinschaft" (durch keinen externen „Couch" oder „Guru") ersetzbare
Antwort Gottes entspricht der Intention, Einübung und Hoffnung des Glaubens.

Kierkegaards Glaube ist auf das Hören des Wortes Gottes, der Stimme

Gottes gerichtet. Er ist weder durch puren Fideismus („Kraftakt des

Willens", „grundlose Entscheidung" im Sinne von Jacobis „Salto mortale
der Vernunft"), noch durch philosophische Begründungen einzuholen. Die
Begründung liegt in Gottes Mitteilung selbst; es ist keine autonome, keine
heteronome, sondern eine theonome Begründung. Gleichwohl verleiht dieser

Glaube eines „Privatmanns", wie Kierkegaard Hiob und sich selbst
bezeichnet, mit der Lesung und Auslegung der Heiligen Schrift Kraft und
Einsicht, den Widerstand gegen den Zeitgeist und den Kirchenkampf seiner

letzten Jahre durchzustehen. Diese Haltung Kierkegaards ist verbunden

mit seiner Kritik an der Massenkultur und an Restbeständen einer
Geschichtsphilosophie, die bei Hegel im absoluten Wissen, nach Habermas in
den modernen Wissenschaften und einer säkularen Moral und Politik, und
nicht im theonomen Glauben kulminiert. Kierkegaard thematisiert die
erpresserische Angst vor dem totalen Reputationsschaden, der daraus folgt,

22 KIERKEGAARD, Soren: Christentum und Christenheit. Aus Kierkegaards Tagebüchern
ausgewählt und übersetzt von Eva Schlechta. München: Kösel-Verlag 1957, 11 [1838 II A463].

23 Zu Kierkegaards Hiob-Deutung vgl. WOLF, Jean-Claude: Wo ist der Vater? Essay zu
Hiob. München: Alber 2022.



Habermas liest Kierkegaard 619

wenn sich der Einzelne „gegen die Geschichte" und gegen den Konformitätsdruck

der Gegenwart oder seiner Klientel stellt. In seiner Zeit und in
seinem Land geht es Kierkegaard als Schriftsteller um den Appell, kein
„lauer" oder „halber" Christ zu sein.

Glauben ist weder in der (hochmütigen) Vernunft noch in der
Geschichte begründet. Kein Faktum welcher Art auch immer vermag den Glauben

zu fundieren oder gar zu ersetzen. Dieser Glaube bezieht sich nicht so
sehr behauptend oder gar rechthaberisch, sondern vertrauend darauf, dass

Gott die Liebe und Jesus Christus der für uns am Kreuz gestorbene und
auferstandene Sohn Gottes ist. Ob dieser Glaube unter wie vielen Zeitgenossen

auch immer Mode oder en vogue ist, steht nicht zur Diskussion.
Die Zählung der Kirchgänger oder jener, die bestimmte Umfragen nach
dem Glauben bejahend beantworten, sind Themen der empirischen Soziologie,

nicht des Glaubens.

Zusammenfassung
Habermas kritisiert Kierkegaard als „Existenzphilosophen" und Vertreter
eines protestantischen „Fideismus", doch er wird der literarischen Komplexität

der dialektischen Stilformen nicht gerecht. Auch ignoriert er die sog.
„erbaulichen" Schriften, die als philosophisch belanglos gelten. Ironie passt
nicht ins Grossprojekt einer Theorie des kommunikativen Handelns. Nach
Kierkegaard ist der Glauben weder auf Vernunft noch auf Geschichte
gestützt, sondern ein Gnadengeschenk, das asketische Umkehr voraussetzt.

Abstract
Habermas criticizes Kierkegaard as "an existential philosopher" and as a

representative of Protestant "fideism", without coming to grips with the

literary complexity of Kierkegaard's dialectical styles. He also ignores the
so-called "edifying" writings which remain neglected in mainstream philosophical

reception. Irony does not fit into the large-scale project of a theory of
communicative action. According to Kierkegaard, faith is not based on reason
or history, but is a gift ofgrace that presupposes ascetic conversion.




	Habermas liest Kierkegaard

