Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 2

Artikel: Habermas liest Kierkegaard

Autor: Wolf, Jean-Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047491

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-CLAUDE WOLF

Habermas liest Kierkegaard

Jirgen Habermas hat Seren Kierkegaard in seinen fritheren Arbeiten kaum
beachtet. In seinem Spatwerk, im zweiten Band von Auch eine Geschichte
der Philosophiel, holt er eine eigene, nicht bloss durch Lukacs2, Lowith,
Jaspers oder Heidegger vermittelte Lektiire von Kierkegaard als , Vorlaufer
der Existenzphilosophie® und Vertreter eines , Fideismus® nach. Diese nach-
geholte Lektiire soll hier nochmals kritisch gewiirdigt werden.3 Habermas
bezieht sich selektiv und ausschliesslich auf einige der meist zitierten, von
Kierkegaard unter Pseudonymen veroffentlichte Schriften, insbesondere Un-
wissenschaftliche Nachschrift zu den Philosophischen Brocken, Furcht und
Zittern und Der Begriff der Angst. Der propadeutische und teilweise iro-
nisch-distanzierte Charakter dieser Schriften wird vernachldssigt; sie wer-
den als ,Hauptwerke® isoliert und Kierkegaard als ,Doktrin“ zugeschrie-
ben. Motive und Hintergriinde der Pseudonyme und die neuere Forschung
zu Kierkegaard werden von Habermas ignoriert. Bezeichnenderweise geht
er auch nicht auf Kierkegaards Dissertation Uber den Begriff der Ironie mit
stdndiger Riicksicht auf Sokrates (1843) ein, obwohl sich das Thema von
Dialektik und Ironie von Anfang an durch alle Phasen von Kierkegaards
Schaffen zieht und so prasent bleibt, wie das Ironie-Defizit des deutschen
Denkers, der sich frith von Adornos Nahe zu Kierkegaards negativer Dia-
lektik verabschiedet hat und zu einem schulmeisterlichen Kommentar zur
Dialektik der Aufkldrung* hinreissen liess. Ironie nicht nur als Episode,
sondern als Lebensform oder gar Ironie in der gottlichen Mitteilung ist fiir
Habermas wie die von ihm leidenschaftlich abgekanzelte Postmodernes ein
rotes Tuch. Ironie ist nicht lehrbar, und ein in der Theorie des kommuni-

1 vgl. HABERMAS, Jiirgen: Auch eine Geschichte der Philosophie. Band 2: Verniinftige Frei-
heit, Spuren des Diskurses tiber Glauben und Wissen. Berlin: Frankfurt 2019, 668-702.

2 Vgl. Lukasc, Georg: Die Zerstérung der Vernunft. Der Weg des Irrationalismus von
Schelling zu Hitler (1955). Berlin/Weimar: Aufbau Verlag 1988. Hier hat die neomarxistische
Herabstufung Kierkegaards zum ,prafaschistischen Irrationalismus“ ihren absoluten Tief-
punkt erreicht. So tief ist Habermas nicht gesunken!

3 Eine frithere Stellungnahme zur Kierkegaard-Darstellung von Habermas findet sich in
WOLF, Jean-Claude: Philosophie des Gebets. Gebetsscham und Langeweile in der Moderne (=
Studia Oecumenica Friburgensia 95). Miinster: Aschendorff Verlag 2020, Kapitel 9.

4 Vgl. HORKHEIMER, Max/ADORNO, Theodor W.: Dialektik der Aufkldrung. Philosophische
Fragmente (1944). Mit einem Nachwort von Jiirgen Habermas. Frankfurt a.M.: Fischer Verlag
1969.

5 Vgl. HABERMAS, Jiirgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwélf Vorlesungen
(1988), 13. Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2019. Der Name Kierkegaard taucht nach dem
Personenregister fiinfmal auf.



Habermas liest Kierkegaard 611

kativen Handelnss tief verankertes Ironie-Defizit bleibt unheilbar. Die sub-
versive Hinterhaltigkeit einiger franzdsischer Autoren ist fiir Habermas ein
Anlass zum Grossalarm gegen die Krise von Vernunft und Demokratie.
Gleichwohl finden sich in seinem nicht besonders gelungenen Kapitel tiber
Kierkegaard Anregungen und Provokationen, die sich fiir eine Klarung von
Kierkegaards Glaubensauffassung brauchen lassen.

Habermas prasentiert einen ,fideistischen“ Kierkegaard im Kontext der
nachhegelschen Philosophie, nach seiner ausfiihrlicheren Rekonstruktion
der Trennung von Glauben und Wissen in der protestantischen Theologie
und neuzeitlichen Subjektphilosophie.” Zur Verwendung dieses Etiketts wa-
re ein Aufwand an Differenzierung des Begriffs ,Fideismus“$ hilfreich, der
den Glauben nicht vorschnell und pauschal auf ein ,absurdes oder blindes
Furwahrhalten“ festlegt. Habermas rubriziert Kierkegaard unter dem Syn-
drom des ,Fideismus”“, das nahezu nahtlos zu Ausserungen Ludwig Witt-
gensteins iiber Religion fiihrt. Mit diesem Vergleich wird aber die ironi-
sche Dialektik in Kierkegaards Texten eskamotiert; Kierkegaard wird zwie-
fach de-kontextualisiert: seine Glaubensauffassung wird aus dem Kontext
der zeitgenossischen Auseinandersetzung mit dem Hegelianismus der da-
nischen Theologie und aus dem Kontext von Kierkegaards verdffentlichten
und unveroffentlichten Texten isoliert. Es kommt zu einer schalen Verein-
deutigung dessen, was Gottes Verzicht auf unmittelbare Mitteilung betrifft.
Gott offenbart sich und nimmt sich zugleich so sehr zuriick, dass seine
Forderung der Entscheidung fiir oder gegen den Glauben sinnvoll bleibt.
Gott drangt sich nicht auf wie eine intensive, aber passive Empfindung oder
eine iiberdimensionale Leuchtschrift am Himmel. Die Offenbarung ist kei-
ne Werbe- oder Propaganda-Strategie. Was liesse sich allein aus der Pointe
der indirekten Mitteilung Gottes in Jesu fiir die Deutung von Kierkegaard
herausholen!

Notorisch falsch werden auch Kierkegaards Absagen an den rationalen
Beweis oder den ,Beweis aus der Geschichte“ interpretiert, als hatte
Kierkegaard dafiir pladiert, Christus nur noch als ,ewige Wahrheit zu
glauben, nicht als historisches Faktum. Die paradoxe Zumutung, das po-
tentielle Argernis des Glaubens liegt doch genau darin, dass Christus ewig
und historisch, Gott und Mensch ist! Auch und gerade die Auferstehung

6 Vgl. HABERMAS, Jiirgen: Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Béinde. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1981. Der Name Kierkegaards taucht im Personenregister nicht auf und gilt
offenbar noch als ,Exzentriker, der fiir eine verstindigungsorientierte Kommunikation irre-
levant ist.

7 Vgl. HABERMAS, Jiirgen: Auch eine Geschichte der Philosophie, Band 2: Verniinftige Frei-
heit, Spuren des Diskurses iiber Glauben und Wissen. Berlin: Frankfurt 2019, 7-555.

8 Vgl. EVANS, C. Stephen: Faith Beyond Reason. A Kierkegaardian Account (= Reason &
Religion). Michigan, Cambridge, U.K.: William B. Eerdmans Publishing Company 1998. Das
Buch enthdlt einen idealtypischen Vergleich von Thomas von Aquin, Kant und Kierkegaard
und verteidigt Kierkegaards Modell gegen ein ,irrationalistisches” Glaubensverstandnis.



612 Jean-Claude Wolf

Christi ist ein historisches Faktum, aber nicht ein Faktum fiir die Wissen-
schaften, sondern ein Faktum fiir den Glauben. (Damit wird nicht unter-
stellt, es gebe zwei Arten von Fakten, sondern zwei verschiedenen Zugangs-
weisen zu Fakten!) Die beste wissenschaftliche Methode, die einen Beweis
fir die historische Existenz und Auferstehung Christi erbringen kdnnte,
ein absolut wasserdichter wissenschaftlicher Gottesbeweis waren kein Sub-
stitut fiir die Entscheidung des Glaubens im verschéirften Sinn.? Der Ernst
der Entscheidung und der Widerstand gegen die Anfechtung kann dem
Einzelnen durch keine Wissenschaft, kein frommes Kollektiv, keine reli-
giose Institution, keine offentliche Meinung abgenommen werden. Diese
bleiben im besten Fall dusserliche und zufdllige Assistenten des Glaubens
und der Wirkung des Heiligen Geistes. Uberraschenderweise schliessen
sich Ernst der Glaubensentscheidung und Ironie der Darstellung nicht aus.
Eine angemessene Deutung von Kierkegaards ironischer Dialektik kommt
ohne das Etikett ,Fideismus* aus.

Ich begniige mich hier damit, Kierkegaard angemessener zu deuten, als
dies Habermas tut, dem mehr an Einordnen und Abhaken von Thesen
liegt; ich verzichte darauf, Kierkegaards Texte gegen alle moglichen Ein-
wande zu verteidigen. Vielmehr liegt ein Kommunikationsproblem vor, das
in der Personlichkeit und Theorie von Habermas wurzelt. Ein Merkmal der
unterschiedlichen Codierung von Kierkegaards Textsorten ist der Begriff
der dialektischen Ironie, der in der verstindigungsorientierten Theorie des
kommunikativen Handelns eine vollig untergeordnete, wenn nicht sogar
storende Rolle spielt. Habermas tibergeht das ,Spiel der Pseudonyme*“ und
die Ironie in Gottes Mitteilung, die sich den Menschen nicht mit der mani-
pulativen Kraft von theoretischen Beweisen oder suggestiven Werbetexten
aufdrangen will!

Paradigma des biblischen Glaubens ist Gottes Treue und Weisheit, und
diese sind nicht zu verwechseln mit menschlicher Sturheit oder Engstir-
nigkeit. ,Fideismus“ im Blick auf Kierkegaard, wenn man iiberhaupt am
Etikett festhalten mochte, ware nicht so sehr eine formale Entschlossen-
heit fir einen ,gedankenlosen“ Zugang zu den Dogmen des christlichen
Glaubens, die das Denken und Wissen ersetzen, sondern ,ein Glaube im
verscharften Sinn“; die Entscheidung des Glaubens findet nicht auf der
Ebene dogmatischer Sitze statt, die vollig losgelost von der Leidenschaft
des Glaubens Einzelner ausformuliert wurden und reproduziert werden,
sondern im alltdglichen Beten und Handeln; der Glaube Kierkegaards setzt
die Dogmen der (lutherischen Landes-)Kirche als giiltigen und orientie-
renden Hintergrund voraus. Der ,Feind“ des Glaubens ist daher weniger
der (akademische) Zweifel, als vielmehr die Anfechtung, die Versuchung

9 KIERKEGAARD, S.: Einiibung im Christentum. Hrsg. von Anti-Climacus (1850). Ubersetzt
von Emanuel Hirsch. Diisseldorf: Eugen Diederichs Verlag, 136. (aus § 6 Die unmittelbare
Mitteilung versagen heisst ,Glauben® fordern).



Habermas liest Kierkegaard 613

des totalen Vertrauensbruchs, der Gotzendienst. Zur Rekonstruktion die-
ses Hintergrundes gehoren nicht nur die biblischen Texte, tiber die gepre-
digt wird, sondern auch ein Stiick vorreformatorischer Kirchen- und Kon-
ziliengeschichte. Kierkegaards Glaubensverstandnis passt nicht in die Schie-
ne der philosophischen Behandlung des Verhiltnisses von Glauben und
Wissen bei Habermas.10 Bereits gegentiber Hegel kommt es bei Kierkegaard
zu einer bezeichnenden Verschiebung der Problemstellung von Glauben
und Wissen.!l Glauben wird nicht wie bei Hegel der Philosophie unterge-
ordnet. Kierkegaard bleibt in dogmatischen Fragen den Formulierungen
der lutherischen Orthodoxie der ddnischen Landeskirche treu und iiber-
nimmt sie stillschweigend und gewissermassen en bloc, so sehr er sich in
seinem spateren Kirchenkampf mit der durchschnittlichen Praxis des Chris-
tentums (der Christenheit) und der Verschmelzung von Kirche und Nation
iiberwerfen wird. Die orthodoxen Formulierungen garantieren nicht die ei-
gentliche Glaubenshaltung, das gelebte, gegen Anfechtung bewdhrte Gottes-
vertrauen.

Sein Verstandnis von Glauben entfaltet er im Rahmen einer kenoti-
schen Christologie.!2 In der Kenosis, die im Lied des Gottesknechtes anti-
zipiert und in Jesu Inkarnation vollendet ist, begibt sich das Hochste zum
Niedrigsten. In Christi Geburt, Wirkungsgeschichte und Passion erniedrigt
sich der Sohn Gottes, und in der Auferstehung wird Jesus Christus vom
Vater erhoht. Ohne die Schopfungstat, das Gesetz, das Wort, die Mittei-
lung, die Offenbarung Gottes in Jesus Christus und das Wirken des Heili-
gen Geistes ware Gott Wille unbekannt. Jesus hat sich als der Sohn Gottes
offenbart, der den Menschen in Liebe dient, sie nicht vorzeitig richtet oder
beherrscht. Glaube ist im historischen Faktum der Inkarnation verankert,
dass Gott in Christo Mensch wurde, handelte, sprach, litt und auferstand.
Diese ,Verankerung® hat jedoch nicht den Charakter eines philosophischen
Begriindungsverhaltnisses, sondern eines Vertrauensverhaltnisses, das zu
jeder Zeit wiederhergestellt werden kann und muss. Authentischer reli-
gioser Glaube (faith) ist Vertrauen, nicht gefiihlmdassige Anhdanglichkeit
oder theoretisches Fiirwahrhalten. Es ist Entscheidung fiir die Nachfolge
von Jesus Christus in der jeweiligen Gegenwart. So wie Christus in seinem
Leben inkognito bleibt (d.h. nicht die typischen Insignien eines Konigs
tragt), so muss der Glaube zu allen Zeiten mit Christus gleichzeitig werden,
ihm als dem ewigen Sohn des einen Gottes vertrauen. Im Glauben ist pri-
madr der Wille engagiert, nicht die (empfangenden) Affekte oder die Ratio.

10 Vgl. HABERMAS, Jiirgen: Glauben und Wissen. Friedenspreis des Deutschen Buchhan-
dels 2001. Laudatio: Jan Philipp Reemtsm, 8. Auflage. Frankfurt a.M.: Sonderdruck edition
suhrkamp 2016.

11 Vgl. STEWART, Jon: Hegel und Kierkegaard: Die Frage von Glauben und Wissen, in:
HUTTER, Axel/RASMUSSEN, Anders Moe (Hgg.): Kierkegaard im Kontext des deutschen Idea-
lismus. Berlin: de Gruyter 2014, 105-119.

12 ygl. Law, David R.: Kierkegaard’s Kenotic Christology. Oxford: Oxford UP 2013.



614 Jean-Claude Wolf

Die Rolle der Entscheidung auf Seiten des Menschen, dieses haufig ge-
dankenlos zitierten ,Sprungs in den Glauben®, zeichnet ein spezifisches
Gegenbild zur ,dialektischen Vermittlung“ oder ,Mediation“ von Glauben
und Wissen bei Hegel und den von Hegel beeinflussten danischen Theolo-
gen. Fithrt bei Hegel der Glaube ins Wissen, das den Glauben aufnimmt
und unterordnet, so gibt es nach der Kritik der spekulativen Philosophie in
Kierkegaards pseudonymen Schriften keinen Weg der ,Aufhebung® des
Glaubens in einem absoluten Wissen, aber auch keinen , Salto mortale der
Vernunft“ in eine formale Glaubens-Entschlossenheit, die dem Denker des
19. Jahrhunderts nachtraglich existentialistisch oder dezisionistisch ange-
dichtet wurde. Kierkegaard sucht eine Balance zwischen dem Abgleiten in
»,Misologie der Vernunft“ (Vernunfthass) und Vernunftfetischismus herzu-
stellen. Das insbesondere in den Philosophischen Brocken beschworene Pa-
radox des Glaubens ist nicht Paradox an sich, sondern Paradox fir eine
Vernunft, die das Geheimnis des Glaubens intellektuell durchdringen und
zerstoren will. Eine Lektiire von Kierkegaard im Zeitkontext und im Kon-
text aller seiner Schriften und Notate ermdglicht eine angemessenere Deu-
tung als die teilweise verzerrte Rezeption in Philosophie und dialektischer
Theologie.

Der ,fideistische“ Kierkegaard, wie er hauptsachlich aus den von Habermas
ausgewahlten Schriften wahrgenommen wird, schreibt unter Pseudonymen
und wird vor allem als Kritiker der Grenzen von Hegels Philosophie beach-
tet. Wie sehr Kierkegaards Verstandnis von Philosophie von Hegel inspi-
riert und abhdngig bleibt, darf trotz der Polemik gegen Hegel nicht unter-
schatzt werden. Zu Hegels Kritik der ,Glaubensphilosophie® gibt es direkte
Zugange tliber dessen Auseinandersetzungen mit Hamann, Schleiermacher
und Jacobi.!3 Kierkegaards eigenes Denken lasst sich nach dieser Kritik
nicht mehr als Fortsetzung der deutschen klassischen Philosophie bezeich-
nen und fiigt sich nicht mehr in die von Habermas vorgeschlagene Ge-
schichte der Philosophie. Er hdtte ohne Verlust seiner Rekonstruktion das
Kapitel zu Kierkegaard weglassen kénnen. Heidegger wird ebenfalls, wenn
auch aus anderen Motiven, sein eigenes Denken nicht mehr ,Philosophie®
nennen.

Die Prasentation von Kierkegaards eigener Position (nicht seinem Phi-
losophie-Verstindnis) als ,Fideismus® oder religionsphilosophischem De-
zisionismus folgt der existenzphilosophischen Annektierung und Halbie-
rung Kierkegaards, die sich in der Weglassung und Abwertung seiner ,er-
baulichen Reden“ manifestiert. Diese ,erbaulichen, christlichen und reli-
giosen Reden“ umfassen in der deutschen Gesamtausgabe vier Binde und

13 Vgl. RASMUSSEN, Anders Moe: Glaube, Offenbarung, Existenz: Die Fortfiihrung der
Jakobischen Vernunftkritik bei Schelling und Kierkegaard, in: HUTTER, Axel/RASMUSSEN,
Anders Moe (Hgg.): Kierkegaard im Kontext des deutschen Idealismus. Berlin: de Gruyter

2014, 47-57.



Habermas liest Kierkegaard 615

bilden eine eigene kreative Gattungsform; sie wurden weder als Predigten
noch als offentliche Reden gehalten, eignen sich jedoch als Predigtvor-
lagen'4 und sind keineswegs eine ,Nebensache®, sondern sie werden in
grosser Zahl wihrend der ganzen Zeit von Kierkegaards Publikationen un-
ter seinem eigenen Namen veroffentlicht. Eine Auswahl der Reden aus
dem Jahr 1950 umfasst mehr als 350 Seiten.!5 Es ware denkbar, nur diese
Schriften (und die umfassenden Tagebiicher und Briefe) zu lesen, um zu
erfassen, was und wie Kierkegaard selbst dachte. Natiirlich ware das ein-
seitig und angreifbar, weil Kierkegaard auch in den von ihm gezeichneten
Texten nicht auf literarische Stilsierungen und Ironie verzichtet und weil
sich wesentliche Gedankenginge Kierkegaards selbstverstdandlich in seinen
anonym verdffentlichten Schriften finden. Mit dem Pseudonym verleugnet
Kierkegaard keineswegs seine Gedanken, sondern er stellt u.a. den An-
spruch in Frage, als Schriftsteller ein Heiliger, Apostel oder Prophet zu sein.

Kierkegaard kennt Hegels Verdikt gegen erbauliche Philosophie.’¢ Hegel
polemisiert, gegen Philosophie, die nicht Wissenschaft sein will und die er
als nebul6s abkanzelt. Dass Kierkegaard nun seinerseits eigene, auch syste-
matische Argumente zu Der Liebe Tun und Der Reinheit des Herzens unter
dem Titel von erbaulichen Reden verfasst und verdffentlicht, entspricht
einer spezifischen Ironie der Darstellungsmittel, die u.a. darin besteht, das
Wesentliche dort zu sagen, wo es - ausser den ,einfachen Glaubigen® -
niemand sucht, nimlich in Reden, die in mancher Hinsicht bibelexegeti-
schen Predigten, und nicht philosophischen Texten gleichen. Der Ausdruck
.erbaulich’ darf nicht dariiber hinwegtdauschen, dass Kierkegaard in allen
Phasen seines Denkens das Erbauliche und das Polemische verbindet: Po-
lemik gegen Tradition, Kirche und mediale Offentlichkeit.1” Religiose Auf-
fassungen lassen sich auch ohne den Anspruch auf Wissenschaftlichkeit
klar darstellen.

Habermas ldsst sich auf eine ,Glaubensphilosophie® nicht weiter ein,
sondern grenzt sich mit der Wiederholung von zwei Parolen von einer
,Glaubensphilosophie“ ab:

,1ch bin zwar alt, aber nicht fromm geworden.*

14 vgl. Predigen mit Kierkegaard. Fiir die deutsche Perikopenreihe 1 aus dem Dinischen
iibersetzt, bearbeitet und herausgegeben von Dorothea Glockner. Gottingen: Vandenhoeck
& Ruprecht 2012.

15 KIERKEGAARD, Seren: Religiése Reden. Deutsch von Theodor Haecker. Miinchen: Hegner
Biicherei im Kosel Verlag 1950.

16 vgl. HEGEL, G.W.F.: Phidnomenologie des Geistes (1807), Vorrede. ,Die Philosophie
aber muss sich hiiten, erbaulich sein zu wollen®, in: HEGEL: Werke, Band 3. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1970, 17.

17 Vgl. LAPPANO, David: Kierkegaard’s Theology of Encounter. An Edifying and Polemical
Life (= Oxford Theology & Religion Monographs). Oxford: Oxford UP 2017.



616 Jean-Claude Wolf

Die Konnotation von ,fromm* in der Formel ,alt und fromm* legt eine
(pra-)senile Schwache nahe, die zum religiosen Glauben pradisponiert.
Habermas nimmt damit implizit fiir sich und seine unverriickbare intel-
lektuelle Integritat Stellung. Es wird wie nebenbei suggeriert, dass From-
migkeit einer Altersresignation entspringen mag, dass es eine Korrelation
zwischen dem Nachlassen des Scharfsinns mit der Zunahme einer gedan-
kenlosen Resignation gebe, dass er zwar alt, aber nicht schwach und nach-
giebig sei. Die ,Assoziation“ von ,alt und fromm* ist keineswegs deskriptiv
gemeint, sondern polemisch und diskriminierend, im Sinne eines ,Ageis-
mus“, der die Zugehorigkeit zur Gruppe der ,Alten“ herabsetzt und sich
selbst (Habermas) als geistig fit, gleichsam als ewig jugendlichen Alten,
portratiert, der nicht einknickt. Wird die Parole als Indiz dafiir gewertet,
dass es bei Habermas doch noch einen Resthumor gebe, so gehort dieser
Humor eher zur Art des herablassenden und schmdhenden Auslachens
oder Weglachens, oder in die Kategorie des Studentenulks. ,Einen Jux will
er sich machen*, konnte man mit Johann Nestroy sagen. Die halb scherz-
hafte Annahme, das Alter fiihre sonst mit einem Nachlassen intellektuel -
ler, insbesondere analytischer und kritischer Kompetenzen automatisch zu
einer gedankenarmen Frommigkeit, ist in Anwendung auf den friith ver-
storbenen Dialektiker Kierkegaard ohnehin vollig abwegig. Mit der Parole
,Ich bin zwar alt, aber nicht fromm geworden® wird das hermeneutische
,principle of charity“ gegeniiber praktizierenden Glaubigen suspendiert,
dem gemass es zundchst gilt, Frommigkeit zu {iben, um sie besser von in-
nen zu verstehen, und sie nicht durch die Attitiide eines Grandseigneurs
von aussen zu betrachten und durch die Blume als Altersschwachsinn ab-
zutun. Das herabsetzende Werturteil entspricht nicht der Meinung von
Habermas, aber es ist implizit in der saloppen Formel enthalten. Von
Kierkegaard her betrachtet kommt damit die personliche Entscheidung
von Jirgen Habermas gegen den Glauben nicht deutlich zum Ausdruck,
sondern es wird auf hohem Niveau intellektuell laviert und jongliert.

Eine zweite Parole scheint Habermas, wenn nicht als Humoristen, so
doch als Diplomaten oder ,dialogischen Liberalen“ in Glaubensfragen in
der Tradition Herders!8 oder des jungen Schleiermachers!? auszuzeichnen.
Die Parole lautet:

18 Gespriche sind keine Entscheidungen, noch minder wollen sie Zank erregen: denn
iiber Gott werde ich nie streiten.“ HERDER, Johann Gottfried: Gott. Einige Gesprdche (1787).
Vorrede, in: Herders Werke in fiinf Bdnden, 5. Band. Berlin: Aufbau-Verlag 1982, 7. Zur Libe-
ralitit Herders und Schleiermachers gehort auch eine grossere Toleranz gegeniiber einem
Pantheismus.

19 vgl. JUNKER-KENNY, Maureen: Schleiermacher und Kierkegaard in der Sicht ,nachmeta-
physischen“ Denkens, in: VIERTBAUER, Klaus/GRUBER, Franz (Hgg.): Habermas und die Reli-
gion. Darmstadt: WBG 2017, 42-60.



Habermas liest Kierkegaard 617

,1ch bin religios unmusikalisch.“20

Die Ausdrucksweise scheint sich auf Max Weber zu beziehen, der dies - al-
lerdings bedauernd - von sich sagte. Max Weber seinerseits liess sich viel-
leicht von Friedrich Schleiermacher inspirieren. Bei Schleiermacher heisst
es:

»,Handeln soll moralisch sein und kann es auch, aber die religiosen Gefiihle sol-
len wie eine heilige Musik alles Tun des Menschen begleiten; er soll alles mit
Religion tun, nicht aus Religion.“21

Falls Schleiermacher hier nahelegt, nur eine Musikalitdt konne ganz in den
Geist oder die Stimmung der Religion eindringen, so wird dieselbe Analo-
gie von Habermas verwendet, um sich von einer ,gefiihlten Innenansicht®
der Religion diplomatisch zu distanzieren. Religiose Distanz im Sinne ei-
nes Mangels von Musikgehor basiert nicht, wie Kierkegaard denkt, auf ei-
nem freien, personlichen und leidenschaftlichen Entschluss gegen den Glau-
ben, sondern auf einem Defizit, fiir das niemand verantwortlich ist. Die Dif-
ferenz zwischen religios und areligios wird iiberdies auf ein Geschmacks-
urteil reduziert, wenn es iiberhaupt noch um ein Urteil geht, und nicht um
eine Geschmacksreaktion. Die Parole von Habermas suggeriert, die Begleit-
musik der religiosen Gefiihle sei fiir eine Theorie der Religion entbehrlich.
Im Blick auf Kierkegaard, der die Musik, abgesehen von der religiosen Mu-
sik, ins dsthetische Stadium verbannt, kann diese Analogie von Religiositat
und Musik nicht greifen. Die Parole von Habermas entspricht {iberhaupt
nicht dem Glaubensverstandnis von Kierkegaard, das sich keineswegs auf
musikalische Gefiihle stiitzt, sondern auf einen hohen Anteil von miindi-
ger Entscheidung in Glaubensfragen, die nicht erleichtert oder gar ersetzt
werden durch die Existenz unterschiedlicher Talente - eine irrefithrende
Auffassung, welche auch durch Max Webers Rede von ,religiosen Virtuo-
sen“ im Umlauf ist. Sie entspricht einem diplomatischen Distanzierungs-
verhalten, das, statt die Religion frontal anzugreifen, scheinbar Selbstkritik
ibt. Man kritisiert, indem man sich ironisch als Nicht-Virtuose zuriick-
nimmt. Doch der Glaube kann sich in der Perspektive von Kierkegaards
Glaubensverstdndnis nicht auf ungleich verteilte ,natiirliche Fihigkeiten®
oder ,erworbene Talente® stiitzen.

Es gibt in Bezug auf die Predigt einen Standpunkt selbstsiichtiger An-
massung, der, in moralischer Hinsicht, dem des Pharisders gleicht, als die-
ser sagte: ich danke Dir, Gott, dass ich nicht bin wie die anderen Men-

20 Vgl. KAESLER, Dirk: ,Religiés unmusikalisch“. Anmerkungen zum Verhadltnis von Jiirgen
Habermas zu Max Weber (2009) https://literaturkritik/de/id /13142 (letzter Aufruf 07.01.2022.)

21 SCHLEIERMACHER, Friedrich: Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren
Verdchtern 1799 | 1806 | 1821. Studienausgabe. Hrsg. von Niklaus Peter, Frank Bestebreurtje
und Anna Biisching. Ziirich: Theologischer Verlag 2012, 66. Vgl. auch 58f., 68, 128, 160, 183f.,
193, 206.



618 Jean-Claude Wolf

schen. Man glaubt durch Talent und darstellerische Virtuositat Gott niaher
zu kommen.22

Glaube wird im Kern als Gnade gewdhrt oder verweigert. Der Glaube
sucht die Ndhe des Heiligen (das personifizierte Sakrale); die Glaubende
stellt Fragen in der Absicht, dass nur Gott sie autoritativ beantworten kon-
ne; sie hofft, dass sie Gott selbst ihr und allen, die danach suchen, in eige-
ner Stimme, von Angesicht zu Angesicht, beantworten werde. In der Er-
wartung der Antwort Gottes liegt der ,rechte Glaube“, der im vom
Kierkegaard geschatzten Buch Hiob23 gezeichnet wird. Gott selbst spricht
in seiner zweiten Rede zu Elifas von Hiob und gegen seine Freunde und
sagt:

,Ihr habt nicht recht von mir geredet wie mein Knecht Hiob“. (Hiob 42,7)

Inwiefern hat Hiob, der klagt und rebelliert und sogar die Stunde seiner
Geburt verflucht, ,recht geredet“? Mit dieser Bemerkung ist kein ,richtiger
Lehrsatz“ gemeint, sondern die demiitige Rede: ,ich will dich fragen, lehre
mich“ (42,4). Hiob findet sich nicht mit einem Gott ab, den er nur von Ho6-
rensagen kennt. In seiner Demut verbindet sich die rebellische Hoffnung
gegen die ,Gotteslehrer und ,Berater®, nur von Gott zu horen, auf keine
andere Stimme zu horen. Dieses ,,Horen“ ist und bleibt das Horen des Glau-
bens, der Glaubensgehorsam, nicht ein bloss akustisches Horen.

Diese durch keine Uberlieferung, keine Institution und keine ,Sprach-
gemeinschaft® (durch keinen externen ,Couch“ oder ,Guru“) ersetzbare
Antwort Gottes entspricht der Intention, Einiibung und Hoffnung des Glau-
bens. Kierkegaards Glaube ist auf das Horen des Wortes Gottes, der Stim-
me Gottes gerichtet. Er ist weder durch puren Fideismus (,Kraftakt des
Willens®, ,grundlose Entscheidung“ im Sinne von Jacobis ,Salto mortale
der Vernunft®), noch durch philosophische Begriindungen einzuholen. Die
Begriindung liegt in Gottes Mitteilung selbst; es ist keine autonome, keine
heteronome, sondern eine theonome Begriindung. Gleichwohl verleiht die-
ser Glaube eines ,Privatmanns®, wie Kierkegaard Hiob und sich selbst be-
zeichnet, mit der Lesung und Auslegung der Heiligen Schrift Kraft und
Einsicht, den Widerstand gegen den Zeitgeist und den Kirchenkampf sei-
ner letzten Jahre durchzustehen. Diese Haltung Kierkegaards ist verbun-
den mit seiner Kritik an der Massenkultur und an Restbestanden einer Ge-
schichtsphilosophie, die bei Hegel im absoluten Wissen, nach Habermas in
den modernen Wissenschaften und einer sikularen Moral und Politik, und
nicht im theonomen Glauben kulminiert. Kierkegaard thematisiert die er-
presserische Angst vor dem totalen Reputationsschaden, der daraus folgt,

22 KIERKEGAARD, Seren: Christentum und Christenheit. Aus Kierkegaards Tagebiichern
ausgewdhlt und iibersetzt von Eva Schlechta. Miinchen: Kosel-Verlag 1957, 11 [1838 11 A463].

23 Zu Kierkegaards Hiob-Deutung vgl. WOLF, Jean-Claude: Wo ist der Vater? Essay zu
Hiob. Miinchen: Alber 2022.



Habermas liest Kierkegaard 619

wenn sich der Einzelne ,gegen die Geschichte” und gegen den Konformi-
tatsdruck der Gegenwart oder seiner Klientel stellt. In seiner Zeit und in
seinem Land geht es Kierkegaard als Schriftsteller um den Appell, kein
Jlauer” oder ,halber” Christ zu sein.

Glauben ist weder in der (hochmiitigen) Vernunft noch in der Ge-
schichte begriindet. Kein Faktum welcher Art auch immer vermag den Glau-
ben zu fundieren oder gar zu ersetzen. Dieser Glaube bezieht sich nicht so
sehr behauptend oder gar rechthaberisch, sondern vertrauend darauf, dass
Gott die Liebe und Jesus Christus der fiir uns am Kreuz gestorbene und
auferstandene Sohn Gottes ist. Ob dieser Glaube unter wie vielen Zeitge-
nossen auch immer Mode oder en vogue ist, steht nicht zur Diskussion.
Die Zahlung der Kirchgdnger oder jener, die bestimmte Umfragen nach
dem Glauben bejahend beantworten, sind Themen der empirischen Sozio-
logie, nicht des Glaubens.

Zusammenfassung

Habermas kritisiert Kierkegaard als ,Existenzphilosophen“ und Vertreter
eines protestantischen ,Fideismus®, doch er wird der literarischen Komple-
xitdt der dialektischen Stilformen nicht gerecht. Auch ignoriert er die sog.
serbaulichen® Schriften, die als philosophisch belanglos gelten. Ironie passt
nicht ins Grossprojekt einer Theorie des kommunikativen Handelns. Nach
Kierkegaard ist der Glauben weder auf Vernunft noch auf Geschichte ge-
stiitzt, sondern ein Gnadengeschenk, das asketische Umkehr voraussetzt.

Abstract

Habermas criticizes Kierkegaard as “an existential philosopher” and as a
representative of Protestant “fideism”, without coming to grips with the
literary complexity of Kierkegaard’s dialectical styles. He also ignores the
so-called “edifying” writings which remain neglected in mainstream philoso-
phical reception. Irony does not fit into the large-scale project of a theory of
communicative action. According to Kierkegaard, faith is not based on reason
or history, but is a gift of grace that presupposes ascetic conversion.






	Habermas liest Kierkegaard

