Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 2

Artikel: Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen
Denkens

Autor: Bondeli, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047490

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARTIN BONDELI

Kant und Hegel in Habermas’ Genealogie
nachmetaphysischen Denkens

Wie schon in fritheren Aufsdtzen! nimmt Jiirgen Habermas in seinem 2019
erschienenen zweibandigen Werk Auch eine Geschichte der Philosophie am
Leitfaden metaphysikkritischer Entwicklungstendenzen und einer als ,De-
tranzendentalisierung® etikettierten Denkverzweigung zu einer kommuni-
kativen Vernunftform zu den epochalen philosophischen Positionen Kants
und Hegels Stellung. Diesmal geschieht dies im Rahmen einer ,Genealogie
nachmetaphysischen Denkens®, die bei den mythisch-religiosen Weltbil-
dern der Achsenzeit (ca. 500 v. Chr.) anhebt, tiber den christlichen Plato-
nismus und Aristotelismus, Stadien der frithen Neuzeit, den Protestantis-
mus Luthers, die Aufklarungsphilosophie des 17. Jahrhunderts zu Hume
und Kant fiihrt und sich im Anschluss an Hegel iiber Feuerbach, Marx,
Kierkegaard zu dem sich im spaten 19. Jahrhundert herausbildenden Prag-
matismus von Charles Sanders Peirce fortsetzt. Mit diesem philosophiehis-
torischen Panorama wird markanter als zuvor ein bis in unsere Gegenwart
umkampftes Verhdltnis von Glauben und Wissen, das den Weg zu einem
philosophischen Bewusstsein im Zeichen von Freiheit und Vernunft be-
gleitet, in die Beschreibung zentraler Ansichten Kants und Hegels einbezo-
gen. Neue Akzente ergeben sich zudem dadurch, dass Kant jetzt in einem
komplementdaren Zusammenhang mit Hume und Hegel in einem Anschluss
an ,Motive zur linguistischen Wende“ bei Herder, Schleiermacher und
Wilhelm von Humboldt dargestellt wird. Ich will mich im Folgenden mit
den betreffenden Ausfithrungen von Habermas, die sich iiber die Abschnitte
VIII und IX aus dem zweiten Band erstrecken,? in selektiver Weise befas-
sen und erlaube mit einige kritische Anmerkungen, die vor allem begriff-
liche, kompositorische und kontextuelle Gesichtspunkte betreffen.

I. DER AUFKLARER UND TRANSZENDENTALE SUBJEKTIVIST KANT IM SPANNUNGS-
FELD VON METAPHYSISCHEM UND NACHMETAPHYSISCHEM DENKEN

In Abschnitt VIII widmet Habermas sich ausgehend von Gesamtbetrach-
tungen zur Aufklarungsphilosophie des 17. und frithen 18. Jahrhunderts dem
kritischen Kant. Genauer besehen prasentiert er einen dieser Aufklarungs-

! Siehe insbesondere HABERMAS, ].: Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsdt-
ze. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988, 1-60; Wahrheit und Rechtfertiqung. Philosophische Auf-
sdtze. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, 138-229.

2 Die folgenden Seitenzahlen im Text beziehen sich auf ebendiesen Band.



576 Martin Bondeli

philosophie entspringenden transzendentalen Subjektivisten Kant, dessen
Denkart von vorneherein mit Einsichten des Empiristen und Skeptikers
Hume sowohl zusammengefiihrt als auch kontrastiert wird. Beide, Hume
und Kant, werden von Habermas als avancierte Aufklarungsdenker portra-
tiert, die sich mit ihrer Orientierung an der Darstellungs- und Forschungs-
methodik der Naturwissenschaften und mit ihren metaphysikkritischen und
erkenntnistheoretischen Grundauffassungen unter dhnlichen Voraussetzun-
gen an einer ,Wegscheide nachmetaphysischen Denkens“ (213) befinden,
dann allerdings unterschiedliche Wege einschlagen. Hume verfahrt im
Blick auf die theologischen und metaphysischen Vorgaben seiner Zeit im
Sinne einer ,Dekonstruktion“ und wird so zum Vorboten jener Neuposi-
tivisten des frithen 20. Jahrhunderts, die alle Metaphysik fiir sinnlos erkla -
ren werden. Kant hingegen ist darum bemiiht, die Schliisselbegriffe des
theologischen und metaphysischen Erbes unter ,Voraussetzungen nach-
metaphysischen Denkens“ zu ,rekonstruieren® (298). Kant erweist sich so
in einem gewissen Punkt als Retter der Metaphysik.

1.1 Hume und Kant an der Wegscheide nachmetaphysischen Denkens?

Mit dem Vorschlag, Hume und Kant an einer Wegscheide nachmetaphysi-
schen Denkens auftreten zu lassen, eroffnet sich eine spannende und aus-
sichtsreiche Perspektive. Fiir den Leser, der Kernaussagen aus den frithe-
ren Texten von Habermas zum Stichwort ,nachmetaphysisches Denken
prasent hat, wirft er allerdings umgehend Fragen klassifikatorischer Art
auf. Habermas hat im 1988 erschienenen Aufsitze-Band Nachmetaphysi-
sches Denken unter der Uberschrift Aspekte metaphysischen Denkens die
in der Rolle einer prima philosophia auftretende , BewufStseinsphilosophie®
aufgelistet3 und den Ubergang vom metaphysischen zum nachmetaphysi-
schen Denken dementsprechend am ,Paradigmenwechsel von der Bewuf3t-
seins- zur Sprachphilosophie“ festgemacht.# Indem er vor diesem Hinter-
grund Kants Position als eine ,Bearbeitung der bewuf3tseinsphilosophisch
umgeformten metaphysischen Fragestellungen“ beschrieb,’ konnte diese
zwar als radikal metaphysikkritisch gelten, wurde aber der Bewusstseins-
philosophie und nicht einem sich verzweigenden Stadium nachmetaphysi-
schen Denkens zugerechnet. Auf welchem Hintergrund gelangt Habermas
zu seinem neuen Resultat? Merkwiirdig aus der Sicht des auch jetzt in
manchen Teilstiicken die Genealogie nachmetaphysischen Denkens rhyth -
misierenden Paradigmenwechsels von der Bewusstseins- zur Sprachphilo-
sophie ist zudem, dass Habermas zu Hume summarisch festhdlt, dass die-
ser sich trotz seiner wissenschaftlich-naturgesetzlichen Denkart, mit der er

3 Siehe HABERMAS: Nachmetaphysisches Denken, 36-38.
4 Siehe ebd., 41.
5 Siehe ebd., 21.



Kant und Hegel in Habermas’ Genealogie nachmetaphysischen Denkens 577

an psychologisch-anthropologische Phanomene herangehe, ,innerhalb des
Paradigmas der Bewufltseinsphilosophie“ bewege (264f.). Ist Hume nun
am Ende doch nicht (oder jedenfalls nicht vorbehaltlos) als frither Repra-
sentant nachmetaphysischen Denkens einzustufen? Oder soll der Ausdruck
»~hachmetaphysisch® nun eine andere, nicht mehr am Paradigma der Spra-
che orientierte Primdrbedeutung haben und auf dieser Basis bewusstseins-
und subjektphilosophische Schattierungen einschliefden?

Insgesamt erhdlt man den Eindruck, dass Habermas in seinem neuesten
Werk mit einem sehr weit gefassten und durch unterschiedliche Ausgangs-
raster gepragten Begriff nachmetaphysischen (und damit auch: metaphysi-
schen) Denkens operiert. Dieser Begriff wird von ihm nicht nur anhand ei-
ner in einigen philosophie- und wissenschaftshistorischen Studienrichtun-
gen gingig gewordenen philosophischen Paradigmen-Triadik (Sein/Sub-
stanz, Bewusstsein/Subjekt, Sprache) erschlossen und dabei in erster Linie
mit dem Paradigma der Sprachphilosophie korreliert, er wird von ihm auch
mit einer Reihe wissenschaftshistorischer und theoriesystematischer Um-
organisationen des philosophischen Denkkorpus in Verbindung gebracht.
So wird im Blick auf politische und kulturelle Umwalzungen in der Zeit um
1800 geschildert, dass die Herausbildung nachmetaphysischen Denkens
durch die philosophische Aneignung von Resultaten der Geschichtswissen-
schaft und Hermeneutik befordert worden sei und mit dem Bestreben ein-
hergehe, das philosophische Systemdenken durch ein Denken, in welchem
die ,Verfahrensrationalitat® dominiere, zu ersetzen.® Im Weiteren wird der
Begriff nachmetaphysischen Denkens - dies vor allem bedingt durch die
zeitlich tibergreifende genealogische Konzeption - auf ein bestimmtes Ent-
wicklungsstadium der Rationalisierung und Sdkularisierung der kulturellen
und sozialpolitischen Lebenswelt bezogen. Mit Max Weber geht Habermas
davon aus, dass eine fortschreitende Rationalisierung und Sikularisierung
mythisch-religioser Welterklarungen zur Ablosung des Zeitalters der Welt-
bilder durch eine Ara der wissenschaftlichen Vernunft gefiihrt haben, in
welcher die Weltbilder ihre begriindende Kraft sukzessive verlieren und le-
diglich noch als Pluralitit von Ansichten des Glaubens und Meinens fort-
existieren. In diesem Sinne resiimiert Habermas, ehe er sich Hume und
Kant zuwendet, im 17. Jahrhundert sei ein hauptsachlich Hobbes, Spinoza
und Locke zu verdankender ,Paradigmenwechsel zur Subjektphilosophie®
erfolgt (137), mit dem die sozialen und intellektuellen Spharen von Ver-
nunft und Wissen jene von Weltanschauung und Glauben entscheidend in
die Defensive gedrangt hatten. Hume und Kant kommen vor diesem Hin-
tergrund als jene Protagonisten der Aufklarungsphilosophie zu Wort,
welche im 18. Jahrhundert das ,Systemdenken des 17. Jahrhunderts“ hinter
sich gelassen (560), die bisherige Subjektphilosophie in eine kritischere
und radikalere Gestalt tiberfiihrt und so dafiir gesorgt haben, dass ,metho-

6 Siehe HABERMAS: Nachmetaphysisches Denken, 41f.



578 Martin Bondeli

disch sdkulares und nachmetaphysisches Denken Hand in Hand“ gehen
(204). Der Ausdruck ,nachmetaphysisch® steht in diesem Falle fiir einen
mit Hume und Kant einsetzenden Beginn eines neuen, sich verzweigenden
philosophischen Rationalisierungs-, Sidkularisierungs- und Aufklarungs-
schubs. Schliefllich erhdlt der Begriff nachmetaphysischen Denkens noch
dadurch eine andersartige Bedeutung, dass Habermas ihn in Bezug auf die
Zeit nach Kant und Hegel als eine philosophische Stromung zur Diskus-
sion stellt, die mehrere, und dabei sehr disparate, Entwicklungslinien kennt.
Neben dem Fortgang zu den Junghegelianern, zu Peirce und zu einem Pa-
radigma der kommunikativen Vernunft sind auch die von Habermas bei-
laufig angedeuteten Linien zum Neupositivismus oder Szientismus, zu den
Lebensphilosophien Nietzsches und Heideggers sowie zur ,asthetischen
Diskussion“ im Anschluss an Nietzsche (593) einzubegreifen.” Bei diesen
weiteren Linien wird man unter ,nachmetaphysisch® unter Umstanden
nicht vorwiegend an ein philosophisches Paradigma oder Sakularisierungs-
stadium denken, sondern an den im Gestus der Verabschiedung der Meta-
physik vollzogenen Bruch mit einer bestimmten philosophischen Denkart.
Es geht hier bekanntermafen um Absagen an ein transzendentes, unwissen-
schaftliches, ontologisierendes, subjektzentriertes oder seinsvergessenes
Denken. Diese unterschiedlichen Herangehensweisen und Perspektiven, die
sich im Ausdruck ,nachmetaphysisch“ spiegeln, sind zwar sachlich berei-
chernd, erschweren es aber, den roten Faden in Habermas’ genealogischer
Gesamtdarstellung zu entdecken. Eine vorgangige transparente Einkreisung
der Bedeutungsfelder des Leitausdrucks ,nachmetaphysisches Denken“ hat-
te hier der Sache sehr gedient.

1.2 Hume und die glaubensphilosophischen Folgen. Auch ein Weg nachmeta-
physischen Denkens

Dass man mit Habermas bei der Philosophie Humes von einem destrukti-
ven Umgang mit der Metaphysik sprechen kann, hat zweifellos seine Be-
rechtigung. Hume reif3t mit seinem empirischen Skeptizismus oder skepti-
schen Empirismus so gut wie alle Dogmen und Glaubensartikel nieder, die
zu seiner Zeit einer orthodoxen und weitgehend auch einer aufgeklarten,
heterodoxen Metaphysik heilig sind: die Existenz Gottes und die Unsterb-
lichkeit der Seele, das Dasein geistiger oder materieller Substanzen, das
Bestehen eines Ich-Vermogens, dem substanzielle Einheit und Willensfrei-
heit zukommen. Dariiber hinaus bestreitet Hume sowohl die Aprioritat der
Kausalbeziehung als auch, im Einklang mit Christian August Crusius, die

7 Zu Nietzsche und Heidegger hat Habermas bereits in fritheren Jahren Stellung ge-
nommen (siehe Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985,
104-129, 158-190). Im Mittelpunkt standen dabei allerdings die Klarung des Verhaltnisses von
Moderne und Postmoderne und die Beurteilung von Formen der Rationalitits- und Aufkla-
rungskritik.



Kant und Hegel in Habermas’ Genealogie nachmetaphysischen Denkens 579

Allgemeingiiltigkeit des Satzes des zureichenden Grundes. Mit seiner The-
se, wonach wir nur Vorstellungen auf andere Vorstellungen und nie auf ei-
nen Gegenstand beziehen, erweist sich Hume ferner als frither Kritiker des
Mythos des Gegebenen. Im Bereich des Praktischen entkriftet er die Pra-
missen der damaligen Vernunftmoral sowie des dlteren und neueren Natur-
rechts rationalistischen Typs. In eigener Sache wird dafiir argumentiert,
dass die Quellen von Moral und Recht aber auch nicht in einer skeptizis-
tisch gelduterten Vernunft, sondern vielmehr in moralischen Gefiihlen und
sozialen Konventionen zu suchen sind.

Mit der innerhalb der Sphdre von Moral und Recht zunehmend ver-
nunftskeptisch ausgerichteten Destruktion der Metaphysik st6f8t man bei
Hume allerdings noch auf eine andere, von manchen Interpreten als ,Na-
turfideismus® bezeichnete Facette seines Philosophierens. Und diese bleibt
bei Habermas so gut wie unbeachtet, wenn er Hume bald zum Ausgangs-
punkt eines kommenden Szientismus und Emotivismus und damit zur
,Bezugsfigur‘ heutiger wissenschaftlicher Philosophie (228) erklart, bald
einer damals vorherrschenden bewusstseinsphilosophischen Psychologie
zuordnet. Um dem Vorwurf eines bodenlosen Skeptizismus zu entgehen
und sich gegen den Verdacht der Misologie zu wappnen, hdlt Hume es,
gleichsam als lebenspraktisches Gegenmittel, fiir ratsam, in dosierter Wei-
se auf Gewohnheit, Natiirlichkeit und Glaube zu rekurrieren. Aus diesem
Grund wird er in der Ara Kants und Hegels nicht nur zum Vorbild einer
neoskeptizistischen Kant-Kritik, sondern auch zum Gewdhrsmann der sich
neu in Szene setzenden Glaubensphilosophie. Wie Habermas zwar erwdhnt
(234), jedoch nicht weiter beachtet, verweist Hume, wenn er iiber den Mo-
dus des Fiirwahrhaltens im Falle unserer Vorstellungen (Impressionen und
Ideen) spricht, auf die basale Relevanz von Haltungen der ,Uberzeugung®
und Akten des , Glaubens“ (belief). Humes empiristische Vorstellungslehre
wird so zum Nahrboden der im spaten 18. Jahrhundert in die Diskussion
iber das richtige Verstindnis aufgeklarten Denkens eingebrachten These,
wahres Wissen sei nicht glaubensfeindlich, sondern beruhe vielmehr gera-
de auf einer starken Glaubenshaltung. Friedrich Heinrich Jacobi, ein nicht
wegzudenkender Debatten-Initiator und metaphysikkritischer Mitstreiter
in der Epoche Kants und Hegels, eignet sich diese Seite des Hume’schen
Vorstellungsdenkens an, tibertrdgt sie auf die Religion und verleiht damit -
nolens volens - der tradierten Offenbarungsreligion neuen Auftrieb. In ex-
pliziter Berufung auf Hume macht Jacobi sich zum Advokaten einer Seins-
philosophie, die sich in epistemischer Hinsicht durch den Primat des Glau-
bens vor dem Wissen auszeichnet. Alles diskursive Wissen, so Jacobi, be-
ruhe auf Glauben, sei somit ein Fliirwahrhalten aus zweiter Hand. Mit die-
ser Glaubensposition bezichtigt er alle Metaphysik, und dabei nicht nur je-
ne von Spinoza und Leibniz, sondern auch eine neuere, durch Kant und
Fichte begriindete, des Formalismus, Nihilismus und wahlweise auch
Atheismus. Eine Wiedererweckung der Metaphysik hdlt er deswegen fiir



580 Martin Bondeli

aussichtslos. Geboten ist seines Erachtens ein Philosophieren im Geiste
der Daseinsenthiillung. Dagegen werden bekanntlich besonders Kant und
Hegel, soweit sie die Forderung eines Vernunftglaubens erheben, in ihrer
Weise opponieren. lhrer Ansicht nach ist Jacobis Glaubensprimat Indiz ei-
nes sich mit der aktuellen skeptizistischen Metaphysikkritik arrangieren-
den neuen Supernaturalismus oder Glaubensirrationalismus, und nicht zu-
letzt: einer sehr raffinierten Variante der Gegenaufklirung. Jacobi selber
hat sich dagegen mit seiner glaubenszentrierten Haltung als Kritiker so-
wohl eines Vernunftabsolutismus als auch einer naiven, vernunftfeindli-
chen Glaubenslehre verstanden.

Wie dem auch genauer sei, der durch Jacobi in der Ara Kants wiederer-
weckte Hume ist demnach gerade auch jener Nachmetaphysiker, der mit
seinem anti-metaphysischen Profil an das ,credo ut intelligam“ anschlief3t,
die Glaubensphilosophie Pascals fortfithrt und, im Blick nach vorne, an
Kierkegaard, Nietzsche und Heidegger denken ldsst. Er ist somit schlief3-
lich ein Nachmetaphysiker, dessen Aufklarungshaltung weit mehrschichti-
ger und letztlich auch umstrittener ist, als dies bei Habermas dargestellt
wird.

1.3 Kant und das Problem einer Rekonstruktion seiner Metaphysik. Wo
sind Leibniz und Wolff?

Auch mit der Darstellung des kritischen Kant als Verbiindeten und zu-
gleich Antipoden des Skeptikers Hume bewegt Habermas sich innerhalb
eines giangigen und im Allgemeinen sachlich einleuchtenden Interpreta-
tionsrahmens. Kant teilt im Grofden und Ganzen den metaphysikkritischen
und empiristischen Standpunkt Humes, dies jedoch auf der Grundlage ei-
nes kritizistisch gelauterten und transzendental erneuerten Rationalismus
und Idealismus. Dadurch bestehen Unterschiede sowohl im Anspruch phi-
losophischer Systematizitdt als auch in der ndheren Ausformulierung und
Geltendmachung des betreffenden Standpunktes. Im Bereich der Erkennt-
nislehre bedient Kant sich im Unterschied zu Hume einer Fundierungs-
und Begriindungsmethodik, mit der sich Erfahrungssitze in einem starken
Sinne als giiltig ausweisen lassen. In Bezug auf die Bereiche von Moral und
Recht statuiert Kant eine Auffassung von moralisch-praktischer Vernunft,
die sich aufgrund ihres deontologischen Profils zwar die von Hume fein-
sinnig problematisierte Dichotomie von Sein und Sollen zu eigen machen,
sich jedoch keineswegs mit der Hume’schen Gefiihlsethik und Rechtslehre
konventionalistischer Art arrangieren kann. Habermas spricht insofern an
dieser Stelle zurecht von einem ,schroffen Gegensatz“ (298). Bei alledem
ist schliefdlich sehr wohl auch im Einklang mit Habermas festzuhalten,
dass die beiden Denker im Umgang mit dem theologischen und metaphy-
sischen Erbe ihrer Zeit unterschiedliche Richtungen einschlagen. Hume
auflert sich zu Religion und Metaphysik nicht nur kritisch, sondern auch



Kant und Hegel in Habermas’ Genealogie nachmetaphysischen Denkens 581

weitgehend distanziert, indifferent. Einzig die pyrrhonischen Skeptiker,
aber auch diese nur mit Vorbehalt, kdnnen als seine philosophischen Ge-
sinnungsfreunde betrachtet werden. Dagegen pflegt Kant, wie Habermas
unterstreicht, im Bereich der moralischen Vernunft einen kritisch-produk-
tiven Umgang mit dem theologischen und metaphysischen Erbe. Und in
dieser Hinsicht reiht Habermas Kant vornehmlich in eine von Paulus zu
Augustinus und Luther verlaufende Linie der ,ErschlieBung der Subjektivi-
tat“ ein (194, 311), die um Motive des personlichen Glaubens und Seelen-
heils, um peinigende Erfahrungen im Spannungsverhdltnis von Gut und
Bose, Gesetzes- und Stindenbewusstsein kreist. Zur Diskussion steht damit
jener Kant, der neben der auf der Grundlage der theoretischen Vernunft
unternommenen Verabschiedung aller Gottesbeweise, Beweise der Seelen-
unsterblichkeit und Befiirwortungen eines holistischen Weltbegriffs mit
seinem Lehrstiick zu den Postulaten der praktischen Vernunft diese Glau-
bensartikel und Dogmen auf veranderter Grund- und Bedurfnislage sowie
mit veraindertem, schwdcherem Geltungssinn vertritt. Und nicht zuletzt ist
hiermit von jenem Kant die Rede, der in seiner Religionsschrift die mora-
lisch-verniinftigen Gehalte der christlichen Lehren und Zeremonien her-
ausfiltert.

Wie eingangs erwdhnt, spricht Habermas bei dieser kritisch-produkti-
ven Seite Kants von einer ,Rekonstruktion“ metaphysischer Erbschaften,
welche unter ,Voraussetzungen nachmetaphysischen Denkens® steht. Er
bringt damit zum Ausdruck, dass er den nachmetaphysischen Denker
Kant, der mit seinem sdkularen vernunftkritischen Projekt ungebrochen an
einer Beantwortung von Fragen zum Ziel der Menschengeschichte Interes-
se bekundet, fiir vorbildlich, den Metaphysiker Kant, der in seiner Weise
Traditionsbestinde integriert und rehabilitiert, hingegen fiir zweifelhaft
und in seinem Vorgehen ambivalent halt. Dieser Aufteilung zufolge hat
Kant an sein nachmetaphysisches Hauptgebdude der Vernunftkritik einen
metaphysischen Nebentrakt angebaut. Seine nachmetaphysische Position
erscheint als eine Nicht-Metaphysik oder Anti-Metaphysik, der eine damit
kompatible Restmetaphysik aufgesetzt ist.

An dieser Stelle fragt man sich, und dies nicht allein aus Griinden eines
generellen Vollstindigkeitsbediirfnisses, weshalb Habermas nicht auch
Leibniz und Wolff - die vielleicht in den wenigen marginalen Erwdahnun-
gen der ,Schulmetaphysik® (319, 489) mitgemeint sind - zu Teilnehmern
seines philosophiehistorischen Diskurses erhoben hat. Die Einbeziehung
dieser fiir die Aufklarungsphilosophie des 18. Jahrhunderts zentralen und
fiir das Verstdandnis des vorkritischen und kritischen Kant schlicht unent-
behrlichen Denker wiirde einiges, was Habermas zum Begriinder der Ver-
nunftkritik wiedergibt, besser oder anders erklaren.

Es sei daran erinnert, dass sich Kants Stellung zur Metaphysik neben
der Auseinandersetzung mit dem Empirismus und Skeptizismus durch sei-
ne anfiangliche Aneignung und spdtere Verwerfung des klassischen Ratio-



582 Martin Bondeli

nalismus der Leibniz-Wolff'schen Philosophie ergibt. Angeregt durch Ein-
sichten des Wolff-Kritikers Christian August Crusius, bricht der kritische
Kant mit dieser als Spitze der traditionellen oder bisherigen Metaphysik
anzusehenden Philosophie, was in der Quintessenz bedeutet, dass er eine
Reihe fundamentaler Uberzeugungen zuriickweist. Widerlegt werden die
gangigen Beweise, die exemplarisch in den wolffianischen Kompendien der
Metaphysik zur rationalen Psychologie, Kosmologie und Theologie gefiihrt
werden. Verabschiedet werden dogmatische Annahmen wie die Erkenntnis
von Dingen als an sich betrachtet. Bestritten wird die Existenz ewiger
Wahrheiten synthetischer Natur, wie Leibniz sie in den Nouveaux essais
gegen Locke verfochten hat. Im Einklang mit Crusius wird in Abrede ge-
stellt, dass man, dem Vorbild von Leibniz und Wolff folgend, die allge-
meinlogischen Siatze des Widerspruchs und des zureichenden Grundes zu-
gleich als ontologische Sitze lesen kann. Bemdngelt wird eine in den
Leibniz-Wolff'schen Stufenleitern der Vorstellungsarten nicht ausreichend
markierte strukturelle Differenz in der Bestimmung des Verhdltnisses von
Begriff und Anschauung. Insgesamt wird der Grundfehler des klassischen
Rationalismus darin gesehen, in der Erkenntnismethodik den notwendigen
Bezug auf reine sinnliche Anschauung verkannt, die Reflexion auf den Be-
reich moglicher Erfahrung vernachldssigt und dadurch Scheinerkenntnis-
sen Vorschub geleistet zu haben. Im Kreuzfeuer der Kritik steht damit eben-
so die Missachtung der Unterscheidung zwischen kategorialen Begriffen
des Verstandes und Ideen der Vernunft, zwischen konstitutiver Begriin-
dung von Erkenntnis und regulativer Systematisierung von Erkenntnis. Im
Bereich der praktischen Vernunft schliefflich bedeutet Kants Absage an
den klassischen Rationalismus, dass ein Vernunftmonismus zuriickgewie-
sen wird, der es verhindert haben soll, die Gebiete von Naturnotwendig-
keit und Freiheit, Wissen und verniinftigem Glauben richtig einzugrenzen
und aufeinander zu beziehen.

Mit dieser kritischen Haltung zu aller bisherigen Metaphysik und zur
Leibniz-Wolff'schen insbesondere steht Kant ohne Zweifel zusammen mit
Hume und Wortfiihrern des franzdsischen Materialismus an der Spitze der
damaligen Metaphysikkritik. Kant will damit aber nicht behaupten, dass
kiinftig keine Metaphysik mehr méglich sei. Vielmehr gibt er zu verstehen,
dass er in konstruktiver Hinsicht eine neue, , wissenschaftlich® auftretende
»~Metaphysik“ verfolgen mochte, welche im Blick auf ein aufzustellendes
,System” in eine ,Metaphysik der Natur“ und ,Metaphysik der Sitten“ un-
terteilt sein soll.8 Mit diesem Vorhaben soll die bisherige Metaphysik im
engeren Sinne (die ,Ontologie“) in Form der ,Transzendentalphilosophie“?
fortgefithrt werden. Vor dem Hintergrund damaliger Logik-Verstindnisse
bedeutet dies, dass die allgemeine oder formale durch eine transzenden-

8 KrV A 841 / B 869.
9 KrV A 845 / B 873.



Kant und Hegel in Habermas’ Genealogie nachmetaphysischen Denkens 583

tale Logik komplettiert wird. Und schliefllich sollen damit die als Meta-
physik im weiteren Sinne zu verstehenden Disziplinen der ,Psychologie®,
»Kosmologie“ und ,Theologie“ in das ,ganze System der Metaphysik® inte-
griert! und neu auf der Grundlage transzendentaler Ideen sowie in einem
Folgeschritt im Sinne von Forderungen der moralisch-praktischen Vernunft
geltend gemacht werden.

Vor diesem - die Metaphysik von Leibniz und Wolff einbeziehenden -
Hintergrund wird nicht nur ein einseitig an Hume orientiertes Kant-Bild
korrigiert, sondern auch die Auffassung relativiert, Kant rekonstruiere un-
ter nachmetaphysischen Voraussetzungen theologische und metaphysische
Erbschaften. In erster Linie destruiert Kant auf der Grundlage einer neu ge-
wonnenen allgemeinen Metaphysik die Grundthesen der bisherigen Meta-
physik und begriindet gleichzeitig die Hauptdisziplinen der bisherigen Me-
taphysik im Sinne einer speziellen Metaphysik neu. Weder besteht - streng-
genommen - eine nachmetaphysische Grundlage noch wird etwas ,rekon-
struiert”. Man muss Habermas freilich zugutehalten, dass es ihm im vorlie-
genden Zusammenhang einzig um die Tatsache geht, dass Kant in seinem
Denkgebdude der kritischen Vernunft in neuartiger Weise die Hauptdiszi-
plinen der bisherigen Metaphysik sowie eine moralisch begriindete Reli-
gionslehre unterbringt. Doch auch unter diesem Blickwinkel ist Habermas’
Beschreibung unpassend, denn es wird - so jedenfalls im Falle der Haupt-
disziplinen der bisherigen Metaphysik - nicht etwas rekonstruiert, sondern
etwas Spezielles auf der Grundlage eines Allgemeinen entwickelt. Die
Hauptdisziplinen der bisherigen Metaphysik, die Kant in der Kritik der rei-
nen Vernunft innerhalb der transzendentalen Dialektik abhandelt, sind Ge-
genstand sowohl einer Destruktion von Scheinerkenntnis als auch der Neu-
begriindung mittels einer transzendentalen Ideenlehre. Es handelt sich um
eine Neubegriindung, die mit anderen Mitteln, anderer Zielsetzung und
anderem Giiltigkeitsanspruch an die Kategoriensystematik und das Erkennt-
nisresultat aus der transzendentalen Analytik anschlief3t. In einem Folge-
schritt geht es um die neben einer transzendentalen Deduktion der Ideen
zu leistende moraltheologische Neubegriindung der Hauptdisziplinen der
bisherigen Metaphysik. Diese erfolgt mit der Lehre zu den Postulaten der
praktischen Vernunft aus der Kritik der praktischen Vernunft. Kurzum: pri-
mdr wird nicht, im Rickgriff auf eine von Augustinus und Luther ausge-
hende Linie religioser Selbstreflexion, etwas rekonstruiert, sondern im
Blick auf Leibniz und Wolff etwas kritisiert und auf verdderter Grundlage
deduziert oder postuliert.

10 KrV A 846 / B 874.



584 Martin Bondeli

1.4 Gott und Freiheit bei Kant. Ein Einfluss Luthers, aber auch eine Konse-
quenz des Pantheismusstreits

Mit der Abwesenheit der Wolff'schen Schulmetaphysik und eines Leibniz,
dessen vermdchtnisartiges Programm der Monadologie seit der zweiten
Halfte des 18. Jahrhunderts von Herder, Mendelssohn, Lessing, Jacobi wie
auch von Kant und seinen Anhdngern entdeckt und gewiirdigt wird, blei-
ben in Habermas' Darstellung ebenfalls Kontexte unbeachtet, die fiir das
Verstdndnis der praktischen und religiosen Seite der Philosophie Kants weg-
weisend sind. Dies betrifft insbesondere das Verstindnis der von Kant auf
dem Fundament moralischer Vernunft errichteten Auffassungen von Gott
und Freiheit.

Es ist offenkundig die Auseinandersetzung mit dem Gedanken der Theo-
dizee bei Leibniz, die Kant dazu fiihrt, im Gegenzug zu einer als ,doctri-
nal“ zu nennenden verniinftelnden Theodizee fiir eine ,authentische“, mo-
ralische Theodizee einzutreten,!! welcher zufolge es Gott als den Schépfer,
Erhalter und Richter der moralischen Welt zu begreifen gilt. Es ist vor-
nehmlich die Beschiftigung mit der Jacobis Angriff auf den Pantheismus
antizipierenden Kritik von Leibniz und Wolff an einem Spinoza, dessen
Lehre angeblich einem Atheismus, Akosmismus, Fatalismus und rationali-
sierten Kabbalismus gleichkommen soll, die Kant veranlasst, sich tiber die
Gegenposition eines Theismus oder Deismus zu verstandigen und dabei
die Unterscheidung zwischen ,Deist“ und ,Theist“ einzufiihren.!2 Der aus
moralischen Griinden seinsollende Gott ist, so eine Folge der Abgrenzung
von der Position des Deisten, nicht als Weltursache, sondern, dem Be-
kenntnis des moralischen Theisten gemaf3, als Welturheber, als lebendiger
Gott, als Gott mit personalem Antlitz, zu proklamieren.

Was Kants Begriff der Freiheit im Sinne einer moralrelevanten Willens-
freiheit angeht, ist es sicher nicht abwegig, diesen mit Habermas in einen
Zusammenhang mit Luthers ,Kampf des reuigen Siinders mit seinen Ge-
setzesiibertretungen® (341) zu stellen und so auf gewisse Affinititen zwi-
schen Luthers und Kants Freiheitsdenken hinzuweisen. Die zuweilen belli-
zistisch klingenden Aussagen Kants zur Niederhaltung der sinnlichen Nei-
gung gegeniiber moralischer Vernunft und Gesetz kénnen bekannterma-
f3en als geeigneter Ansatzpunkt fiir einen solchen Vergleich gelten. Da bei
Luther die Willensfreiheit, wenn nicht geleugnet, so doch abgewertet und
dem Glauben untergeordnet wird und da bei Luther nicht die Achtung vor
dem Moralgesetz, sondern ein Gernetun desselben den Geist der Moralitat
ausmacht, sind einer Kontextualisierung dieser Art aber Grenzen gesetzt.
Aufgrund der Tatsache, dass Kant als Befiirworter einer anti-deterministi-

11 Siehe KANT: Uber das Miglingen aller Versuche der philosophischen Theodicee. AA
(Akademieausgabe. Gesammelte Schriften, hg. von der Kéniglich Preufischen Akademie der
Wissenschaften. Berlin 1902ff.), VIII, 264.

12 Sjehe KrV A 633 / B 661.



Kant und Hegel in Habermas’ Genealogie nachmetaphysischen Denkens 585

schen Variante von transzendentaler Freiheit und einer darauf gegriinde-
ten moralrelevanten Willens- oder Willkiirfreiheit zu den radikalen Frei-
heitsverfechtern gehort, ware zudem der Hinweis auf noch andere Ver-
wandtschaften sinnvoll gewesen. Man denke an den von Habermas im ers-
ten Band seines Werks erwdhnten Voluntarismus von Duns Scotus und
Wilhelm von Ockham. Und vor allem ware es unter dieser Voraussetzung
angebracht gewesen, den Freiheitstheoretiker Kant ausgehend von der Be-
antwortung der Freiheitsfrage bei Leibniz zu diskutieren. Denn erst vor
diesem Hintergrund wird die Systematik von Kants Freiheitskonzept in
ihrer Genese ausreichend nachvollziehbar.

Leibniz hat in Abhebung sowohl von seinen empiristischen Kontrahen-
ten als auch von Deterministen spinozistischen Typs darauf bestanden,
dass neben der Handlungsfreiheit unabdingbar die Willensfreiheit des Men-
schen zu behaupten und rechtfertigen ist. Letztere soll als Freiheit des
Wollens und Wahlens pragmatischer oder moralischer Natur unvereinbar
sein mit jeder Art von Zwang, nicht jedoch mit einer héheren, spirituellen
Stufe der Notwendigkeit. Eine Vereinbarkeit von Willensfreiheit und ho-
herer Notwendigkeit soll denn ndher besehen auch befiirwortet werden
und dabei besagen, dass die Willensfreiheit wie alle erkennenden und be-
gehrenden Vermogensleistungen des Menschen den Siatzen des Wider-
spruchs und des zureichenden Grundes unterliegt. Ohne die erfolgreiche
Anwendbarkeit dieser Sitze ware die Willensfreiheit widerspriichlich oder
eine grundlose Freiheit, eine blofde Zufdlligkeit. Leibniz opponiert damit zu-
gleich gegen jene Scholastiker, welche die Willensfreiheit als libertas indif-
ferentiae ausgelegt haben.

Kants Ambition ist es offenkundig, in Auseinandersetzung mit dieser
systematischen Problemlage bei Leibniz zu einem neuen, den Standards kri-
tischer Vernunft geniigenden Gesamtresultat zu gelangen. In diesem Sinne
wird dafiir argumentiert, dass eine transzendentale Freiheit im intelligi-
blen Bereich und eine Notwendigkeit im Bereich der gesetzmaf3igen Natur
zwar miteinander kompatibel sein konnen, dies aber lediglich unter der
Voraussetzung, dass sie je eigenen Welten zuerkannt werden. Die Welt der
Freiheit ist deshalb von der Welt der Naturnotwendigkeit und damit auch
von einer hoheren Notwendigkeit, wie Leibniz sie supponiert hat, zu tren-
nen. Auf der Grundlage dieser Trennung ldsst sich Kant zufolge eine mo-
ralrelevante Willensfreiheit dahingehend ausformulieren, dass sie als Ver-
mogen des Menschen verstanden werden kann, Maximen in Ansehung des
Sittengesetzes selbst zu wahlen. Dabei definiert Kant die Willensfreiheit
(ab 1797 Freiheit der ,Willkiir“) als das Vermogen des Menschen, sich selbst
,2unabhingig von allen empirischen Bedingungen (dem Sinnlichen iiber-
haupt)“, somit allein dem Sittengesetz gemdf zu bestimmen.!3 Das im Sin-
ne einer libertas indifferentiae interpretierbare Vermogen des Wahlens mo-

13 KANT: Die Metaphysik der Sitten. AA VI, 221.



586 Martin Bondeli

ralrelevanter (guter oder boser) Maximen, das ,Vermogen der Wahl, fir
oder wider das Gesetz zu handeln®,!4 soll als ein der intelligiblen Willkiir-
freiheit unter- und zugeordnetes empirisches Vermogen der Willkiirfrei-
heit eingestuft werden. Damit liegt auch eine entsprechende Antwort auf
Leibniz’ Haltung zur Indifferenzfreiheit vor.

Es sei nicht ibergangen, dass Habermas ausgehend von einer klassifi-
zierenden Betrachtung zum Begriff der Selbstgesetzgebung an ein ein-
schligiges Problem heranfiihrt, das bei der Nachverfolgung der Systematik
von Kants Konzept moralischer Freiheit aufgeworfen wird. Es stellt sich
die Frage, ob das Vermogen der freien Maximenwahl nicht zur Farce wird,
wenn es einem Freiheitsvermogen, dem ausschlieflich sittliches Handeln
entspringen kann, eingegliedert ist. Habermas nimmt dazu Stellung und
argumentiert dafiir, dass man bei Kant von einem ,zweistufigen®, sowohl
»kognitiven“ als auch ,volitiven Begriff der Willensfreiheit auszugehen
habe (343f.). Willensfreiheit bedeute zum einen, dass der Wille in einer
kognitiven Weise an das Sittengesetz gebunden sei, zum anderen, dass er
unweigerlich frei angesichts des Sittengesetzes entscheide, somit als ein
Vermogen des ,,Ja- oder Neinsagen-Konnens* zu interpretieren sei (344).
Die volitive Seite soll demnach, so die naheliegende Schlussfolgerung von
Habermas, der kognitiven weder widersprechen noch untergeordnet sein.

Meines Erachtens verfolgt Habermas an diesem Punkt eine bedenkens-
werte, am Ende allerdings auch eine in ihrer Herkunft der Klarstellung be -
diirftige Auslegung zum moralrelevanten Freiheitsbegriff kantischer Rich-
tung. Es handelt sich um eine Auslegung, die man in erster Linie nicht mit
dem Haupt der kritischen Philosophie, sondern mit dem Kantianer Reinhold,
genauer: mit Reinholds pointiert anti-fatalistischer Interpretation der kan-
tischen Willensfreiheit, in Verbindung zu bringen hat. Reinhold hat eine
vergleichbare zweistufige Freiheitskonzeption als Antithese zum Freiheits-
verstindnis des Kantianers Carl Christian Erhard Schmid verfochten und
um 1797 ebenfalls den Kant der Metaphysik der Sitten damit konfrontiert.
Schmid trat fiir die als ,intelligibler Fatalismus“ bekannt gewordene An-
sicht ein, dass einzig und allein das Vermogen, sich unabhdngig von sinnli-
chen Antrieben zu bestimmen, und damit eine Vermodgensbestimmung,
die dem Sittengesetz je schon konform sei, als moralische Willensfreiheit
gelten konne. Im Bestreben, die Zurechnung und Verantwortung des Men-
schen angesichts moralischer Forderungen ohne Abstriche zum Ausdruck
zu bringen, ergriff Reinhold im Gegenzug fiir die Ansicht Partei, die moral-
relevante Willensfreiheit sei ausgehend vom Gedanken der Annehmung
guter oder boser Maximen zu fassen und so primdr als Vermdgen, sich fiir
oder gegen das (als Freiheitsgesetz gefasste) Sittengesetz zu entscheiden,

14 KANT: Die Metaphysik der Sitten. AA VI, 226.



Kant und Hegel in Habermas’ Genealogie nachmetaphysischen Denkens 587

zu definieren.!S Mit Reinhold wurde so erstmals nicht nur der kognitiven,
sondern auch der volitiven Stufe des moralrelevanten Freiheitsbegriffs kan-
tischer Art angemessen Rechnung getragen.

1.5 Verniinftige Selbstgesetzgebung - eine Verkiirzung von Kants Erkennt-
nisauffassung

Neben der Zusammenstellung und Kontrastierung mit Hume ist fir
Habermas’ Kant-Bild der Ausgang von dem erwdhnten Paradigma einer ge-
geniiber der Aufklarungsphilosophie des 17. Jahrhunderts radikalisierten
Subjektphilosophie von essenzieller Bedeutung. In Abhebung von Humes
empiristischer und skeptizistischer Variante dieses Paradigmas stellt
Habermas bei Kant eine transzendentale Form von Subjektivitat und Ver-
nunft in den Mittelpunkt, die ,von Haus aus® ein ,praktisches Vermdogen,
das begriffliche Operationen und Handlungen steuert, sein (306) und die
sich in der Summe als verniinftige ,Selbstgesetzgebung“ (316, 319) auf den
Begriff bringen lassen soll. Habermas scharft dazu ein, dass ,der gemein-
same Nenner der verniinftigen Selbstgesetzgebung nicht iiber die Unter-
schiede hinwegtdauschen® diirfe (315).

Als aufmerksamer Leser kann man sich des Eindrucks nicht erwehren,
dass Habermas in der Sache allerdings auf die erforderlichen Unterschei-
dungen kaum geachtet hat. Bei seinen Einlassungen zu Lehrstiicken der
theoretischen Vernunftkritik reiht Habermas Aussagen Kants zum Subjekt,
das ,von innen affiziert wird“ (312) und sich so in verdeutlichender Weise
seiner eigenen Formen zu vergewissern vermag, Aussagen zum Subjekt,
das die Einheit als ,transzendentale Apperzeption® stiftet (314) und auf diese
Weise Einheit und Gegenstandlichkeit innerhalb des Mannigfaltigen in der
sinnlichen Anschauung ermdéglicht, sowie Aussagen zum Subjekt, das mit-
tels der Kategorien die ,,Grundsdtze des reinen Verstandes“ autorisiert (336),
die ihrerseits transzendental bewiesen und als objektiv giiltig ausgewiesen
werden, aneinander, ohne die verschiedenen Subjektfunktionen und Be-
grindungsstufen kenntlich zu machen. Bei Habermas reduziert sich alles
auf das Narrativ einer sich ihrer eigenen Operationen und Erzeugungen ver-
gewissernden Vernunft, die auflerdem je schon auf den Begriff der Selbst-
gesetzgebung der praktischen Vernunft abgezweckt sein soll. Hinzu kommt,
dass Habermas der Ansicht ist, Kant habe den Nachweis synthetischer Er-
kenntnis a priori anhand der Frage gefiihrt, ,wie“ eine solche Erkenntnis,
die sich als Faktum je schon voraussetzen lasse, moglich sei (319, 335), so-
mit in einer regressiven Form. Dass Kant darauf Wert gelegt hat, diese Er-
kenntnisart gerade auch in progressiver Form, namlich mittels eines trans-

15 Zur dieser Positionierung Reinholds und zu der daraus entstandenen Kontroverse mit
Schmid und Kant siehe: BONDELI, M.: Freiheit, Gewissen und Gesetz. Zu Kants und Reinholds
Disput iiber Willensfreiheit, in: Natur und Freiheit. Akten des XII. Internationalen Kant-Kon-
gresses, hg. von V. Waibel, M. Ruffing, D. Wagner. Berlin: de Gruyter 2018, Band 1, 529-544.



588 Martin Bondeli

zendentalen Beweises anhand des Prinzips der Ermdéglichung von Erfah-
rung, zu begriinden und damit die Frage des ,ob“ zu beantworten, wird
iibergangen. Symptomatisch fiir diese Verkiirzungen ist, dass Habermas den
Kant der theoretischen Vernunftkritik insgesamt nur als transzendentalen
Subjektivisten und Idealisten kenntlich macht und nicht zugleich als Wi-
derleger des Idealismus, als empirischen Realisten und Vertreter einer Ob-
jektivitdt des Erkennens.

Man wird hier vielleicht einwenden, dass solche Differenzierungen fir
Habermas’ Gedankenfiihrung von nebensichlicher Bedeutung sind, wird er
doch im Folgekapitel zur ,linguistischen Wende“ und zu Hegels Auffas-
sung des objektiven Geistes eine fehlende kommunikative Dimension in
Kants Begriff transzendentaler Subjektivitit anprangern und nicht ein er-
kenntnismethodisches Objektproblem behandeln. Dennoch sollten sie aus
Griinden der Sachrichtigkeit und Ausgewogenheit dem Ziel der Untersu-
chung nicht aufgeopfert werden. Davon abgesehen hatte Habermas auf der
Basis einer eingehenderen Betrachtung zu Kants Erkenntnisbegriff an spa-
terer Stelle darlegen konnen, dass Kants transzendentale Fragestellung
nicht erst (und auch nicht nur) bei Peirce in eine ,Logik der Forschung
tibersetzt“ wird (706). Schon Kant hat seine Kategorienlehre und die hier-
bei begriindeten Gegenstinde moglicher Erfahrung so gefasst, dass dieses
Ergebnis in die Richtung einer mit Anwendungsschritten und Hypothesen
operierenden Erforschung der Erfahrungswelt fortgefiihrt werden kann. Er
hat mit diesem Ausblick einen Weg erdffnet, der iiber Nachkantianer wie
Jakob Friedrich Fries zum Falsifikationismus Karl Raimund Poppers fiihrt.

1.6 Kritik an der Postulatenlehre und der Vorschlag einer bescheideneren Aus-
legung derselben

Aufgrund vorangegangener Untersuchungsresultate zur ,okzidentalen Kon-
stellation von Glauben und Wissen® ist es verstandlich, dass Habermas in
einem weiteren Schwerpunkt den Kant der Postulate der praktischen Ver-
nunft kommentiert und einer kritischen Beurteilung unterzieht. Es ist vor-
auszuschicken, dass die Postulatenlehre schon im Kreis der ersten Gegner
und Anhdnger Kants ideologisch und sachlich stark umstritten war. Wah-
rend frithe Kantianer wie Reinhold sie als revolutionar und als vorbildhaft
fiir jede kommende religiose Aufklarung betrachteten, erkannten andere
avancierte Selbstdenker darin eine ungereimte Ubertragung moralischer
Vollkommenheitsideen auf die Ideen von Gott und Seele, vor allem aber
eine Assimilierung moralischer Pflichten an religiose Glaubensgebote, was
zur Aufweichung des resolut deontologischen Moralansatzes und der Mo-
ralautonomie fiihre. Der junge Schelling ging noch weiter und beklagte,
dass dieses Lehrstiick es der religiosen Orthodoxie ermdgliche, ihre Dog-
men ungehindert in Form von Postulaten aufrechtzuerhalten. Was die kon-
zeptionelle Seite angeht, ist fraglich, welche Stellung man der Postulaten-



Kant und Hegel in Habermas’ Genealogie nachmetaphysischen Denkens 589

lehre im Verhadltnis zu dem als Faktum der praktischen Vernunft statuier-
ten Sittengesetz, zu den die Motive moralischen Handelns betreffenden
Triebfedern der moralischen Vernunft, zu dem als moralischer Zweck ver-
standenen und postulierten hochsten Gut, der Idee einer moralischen Welt,
bestehend aus Moralitat und Gliickseligkeit, sowie schlief3lich zu geschicht-
lich-kulturellen Bedingungen oder Mitteln, die dem moralischen Zweck
adaquat sind, zuerkennen soll. Ausgehend von der Tatsache, dass Kant aus
dem Sittengesetz im Sinne einer Pflicht die Idee eines zu realisierenden
hochsten Gutes fordert, die Postulate des Daseins Gottes und der Unsterb-
lichkeit der Seele dabei als Komponenten des hochsten Gutes begreift,
sieht man sich veranlasst, die Postulate zum moralischen Zweck zu rech-
nen. Auf der Basis von Kants Aussagen zu einer Moral, die nicht zwingend
auf Religion angewiesen ist, tangieren die Postulate aber auch die Sphare
moralischer Triebfedern und Mittel. In diesem Falle erscheinen die Idee
einer unsterblichen Seele, die es als Forderung einer unendlichen Anndhe-
rung an einen moralischen Endzustand zu tbersetzen gilt, und die Idee
Gottes als Urheber, Erhalter und Richter der moralischen Welt - vergleich-
bar mit den moralischen Triebfedern der Pflicht und Achtung - in der Funk-
tion eines seelisch-geistigen Anreizes, dem Sittengesetz auch dann zu fol-
gen, wenn diesem nicht je schon aus reiner moralischer Vernunfteinsicht
entsprochen werden kann.

Was Habermas’ Interpretation von Kants Postulaten der praktischen Ver-
nunft angeht, tiberrascht diese zunachst mit einer ,kithnen Lesart“ (327)
des Gottespostulates. Habermas zufolge hat Kant den moralischen Gott in
der spezifischen Rolle des uns gniadigen Gottes in einer vorgingigen Weise
an das Sittengesetz gekoppelt und damit im Subtext ausgesagt, ,die ver-
niinftige Freiheit des menschlichen Willens“ bestehe in der ,Bereitschaft,
sich der ,Natur‘ des Moralgesetzes (der als Gnadenwirkung interpretierten
Anlage zum Guten) eher zu unterwerfen als der Natur unserer Affekte und
Triebe, um diese Anlage ,zur Wirkung‘ kommen zu lassen® (327f.). Fiir eine
solche, an Luthers Idee des je schon fehlbaren und der Gnade Gottes be-
diirftigen Menschen herangeriickte Lesart des Sittengesetzes bietet Kants
Assoziierung der Autonomie mit einer Unterwerfung unter das Sittenge-
setz wohl einen gewissen Anhaltspunkt. Doch ist sie vor anderem Hinter-
grund kaum mit Kants Lehre vereinbar. Abgesehen davon, dass Kant sich
generell gegen Versuche aussprach, das Sittengesetz durch Gottesideen zu
»personificiren®,16 besteht ein unmittelbarer Grund, der gegen Habermas’
Deutung spricht, Kant gehe unterschwellig von einem gnadenbehafteten
Sittengesetz aus. Die Befolgung des Sittengesetzes in der Form des katego-
rischen Imperativs ist Kants Ansicht nach dem Menschen als verniinfti-
gem, moralfihigem Wesen allein méglich und zumutbar, somit ohne Gna-

16 Siehe KANT: Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in der Philosophie. AA
VIII, 405.



590 Martin Bondeli

denwirkung (sei diese ererbt oder nachtraglich). Der Mensch ist vermogend,
von dem mit dem Sittengesetz geforderten Verallgemeinerungstest Ge-
brauch zu machen. Die Gnadenwirkung Gottes wird erst dann bedeutsam,
wenn die Vorstellung der Realisierung des hochsten Gutes und damit die
Ideen der moralischen Perfektibilitit und der Gliickwiirdigkeit des Men-
schen ins Spiel kommen. Dieser Unterteilung entsprechend, geht bei Kant
der Unterwerfungsgedanke bei der Befolgung des Sittengesetzes mit einem
moralischen Gefiihl der Achtung vor dem Gesetz einher und nicht mit ei-
ner Gefiihlslage, die einem Siinden- und Gnadenbewusstsein entspricht.

Im Weiteren schlief3t Habermas in kritischer Absicht an den mit dem
Triebfederbereich verklammerten Aspekt der Postulatenlehre an. Kants Pos-
tulate des Daseins Gottes und der Unsterblichkeit der Seele sind seines Er-
achtens die Reaktion auf ein ,Problem der Zumutbarkeit“ (323). Kant habe
die Postulate als Hilfsmittel eingefithrt und bewahrheitet, als Hilfsmittel,
ohne die das ,hoch motivierende Streben“ (333) des Menschen nach Moral
und Gliickseligkeit kaum moglich ware. Ein solcher Mittel- und Motiva-
tionszusammenhang ist bei Kants Postulatenlehre sicherlich nicht von der
Hand zu weisen. Und er ist meines Erachtens aus den Bediirfnissen, die wir
als verniinftige, moralische Wesen anmelden, auch zu rechtfertigen. Wenn
wir das Sittengesetz befolgen, mochten wir auch in einer moglichst morali-
schen, gerechten Welt leben, in einer Welt, in der unser moralisches Han-
deln nicht untergraben und ausgebeutet wird. Doch kdme es meines Erach-
tens einer unzuldssigen Engfiihrung gleich, wiirde man Kants Postulaten-
lehre nur in diesem Bereich der Mittel, Motive und Bediirfnisse betrach-
ten. Kant gibt mit der Postulatenlehre ebenso eine Antwort auf die Frage,
wie die kiinftige Welt im religiosen Bereich fiir ein moralisches Wesen be-
schaffen sein soll. Mit anderen Worten: es geht gleichzeitig um die Ausge-
staltung des moralischen Zwecks, an dem das Recht, die Asthetik und
schliefdlich die Religion teilhaben. Von daher werden die Postulate Gottes
und der Seelenunsterblichkeit nicht nur in einer der Moral forderlichen
Funktion betrachtet, sondern auch im Sinne einer in kommender Zeit und
bereits jetzt im Keim lebbaren, praktizierbaren religiosen Form.

Aus einer anderen Perspektive wird eine solche erweiterte Deutung der
Postulate von Habermas denn auch konzediert. Jedenfalls artikuliert er
schliefllich eine zusatzliche Kritik an der Postulatenlehre, die darauf schlie-
Ren lasst, dass diese auch im Hinblick auf einen Bereich moralischer Zweck-
mafdigkeit, der nicht mit der Triebfederfrage zusammenfallt, ernst zu neh-
men ist. Die Kritik lautet, Kants Postulate Gottes und der Seelenunsterb-
lichkeit beruhten ,auf der falschen Voraussetzung®, ,dass die Beforderung
dieser iiberschwanglichen Ziele als moralische Pflicht qualifiziert werden*
konne (333). Darin stecken naher besehen zwei Vorwiirfe, namlich dass ers-
tens die Ziele tiberschwanglich seien, im Grunde gar nicht eingelost wer-
den koénnten, dass zweitens der falsche Weg ihrer Realisierung eingeschla-
gen werde. Die Realisierung werde einer individuellen moralischen Pflicht



Kant und Hegel in Habermas’ Genealogie nachmetaphysischen Denkens 591

tiberantwortet, konne realistischerweise aber nur durch eine ,solidarische“
und kollektive ,Anstrengung” geleistet werden (333, 357).

Habermas wiederholt an dieser Stelle seine bekannte Kritik an Kants
einsamem, monologischem Verfahren der Begriindung und Durchsetzung
von Moral. Vielleicht starker als in fritheren Stellungnahmen wird im vor-
liegenden Fall auf mogliche Einwande geachtet, mit denen sich diese Kri-
tik entkréften lief3e. In diesem Sinne bemiiht sich Habermas um eine Ein-
beziehung von Kants religionsphilosophischem Postulat einer Vergesell-
schaftung der Moral in einer Gemeinschaft, die ,ethischer Staat® heifden
darf,1” sowie von Gemeinschaftsideen, die sich aus Kants geschichtsphilo-
sophischer und teleologischer Vernunftkonzeption ergeben. (Weshalb
Habermas nicht auch die dsthetische Urteilskraft und deren Aufgabe einer
Kultivierung des ,Gemeinsinnes“!8 beachtet hat, bleibt ein Ratsel.) Auf den
Punkt gebracht lautet bei dieser Durchmusterung Habermas’ Befund, dass
Kants ,teleologische Urteilskraft mit ihrem selbstkritisch eingeschrankten
Erklirungsanspruch eine Perspektive fiir die Suche nach Spuren der Ver-
nunft in der Geschichte® eréffnet habe, welche ,die Junghegelianer fortset-
zen werden® (368). Diese Perspektive sei aber zu schwach und zu vage, um
einen Weg zu tatkraftigen solidarischen Moralleistungen aufzeigen zu kon-
nen. Dasselbe abschldgige Urteil gilt nach Habermas fiir die anderen Ver-
einigungsideen Kants. Zur Idee der Realisierung moralischer Zwecke in ei-
nem ,ethischen Gemeinwesen“ merkt Habermas an, dass das moralisch han-
delnde Subjekt hier ,grundsdtzlich iiberfordert wird“, zumal ein solches
Gemeinwesen ,sich nur als Erzeugnis eines solidarischen Zusammenwirkens
aller denken lasst“ (357).

Diese realistische, den Beizug starkerer solidarischer Potentiale an-
empfehlende Einschatzung hat wohl ihre Berechtigung. Doch ware hier eben-
falls zu erwagen, ob Kant mit seiner Idee des ethischen Gemeinwesens, die
durch Bestimmungen und Kennzeichen der unsichtbaren und sichtbaren
Kirche konkretisiert wird, nicht auch kleinere Ziele als jenes eines rechtli-
chen und moralisch-religiosen Endzustandes der Geschichte im Blick ge-
habt hat. Die Jenaer Kantianer Reinhold und Schiller jedenfalls haben bei
der Rezeption dieser Idee spontan an die Griindung intellektueller Zirkel,
die moralische und politische Reformen einleiten konnen, gedacht und
nicht, wie Habermas, an einen fernen kantischen Gottesstaat.

II. HEGEL: RUCKKEHR ZU EINER METAPHYSIK ALTEN STILS UND SCHEITERNDES
VORANSCHREITEN ZU EINER KOMMUNIKATIVEN FORM VON FREIER VERNUNFT

In Abschnitt IX gelangt Habermas nach der Beschreibung eines Paradig-
menwechsels von der Subjektphilosophie zu einer Philosophie des objekti-

17 Siehe KANT: Die Religion innerhalb der Grenzen der blofen Vernunft. AA VI, 94.
18 Siehe KANT: Kritik der Urteilskraft, § 40; AA'V, 203.



592 Martin Bondeli

ven Geistes sowie nach der Behandlung der ,linguistischen Wende“ bei
Herder, Schleiermacher und Wilhelm von Humboldt zu einem Hegel als
Metaphysikerneuerer und Geschichtsdenker. Dabei ist der Darstellungs-
gang zur sprachphilosophischen Wende nicht, wie man auf den ersten Blick
annehmen konnte, ein Umweg oder Nebenweg zu Hegel. Er ist der Haupt-
weg, zumal er sich innerhalb der untersuchten Gesamtetappe als die ent-
scheidende Denkbewegung in der Herausbildung des Paradigmas der kom-
munikativen Vernunft erweist. Als Philosoph des objektiven Geistes tragt
Hegel zwar zur Infragestellung des Paradigmas der Subjektphilosophie bei,
wird aber von der einschldgigen Entwicklung {iberholt. Zwar kénnen ihm
aufgrund seiner bahnbrechenden Fahigkeit, die mit der Franzosischen Re-
volution in Gang gesetzte neueste Gesellschaftsdynamik auf den philoso-
phischen Begriff zu bringen, und aufgrund seiner Kritik an Denkmustern
der Subjekt- und Transzendentalphilosophie bleibende Verdienste zuer-
kannt werden. Doch befindet sich Hegel mit seiner retardierenden, hinter
die kritizistischen Einsichten Kants zuriickfallenden Stellung zur Metaphy-
sik auf einem Holzweg.

Enttduscht sieht sich mit Abschnitt IX jene Leserschaft, die etwas zum
nachkantischen Denkweg und Diskurs tiber verniinftige Freiheit nicht nur
bei Hegel, sondern gleichfalls bei Reinhold, Fichte, Schelling, Schiller, den
Neoskeptikern, den frithromantischen Freunden Schleiermachers und an-
deren Protagonisten des Deutschen Idealismus erfahren mochte. Diese Na-
men oder Stromungen kommen bei Habermas, wenn tberhaupt, nur en
passant vor. Zwar ist es als Gewinn zu werten, dass er nicht einem gangi-
gen Stufen- und Konigsweg von Kant zu Hegel folgt und dass er mit den
Ausfiihrungen zu Themen der Sprache weniger bekannte Mitstreiter der
Epoche Kants und Hegels in den Vordergrund riickt. Doch bleibt mit sei-
nen generellen Schwerpunktsetzungen das an Ideen und Perspektiven rei-
che und innovative Potential nachkantischen Philosophierens unausge-
schopft. In einem schon erwdhnten friitheren Text hat Habermas im An-
schluss an die ,Bewufltseinsphilosophie“ Kants immerhin noch die Inter-
personalitdtslehre Fichtes behandelt und dafiir argumentiert, dass hiermit
,ein Schritt in die Richtung einer Theorie der Intersubjektivitit® vorliege,
die allerdings ,erst von Humboldt auf Pramissen der Sprachphilosophie um-
gestellt” werde.1® Diese Lehre, die Fichte gerade auch fiir ein Verstindnis
von Sprache, deren Hauptfunktion die auf Verstindigung zielende und
mittels ,Wechselseitigkeit® vor sich gehende ,Mitteilung“ von Gedanken
sein soll,20 fruchtbar gemacht hat und die bis in unsere Gegenwart die phi-

19 Siehe Nachmetaphysisches Denken, 196-198.

20 Siehe FICHTE: Von der Sprachfihigkeit und dem Ursprung der Sprache. Werke VIII,
308f. - Zu Fichtes Sprachansatz beachte man IMHOF, S.: ,Kann der Mensch ohne Sprache ge-
dacht werden?“ Die transzendentale Rolle der Sprache bei Fichte, in: Freiburger Zeitschrift fiir
Philosophie und Theologie 55 (2008) 2, 356-378.



Kant und Hegel in Habermas’ Genealogie nachmetaphysischen Denkens 593

losophische Diskussion zum Begriff der Anerkennung mitbestimmt, fallt
nun in Habermas’ Neudarstellung, abgesehen von einem kurzen Riickver-
weis (460, Anm.), vollends aus dem Raster.

2.1 Die ,linguistische Wende“ - eine Wurzel auch bei Locke, Leibniz und
Reinhold

Die bei Habermas besprochenen sprachphilosophischen Ertrage Herders,
Schleiermachers und Wilhelm von Humboldts kénnen sich in Bezug auf
das Voranschreiten des philosophierenden Geistes zu einer sprachlich ver-
fassten, kommunikativen Vernunft in der Tat sehen lassen. Herder, der, dhn-
lich wie Jacobi, die Philosophie des Deutschen Idealismus durch Denkvor-
aussetzungen und Debatten beeinflusst, wird mit seiner These, wonach die
Sprache in ihrer Darstellungs-, Mitteilungs- und Verstandigungsfunktion
mit dem Gebrauch der Vernunft je schon Hand in Hand geht, mafdgebend
fiir ein Sprachverstandnis, welches man im Rickblick als anti-reprasenta-
tionalistisch oder auch anti-instrumentalistisch bezeichnen wird. Denn
Herders These besagt, dass Worter nicht Ausdruck oder Instrument, son-
dern vielmehr Erzeuger und inneres Organ einer Vorstellung, Idee oder ei-
nes Gedankens sind. Dem Philosophen, der an die Klarheit und Deutlich-
keit von Begriffen appelliert, hdlt Herder entgegen, dass sich Begriffe nie
anders denken und verwenden lassen als durch Worter einer Sprache, die
ihrerseits eine bestimmte Sprachgemeinschaft voraussetzt. Mit Herder wird
somit, wie Habermas hervorhebt, die ,konstitutive Rolle“ des Wortes (436)
fir begriffliches und urteilendes Denken geltend gemacht. Beim Frithroman-
tiker und spateren Theologieprofessor Schleiermacher wird Herders These
der origindren sprachlichen Verfasstheit des Denkens unter neuen Vorzei-
chen bekraftigt. Ein besonderes Augenmerk wird auf die hermeneutische
und gesprachsdialektische Dimension der Sprache gerichtet. Wie Habermas
hierzu restimiert, wird bei Schleiermacher das Denken zum einen als ein
sprachliches Verstehen und Auslegen in der ,dreistelligen Beziehung zwi-
schen Interpret, Text und Autor‘ wahrgenommen (439), zum anderen als
eine dialektisch-dialogische Gesprachsfiihrung, die eine begriindende Funk-
tion erfiillen kann: ,Die Gesprachsfithrung regelt den Austausch von Griin-
den“ (448). Bei dem Bildungsreformer und ausgewiesenen Sprachforscher
Wilhelm von Humboldt wird schlie8lich iiber die Einsichten Herders und
Schleiermachers hinaus der Sprache in ihrer Zeichen- und Strukturfunk-
tion Beachtung geschenkt. Aufgrund vergleichender Studien wird heraus-
gearbeitet, dass bei aller Verschiedenheit und Individualitdt der nationalen
und lokalen Sprachen allgemeine Strukturen im Sprachaufbau existieren.
In der von 1827 stammenden Untersuchung Uber den Dualis gibt Humboldt
hierzu das Resultat wieder, in allen Sprachen komme im Fall der Zusam-
menstellung der Pronomen zum Ausdruck, dass der Mensch sich nach ei-
nem ,dem Ich entsprechenden Du“ sehne, sich hingegen zu jenem Ding



594 Martin Bondeli

oder Wesen, das er ,Nicht-Ich“ oder ,Er‘ nenne, distanziert verhalte. Dieser
duale, das ,Einheimische und Fremde* trennende , Urtypus aller Sprachen®
driicke sich durch eine als hauptsdchlich einzustufende ,Unterscheidung
der zweiten Person von der dritten aus.“?! Mit dieser Feststellung ist
Humboldt Habermas zufolge Initiator einer ,genialen Untersuchung des
Systems der Personalpronomina, dessen Drei-Personen-Beziehungsstruk-
tur sich in allen Sprachen wiederfindet“ (458). Und nicht nur dies. Humboldt
gelangt zu nichts Geringerem als zur ,Entdeckung der performativen Di-
mension der Ich-Du-Beziehung® (462). Er macht, was Habermas allerdings
erst auf der Basis einer eigenwilligen Einfiihrung unterschiedlicher Rede-
perspektiven behaupten kann, deutlich, dass der ,performative Sinn der
reversiblen Ich-Du-Beziehung“ von dem ,referentiellen Sinn“ der Ich-Es-Be-
ziehung zu unterscheiden ist (459) und keinesfalls auf diesen letzteren re-
duziert werden kann. Nach der Darstellung von Habermas gelangt somit
Humboldt in einer Spatphase des Deutschen Idealismus zur sprachpragma-
tischen Auffassung, dass unser Denken in intersubjektiv verfassten Sprech-
akten besteht, die eine individuierende Beteiligungs- und eine verallgemei-
nernde Beobachterperspektive kennen.

Bei tibergreifenden Betrachtungen zu dieser erklarten ,linguistischen
Wende“ expliziert Habermas, deren Entstehung verdanke sich wesentlich
dem damaligen Erstarken der ,Geschichtswissenschaft“ (387) und der sich
von einer Spezialdisziplin der Theologie und Jurisprudenz emanzipieren-
den ,Hermeneutik“ (412). Wie die besagte Wende angesichts der Tatsache,
dass von einem linguistic turn in der Philosophie gemeinhin erst in Bezug
auf das spite 19. oder friithe 20. Jahrhundert gesprochen wird, naher einzu-
schatzen ist, wird in der Folge ebenso wenig thematisiert wie der Befund,
dass mit den Betrachtungen zu Herder, Schleiermacher und Humboldt nur
ein beschrankter Bereich dessen abdeckt wird, was in der Periode des
Deutschen Idealismus zum Verhaltnis von Denken und Sprache aufgear-
beitet und debattiert worden ist.22 Im Hinblick auf das Verstandnis spate-
rer Stadien des von sprachphilosophischer Seite angeregten nachmetaphy-
sischen Denkens ware hier aber gerade ein erweitertes Spektrum zu be-
ricksichtigen gewesen. So ist es insbesondere von Belang, dass sich im
Deutschen Idealismus ebenfalls nachmetaphysisches Denken beférdernde
sprach- und zeichentheoretische Reflexionen finden, die an Problemlagen
bei Locke und Leibniz anschliefden.

Es sei daran erinnert, dass die Untersuchungen von Locke und Leibniz
zum menschlichen Verstand das Verhaltnis von Begriffen und Wortern ein-

21 Siehe W. von HUMBOLDT: Schriften zur Sprache. Stuttgart 1793 (Neudruck Reclam
2021), 24f.

22 Einen reichen und differenzierten Uberblick zur Pluralitit sprachphilosophischer An-
satze und Sachthemen aus der Epoche des Deutschen Idealismus vermittelt die Studie von
WESTERKAMP, Dirk: Spekulative Epen. Studien zur Sprachphilosophie des Deutschen Idealis-
mus. Tiubingen: Mohr Siebeck 2021.



Kant und Hegel in Habermas’ Genealogie nachmetaphysischen Denkens 595

schlieffen und zur Klarung von Fragen nach den diversen Funktionen, Sys-
temen, Defekten und Verbesserungsmoglichkeiten der menschlichen Spra-
che fiihren. Locke zufolge ist die Sprache ein im Medium abstrakter und
konventionell erzeugter Zeichen und Zeichenverbindungen bestehender Aus-
druck von Vorstellungen von Gegenstinden, wobei wir Wortzeichen vor
allem zum Zwecke der Konservierung und Mitteilung unserer Vorstellun-
gen verwenden. Fiir ein Problem der Sprache hilt Locke dabei vor allem
die Tatsache, dass Worter uns irrefiihren oder bedeutungslos werden, so-
fern sie sich nicht auf Vorstellungen von Gegenstinden beziehen. Insge-
samt vertritt Locke eine Sprachauffassung, die insbesondere von seinen Kri-
tikern als psychologisch, instrumentell und konventionell apostrophiert
worden ist. Bei Leibniz deutet sich die Uberzeugung an, dass die Sprach-
und Zahlzeichen eine eigene, geistige und materielle Welt neben den Wel-
ten des Bewusstseins und der Gegenstdnde darstellen. In diesem Sinne
wird in aufkladrerischer Absicht sowohl iiber die Schaffung eines dem er-
kenntnistheoretischen Ideal begrifflicher Klarheit und Deutlichkeit forder-
lichen kiinstlichen Zeichensystems als auch tiber Reformen der natiirlichen
Sprache nachgedacht. Leibniz bestreitet dabei nicht, dass auch in der natiir-
lichen Sprache Zeichen konventioneller Art vorherrschen, doch behauptet
er im Gegenzug zu Locke eine (in einem nicht naiven Sinne) natiirliche
Zuordnung von Worten und Dingen und formuliert diese Zuordnung im
Sinne eines Kriteriums der Wahrheit.

Dass in der Ara Kants Autoren wie Herder, Hamann und Jacobi mit
dem Vorschlag an die Offentlichkeit traten, Kants Vernunftkritik sprach-
kritisch zu ldutern, hatte mafdgeblich mit Vorgaben bei Locke und Leibniz
zu tun. Mit diesem Vorschlag wurde die iibliche Kritik am sprachphiloso-
phischen Instrumentalisten und Konventionalisten Locke auf Kant proji-
ziert und zum Anlass einer ,Metakritik“ der reinen Vernunft genommen.
Die Position von Leibniz hingegen wurde anerkennend rezipiert und auf-
grund ihres gehobenen Naturalismus und Harmonismus fiir fortsetzungs-
tauglich erachtet. Vor diesem Hintergrund erweist sich Herders Absage an
ein instrumentalistisches Sprachverstandnis nicht nur als Wegmarke zu den
Sprachuntersuchungen der Richtung Humboldts. Sie steht auch im Zusam-
menhang mit einer Wiederaufnahme sprachtheoretischer Ansichten Leib-
niz'scher Herkunft und wird so zum Impetus einer noch anderen sprach-
philosophischen Untersuchungsrichtung. Der Kantianer Reinhold wird sich
Herders Einsicht, wonach uns Begriffe nur als gesprochene und geschrie-
bene Worter einer Sprachgemeinschaft zur Verfiigung stehen, anschlieflen
und sie fiir sein gestecktes Ziel einer definitorischen Festigung von Kants
Programm der Begriindung von Erkenntnissen und moralischen Normen
fruchtbar machen. Nach Reinhold ist es, wenn es in dieser Sache zu einem
allgemeingiiltigen und allgemeingeltenden Resultat unter den Kant-Inter-
preten kommen soll, nicht ausreichend, eine gesteigerte Klarheit und Deut-
lichkeit von Begriffen anzustreben. Da wir uns in Woértern und Sétzen aus-



596 Martin Bondeli

driicken, miissen wir auch die Bedeutungen der jeweiligen Wortzeichen
kliren und dabei unbemerkte sprachliche Mehrdeutigkeiten aufdecken, die
zu Missverstandnissen oder blof3en Scheinverstindnissen fiihren. Reinhold
hat aus diesem Problemzusammenhang nach 1810 eine als philosophia pri-
ma einzustufende ,Synonymik“ entwickelt, deren Aufgabe darin besteht,
mittels Aufstellung semantisch ausreichend bestimmter Wortfamilien die
natiirliche philosophische Sprache von irrefiihrenden synonymen und ho-
monymen Ausdriicken zu reinigen. Auf diese Weise wird das auf Leibniz
zuriickgehende Desiderat einer Reform der natiirlichen Sprache mit Herders
Forderung einer Einheit von Vernunft und Sprache kombiniert und zu ei-
nem Projekt gebiindelt, das in die Richtung der neupositivistischen Sprach-
analytik weist. Es versteht sich, dass hiermit nicht die kommunikative, in-
tersubjektive Vernunft im Mittelpunkt steht, dass damit jedoch der Blick
auf eine sprachkritische Seite des linguistic turn geworfen wird, die sich
durch den Ansatz einer intersubjektiven Verstandigung allein nicht erfas-
sen lasst.

2.2 ,Detranszendentalisierung“ - eine fragliche Kennzeichnung der nachkanti-
schen Denkentwicklung

Ein signifikantes Stichwort in Habermas' Nachzeichnung des Ubergangs
von einem subjektiven Geist kantischer Provenienz zu einem objektiven
Geist im Sinne sowohl der ,linguistischen Wende“ als auch Hegels lautet
,2Detranszendentalisierung” (372f., 510f., 551f.). Damit soll gesagt sein, Kants
Verstandnis eines transzendentalen oder intelligiblen Subjekts, welches im
Bereich sowohl der theoretischen als auch der praktischen Vernunft einen
Ausgangspunkt darstelle, sei aus der Sicht einer Philosophie des sprach-
vermittelten, objektiven Geistes kritisiert und iiberwunden worden, da es
sich als ein den Bereichen von Geschichte, Gesellschaft und Kommunika-
tion entriicktes Subjekttheorem herausgestellt habe. Demgegeniiber setze
sich mit den sprachphilosophisch interessierten Autoren und mit Hegel
die Einsicht durch, es sei von einem Subjekt auszugehen, das sich , mit sei-
nen Anspriichen im eingelebten Horizont einer Lebenswelt” vorfinde, ,die
es intersubjektiv mit anderen kommunikativ vergesellschafteten Subjekten
teilt* (373). Habermas grenzt die so verstandene ,Detranszendentalisie-
rung“ von Kants Konzept eines transzendentalen oder intelligiblen Sub-
jekts von einer zu kritisierenden , Extranszendentalisierung® ab (372f.). Letz-
tere soll besagen, dass Kants Konzept eines transzendentalen oder intelli-
giblen Subjekts iiber seine begrenzte Sphare hinausgefiihrt und ,in eine
allumfassend inflationierte, das heifdt alles einbegreifende Subjektivitat®
(372) eingegliedert worden sei. Habermas moniert damit, dass bei Fichte,
Schelling und Hegel neben aller berechtigten Kritik an einem abstrakten,
einseitigen Subjektverstandnis Kants gleichzeitig eine wenig Erfolg ver-
sprechende, wenn nicht sogar eine fiir den Gang der aufgeklarten Vernunft



Kant und Hegel in Habermas’ Genealogie nachmetaphysischen Denkens 597

fatale Transformation von Kants Standpunkt des endlichen Subjekts zu
einem neuen Standpunkt des unendlichen Subjekts oder absoluten Geistes
stattfinde. Die besagten drei Denker, oder jedenfalls Schelling und Hegel,
haben in dieser Beziehung ,eine Denkfigur Plotins wieder aufgenommen
und die rekursive Bewegung des absoluten Geistes als den totalisierenden
Prozess einer derart sich entdufiernden, sich selbst aufstufenden und wie-
derum einholbaren Reflexion ausbuchstabiert® (372f.).

Die Wiederausrichtung auf ein Unendliches, der sich Habermas fortan
nicht weiter kritisch zuwendet, hat bekanntermafden noch andere Konse-
quenzen. Sie fiihrt zu einer Revision und einer darauf folgenden Elimina-
tion von Kants These der Unerkennbarkeit der Dinge als an sich betrach-
tet, was aus der Optik Kants einer Wiedereinfithrung des Dogmatismus
gleichkommt, aus der Sicht Fichtes, Schellings und Hegels aber erklérter-
mafen als Ubergang zu einem gegeniiber Kant vervollstindigten, dynami-
sierten und durch Strukturen dialektischer Selbstbewegung bereicherten
Idealismus und Idealrealismus begriffen wird. Der mit dieser Sichtweise von
Neuem akzeptierte spekulative Monismus, der nicht selten unter der Lo-
sung einer Synthese von Kant und Spinoza stand, hat zur Folge, dass eine
Kernaufgabe aller kiinftigen Philosophie darin gesehen wird, das Verhalt-
nis von intelligiblem und empirischem Subjekt und damit letztlich von Sub-
jekt und Objekt, Geist und Natur von einem Einheitsgrund her zu denken.
Begriffe der Identitdt, Einheit, Vereinigung und Ganzheit werden so neben
Subjekt und Autonomie zu neuen, sowohl systemisch als auch emanzipato-
risch bedeutsamen Idealvorstellungen. Der Begriff der Vereinigung wird als
Gegenbegriff zu Teilung, Erstarrung, Entfremdung und Herrschaft einge-
fihrt. Er zahlt so auch zum Hauptvokabular einer aufgekldrten, gegen Herr-
schaft von Menschen tiber Menschen und iiber die Natur gerichteten Vor-
stellung von Vernunft und Freiheit.

Desgleichen gehort zu jenem Vorgang, den Habermas , Extranszenden-
talisierung” nennt, ein an Resultate Kants anschliefdender Prozess erkennt-
nismethodischer und systemischer Selbstverstindigung. Bei diesem von
Reinhold, Fichte, Schelling, Hegel und anderen Mitstreitern des Deutschen
Idealismus durchlaufenen Prozess wird Kants transzendentales Deduktions-
und Beweisprogramm zundchst grundsatzphilosophisch gefestigt, danach
im Hinblick auf ein Verfahren, das progressive, regressive und rekursive
Denkschritte miteinander kombiniert, umformuliert. Dabei geht es bei die-
ser Umformulierung nicht um einen Bruch mit der bei Kant einsetzenden
transzendentalen Frage nach der Bedingung der Mdglichkeit von syntheti-
scher Erkenntnis a priori. Es geht darum, im Umkreis dieser Frage ein ver-
bessertes Begriindungsverfahren zu generieren. Eine Rolle spielt dabei das
Bestreben, Kants transzendentales Beweisargument, demzufolge die Kate-
gorien des Verstandes im Bereich der Erscheinungen objektiv giiltig seien,
da sich durch sie allein Erfahrungssdtze iberhaupt artikulieren lief3en, von
einer angeblich fatalen Zirkularitdt zu befreien. Bei der Herausbildung ei-



598 Martin Bondeli

nes verbesserten Begriindungsverfahrens wird vornehmlich von der An-
sicht ausgegangen, dass eine transzendentale Begriindung von Erkenntnis
gegeniiber Kant holistisch zu erweitern sei, da die Giltigkeit von Erkennt-
nis von einem System des Erkennens abhdnge. Dabei soll geklart werden,
welcher Anfang in einem System des Erkennens zu machen, welche Me-
thode des Fortschreitens in ihm zu verfolgen und welche Art von Uberprii-
fung seiner Resultate in Angriff zu nehmen sei. Spatestens mit Hegels Sys-
tem der Logik stoflen wir auf ein sehr entwickeltes und ausgereiftes Para-
digma dieser systemischen Begriindungsart. Und mit Marx’ Methode der
kritischen politischen Okonomie liegt wenige Jahrzehnte danach ein wei-
terer grofer Wurf dieser Richtung vor. Man hat es somit nicht unwesent-
lich der von Kant eingefiihrten transzendentalen Erkenntnisfrage zu verdan-
ken, dass im Laufe des 19. Jahrhunderts die neue, mit der Franzosischen
Revolution einsetzende Geschichtsepoche und die moderne biirgerliche
Okonomie in einer derart umgreifenden und vielschichtigen Form auf phi-
losophische Begriffe gebracht werden.

Wie erwdhnt, versteht Habermas unter ,Detranszendentalisierung“ den
am Fortschreiten von Kant zu Hegel festzumachenden Ubergang von ei-
nem transzendentalen zu einem in die Lebenswelt diffundierten und kom-
munikativ fundierten Subjektverstandnis. Er kritisiert damit an der Vor-
stellung von transzendentaler Subjektivitdt unter anderen Vorzeichen noch-
mals das seines Erachtens defizitare Subjektverstandnis der kantischen
Philosophie. Bemdngelt wird also erneut, in der kantischen Philosophie sei
weder das erkennende noch das wollende Subjekt ausgehend von einem
intersubjektiven Subjektverhaltnis begriffen worden.

An dieser Stelle wird man den Eindruck nicht los, dass Habermas ein
Subjektproblem in ungerechtfertigter Weise zu einem Problem der Trans-
zendentalitat macht. Mit dem kritischen Kant wird unter ,transzendental®
vor allem eine iiber die formale Logik hinausgehende inhaltliche Logik,
eine Logik, bei der methodisch oder beweistheoretisch mit der Frage der
Bedingung der Moglichkeit von Erfahrung und Erkenntnis operiert wird,
verstanden. Nun gibt es wohl, wenn man bei Kant ansetzt, einsichtige Griin-
de, von Bedingungen zu sprechen, die mit dem Vermoégen des erkennen-
den Subjekts zu tun haben und nicht von dem zu erkennenden Objekt
ausgehen. Und insofern kann man auch von einer Verbindung von Subjek-
tivitit und Transzendentalitit sprechen. Mit der Frage eines monologi-
schen oder intersubjektiven Subjektverstindnisses hat dies aber nichts zu
tun. In beiden Fdllen kann von einer transzendentalen Denkart die Rede
sein. Kurzum: Habermas verfehlt mit dem Ausdruck ,Detranszendentali-
sierung“ die Sache, die er kritisiert. Es wird etwas ,detranszendentalisiert”,
was mit ,transzendental“ gar nicht gemeint sein muss. Aber nicht nur dies.
Habermas’ Ausdruck ,Detranszendentalisierung” verleitet auch dazu, jene
Bedeutung des Transzendentalen, die im Erkenntnisbereich des Denkwegs
von Kant zu Hegel von Belang ist, zu iibergehen. Bei dieser Bedeutung



Kant und Hegel in Habermas’ Genealogie nachmetaphysischen Denkens 599

geht es wie gesehen nicht primdr um eine Subjekt-, sondern um eine Me-
thodenfrage. Nicht das Subjekt, sondern das Organ des Erkennens steht
bei dieser Bedeutung zur Diskussion. Von daher besagt ein Fortschreiten
zum Standpunkt der Intersubjektivitit noch wenig tiber Erfolg oder Misser-
folg im Gang des transzendentalen Erkennens.

Angesichts der Vielschichtigkeit, die sich bei der identitatsphilosophi-
schen Denkstromung der Nachkantianer manifestiert, ist schlief3lich eben-
falls ein kritisches Wort zu Habermas’ Beurteilung einer ,extranszenden-
talisierten“ kantischen Subjektivitit angebracht. Zwar versteht sich, dass das
Aufheben der transzendentalen in eine alles umgreifende Subjektivitit kei-
neswegs unproblematisch ist und unter den Mafistaben nachmetaphysi-
schen Denkens, mit denen Habermas operiert, Riickschritt oder Eskapis-
mus bedeutet. Doch gilt es gleichzeitig zur Kenntnis zu nehmen, dass bei
den Nachkantianern ein Einheits- und Ganzheitsdenken und ein damit
verbundenes Individualitats- und Differenzbewusstsein ausgebildet wird,
das sich unabhdngig von der Makrostruktur einer totalisierenden Aufhe-
bungsidee entfalten kann. Das monistische Identititsdenken im Ubergang
von Kant zu Hegel bringt im Bereich der Naturphilosophie und der philo-
sophischen Asthetik Denkfiguren der (mit Ernst Bloch zu sprechen) Allianz
von Menschen- und Naturwelt hervor, die sich fortan auch ohne Eingliede-
rung in einen metaphysischen Rahmen und insofern unter nachmetaphy-
sischen Voraussetzungen geltend machen lassen.

Dass dieser das Programm einer Dialektik der Aufklarung antizipieren-
de Ansatz, auf einen aktuellen Stand gebracht, einer aufgeklarten Vernunft
und Freiheit wiirdig und zutrédglich ist, stellt sicherlich auch Habermas,
der gelegentlich auf Friedrich Schillers dsthetisch-padagogische Reaktion
gegentiber der ,modernen Entfremdungserfahrung“ hinweist (402), nicht
in Frage. Allerdings bleibt diese Denkfacette in Habermas’ Gesamtsicht all-
zu weit hinter der Grundforderung einer intersubjektiv und solidarisch ge-
stalteten Lebenswelt zuriick.

2.3 Hegel - kein nachmetaphysischer, dennoch ein moderner und aktueller
Denker

Kommen wir zu den Hegel gewidmeten Teilstiicken aus Abschnitt IX.
Habermas beginnt hier mit einem Vergleich Hegel’scher Ansichten mit Re-
sultaten Herders, Schleiermachers und Humboldts und wendet sich da-
nach einer Kontrastierung Hegels mit Kant zu. Zentral eingegangen wird auf
das beriihmte, fiir den Autor der Grundlinien der Philosophie des Rechts
typische Bestreben, im Gegenzug zu Kant die praktisch-verniinftige Sphare
menschlicher Moralitdt an soziale Querelen um wechselseitige Anerken-
nung zu binden und in eine Beziehung zu sozialpolitischen Instanzen der
Sittlichkeit sowie zur Weltgeschichte zu stellen. Ferner werden in konkre-
tisierender Absicht wiederholt einschldgige Staats-, Religions- und Ge-



600 Martin Bondeli

schichtsideen aus den von Schiilern Hegels veroffentlichten Vorlesungen
tiber die Philosophie der Geschichte und Vorlesungen tiber die Philosophie
der Religion herangezogen. Im Blick auf ein Gesamturteil wird das Augen-
merk erwartungsgemafd auf die Verortung der Position Hegels im Span-
nungsfeld von Metaphysik und Nachmetaphysik gerichtet. Es wird danach
gefragt, inwieweit sich der in die Galerie der grofden Metaphysiker geho-
rende Hegel dennoch fiir nachmetaphysisches Denken fruchtbar machen
lasst. Die sprachpragmatischen Ergebnisse Herders, Schleiermachers und
Humboldts sowie der metaphysikkritische und sidkulare Standpunkt Kants
bilden dabei den Maf3stab fiir die Grenzziehung zwischen metaphysischem
und nachmetaphysischem Denken. Daneben spielen der Sache nach in
Habermas’ Gesamtbeurteilung von Hegels Denken aber auch andere Zu-
gange eine Rolle. So ist bei ihm auch eine Vergegenwartigung traditionell
besprochener Verdienste oder Gebrechen der Philosophie Hegels bedeut-
sam.

Im Lager der Linkshegelianer und in heutigen sozialphilosophischen Stré-
mungen, die an linkshegelianisches Gedankengut anschlieflen, ist es gang
und gdbe, dem groflen Weltweisen die Realitdt verdrangende Idealisierun-
gen und ideologische Rechtfertigungen des Status quo zur Last zu legen,
ihm aber immer auch bleibende philosophisch-wissenschaftliche Verdienste
zuzuerkennen. Legenddr in Bezug auf Letzteres sind die sinngemaf} auf
den jungen Marx zuriickgehenden Behauptungen, Hegel sei der erste Phi-
losoph, der die Weltgeschichte als Produkt menschlicher Selbsterzeugung
durch Arbeit begriffen und sich ernsthaft mit der Veranderungsdynamik
der modernen biirgerlichen Gesellschaft und ihrer politischen Okonomie
beschaftigt habe. Auch Habermas bewegt sich in seiner Weise innerhalb
dieses linkshegelianischen Diskurses, wiirdigt er doch bei aller Kritik an
den metaphysischen Verfehlungen Hegels dessen vorziigliche Fahigkeit, beim
philosophischen Begreifen sozialpolitischer Verhdltnisse ,die zeitgendssi-
sche Politische Okonomie im Blick zu haben (475), sowie mit besonderem
Nachdruck dessen Pionierleistung in der Zusammenfithrung der philoso-
phierenden Vernunft mit einem methodischen Denken weltgeschichtlicher
Zustinde und Prozesse. Hegel, so liest man hierzu, sei der ,erste geschicht-
lich denkende Philosoph“, nehme als ,Erster ein philosophisches Interesse
an der Entstehung der europdischen Moderne“ (473), sei der ,Erste, der
sich beim Ubergang vom subjektiven zum objektiven Geist klarmacht, was
es heifdt, Spuren der praktischen Vernunft in der Geschichte selbst zu iden-
tifizieren“ (510f.).

Es ist bemerkenswert, dass Habermas mit dieser Wiirdigung nicht nur
die tiberragende individuelle Leistung eines philosophischen Gelehrten her-
ausstellt, sondern auch zu erkennen gibt, dass offenbar nicht allein der Weg
nachmetaphysischen Denkens eine fortschreitende Annaherung an das Ideal
einer Welt, in der Vernunft und Freiheit den Ton angeben, erméglicht. Je-
denfalls wird mit Hegel als Denker der Geschichte und der europaischen



Kant und Hegel in Habermas’ Genealogie nachmetaphysischen Denkens 601

Moderne de facto eingeraumt, dass der in den ersten Jahrzehnten des 19.
Jahrhunderts relevante Fortschritt im Bewusstsein von Freiheit und Ver-
nunft nicht nur einer das Stadium der kommunikativen Vernunft antizi-
pierenden ,linguistischen Wende” und einem sdkularen Denken kanti-
scher Art zu verdanken ist, sondern auch einer kontinuierlich arbeitenden
und ziemlich einsam voranschreitenden methodisch-wissenschaftlichen Ver-
nunft. Es ist somit von einem Beitrag Hegels zum Verstandnis der Moder-
ne auszugehen, der unabhangig von der Frage nach metaphysischem oder
nachmetaphysischem Denken besteht und beurteilt werden muss.

In einem auf das Jahr 1968 zuriickgehenden Aufsatz mit dem Titel Ar-
beit und Interaktion2? hat Habermas fiir die These Partei ergriffen, Hegel
habe in seinen Jenaer Vorlesungen zur Philosophie des Geistes die Heran-
bildung des objektiven Geistes auf den Stufen des Arbeitsprozesses und
des Gebrauchs von Werkzeug und Sprache anhand einer Matrix intersub-
jektiver Prozesse modelliert, diese zu einem spateren Zeitpunkt aber preis-
gegeben. Dieses in der Literatur als Hegel'sche Verdrangung der Intersub-
jektivitit bekannt gewordene und seit langerem die Diskussion zum sozial-
philosophischen Anerkennungsbegriff befeuernde Thema greift Habermas
vor dem Hintergrund einer Unterscheidung zwischen metaphysischen und
nachmetaphysischen Philosophemen erneut auf. Sein Ergebnis ist dabei un-
verdndert kritisch. Es wird restimiert, der frithe Jenaer Hegel habe die ,Kri-
tik am Mentalismus®, die sich bei Herder, Schleiermacher und Humboldt
finde, ebenso gutgeheifdien wie deren Parteinahme fiir Ideen der Intersub-
jektivitit und der sprachlichen Vermittlung des Geistes. Doch sei Hegel
schlieflich bei seinen Stufendarstellungen zu den Begriffen von Subjekt
und Geist nach dem Muster der ,reflexiven Aufhebung der Substanz in das
Subjekt” vorgegangen (471) und insofern im ,Rahmen der Subjektphiloso-
phie“ verblieben (473). Von daher lautet das Verdikt, Hegel habe seinen
Ansatz der Intersubjektivitat konterkariert. Sein nachmetaphysisches Den-
ken stehe hier, mit anderen Worten, unter dem Diktat der Metaphysik.
Habermas kniipft an diese Diagnose am Ende ebenfalls eine sozialpoliti-
sche Pointe. Er erwdhnt, dass Hegel die ,demokratische Selbstermdchti-
gung der franzdsischen Nation zu Staatsbiirgern® abgelehnt habe, und deu-
tet dies als eine ,Konsequenz aus der Anlage seiner nach Kant subjekttheore-
tisch erneuerten Metaphysik* (523).

Habermas’' Einschdtzungen sind hier insofern nicht von der Hand zu
weisen, als Hegel den Fortschritt zu Freiheit und Vernunft in staats- und
geschichtsphilosophischer Perspektive in der Tat einem anonymen oder
zentralisierten Prinzip der Subjektivitdt iiberantwortet zu haben scheint.
Doch ist einzuraumen, dass Hegel sein Konzept der Intersubjektivitdt in

23 HABERMAS, ].: Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels Jenenser ,,Philosophie des
Geistes®, in: DERS: Technik und Wissenschaft als ,Ideologie”. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1968,

9-47.-



602 Martin Bondeli

manchen Systembereichen durchaus - und ohne Abstriche - geltend ge-
macht und dariiber hinaus mithilfe von Uberlegungen zur Sprache konkre-
tisiert hat, bei denen neben den bekannten Auffassungen zum spekulati-
ven Satz und zur Vereinigungsfunktion der Satzkopula folgerichtig auch
die Rolle der Personalpronomina hervorgehoben wird. Unter dem Begriff
des ,Geistes“, wie man ihn bei Hegel sowohl in den frithen Jenaer Jahren
als auch in spateren Perioden findet, soll, so an einschldgiger Stelle der Phd-
nomenologie des Geistes, ein irreduzibles Verhdltnis von ,Ich“ und ,Wir*
begriffen werden. Die Einheit der diversen selbstbewussten Personen wird
unter dem Dasein gelungener Anerkennungsbeziehungen ein ,Ich, das
Wir, und Wir, das Ich ist“.24 Dies spricht dafiir, dass nach Hegel mit dem
Auftreten des Selbstbewusstseins nicht nur ein Weg der Vermittlung mit
der Substanz in Gang gesetzt, sondern ebenfalls, ahnlich wie in Humboldts
Ich-Du-Beziehung, eine grundlegende und offenkundig auch genuin sprach-
lich verfasste Struktur der Intersubjektivitdt vorausgesetzt wird.25 Von da-
her erweist sich Habermas’ Ansicht, Hegel lasse die Intersubjektivitdt in
einem Verhaltnis von Subjekt und Substanz aufgehen, als verkiirzt. Wenig
einleuchtend ist zudem der von Habermas konstruierte Zusammenhang
von Hegels Verbleiben bei einem Paradigma metaphysischer Subjektivitat
und dem erwdhnten Demokratiedefizit. Was spricht prinzipiell dagegen,
dass - dem Beispiel nicht weniger Kantianer und Fichteaner aus den 179o0er-
Jahren folgend 26 - auch unter Bedingungen einer (metaphysischen) Sub-
jektphilosophie demokratisches Gedankengut geltend gemacht werden kann?
In Sachen Demokratiedefizit ist nicht zuletzt auch zu bedenken, dass
Hegel unter den Prinzipien der Substanzialitat und Subjektivitat zum Teil
jene modernen 6konomischen, rechtlichen und politischen Errungenschaf-
ten auf den Begriff bringt, die zu den Voraussetzungen demokratischer
Willensbildung gehoren und insofern einer solchen Willensbildung nur
beschrankt unterliegen konnen.

Am negativsten fallt Habermas’ Bewertung der Philosophie Hegels ver-
standlicherweise dort aus, wo in einem engeren Sinne deren Stellung zur
Metaphysik und ihrer Geschichte zur Debatte steht. Hegel selbst versteht
sich, dhnlich wie Kant, als kritischer Erneuerer der Metaphysik. Kants kri-
tizistischer Richtschnur zufolge erweist sich Hegel aber als Befiirworter
einer neuen Metaphysik alten Typs. Mit seinem Anspruch, im Gegenzug
zur Einschrankung der Erkenntnis auf den Bereich der sinnlichen Anschau-
ung und Erfahrung wiederum eine Erkenntnis strenger Art, ein absolutes

24 HEGEL: Gesammelte Werke, hg. von der Rheinisch-Westfilichen Akademie der Wis-
senschaften. Hamburg: Felix Meiner Verlag 1968ff., Band 9, 108.

25 Zum Vergleich Hegels und Humboldts, der belegen kann, dass die Unterschiede ihrer
sprachphilosophischen Ansdtze weit geringer sind als gemeinhin behauptet, sieche WESTER-
KAMP, Dirk: Spekulative Epen, 174-18s5.

26 Man denke beispielsweise an den Kantianer und Reinhold-Schiiler Johann Benjamin
Erhard und dessen radikaldemokratische Forderungen.



Kant und Hegel in Habermas’ Genealogie nachmetaphysischen Denkens 603

Wissen, im Bereich des Ubersinnlichen zu etablieren, teilt Hegel ein Grund-
dogma der vorkantischen Metaphysik. Wie mit dem Hinweis auf die Plotin-
Erbschaft bei Schelling und Hegel schon vorweggenommen, lasst Habermas
an diesem kritischen Befund denn auch keinen Zweifel. Seines Erachtens
assimiliert Hegel einen Glauben alten metaphysischen Zuschnitts an ein
neuartiges Wissen und ,iiberbietet” damit ,noch den Anspruch der christ-
lichen Philosophie des Mittelalters“ (481). Hegel passt sich mit seiner an-
geblich neuen Metaphysik der christlichen Dogmatik an und 16st ,,Augustins
Programm ein, indem er die anst6flige Lehre der Trinitat buchstablich ,auf
den Begriff bringt*“ (488). Hegel findet bei aller Modernitit keinen Zugang
zu einer sdkularisierten Gestalt nachmetaphysischen Denkens. Im Gegen-
teil. Er ,erneuert” das langst zu Ende gegangene ,Zeitalter der Weltbilder*
(506).

Eine dieses wenig schmeichelhafte Urteil mildernde, da gegenlaufige
Tendenz zeichnet sich nach Habermas allerdings dadurch ab, dass Hegel,
wie sich dem Leser seiner Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaf-
ten erschliefdt,2” die ,vormalige“ oder vorkantische ,Metaphysik“ unisono
als eine dingliche, auf ein Substanz- und Verstandesdenken fokussierte Form
von Metaphysik beschreibt, als ,Dogmatismus“ einstuft und insofern ent-
schieden von sich weist. Die vormalige Metaphysik war Hegel zufolge nicht
in der Lage, ihren Gegenstand (die Substanz, Gott, das Eine) in seiner
Selbstbewegung und seinem Werden zu begreifen. Demgegeniiber soll die
eigene Metaphysik dies nun leisten konnen, indem die Substanz mit einem
Selbstverhaltnis des Subjekts zusammengefiihrt, das Verstandes- zu einem
Vernunftdenken erhoben wird. Habermas erkennt und anerkennt darin ei-
nen Hegel, der insofern ,nachmetaphysisch® denkt, ,als er die Totalitdt
nicht mehr als solche zum Gegenstand macht - als Sein oder das Eine oder
als Gott-und-die-Welt; er denkt sie stattdessen in Gestalt der Performanz
der ,aufhebenden‘ Vermittlungsakte aller transitorisch gesetzten Besonde-
rungen und Vereinzelungen des Allgemeinen im konkreten Allgemeinen®
(496). Hegels Umgang mit dieser performativen, vermittelnden Denkart,
einer Denkart, die er in seinem System der Logik auch als Selbstbewegung
des Begriffs kenntlich macht, erscheint Habermas zufolge in der Summe
allerdings als ein scheiternder nachmetaphysischer Ausbruchsversuch aus
dem Gefdangnis der erneuerten Metaphysik. Der Fehler liegt dabei nach
Habermas darin, dass der Geschichtsphilosoph Hegel von dieser Denkart
in einer brachialen Weise Gebrauch gemacht hat. Im Unterschied zum ire-
nischen Gesprachsdialektiker Schleiermacher setzt Hegel sich als ein poli-
tischer Dialektiker in Szene, der die Negation und Gewalt des Weltgesche-
hens abbildet. Von daher ,verwandelt” sich ,Schleiermachers buchstabli-
che Dialektik des wahrheitsorientierten Austauschs von Argumenten und
Gegenargumenten” bei Hegel ,in die zur anonymen Gewalt gewordene Dy-

27 Siehe HEGEL: Gesammelte Werke, Band 20, 7o0.



604 Martin Bondeli

namik der als Schmerz der Entzweiung erfahrenen Negation, die im Welt-
geschehen selbst operiert und die treibende Kraft fiir die Uberginge ,von
der Substanz zum Subjekt‘ darstellt” (496).

Hier sei der Gerechtigkeit halber daran erinnert, dass die vermittelnd-
dialektische Denkart Hegels doch sehr wohl auch andere Seiten kennt.
Wie man der Einleitung zur Phdnomenologie des Geistes entnehmen kann,
hat auch Hegel dialektisches Denken produktiv zugunsten der Wahrheits-
findung eingesetzt. Er hat zwar kein dialogisches Argumentationsmodell
entwickelt, jedoch, wie Habermas aufgrund der Beschiftigung mit der Kant-
Kritik Hegels aus diesem Text bekannt sein diirfte,28 ein als Selbstpriifung
des Bewusstseins umschriebenes Verfahren, das der Uberpriifung der An-
spriiche wahren Wissens dient und das sich mit seiner Idee des wechselsei-
tigen Anmessens von Begriff und Gegenstand gewinnbringend auf heutige
korrespondenz- und kohdrenztheoretische Wahrheitstheorien beziehen
lasst.

Vereinzelt zwar brauchbare Sachkritik, insgesamt aber im Blick auf nach-
metaphysisches Denken wenig Fortschrittliches ldsst sich Habermas zufol-
ge schlieflich jenem Hegel abgewinnen, der gegen Kants Standpunkt der
Moralitat jenen der Sittlichkeit in die Waagschale geworfen hat. Mit seiner
teleologischen und damit konsequentialistischen Ethik der Sittlichkeit
bleibt Hegel, was die Standards einer anhand der Unterscheidung von Sein
und Sollen ausdifferenzierten, die Geltung von Normen priifenden morali-
schen Vernunft betrifft, hinter Kants deontologischem und verfahrensethi-
schem Ansatz zuriick. Und mit seiner Befiirwortung des Vorrangs sittlicher
Staatzwecke gefihrdet Hegel die kantische Idee moralischer Subjektauto-
nomie. Gewisse Einwande Hegels gegen die von ihm als formalistisch, ab-
strakt und wirkungslos bezeichnete kantische Ethik lassen sich zwar so zu-
spitzen, dass sie der Behebung von Defiziten des kantischen Ansatzes die-
nen konnen. Doch rechtfertigen sie, wie Habermas meines Erachtens zu-
recht resiimiert, keineswegs ,Hegels Unterordnung der Moralitdt unter ei-
ne Sittlichkeit, mit der sich die zur objektiven Macht entfaltete Vernunft
tiber den Eigensinn der Subjekte hinwegsetzt“ (550).

Beachtenswert ist, dass Habermas an dieser Stelle Hegel erneut in einer
tibergeordneten Weise ein positiv einzuschatzendes Denken der Moderni-
tat und Aktualitat zubilligt. Wie Habermas betont, eroffnet Hegel mit sei-
ner historischen und machttheoretischen Betrachtung des Verhdltnisses
von Moralitdt und Sittlichkeit einen ,neuen Diskurs®. Er nimmt sich der
Frage an, ,wie sich im Rahmen einer kapitalistisch mobilisierten und be-
schleunigt komplexer werdenden Gesellschaft die prekdre Balance zwischen
der Solidaritdt der vertrauten, aber poroser werdenden Herkunftsweisen
einerseits und den funktionalen Imperativen der wirtschaftlichen Dynamik

28 Zu beachten ist Erkenntnis und Interesse, 3. Auflage. Frankfurt a.M.: Surhkamp 1975,
14-35.



Kant und Hegel in Habermas’ Genealogie nachmetaphysischen Denkens 605

andererseits stabilisieren lasst“ (548). Hegel wird hier von Habermas nach-
gerade zum Inspirator der Systemtheorie Luhmanns erhoben. Man kénnte
dieser Richtung folgend auch Hegels Standpunkt der Sittlichkeit anhand
einer System- und Stabilititsfrage auslegen: Es wird der Versuch unter-
nommen, die 6konomischen, politischen und weltgeschichtlichen Bedin-
gungen auszuloten, die es ermdglichen, das System der Menschenrechte auf-
zustellen, durchzusetzen und wirksam zu praktizieren. Mit diesen Uberle-
gungen zu Hegel als modernem Denker wird in der Sache aber freilich auch
nochmals unterstrichen, dass die Gegeniiberstellung von metaphysischem
und nachmetaphysischem Denken nur beschrankt aussagekraftig ist.

2.4 Hegel und die Religion. Die notige Erinnerung an Hegels friihe Kritik
an der christlichen Religion

Da Habermas seine Genealogie nachmetaphysischen Denkens zugleich als
Reflexion zur heutigen Aufgabe des Philosophierens begriffen wissen moch-
te, bringt er bei seinen Einlassungen zu Hegel nicht zuletzt die von diesem
eigens artikulierten Bediirfnisse, Ziele, Statusbestimmungen und Erneue-
rungsabsichten der Philosophie zur Sprache. Habermas tritt hier als psy-
chologisierender Diagnostiker der Philosophie Hegels in Erscheinung. Die-
se soll in ihrer visiondren Gestalt als eine heilend-religiose Reaktion auf
die ,bestiirzende Urszene der Auflosung der gesellschaftlichen Solidaritat“
auszulegen sein (479). Hegel wolle mittels seiner Idee der Sittlichkeit diese
Solidaritat auf einer historisch hoheren Stufe wiederherstellen, was aber
ohne entsprechende , Religion“ nicht méglich sei. In diesem Sinne wird der
in der Tiibinger Theologie verwurzelte Hegel als Gelehrter und Denker
,rekonstruiert’, dem es von A bis Z um Erneuerung und Aktualisierung der
Theologie, und zwar der christlichen, ging:

Von den Tibinger Anfingen der romantischen Beschworung einer erneuerten
Volksreligion im Altesten Systemprogramm des deutschen Idealismus bis zur
enzyklopadischen Zusammenfassung des reifen Systems ist Hegel davon tber-
zeugt, dass die Philosophie das einzige Bediirfnis, das ihr eine Existenzberech-
tigung gibt, allein in der Rolle einer, sagen wir so: zeitgemaflen Theologie er-
fillen kann. Sie soll ndmlich den kultischen Kern aller Religionen auf ihren
christlichen Begriff bringen und inmitten einer zerrissenen Moderne die Wie-
derherstellung der Integritit eines versohnten Zusammenlebens lehren. (479)

Dieses (fast schon an Hans Kiings Hegel-Auslegung erinnernde) Bild von
Hegel als versohnend-religiosem Denker christlicher Provenienz hat eini-
ges fiir sich, ist aber unvollstindig und verkiirzend. Der erwahnte Hegel
der Tiibinger Anfange ist mit seiner Parteinahme fiir eine subjektive, nicht-
positive Religion, dhnlich wie sein Jugendfreund Hoélderlin, ein Anhanger
der griechischen Volks- oder Gemeinschaftsreligion und zugleich ein vehe-
menter Kritiker der christlichen Religion und Staatlichkeit. Bis ans Ende
seiner Frankfurter Hauslehrerjahre verleiht er in einem polemischen Stil,



606 Martin Bondeli

der sich bei seiner spateren progressiven Jiingerschaft wiederfinden wird,
der Uberzeugung Ausdruck, dass die christliche Religion, wie bereits die
Geschichte ihrer Anfinge mit dem Leben und Wirken der Person Jesu
zeige, eine typische Privatreligion und staatliche Herrschaftsreligion sei,
somit eine Religion, die nicht zur Stiftung einer solidarischen Gesellschaft
tauge.2® Erst im Laufe seiner Jenaer Dozentur kann Hegel sich mit der
christlichen Religion anfreunden und die Forderung einer neuen, 6ffentli-
chen und gemeinschaftstauglichen Religion mit religiosen Inhalten christ-
lichen Zuschnitts verbinden. Zu dieser Wende kann Hegel unter anderem
deshalb gelangen, weil er sich zunehmend auf christliche Liebes-, Aufhe-
bungs- und Verséhnungsmotive konzentriert und die christliche Religion
so an sein Ideal der griechischen Volks- oder Gemeinschaftsreligion adap-
tiert. Nicht ohne eine vorgangige Christianisierung des Hellenentums wird
er zum Geschichtsphilosophen im Geiste der christlichen Welt. Dariiber
hinaus ist zu beachten, dass Hegel der Religion in ihrem Daseins- und Er-
neuerungsanspruch stets auch Grenzen gesetzt hat. Wiahrend er in einem
Systemfragment aus dem Jahre 1800 noch betont, dass alle Philosophie , mit
der Religion aufhoren® miisse,30 wird ab 1802, im Einklang mit der Forde-
rung, spekulatives Wissen iiber allen Glauben zu erheben, die Philosophie
als die oberste Stufe menschlicher Geistestatigkeit betrachtet und fortan
bei den Bestimmungen zu dem Stufengebilde des absoluten Geistes von ei-
nem Ende nicht nur der Kunst, sondern auch der Religion gesprochen.
Natiirlich bleibt bei Hegel die Religion und speziell die christliche auch
mit dieser Endzeitthese insofern mafdgebend, als die Philosophie erklarter-
mafden religiose Inhalte zu lautern und zu einer begrifflichen Form zu er-
heben hat. Und insofern ist Habermas’ Auffassung wohl zutreffend, Hegel
habe christliche Mythen der Trinitit und Menschwerdung Gottes in eine
logisch-philosophische Form transformiert. In Anbetracht der vorausge-
gangenen Radikalkritik an der christlichen Religion als einer Privatreligion
und staatlichen Herrschaftsreligion ist aber Habermas’ Meinung zu korri-

29 Habermas hat bei einer fritheren Bezugnahme auf den jungen Hegel der 1790er-Jahre
dessen kritische Haltung zur christlichen Religion in einer abgeschwachten Form wiederge-
geben. Seiner Ansicht nach ging es im Tiibinger Kreis Hegels und Holderlins um die Stiftung
einer Volksreligion, die von vorneherein nicht nur griechischen Harmonieidealen, sondern
auch dem Plan einer ,reformatorischen Ankniipfung an das Urchristentum® entsprochen
habe (siehe Der philosophische Diskurs der Moderne, 35). Das Bestreben, Hegel als gleichsam
bruchlosen christlichen Vernunftdenker zu portratieren, ist damit vorgezeichnet. Habermas
hat bei dieser Bezugnahme bereits auch ausdriicklich das Alteste Systemprogramm des deut-
schen Idealismus hinzugezogen und betont, dass Hegel mit dsthetisch-religidsen Vereini-
gungsideen im Sinne von Schillers dsthetischer Erziehung des Menschen sympathisierte, an
dieser ,asthetischen Utopie“ (44) aber zu zweifeln begann und sich seit der Jenaer Zeit klar
davon abwandte. Jetzt wird auch diese ehemalige ,romantische Beschworung® der Volksreli-
gion dem Hegel'schen Gesamtprojekt einer die Moderne verséhnenden christlichen Religion
einverleibt.

30 Siehe HEGEL: Gesammelte Werke, Band 2, 344.



Kant und Hegel in Habermas’ Genealogie nachmetaphysischen Denkens 607

gieren, mit Hegels erneuter Totalisierung des Religiosen komme es zu ei-
nem Riickfall hinter das mit der Aufklarung erreichte Konzept eines saku-
laren, sich von religids-kirchlicher Vormundschaft emanzipierenden Staa-
tes. Der frithe Hegel lehnt den Kirchenstaat entschieden ab. Und so ist es
auch beim spdaten Hegel. Im § 270 der Grundlinien der Philosophie des
Rechts wird die ,Trennung“ von Kirche und Staat als richtige Maf3nahme
neueren Staats- und Religionsdenkens bezeichnet und damit ein Postulat
des aufgeklarten Staatsdenkens mitbesiegelt. Wenn Hegel an dieser Stelle
dennoch eine Ubereinstimmung von Religion und Staat fordert, so ist dies
nicht ,zwingend*“, wie Habermas argumentiert, eine Folge davon, dass der
Autor der Grundlinien keine ,durchgangige Sdkularisierung der Staatsge-
walt“ bzw. keine ,vernunftrechtliche Begriindung der Staatsgewalt“ befiir-
wortet (541). Die verlangte Ubereinstimmung von Religion und Staat kann
auch bestehen und besteht hier bei Hegel in der Tat auch deshalb, weil er
an seiner jugendlichen Kontrastierung von Gemeinschafts- oder offentli-
cher Religion und Privatreligion festhdlt. Entsprechend wird als Leitgedan-
ke proklamiert, der Staat konne und solle Religion keineswegs befehlen,
der Staat diirfe allerdings von einer durch philosophische Vernunft gelau-
terten Religion erwarten, dass diese seine Ziele der Sittlichkeit mitbefor-
dere. Dieser Leitgedanke, mit dem an der Aufklarungs- und Vereinigungs-
funktion der Religion festgehalten wird, hat einen eigenstandigen Status.
Hegel hatte ihn also auch im Falle einer vernunftrechtlichen und demokra-
tischen Staatsbegriindung vertreten konnen.

Habermas sieht dies offenbar anders. Um in diesem Punkt als positives
Gegenbild zu Hegel nochmals die Exponenten der ,linguistischen Wende*
ins Spiel zu bringen, verweist Habermas schliefllich auf Schleiermachers
Pladoyer fiir eine niichterne ,funktionale Spezifizierung der Kirche auf Ver-
kiindigung und Seelsorge“ (481), fiir einen ,religiésen Pluralismus“ (486) im
Bereich der Religionswissenschaft sowie fiir die ,nonkognitivistische Auf-
fassung” einer Religion des Gefiihls und der Anschauung (482). Es ist hier
nicht in Abrede zu stellen, dass Hegel mit seiner Idee einer mit der philo-
sophischen Vernunft und dem sittlichen Staatszweck konformen Religion
zu einer anderen religionspolitischen Fraktion gehort als Schleiermacher.
Ob dies aber ausreicht, Schleiermacher insgesamt als sdkularen und ,libe-
ralen“ Religionsdenker zu qualifizieren (485) und einem Hegel entgegen-
zusetzen, dessen Religionsidee eine ,in der Tendenz gegenaufklarerische
Konsequenz“ aufweist (542), ist fraglich. Wir befinden uns nach 1815 in ei-
ner Phase der europdischen Restauration, in welcher aller Aufklarungsphi-
losophie im Namen der ,christlichen Philosophie“ der Kampf angesagt wird
und in welcher der angebliche philosophische Pantheist Hegel weit eher als
der wenngleich nicht unkritisch auftretende, so doch generell der beste-
henden Religionspolitik angepasste Schleiermacher mit Anfeindungen sei-
tens der christlichen Orthodoxie zu kimpfen hat.



608 Martin Bondeli

Nicht beantwortet ist selbstredend auch mit einer giinstigeren Einschat-
zung von Hegels philosophisch-religiosem Epos einer zu verséhnenden
Moderne die Frage, wie zeitgemaf} dieses intellektuelle Grofdprojekt fiir
uns heute noch sein kann. Wird hier nicht etwas angestrebt, was sich in-
zwischen langst tiberholt hat und im Grunde schon zu Hegels Zeit sehr
zweifelhaft war? Hegel hat, worauf Habermas an einer Stelle kurz eingeht
(504), am Ende der Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion von ei-
nem ,Mifdton“ gesprochen,3! der sich beim Gedanken einstellt, dass eine
Versohnung nicht nur zwischen Religion und Philosophie, sondern auch
zwischen philosophischer Religion und religiosem Bewusstsein des Volkes
zustande kommen sollte. Hegel hat, mit anderen Worten, auf das Misslin-
gen einer wirklichen Weltwerdung seiner Verséhnungsidee reflektiert und
ist sich dabei auch seiner eigenen, von seiner linken Jiingerschaft spéter be-
klagten Verstiegenheit in eine hermetische philosophisch-religiose Sphare
bewusst gewesen. Seine Kriseniiberlegungen verscharfen sich fiir uns heu-
te, wenn wir bedenken, dass zu seinen Zeiten die christliche Religion im
Bewusstsein des Volkes doch immerhin noch gut verankert war. Was kann
so fiir uns von Hegels Philosophie aktuell noch bleiben?

Sicherlich die unentwegte Absicht, den Fortschritt im Bewusstsein von
Vernunft und Freiheit mit dem Ziel zu befordern, den Menschenrechten,
dem politischen Frieden, der sozialen Gerechtigkeit und einem allgemei-
nen, gleichmafligen 6konomischen Wohlstand der Menschen zum Durch-
bruch zu verhelfen, die Natur dabei nicht als Gegner, sondern als das An-
derssein des Geistes zu betrachten. Um die hierfiir nétigen solidarischen
Kraifte aufbieten und biindeln zu konnen, braucht es wohl aber neue Ideen.
Dabei kann in dieser Sache der Hegel in der Gestalt des Verfassers (oder
Mitverfassers) des Altesten Systemprogramms des deutschen Idealismus nach
wie vor eine Anregung bieten. Denn dieser war mehr als nur Anhanger ei-
ner romantisch-asthetischen Utopie. Er war der Uberzeugung, zur Reali-
sierung der grofen Menschheitsziele bediirfe es der Vereinigungskraft ei-
ner neuen ,Mythologie der Vernunft“.32 Und er dachte hierbei, seiner Zeit
voraus, an eine dsthetische, religiose und philosophische Kultur der kriti-
schen Vernunft. Er war damit sehr nahe an jenem Programm der kommu-
nikativen Vernunft, das Habermas bis heute verfolgt. Und Habermas selbst
ist am Ende dem ganzheitlich-idealistischen Denkduktus des besagten Ver-
fassers niher, als er dies wahrhaben mochte. 33

31 Siehe HEGEL: Werke in zwanzig Béinden. Ed. E. Moldenhauer und K.M. Michel. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1971, Band 17, 342-344.
32 Gjehe HEGEL: Gesammelte Werke, Band 2, 616.

33 Fiir Diskussionen und wertvolle Hinweise danke ich Jan Holzheu, Silvan Imhof und
Jean-Claude Wolf.



Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen Denkens 609

Zusammenfassung

Habermas’ neueste, im Rahmen einer umgreifenden Genealogie nachmeta-
physischen Denkens unternommene Darstellungen zu Kant und Hegel sind
insofern gewinnbringend, als Kants Konzeption der Vernunftkritik in pro-
duktivem Vergleich mit dem empiristischen Skeptizismus Humes, Hegels
System der Vernunft in vertiefter Konfrontation mit sprachphilosophischen
Ansdtzen bei Herder, Schleiermacher und Wilhelm von Humboldt wiederge-
geben wird. Zu bemdngeln ist, dass Habermas notwendige Verstdndniskon-
texte wie die vorkantische deutsche Schul- und Aufkldrungsphilosophie und
die friihen nachkantischen Systementwiirfe der Richtung Reinholds und
Fichtes so gut wie ausgeklammert. Dies fiihrt ihn zu Verkiirzungen und Ver-
zerrungen in der Interpretation Humes, Kants und Hegels und hat zur Folge,
dass er tiber weite Strecken von einer wenig liberzeugenden Gegentiberstel-
lung von transzendentalem und metaphysischem Denken einerseits und nach-
metaphysischen Denken andererseits Gebrauch macht.

Abstract

In his recent genealogy of post-metaphysical thought (Auch eine Geschichte
der Philosophie), Habermas offers his accounts of the philosophies of Kant
and Hegel. These portrayals are valuable insofar as he productively com-
pares Kant’s conception of critical reason with Hume’s standpoint of empi-
rical skepticism, and interprets Hegel’s system of reason in profound confron-
tation with the so-called “linguistic turn” initiated by Herder, Schleiermacher,
and Wilhelm von Humboldt. A serious defect of this exposition is Habermas’
failure to take into account the pre-Kantian German Schulphilosophie and
the early post-Kantian Systemphilosophie inaugurated by Reinhold and
Fichte. This leads Habermas to misrepresent and distort Hume, Kant, and
Hegel, resulting, in some cases, in an unconvincing contrast between tran-
scendental and metaphysical thought on the one hand, and post-metaphy-
sical thought on the other.



	Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen Denkens

