
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 2

Artikel: Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen
Denkens

Autor: Bondeli, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047490

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Bondeli

Kant und Hegel in Habermas' Genealogie
nachmetaphysischen Denkens

Wie schon in früheren Aufsätzen1 nimmt Jürgen Habermas in seinem 2019
erschienenen zweibändigen Werk Auch eine Geschichte der Philosophie am
Leitfaden metaphysikkritischer Entwicklungstendenzen und einer als „De-
tranzendentalisierung" etikettierten Denkverzweigung zu einer kommunikativen

Vernunftform zu den epochalen philosophischen Positionen Kants
und Hegels Stellung. Diesmal geschieht dies im Rahmen einer „Genealogie
nachmetaphysischen Denkens", die bei den mythisch-religiösen Weltbildern

der Achsenzeit (ca. 500 v. Chr.) anhebt, über den christlichen Plato-
nismus und Aristotelismus, Stadien der frühen Neuzeit, den Protestantismus

Luthers, die Aufklärungsphilosophie des 17. Jahrhunderts zu Hume
und Kant führt und sich im Anschluss an Hegel über Feuerbach, Marx,
Kierkegaard zu dem sich im späten 19. Jahrhundert herausbildenden
Pragmatismus von Charles Sanders Peirce fortsetzt. Mit diesem philosophiehistorischen

Panorama wird markanter als zuvor ein bis in unsere Gegenwart
umkämpftes Verhältnis von Glauben und Wissen, das den Weg zu einem
philosophischen Bewusstsein im Zeichen von Freiheit und Vernunft
begleitet, in die Beschreibung zentraler Ansichten Kants und Hegels einbezogen.

Neue Akzente ergeben sich zudem dadurch, dass Kant jetzt in einem
komplementären Zusammenhang mit Hume und Hegel in einem Anschluss
an „Motive zur linguistischen Wende" bei Herder, Schleiermacher und
Wilhelm von Humboldt dargestellt wird. Ich will mich im Folgenden mit
den betreffenden Ausführungen von Habermas, die sich über die Abschnitte
VIII und IX aus dem zweiten Band erstrecken,2 in selektiver Weise befassen

und erlaube mit einige kritische Anmerkungen, die vor allem begriffliche,

kompositorische und kontextuelle Gesichtspunkte betreffen.

I. Der Aufklärer und transzendentale Subjektivist Kant im Spannungsfeld

VON METAPHYSISCHEM UND NACHMETAPHYSISCHEM DENKEN

In Abschnitt VIII widmet Habermas sich ausgehend von Gesamtbetrachtungen

zur Aufklärungsphilosophie des 17. und frühen 18. Jahrhunderts dem
kritischen Kant. Genauer besehen präsentiert er einen dieser Aufklärungs-

1 Siehe insbesondere Habermas, ].: Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988, 1-60; Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische
Aufsätze. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999,138-229.

- Die folgenden Seitenzahlen im Text beziehen sich auf ebendiesen Band.



576 Martin Bondeli

philosophie entspringenden transzendentalen Subjektivsten Kant, dessen
Denkart von vorneherein mit Einsichten des Empiristen und Skeptikers
Hume sowohl zusammengeführt als auch kontrastiert wird. Beide, Hume
und Kant, werden von Habermas als avancierte Aufklärungsdenker porträtiert,

die sich mit ihrer Orientierung an der Darstellungs- und Forschungsmethodik

der Naturwissenschaften und mit ihren metaphysikkritischen und
erkenntnistheoretischen Grundauffassungen unter ähnlichen Voraussetzungen

an einer „Wegscheide nachmetaphysischen Denkens" (213) befinden,
dann allerdings unterschiedliche Wege einschlagen. Hume verfährt im
Blick auf die theologischen und metaphysischen Vorgaben seiner Zeit im
Sinne einer „Dekonstruktion" und wird so zum Vorboten jener Neuposi-
tivisten des frühen 20. Jahrhunderts, die alle Metaphysik für sinnlos erklären

werden. Kant hingegen ist darum bemüht, die Schlüsselbegriffe des

theologischen und metaphysischen Erbes unter „Voraussetzungen
nachmetaphysischen Denkens" zu „rekonstruieren" (298). Kant erweist sich so

in einem gewissen Punkt als Retter der Metaphysik.

1.1 Hume und Kant an der Wegscheide nachmetaphysischen Denkens?

Mit dem Vorschlag, Hume und Kant an einer Wegscheide nachmetaphysischen

Denkens auftreten zu lassen, eröffnet sich eine spannende und
aussichtsreiche Perspektive. Für den Leser, der Kernaussagen aus den früheren

Texten von Habermas zum Stichwort „nachmetaphysisches Denken"
präsent hat, wirft er allerdings umgehend Fragen klassifikatorischer Art
auf. Habermas hat im 1988 erschienenen Aufsätze-Band Nachmetaphysisches

Denken unter der Überschrift Aspekte metaphysischen Denkens die
in der Rolle einer prima philosophia auftretende „Bewußtseinsphilosophie"
aufgelistet3 und den Übergang vom metaphysischen zum nachmetaphysischen

Denken dementsprechend am „Paradigmenwechsel von der Bewußtseins-

zur Sprachphilosophie" festgemacht.4 Indem er vor diesem Hintergrund

Kants Position als eine „Bearbeitung der bewußtseinsphilosophisch
umgeformten metaphysischen Fragestellungen" beschrieb,5 konnte diese

zwar als radikal metaphysikkritisch gelten, wurde aber der Bewusstseins-
philosophie und nicht einem sich verzweigenden Stadium nachmetaphysischen

Denkens zugerechnet. Auf welchem Hintergrund gelangt Habermas
zu seinem neuen Resultat? Merkwürdig aus der Sicht des auch jetzt in
manchen Teilstücken die Genealogie nachmetaphysischen Denkens
rhythmisierenden Paradigmenwechsels von der Bewusstseins- zur Sprachphilosophie

ist zudem, dass Habermas zu Hume summarisch festhält, dass dieser

sich trotz seiner wissenschaftlich-naturgesetzlichen Denkart, mit der er

3 Siehe HABERMAS: Nachmetaphysisches Denken, 36-38.
4 Siehe ebd., 41.
5 Siehe ebd., 21.



Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen Denkens 577

an psychologisch-anthropologische Phänomene herangehe, „innerhalb des

Paradigmas der Bewußtseinsphilosophie" bewege (264^). Ist Hume nun
am Ende doch nicht (oder jedenfalls nicht vorbehaltlos) als früher
Repräsentant nachmetaphysischen Denkens einzustufen? Oder soll der Ausdruck
„nachmetaphysisch" nun eine andere, nicht mehr am Paradigma der Sprache

orientierte Primärbedeutung haben und auf dieser Basis bewusstseins-
und subjektphilosophische Schattierungen einschließen?

Insgesamt erhält man den Eindruck, dass Habermas in seinem neuesten
Werk mit einem sehr weit gefassten und durch unterschiedliche Ausgangs-
raster geprägten Begriff nachmetaphysischen (und damit auch: metaphysischen)

Denkens operiert. Dieser Begriff wird von ihm nicht nur anhand
einer in einigen philosophie- und wissenschaftshistorischen Studienrichtungen

gängig gewordenen philosophischen Paradigmen-Triadik (Sein/Substanz,

Bewusstsein/Subjekt, Sprache) erschlossen und dabei in erster Linie
mit dem Paradigma der Sprachphilosophie korreliert, er wird von ihm auch
mit einer Reihe wissenschaftshistorischer und theoriesystematischer Um-
organisationen des philosophischen Denkkorpus in Verbindung gebracht.
So wird im Blick auf politische und kulturelle Umwälzungen in der Zeit um
1800 geschildert, dass die Herausbildung nachmetaphysischen Denkens
durch die philosophische Aneignung von Resultaten der Geschichtswissenschaft

und Hermeneutik befördert worden sei und mit dem Bestreben ein-
hergehe, das philosophische Systemdenken durch ein Denken, in welchem
die „Verfahrensrationalität" dominiere, zu ersetzen.6 Im Weiteren wird der
Begriff nachmetaphysischen Denkens - dies vor allem bedingt durch die
zeitlich übergreifende genealogische Konzeption - auf ein bestimmtes
Entwicklungsstadium der Rationalisierung und Säkularisierung der kulturellen
und sozialpolitischen Lebenswelt bezogen. Mit Max Weber geht Habermas
davon aus, dass eine fortschreitende Rationalisierung und Säkularisierung
mythisch-religiöser Welterklärungen zur Ablösung des Zeitalters der
Weltbilder durch eine Ära der wissenschaftlichen Vernunft geführt haben, in
welcher die Weltbilder ihre begründende Kraft sukzessive verlieren und
lediglich noch als Pluralität von Ansichten des Glaubens und Meinens
fortexistieren. In diesem Sinne resümiert Habermas, ehe er sich Hume und
Kant zuwendet, im 17. Jahrhundert sei ein hauptsächlich Hobbes, Spinoza
und Locke zu verdankender „Paradigmenwechsel zur Subjektphilosophie"
erfolgt (137), mit dem die sozialen und intellektuellen Sphären von
Vernunft und Wissen jene von Weltanschauung und Glauben entscheidend in
die Defensive gedrängt hätten. Hume und Kant kommen vor diesem
Hintergrund als jene Protagonisten der Aufklärungsphilosophie zu Wort,
welche im 18. Jahrhundert das „Systemdenken des 17. Jahrhunderts" hinter
sich gelassen (560), die bisherige Subjektphilosophie in eine kritischere
und radikalere Gestalt überführt und so dafür gesorgt haben, dass „metho-

6 Siehe Habermas: Nachmetaphysisches Denken, 41h



578 Martin Bondeli

disch säkulares und nachmetaphysisches Denken Hand in Hand" gehen
(204). Der Ausdruck „nachmetaphysisch" steht in diesem Falle für einen
mit Hume und Kant einsetzenden Beginn eines neuen, sich verzweigenden
philosophischen Rationalisierungs-, Säkularisierungs- und Aufklärungsschubs.

Schließlich erhält der Begriff nachmetaphysischen Denkens noch
dadurch eine andersartige Bedeutung, dass Habermas ihn in Bezug auf die
Zeit nach Kant und Hegel als eine philosophische Strömung zur Diskussion

stellt, die mehrere, und dabei sehr disparate, Entwicklungslinien kennt.
Neben dem Fortgang zu den Junghegelianern, zu Peirce und zu einem
Paradigma der kommunikativen Vernunft sind auch die von Habermas
beiläufig angedeuteten Linien zum Neupositivismus oder Szientismus, zu den

Lebensphilosophien Nietzsches und Heideggers sowie zur „ästhetischen
Diskussion" im Anschluss an Nietzsche (593) einzubegreifen.7 Bei diesen
weiteren Linien wird man unter „nachmetaphysisch" unter Umständen
nicht vorwiegend an ein philosophisches Paradigma oder Säkularisierungs -

stadium denken, sondern an den im Gestus der Verabschiedung der
Metaphysik vollzogenen Bruch mit einer bestimmten philosophischen Denkart.
Es geht hier bekanntermaßen um Absagen an ein transzendentes,
unwissenschaftliches, ontologisierendes, subjektzentriertes oder seinsvergessenes
Denken. Diese unterschiedlichen Herangehensweisen und Perspektiven, die
sich im Ausdruck „nachmetaphysisch" spiegeln, sind zwar sachlich
bereichernd, erschweren es aber, den roten Faden in Habermas' genealogischer
Gesamtdarstellung zu entdecken. Eine vorgängige transparente Einkreisung
der Bedeutungsfelder des Leitausdrucks „nachmetaphysisches Denken" hätte

hier der Sache sehr gedient.

1.2 Hume und die glaubensphilosophischen Folgen. Auch ein Weg
nachmetaphysischen Denkens

Dass man mit Habermas bei der Philosophie Humes von einem destruktiven

Umgang mit der Metaphysik sprechen kann, hat zweifellos seine
Berechtigung. Hume reißt mit seinem empirischen Skeptizismus oder skeptischen

Empirismus so gut wie alle Dogmen und Glaubensartikel nieder, die
zu seiner Zeit einer orthodoxen und weitgehend auch einer aufgeklärten,
heterodoxen Metaphysik heilig sind: die Existenz Gottes und die Unsterblichkeit

der Seele, das Dasein geistiger oder materieller Substanzen, das

Bestehen eines Ich-Vermögens, dem substanzielle Einheit und Willensfreiheit

zukommen. Darüber hinaus bestreitet Hume sowohl die Apriorität der

Kausalbeziehung als auch, im Einklang mit Christian August Crusius, die

7 Zu Nietzsche und Heidegger hat Habermas bereits in früheren Jahren Stellung
genommen (siehe Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985,

104-129, 158-190). Im Mittelpunkt standen dabei allerdings die Klärung des Verhältnisses von
Moderne und Postmoderne und die Beurteilung von Formen der Rationalitäts- und
Aufklärungskritik.



Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen Denkens 579

Allgemeingültigkeit des Satzes des zureichenden Grundes. Mit seiner These,

wonach wir nur Vorstellungen auf andere Vorstellungen und nie auf
einen Gegenstand beziehen, erweist sich Hume ferner als früher Kritiker des

Mythos des Gegebenen. Im Bereich des Praktischen entkräftet er die
Prämissen der damaligen Vernunftmoral sowie des älteren und neueren Naturrechts

rationalistischen Typs. In eigener Sache wird dafür argumentiert,
dass die Quellen von Moral und Recht aber auch nicht in einer skeptizis-
tisch geläuterten Vernunft, sondern vielmehr in moralischen Gefühlen und
sozialen Konventionen zu suchen sind.

Mit der innerhalb der Sphäre von Moral und Recht zunehmend
vernunftskeptisch ausgerichteten Destruktion der Metaphysik stößt man bei
Hume allerdings noch auf eine andere, von manchen Interpreten als
„Naturfideismus" bezeichnete Facette seines Philosophierens. Und diese bleibt
bei Habermas so gut wie unbeachtet, wenn er Hume bald zum Ausgangspunkt

eines kommenden Szientismus und Emotivismus und damit zur
„Bezugsfigur" heutiger wissenschaftlicher Philosophie (228) erklärt, bald
einer damals vorherrschenden bewusstseinsphilosophischen Psychologie
zuordnet. Um dem Vorwurf eines bodenlosen Skeptizismus zu entgehen
und sich gegen den Verdacht der Misologie zu wappnen, hält Hume es,

gleichsam als lebenspraktisches Gegenmittel, für ratsam, in dosierter Weise

auf Gewohnheit, Natürlichkeit und Glaube zu rekurrieren. Aus diesem
Grund wird er in der Ära Kants und Hegels nicht nur zum Vorbild einer
neoskeptizistischen Kant-Kritik, sondern auch zum Gewährsmann der sich
neu in Szene setzenden Glaubensphilosophie. Wie Habermas zwar erwähnt
(234), jedoch nicht weiter beachtet, verweist Hume, wenn er über den Modus

des Fürwahrhaltens im Falle unserer Vorstellungen (Impressionen und
Ideen) spricht, auf die basale Relevanz von Haltungen der „Überzeugung"
und Akten des „Glaubens" (belief). Humes empiristische Vorstellungslehre
wird so zum Nährboden der im späten 18. Jahrhundert in die Diskussion
über das richtige Verständnis aufgeklärten Denkens eingebrachten These,
wahres Wissen sei nicht glaubensfeindlich, sondern beruhe vielmehr gerade

auf einer starken Glaubenshaltung. Friedrich Heinrich Jacobi, ein nicht
wegzudenkender Debatten-Initiator und metaphysikkritischer Mitstreiter
in der Epoche Kants und Hegels, eignet sich diese Seite des Hume'schen
Vorstellungsdenkens an, überträgt sie auf die Religion und verleiht damit -
nolens volens - der tradierten Offenbarungsreligion neuen Auftrieb. In
expliziter Berufung auf Hume macht Jacobi sich zum Advokaten einer Seins-
philosophie, die sich in epistemischer Hinsicht durch den Primat des Glaubens

vor dem Wissen auszeichnet. Alles diskursive Wissen, so Jacobi,
beruhe auf Glauben, sei somit ein Fürwahrhalten aus zweiter Hand. Mit dieser

Glaubensposition bezichtigt er alle Metaphysik, und dabei nicht nur jene

von Spinoza und Leibniz, sondern auch eine neuere, durch Kant und
Fichte begründete, des Formalismus, Nihilismus und wahlweise auch
Atheismus. Eine Wiedererweckung der Metaphysik hält er deswegen für



580 Martin Bondeli

aussichtslos. Geboten ist seines Erachtens ein Philosophieren im Geiste
der Daseinsenthüllung. Dagegen werden bekanntlich besonders Kant und
Hegel, soweit sie die Forderung eines Vernunftglaubens erheben, in ihrer
Weise opponieren. Ihrer Ansicht nach ist Jacobis Glaubensprimat Indiz
eines sich mit der aktuellen skeptizistischen Metaphysikkritik arrangierenden

neuen Supernaturalismus oder Glaubensirrationalismus, und nicht
zuletzt: einer sehr raffinierten Variante der Gegenaufklärung. Jacobi selber
hat sich dagegen mit seiner glaubenszentrierten Haltung als Kritiker
sowohl eines Vernunftabsolutismus als auch einer naiven, vernunftfeindlichen

Glaubenslehre verstanden.
Wie dem auch genauer sei, der durch Jacobi in der Ära Kants wiedererweckte

Hume ist demnach gerade auch jener Nachmetaphysiker, der mit
seinem anti-metaphysischen Profil an das „credo ut intelligam" anschließt,
die Glaubensphilosophie Pascals fortführt und, im Blick nach vorne, an
Kierkegaard, Nietzsche und Heidegger denken lässt. Er ist somit schließlich

ein Nachmetaphysiker, dessen Aufklärungshaltung weit mehrschichtiger
und letztlich auch umstrittener ist, als dies bei Habermas dargestellt

wird.

1.3 Kant und das Problem einer Rekonstruktion seiner Metaphysik. Wo
sind Leibniz und Wolff?

Auch mit der Darstellung des kritischen Kant als Verbündeten und
zugleich Antipoden des Skeptikers Hume bewegt Habermas sich innerhalb
eines gängigen und im Allgemeinen sachlich einleuchtenden
Interpretationsrahmens. Kant teilt im Großen und Ganzen den metaphysikkritischen
und empiristischen Standpunkt Humes, dies jedoch auf der Grundlage
eines kritizistisch geläuterten und transzendental erneuerten Rationalismus
und Idealismus. Dadurch bestehen Unterschiede sowohl im Anspruch
philosophischer Systematizität als auch in der näheren Ausformulierung und
Geltendmachung des betreffenden Standpunktes. Im Bereich der Erkenntnislehre

bedient Kant sich im Unterschied zu Hume einer Fundierungsund

Begründungsmethodik, mit der sich Erfahrungssätze in einem starken
Sinne als gültig ausweisen lassen. In Bezug auf die Bereiche von Moral und
Recht statuiert Kant eine Auffassung von moralisch-praktischer Vernunft,
die sich aufgrund ihres deontologischen Profils zwar die von Hume
feinsinnig problematisierte Dichotomie von Sein und Sollen zu eigen machen,
sich jedoch keineswegs mit der Hume'schen Gefühlsethik und Rechtslehre
konventionalistischer Art arrangieren kann. Habermas spricht insofern an
dieser Stelle zurecht von einem „schroffen Gegensatz" (298). Bei alledem
ist schließlich sehr wohl auch im Einklang mit Habermas festzuhalten,
dass die beiden Denker im Umgang mit dem theologischen und metaphysischen

Erbe ihrer Zeit unterschiedliche Richtungen einschlagen. Hume
äußert sich zu Religion und Metaphysik nicht nur kritisch, sondern auch



Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen Denkens 581

weitgehend distanziert, indifferent. Einzig die pyrrhonischen Skeptiker,
aber auch diese nur mit Vorbehalt, können als seine philosophischen
Gesinnungsfreunde betrachtet werden. Dagegen pflegt Kant, wie Habermas
unterstreicht, im Bereich der moralischen Vernunft einen kritisch-produktiven

Umgang mit dem theologischen und metaphysischen Erbe. Und in
dieser Hinsicht reiht Habermas Kant vornehmlich in eine von Paulus zu
Augustinus und Luther verlaufende Linie der „Erschließung der Subjektivität"

ein (194, 311), die um Motive des persönlichen Glaubens und Seelenheils,

um peinigende Erfahrungen im Spannungsverhältnis von Gut und
Böse, Gesetzes- und Sündenbewusstsein kreist. Zur Diskussion steht damit
jener Kant, der neben der auf der Grundlage der theoretischen Vernunft
unternommenen Verabschiedung aller Gottesbeweise, Beweise der Seelen-
Unsterblichkeit und Befürwortungen eines holistischen Weltbegriffs mit
seinem Lehrstück zu den Postulaten der praktischen Vernunft diese
Glaubensartikel und Dogmen auf veränderter Grund- und Bedürfnislage sowie
mit verändertem, schwächerem Geltungssinn vertritt. Und nicht zuletzt ist
hiermit von jenem Kant die Rede, der in seiner Religionsschrift die
moralisch-vernünftigen Gehalte der christlichen Lehren und Zeremonien
herausfiltert.

Wie eingangs erwähnt, spricht Habermas bei dieser kritisch-produktiven
Seite Kants von einer „Rekonstruktion" metaphysischer Erbschaften,

welche unter „Voraussetzungen nachmetaphysischen Denkens" steht. Er

bringt damit zum Ausdruck, dass er den nachmetaphysischen Denker
Kant, der mit seinem säkularen vernunftkritischen Projekt ungebrochen an
einer Beantwortung von Fragen zum Ziel der Menschengeschichte Interesse

bekundet, für vorbildlich, den Metaphysiker Kant, der in seiner Weise
Traditionsbestände integriert und rehabilitiert, hingegen für zweifelhaft
und in seinem Vorgehen ambivalent hält. Dieser Aufteilung zufolge hat
Kant an sein nachmetaphysisches Hauptgebäude der Vernunftkritik einen
metaphysischen Nebentrakt angebaut. Seine nachmetaphysische Position
erscheint als eine Nicht-Metaphysik oder Anti-Metaphysik, der eine damit
kompatible Restmetaphysik aufgesetzt ist.

An dieser Stelle fragt man sich, und dies nicht allein aus Gründen eines

generellen Vollständigkeitsbedürfnisses, weshalb Habermas nicht auch
Leibniz und Wolff - die vielleicht in den wenigen marginalen Erwähnungen

der „Schulmetaphysik" (319, 489) mitgemeint sind - zu Teilnehmern
seines philosophiehistorischen Diskurses erhoben hat. Die Einbeziehung
dieser für die Aufklärungsphilosophie des 18. Jahrhunderts zentralen und
für das Verständnis des vorkritischen und kritischen Kant schlicht
unentbehrlichen Denker würde einiges, was Habermas zum Begründer der
Vernunftkritik wiedergibt, besser oder anders erklären.

Es sei daran erinnert, dass sich Kants Stellung zur Metaphysik neben
der Auseinandersetzung mit dem Empirismus und Skeptizismus durch seine

anfängliche Aneignung und spätere Verwerfung des klassischen Ratio-



582 Martin Bondeli

nalismus der Leibniz-Wolffsehen Philosophie ergibt. Angeregt durch
Einsichten des Wolff-Kritikers Christian August Crusius, bricht der kritische
Kant mit dieser als Spitze der traditionellen oder bisherigen Metaphysik
anzusehenden Philosophie, was in der Quintessenz bedeutet, dass er eine
Reihe fundamentaler Überzeugungen zurückweist. Widerlegt werden die

gängigen Beweise, die exemplarisch in den wolffianischen Kompendien der
Metaphysik zur rationalen Psychologie, Kosmologie und Theologie geführt
werden. Verabschiedet werden dogmatische Annahmen wie die Erkenntnis
von Dingen als an sich betrachtet. Bestritten wird die Existenz ewiger
Wahrheiten synthetischer Natur, wie Leibniz sie in den Nouveaux essais

gegen Locke verfochten hat. Im Einklang mit Crusius wird in Abrede
gestellt, dass man, dem Vorbild von Leibniz und Wolff folgend, die
allgemeinlogischen Sätze des Widerspruchs und des zureichenden Grundes
zugleich als ontologische Sätze lesen kann. Bemängelt wird eine in den
Leibniz-Wolffsehen Stufenleitern der Vorstellungsarten nicht ausreichend
markierte strukturelle Differenz in der Bestimmung des Verhältnisses von
Begriff und Anschauung. Insgesamt wird der Grundfehler des klassischen
Rationalismus darin gesehen, in der Erkenntnismethodik den notwendigen
Bezug auf reine sinnliche Anschauung verkannt, die Reflexion auf den
Bereich möglicher Erfahrung vernachlässigt und dadurch Scheinerkenntnissen

Vorschub geleistet zu haben. Im Kreuzfeuer der Kritik steht damit ebenso

die Missachtung der Unterscheidung zwischen kategorialen Begriffen
des Verstandes und Ideen der Vernunft, zwischen konstitutiver Begründung

von Erkenntnis und regulativer Systematisierung von Erkenntnis. Im
Bereich der praktischen Vernunft schließlich bedeutet Kants Absage an
den klassischen Rationalismus, dass ein Vernunftmonismus zurückgewiesen

wird, der es verhindert haben soll, die Gebiete von Naturnotwendigkeit
und Freiheit, Wissen und vernünftigem Glauben richtig einzugrenzen

und aufeinander zu beziehen.
Mit dieser kritischen Haltung zu aller bisherigen Metaphysik und zur

Leibniz-Wolffsehen insbesondere steht Kant ohne Zweifel zusammen mit
Hume und Wortführern des französischen Materialismus an der Spitze der

damaligen Metaphysikkritik. Kant will damit aber nicht behaupten, dass

künftig keine Metaphysik mehr möglich sei. Vielmehr gibt er zu verstehen,
dass er in konstruktiver Hinsicht eine neue, „wissenschaftlich" auftretende
„Metaphysik" verfolgen möchte, welche im Blick auf ein aufzustellendes
„System" in eine „Metaphysik der Natur" und „Metaphysik der Sitten"
unterteilt sein soll.8 Mit diesem Vorhaben soll die bisherige Metaphysik im
engeren Sinne (die „Ontologie") in Form der „Transzendentalphilosophie"9
fortgeführt werden. Vor dem Hintergrund damaliger Logik-Verständnisse
bedeutet dies, dass die allgemeine oder formale durch eine transzenden-

8 KrV A 841 / B 869.
9 KrV A 845 / B 873.



Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen Denkens 583

tale Logik komplettiert wird. Und schließlich sollen damit die als
Metaphysik im weiteren Sinne zu verstehenden Disziplinen der „Psychologie",
„Kosmologie" und „Theologie" in das „ganze System der Metaphysik"
integriert10 und neu auf der Grundlage transzendentaler Ideen sowie in einem
Folgeschritt im Sinne von Forderungen der moralisch-praktischen Vernunft
geltend gemacht werden.

Vor diesem - die Metaphysik von Leibniz und Wolff einbeziehenden -
Hintergrund wird nicht nur ein einseitig an Hume orientiertes Kant-Bild
korrigiert, sondern auch die Auffassung relativiert, Kant rekonstruiere unter

nachmetaphysischen Voraussetzungen theologische und metaphysische
Erbschaften. In erster Linie destruiert Kant auf der Grundlage einer neu
gewonnenen allgemeinen Metaphysik die Grundthesen der bisherigen
Metaphysik und begründet gleichzeitig die Hauptdisziplinen der bisherigen
Metaphysik im Sinne einer speziellen Metaphysik neu. Weder besteht -
strenggenommen - eine nachmetaphysische Grundlage noch wird etwas
„rekonstruiert". Man muss Habermas freilich zugutehalten, dass es ihm im
vorliegenden Zusammenhang einzig um die Tatsache geht, dass Kant in seinem
Denkgebäude der kritischen Vernunft in neuartiger Weise die Hauptdisziplinen

der bisherigen Metaphysik sowie eine moralisch begründete
Religionslehre unterbringt. Doch auch unter diesem Blickwinkel ist Habermas'
Beschreibung unpassend, denn es wird - so jedenfalls im Falle der
Hauptdisziplinen der bisherigen Metaphysik - nicht etwas rekonstruiert, sondern
etwas Spezielles auf der Grundlage eines Allgemeinen entwickelt. Die
Hauptdisziplinen der bisherigen Metaphysik, die Kant in der Kritik der reinen

Vernunft innerhalb der transzendentalen Dialektik abhandelt, sind
Gegenstand sowohl einer Destruktion von Scheinerkenntnis als auch der
Neubegründung mittels einer transzendentalen Ideenlehre. Es handelt sich um
eine Neubegründung, die mit anderen Mitteln, anderer Zielsetzung und
anderem Gültigkeitsanspruch an die Kategoriensystematik und das
Erkenntnisresultat aus der transzendentalen Analytik anschließt. In einem Folge-
schritt geht es um die neben einer transzendentalen Deduktion der Ideen
zu leistende moraltheologische Neubegründung der Hauptdisziplinen der
bisherigen Metaphysik. Diese erfolgt mit der Lehre zu den Postulaten der
praktischen Vernunft aus der Kritik der praktischen Vernunft. Kurzum:
primär wird nicht, im Rückgriff auf eine von Augustinus und Luther ausgehende

Linie religiöser Selbstreflexion, etwas rekonstruiert, sondern im
Blick auf Leibniz und Wolff etwas kritisiert und auf veräderter Grundlage
deduziert oder postuliert.

10 KrV A 846 / B874.



584 Martin Bondeli

t.4 Gott und Freiheit bei Kant. Ein Einfluss Luthers, aber auch eine Konsequenz

des Pantheismusstreits

Mit der Abwesenheit der Wolffsehen Schulmetaphysik und eines Leibniz,
dessen vermächtnisartiges Programm der Monadologie seit der zweiten
Hälfte des 18. Jahrhunderts von Herder, Mendelssohn, Lessing, Jacobi wie
auch von Kant und seinen Anhängern entdeckt und gewürdigt wird, bleiben

in Habermas' Darstellung ebenfalls Kontexte unbeachtet, die für das
Verständnis der praktischen und religiösen Seite der Philosophie Kants
wegweisend sind. Dies betrifft insbesondere das Verständnis der von Kant auf
dem Fundament moralischer Vernunft errichteten Auffassungen von Gott
und Freiheit.

Es ist offenkundig die Auseinandersetzung mit dem Gedanken der Theo-
dizee bei Leibniz, die Kant dazu führt, im Gegenzug zu einer als „doctrinal"

zu nennenden vernünftelnden Theodizee für eine „authentische",
moralische Theodizee einzutreten,11 welcher zufolge es Gott als den Schöpfer,
Erhalter und Richter der moralischen Welt zu begreifen gilt. Es ist
vornehmlich die Beschäftigung mit der Jacobis Angriff auf den Pantheismus
antizipierenden Kritik von Leibniz und Wolff an einem Spinoza, dessen
Lehre angeblich einem Atheismus, Akosmismus, Fatalismus und rationalisierten

Kabbalismus gleichkommen soll, die Kant veranlasst, sich über die
Gegenposition eines Theismus oder Deismus zu verständigen und dabei
die Unterscheidung zwischen „Deist" und „Theist" einzuführen.12 Der aus
moralischen Gründen seinsollende Gott ist, so eine Folge der Abgrenzung
von der Position des Deisten, nicht als Weltursache, sondern, dem
Bekenntnis des moralischen Theisten gemäß, als Welturheber, als lebendiger
Gott, als Gott mit personalem Antlitz, zu proklamieren.

Was Kants Begriff der Freiheit im Sinne einer moralrelevanten Willensfreiheit

angeht, ist es sicher nicht abwegig, diesen mit Habermas in einen
Zusammenhang mit Luthers „Kampf des reuigen Sünders mit seinen
Gesetzesübertretungen" (341) zu stellen und so auf gewisse Affinitäten
zwischen Luthers und Kants Freiheitsdenken hinzuweisen. Die zuweilen belli-
zistisch klingenden Aussagen Kants zur Niederhaltung der sinnlichen
Neigung gegenüber moralischer Vernunft und Gesetz können bekanntermaßen

als geeigneter Ansatzpunkt für einen solchen Vergleich gelten. Da bei
Luther die Willensfreiheit, wenn nicht geleugnet, so doch abgewertet und
dem Glauben untergeordnet wird und da bei Luther nicht die Achtung vor
dem Moralgesetz, sondern ein Gernetun desselben den Geist der Moralität
ausmacht, sind einer Kontextualisierung dieser Art aber Grenzen gesetzt.
Aufgrund der Tatsache, dass Kant als Befürworter einer anti-deterministi-

11 Siehe KANT: Über das Mißlingen aller Versuche der philosophischen Theodicee. AA
(Akademieausgabe. Gesammelte Schriften, hg. von der Königlich Preußischen Akademie der
Wissenschaften. Berlin i902ff.), VIII, 264.

12 Siehe KrV A 633 / B 661.



Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen Denkens 585

sehen Variante von transzendentaler Freiheit und einer darauf gegründeten
moralrelevanten Willens- oder Willkürfreiheit zu den radikalen

Freiheitsverfechtern gehört, wäre zudem der Hinweis auf noch andere
Verwandtschaften sinnvoll gewesen. Man denke an den von Habermas im ersten

Band seines Werks erwähnten Voluntarismus von Duns Scotus und
Wilhelm von Ockham. Und vor allem wäre es unter dieser Voraussetzung
angebracht gewesen, den Freiheitstheoretiker Kant ausgehend von der
Beantwortung der Freiheitsfrage bei Leibniz zu diskutieren. Denn erst vor
diesem Hintergrund wird die Systematik von Kants Freiheitskonzept in
ihrer Genese ausreichend nachvollziehbar.

Leibniz hat in Abhebung sowohl von seinen empiristischen Kontrahenten

als auch von Deterministen spinozistischen Typs darauf bestanden,
dass neben der Handlungsfreiheit unabdingbar die Willensfreiheit des
Menschen zu behaupten und rechtfertigen ist. Letztere soll als Freiheit des
Wollens und Wählens pragmatischer oder moralischer Natur unvereinbar
sein mit jeder Art von Zwang, nicht jedoch mit einer höheren, spirituellen
Stufe der Notwendigkeit. Eine Vereinbarkeit von Willensfreiheit und
höherer Notwendigkeit soll denn näher besehen auch befürwortet werden
und dabei besagen, dass die Willensfreiheit wie alle erkennenden und
begehrenden Vermögensleistungen des Menschen den Sätzen des
Widerspruchs und des zureichenden Grundes unterliegt. Ohne die erfolgreiche
Anwendbarkeit dieser Sätze wäre die Willensfreiheit widersprüchlich oder
eine grundlose Freiheit, eine bloße Zufälligkeit. Leibniz opponiert damit
zugleich gegen jene Scholastiker, welche die Willensfreiheit als libertas indif-
ferentiae ausgelegt haben.

Kants Ambition ist es offenkundig, in Auseinandersetzung mit dieser
systematischen Problemlage bei Leibniz zu einem neuen, den Standards
kritischer Vernunft genügenden Gesamtresultat zu gelangen. In diesem Sinne
wird dafür argumentiert, dass eine transzendentale Freiheit im intelligi-
blen Bereich und eine Notwendigkeit im Bereich der gesetzmäßigen Natur
zwar miteinander kompatibel sein können, dies aber lediglich unter der
Voraussetzung, dass sie je eigenen Welten zuerkannt werden. Die Welt der
Freiheit ist deshalb von der Welt der Naturnotwendigkeit und damit auch
von einer höheren Notwendigkeit, wie Leibniz sie supponiert hat, zu trennen.

Auf der Grundlage dieser Trennung lässt sich Kant zufolge eine
moralrelevante Willensfreiheit dahingehend ausformulieren, dass sie als
Vermögen des Menschen verstanden werden kann, Maximen in Ansehung des

Sittengesetzes selbst zu wählen. Dabei definiert Kant die Willensfreiheit
(ab 1797 Freiheit der „Willkür") als das Vermögen des Menschen, sich selbst
„unabhängig von allen empirischen Bedingungen (dem Sinnlichen
überhaupt)", somit allein dem Sittengesetz gemäß zu bestimmen.13 Das im Sinne

einer libertas indifferentiae interpretierbare Vermögen des Wählens mo-

13 Kant: Die Metaphysik der Sitten. AA VI, 221.



586 Martin Bondeli

rairelevanter (guter oder böser) Maximen, das „Vermögen der Wahl, für
oder wider das Gesetz zu handeln",14 soll als ein der intelligiblen Willkürfreiheit

unter- und zugeordnetes empirisches Vermögen der Willkürfreiheit

eingestuft werden. Damit liegt auch eine entsprechende Antwort auf
Leibniz' Haltung zur Indifferenzfreiheit vor.

Es sei nicht übergangen, dass Habermas ausgehend von einer
klassifizierenden Betrachtung zum Begriff der Selbstgesetzgebung an ein
einschlägiges Problem heranführt, das bei der Nachverfolgung der Systematik
von Kants Konzept moralischer Freiheit aufgeworfen wird. Es stellt sich
die Frage, ob das Vermögen der freien Maximenwahl nicht zur Farce wird,
wenn es einem Freiheitsvermögen, dem ausschließlich sittliches Handeln
entspringen kann, eingegliedert ist. Habermas nimmt dazu Stellung und
argumentiert dafür, dass man bei Kant von einem „zweistufigen", sowohl
„kognitiven" als auch „volitiven" Begriff der Willensfreiheit auszugehen
habe (343^). Willensfreiheit bedeute zum einen, dass der Wille in einer
kognitiven Weise an das Sittengesetz gebunden sei, zum anderen, dass er
unweigerlich frei angesichts des Sittengesetzes entscheide, somit als ein
Vermögen des ,„Ja- oder Neinsagen-Könnens'" zu interpretieren sei (344).
Die volitive Seite soll demnach, so die naheliegende Schlussfolgerung von
Habermas, der kognitiven weder widersprechen noch untergeordnet sein.

Meines Erachtens verfolgt Habermas an diesem Punkt eine bedenkens-
werte, am Ende allerdings auch eine in ihrer Herkunft der Klarstellung
bedürftige Auslegung zum moralrelevanten Freiheitsbegriff kantischer
Richtung. Es handelt sich um eine Auslegung, die man in erster Linie nicht mit
dem Haupt der kritischen Philosophie, sondern mit dem Kantianer Reinhold,
genauer: mit Reinholds pointiert anti-fatalistischer Interpretation der
kantischen Willensfreiheit, in Verbindung zu bringen hat. Reinhold hat eine
vergleichbare zweistufige Freiheitskonzeption als Antithese zum Freiheits-
verständnis des Kantianers Carl Christian Erhard Schmid verfochten und
um 1797 ebenfalls den Kant der Metaphysik der Sitten damit konfrontiert.
Schmid trat für die als „intelligibler Fatalismus" bekannt gewordene
Ansicht ein, dass einzig und allein das Vermögen, sich unabhängig von sinnlichen

Antrieben zu bestimmen, und damit eine Vermögensbestimmung,
die dem Sittengesetz je schon konform sei, als moralische Willensfreiheit
gelten könne. Im Bestreben, die Zurechnung und Verantwortung des
Menschen angesichts moralischer Forderungen ohne Abstriche zum Ausdruck
zu bringen, ergriff Reinhold im Gegenzug für die Ansicht Partei, die
moralrelevante Willensfreiheit sei ausgehend vom Gedanken der Annehmung
guter oder böser Maximen zu fassen und so primär als Vermögen, sich für
oder gegen das (als Freiheitsgesetz gefasste) Sittengesetz zu entscheiden,

14 Kant: Die Metaphysik der Sitten. AA VI, 226.



Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen Denkens 587

zu definieren.15 Mit Reinhold wurde so erstmals nicht nur der kognitiven,
sondern auch der volitiven Stufe des moralrelevanten Freiheitsbegriffs
kantischer Art angemessen Rechnung getragen.

j.5 Vernünftige Selbstgesetzgebung - eine Verkürzung von Kants
Erkenntnisauffassung

Neben der Zusammenstellung und Kontrastierung mit Hume ist für
Habermas' Kant-Bild der Ausgang von dem erwähnten Paradigma einer
gegenüber der Aufklärungsphilosophie des 17. Jahrhunderts radikalisierten
Subjektphilosophie von essenzieller Bedeutung. In Abhebung von Humes
empiristischer und skeptizistischer Variante dieses Paradigmas stellt
Habermas bei Kant eine transzendentale Form von Subjektivität und
Vernunft in den Mittelpunkt, die „von Haus aus" ein „praktisches Vermögen,
das begriffliche Operationen und Handlungen steuert", sein (306) und die
sich in der Summe als vernünftige „Selbstgesetzgebung" (316, 319) auf den
Begriff bringen lassen soll. Habermas schärft dazu ein, dass „der gemeinsame

Nenner der vernünftigen Selbstgesetzgebung nicht über die
Unterschiede hinwegtäuschen" dürfe (315).

Als aufmerksamer Leser kann man sich des Eindrucks nicht erwehren,
dass Habermas in der Sache allerdings auf die erforderlichen Unterscheidungen

kaum geachtet hat. Bei seinen Einlassungen zu Lehrstücken der
theoretischen Vernunftkritik reiht Habermas Aussagen Kants zum Subjekt,
das „von innen affiziert wird" (312) und sich so in verdeutlichender Weise
seiner eigenen Formen zu vergewissern vermag, Aussagen zum Subjekt,
das die Einheit als „transzendentale Apperzeption" stiftet (314) und auf diese
Weise Einheit und Gegenständlichkeit innerhalb des Mannigfaltigen in der
sinnlichen Anschauung ermöglicht, sowie Aussagen zum Subjekt, das mittels

der Kategorien die „Grundsätze des reinen Verstandes" autorisiert (336),
die ihrerseits transzendental bewiesen und als objektiv gültig ausgewiesen
werden, aneinander, ohne die verschiedenen Subjektfunktionen und
Begründungsstufen kenntlich zu machen. Bei Habermas reduziert sich alles
auf das Narrativ einer sich ihrer eigenen Operationen und Erzeugungen
vergewissernden Vernunft, die außerdem je schon auf den Begriff der
Selbstgesetzgebung der praktischen Vernunft abgezweckt sein soll. Hinzu kommt,
dass Habermas der Ansicht ist, Kant habe den Nachweis synthetischer
Erkenntnis a priori anhand der Frage geführt, „wie" eine solche Erkenntnis,
die sich als Faktum je schon voraussetzen lasse, möglich sei (319, 335),
somit in einer regressiven Form. Dass Kant darauf Wert gelegt hat, diese
Erkenntnisart gerade auch in progressiver Form, nämlich mittels eines trans-

15 Zur dieser Positionierung Reinholds und zu der daraus entstandenen Kontroverse mit
Schmid und Kant siehe: BONDELI, M.: Freiheit, Gewissen und Gesetz. Zu Kants und Reinholds
Disput über Willensfreiheit, in: Natur und Freiheit. Akten des XU. Internationalen Kant-Kongresses,

hg. von V. Waibel, M. Ruffing, D. Wagner. Berlin: de Gruyter 2018, Band 1, 529-544.



588 Martin Bondeli

zendentalen Beweises anhand des Prinzips der Ermöglichung von Erfahrung,

zu begründen und damit die Frage des „ob" zu beantworten, wird
übergangen. Symptomatisch für diese Verkürzungen ist, dass Habermas den
Kant der theoretischen Vernunftkritik insgesamt nur als transzendentalen
Subjektivisten und Idealisten kenntlich macht und nicht zugleich als

Widerleger des Idealismus, als empirischen Realisten und Vertreter einer
Objektivität des Erkennens.

Man wird hier vielleicht einwenden, dass solche Differenzierungen für
Habermas' Gedankenführung von nebensächlicher Bedeutung sind, wird er
doch im Folgekapitel zur „linguistischen Wende" und zu Hegels Auffassung

des objektiven Geistes eine fehlende kommunikative Dimension in
Kants Begriff transzendentaler Subjektivität anprangern und nicht ein
erkenntnismethodisches Objektproblem behandeln. Dennoch sollten sie aus
Gründen der Sachrichtigkeit und Ausgewogenheit dem Ziel der Untersuchung

nicht aufgeopfert werden. Davon abgesehen hätte Habermas auf der
Basis einer eingehenderen Betrachtung zu Kants Erkenntnisbegriff an
späterer Stelle darlegen können, dass Kants transzendentale Fragestellung
nicht erst (und auch nicht nur) bei Peirce in eine „Logik der Forschung
übersetzt" wird (706). Schon Kant hat seine Kategorienlehre und die hierbei

begründeten Gegenstände möglicher Erfahrung so gefasst, dass dieses

Ergebnis in die Richtung einer mit Anwendungsschritten und Hypothesen
operierenden Erforschung der Erfahrungswelt fortgeführt werden kann. Er
hat mit diesem Ausblick einen Weg eröffnet, der über Nachkantianer wie
Jakob Friedrich Fries zum Falsifikationismus Karl Raimund Poppers führt.

1.6 Kritik an der Postulatenlehre und der Vorschlag einer bescheideneren
Auslegung derselben

Aufgrund vorangegangener Untersuchungsresultate zur „okzidentalen
Konstellation von Glauben und Wissen" ist es verständlich, dass Habermas in
einem weiteren Schwerpunkt den Kant der Postulate der praktischen
Vernunft kommentiert und einer kritischen Beurteilung unterzieht. Es ist
vorauszuschicken, dass die Postulatenlehre schon im Kreis der ersten Gegner
und Anhänger Kants ideologisch und sachlich stark umstritten war. Während

frühe Kantianer wie Reinhold sie als revolutionär und als vorbildhaft
für jede kommende religiöse Aufklärung betrachteten, erkannten andere
avancierte Selbstdenker darin eine ungereimte Übertragung moralischer
Vollkommenheitsideen auf die Ideen von Gott und Seele, vor allem aber
eine Assimilierung moralischer Pflichten an religiöse Glaubensgebote, was
zur Aufweichung des resolut deontologischen Moralansatzes und der
Moralautonomie führe. Der junge Schelling ging noch weiter und beklagte,
dass dieses Lehrstück es der religiösen Orthodoxie ermögliche, ihre Dogmen

ungehindert in Form von Postulaten aufrechtzuerhalten. Was die
konzeptionelle Seite angeht, ist fraglich, welche Stellung man der Postulaten-



Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen Denkens 589

lehre im Verhältnis zu dem als Faktum der praktischen Vernunft statuierten

Sittengesetz, zu den die Motive moralischen Handelns betreffenden
Triebfedern der moralischen Vernunft, zu dem als moralischer Zweck
verstandenen und postulierten höchsten Gut, der Idee einer moralischen Welt,
bestehend aus Moralität und Glückseligkeit, sowie schließlich zu
geschichtlich-kulturellen Bedingungen oder Mitteln, die dem moralischen Zweck
adäquat sind, zuerkennen soll. Ausgehend von der Tatsache, dass Kant aus
dem Sittengesetz im Sinne einer Pflicht die Idee eines zu realisierenden
höchsten Gutes fordert, die Postulate des Daseins Gottes und der Unsterblichkeit

der Seele dabei als Komponenten des höchsten Gutes begreift,
sieht man sich veranlasst, die Postulate zum moralischen Zweck zu rechnen.

Auf der Basis von Kants Aussagen zu einer Moral, die nicht zwingend
auf Religion angewiesen ist, tangieren die Postulate aber auch die Sphäre
moralischer Triebfedern und Mittel. In diesem Falle erscheinen die Idee
einer unsterblichen Seele, die es als Forderung einer unendlichen Annäherung

an einen moralischen Endzustand zu übersetzen gilt, und die Idee
Gottes als Urheber, Erhalter und Richter der moralischen Welt - vergleichbar

mit den moralischen Triebfedern der Pflicht und Achtung - in der Funktion

eines seelisch-geistigen Anreizes, dem Sittengesetz auch dann zu
folgen, wenn diesem nicht je schon aus reiner moralischer Vernunfteinsicht
entsprochen werden kann.

Was Habermas' Interpretation von Kants Postulaten der praktischen
Vernunft angeht, überrascht diese zunächst mit einer „kühnen Lesart" (327)
des Gottespostulates. Habermas zufolge hat Kant den moralischen Gott in
der spezifischen Rolle des uns gnädigen Gottes in einer vorgängigen Weise
an das Sittengesetz gekoppelt und damit im Subtext ausgesagt, „die
vernünftige Freiheit des menschlichen Willens" bestehe in der „Bereitschaft,
sich der ,Natur' des Moralgesetzes (der als Gnadenwirkung interpretierten
Anlage zum Guten) eher zu unterwerfen als der Natur unserer Affekte und
Triebe, um diese Anlage ,zur Wirkung' kommen zu lassen" (327^. Für eine
solche, an Luthers Idee des je schon fehlbaren und der Gnade Gottes
bedürftigen Menschen herangerückte Lesart des Sittengesetzes bietet Kants
Assoziierung der Autonomie mit einer Unterwerfung unter das Sittengesetz

wohl einen gewissen Anhaltspunkt. Doch ist sie vor anderem Hintergrund

kaum mit Kants Lehre vereinbar. Abgesehen davon, dass Kant sich
generell gegen Versuche aussprach, das Sittengesetz durch Gottesideen zu
„personificiren",16 besteht ein unmittelbarer Grund, der gegen Habermas'
Deutung spricht, Kant gehe unterschwellig von einem gnadenbehafteten
Sittengesetz aus. Die Befolgung des Sittengesetzes in der Form des kategorischen

Imperativs ist Kants Ansicht nach dem Menschen als vernünftigem,

moralfahigem Wesen allein möglich und zumutbar, somit ohne Gna-

16 Siehe Kant: Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in der Philosophie. AA
VIII, 405.



59° Martin Bondeli

denwirkung (sei diese ererbt oder nachträglich). Der Mensch ist vermögend,
von dem mit dem Sittengesetz geforderten Verallgemeinerungstest
Gebrauch zu machen. Die Gnadenwirkung Gottes wird erst dann bedeutsam,
wenn die Vorstellung der Realisierung des höchsten Gutes und damit die
Ideen der moralischen Perfektibilität und der Glückwürdigkeit des
Menschen ins Spiel kommen. Dieser Unterteilung entsprechend, geht bei Kant
der Unterwerfungsgedanke bei der Befolgung des Sittengesetzes mit einem
moralischen Gefühl der Achtung vor dem Gesetz einher und nicht mit
einer Gefühlslage, die einem Sünden- und Gnadenbewusstsein entspricht.

Im Weiteren schließt Habermas in kritischer Absicht an den mit dem
Triebfederbereich verklammerten Aspekt der Postulatenlehre an. Kants
Postulate des Daseins Gottes und der Unsterblichkeit der Seele sind seines
Erachtens die Reaktion auf ein „Problem der Zumutbarkeit" (323). Kant habe
die Postulate als Hilfsmittel eingeführt und bewahrheitet, als Hilfsmittel,
ohne die das „hoch motivierende Streben" (333) des Menschen nach Moral
und Glückseligkeit kaum möglich wäre. Ein solcher Mittel- und
Motivationszusammenhang ist bei Kants Postulatenlehre sicherlich nicht von der
Hand zu weisen. Und er ist meines Erachtens aus den Bedürfnissen, die wir
als vernünftige, moralische Wesen anmelden, auch zu rechtfertigen. Wenn
wir das Sittengesetz befolgen, möchten wir auch in einer möglichst moralischen,

gerechten Welt leben, in einer Welt, in der unser moralisches Handeln

nicht untergraben und ausgebeutet wird. Doch käme es meines Erachtens

einer unzulässigen Engführung gleich, würde man Kants Postulatenlehre

nur in diesem Bereich der Mittel, Motive und Bedürfnisse betrachten.

Kant gibt mit der Postulatenlehre ebenso eine Antwort auf die Frage,
wie die künftige Welt im religiösen Bereich für ein moralisches Wesen
beschaffen sein soll. Mit anderen Worten: es geht gleichzeitig um die
Ausgestaltung des moralischen Zwecks, an dem das Recht, die Ästhetik und
schließlich die Religion teilhaben. Von daher werden die Postulate Gottes
und der Seelenunsterblichkeit nicht nur in einer der Moral förderlichen
Funktion betrachtet, sondern auch im Sinne einer in kommender Zeit und
bereits jetzt im Keim lebbaren, praktizierbaren religiösen Form.

Aus einer anderen Perspektive wird eine solche erweiterte Deutung der
Postulate von Habermas denn auch konzediert. Jedenfalls artikuliert er
schließlich eine zusätzliche Kritik an der Postulatenlehre, die darauf schließen

lässt, dass diese auch im Hinblick auf einen Bereich moralischer
Zweckmäßigkeit, der nicht mit der Triebfederfrage zusammenfällt, ernst zu nehmen

ist. Die Kritik lautet, Kants Postulate Gottes und der Seelenunsterblichkeit

beruhten „auf der falschen Voraussetzung", „dass die Beförderung
dieser überschwänglichen Ziele als moralische Pflicht qualifiziert werden"
könne (333). Darin stecken näher besehen zwei Vorwürfe, nämlich dass
erstens die Ziele überschwänglich seien, im Grunde gar nicht eingelöst werden

könnten, dass zweitens der falsche Weg ihrer Realisierung eingeschlagen

werde. Die Realisierung werde einer individuellen moralischen Pflicht



Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen Denkens 591

überantwortet, könne realistischerweise aber nur durch eine „solidarische"
und kollektive „Anstrengung" geleistet werden (333, 357).

Habermas wiederholt an dieser Stelle seine bekannte Kritik an Kants
einsamem, monologischem Verfahren der Begründung und Durchsetzung
von Moral. Vielleicht stärker als in früheren Stellungnahmen wird im
vorliegenden Fall auf mögliche Einwände geachtet, mit denen sich diese Kritik

entkräften ließe. In diesem Sinne bemüht sich Habermas um eine
Einbeziehung von Kants religionsphilosophischem Postulat einer Vergesellschaftung

der Moral in einer Gemeinschaft, die „ethischer Staat" heißen
darf,17 sowie von Gemeinschaftsideen, die sich aus Kants geschichtsphilo-
sophischer und teleologischer Vernunftkonzeption ergeben. (Weshalb
Habermas nicht auch die ästhetische Urteilskraft und deren Aufgabe einer
Kultivierung des „Gemeinsinnes"18 beachtet hat, bleibt ein Rätsel.) Auf den
Punkt gebracht lautet bei dieser Durchmusterung Habermas' Befund, dass
Kants „teleologische Urteilskraft mit ihrem selbstkritisch eingeschränkten
Erklärungsanspruch eine Perspektive für die Suche nach Spuren der
Vernunft in der Geschichte" eröffnet habe, welche „die Junghegelianer fortsetzen

werden" (368). Diese Perspektive sei aber zu schwach und zu vage, um
einen Weg zu tatkräftigen solidarischen Moralleistungen aufzeigen zu können.

Dasselbe abschlägige Urteil gilt nach Habermas für die anderen
Vereinigungsideen Kants. Zur Idee der Realisierung moralischer Zwecke in
einem „ethischen Gemeinwesen" merkt Habermas an, dass das moralisch
handelnde Subjekt hier „grundsätzlich überfordert wird", zumal ein solches
Gemeinwesen „sich nur als Erzeugnis eines solidarischen Zusammenwirkens
aller denken lässt" (357).

Diese realistische, den Beizug stärkerer solidarischer Potentiale
anempfehlende Einschätzung hat wohl ihre Berechtigung. Doch wäre hier ebenfalls

zu erwägen, ob Kant mit seiner Idee des ethischen Gemeinwesens, die
durch Bestimmungen und Kennzeichen der unsichtbaren und sichtbaren
Kirche konkretisiert wird, nicht auch kleinere Ziele als jenes eines rechtlichen

und moralisch-religiösen Endzustandes der Geschichte im Blick
gehabt hat. Die Jenaer Kantianer Reinhold und Schiller jedenfalls haben bei
der Rezeption dieser Idee spontan an die Gründung intellektueller Zirkel,
die moralische und politische Reformen einleiten können, gedacht und
nicht, wie Habermas, an einen fernen kantischen Gottesstaat.

II. Hegel: Rückkehr zu einer Metaphysik alten Stils und scheiterndes
Voranschreiten zu einer kommunikativen Form von freier Vernunft

In Abschnitt IX gelangt Habermas nach der Beschreibung eines
Paradigmenwechsels von der Subjektphilosophie zu einer Philosophie des objekti-

17 Siehe Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft. AA VI, 94.
18 Siehe KANT: Kritik der Urteilskraft, § 40; AA V, 293.



592 Martin Bondeli

ven Geistes sowie nach der Behandlung der „linguistischen Wende" bei
Herder, Schleiermacher und Wilhelm von Humboldt zu einem Hegel als

Metaphysikerneuerer und Geschichtsdenker. Dabei ist der Darstellungs-
gang zur sprachphilosophischen Wende nicht, wie man auf den ersten Blick
annehmen könnte, ein Umweg oder Nebenweg zu Hegel. Er ist der Hauptweg,

zumal er sich innerhalb der untersuchten Gesamtetappe als die
entscheidende Denkbewegung in der Herausbildung des Paradigmas der
kommunikativen Vernunft erweist. Als Philosoph des objektiven Geistes trägt
Hegel zwar zur Infragestellung des Paradigmas der Subjektphilosophie bei,
wird aber von der einschlägigen Entwicklung überholt. Zwar können ihm
aufgrund seiner bahnbrechenden Fähigkeit, die mit der Französischen
Revolution in Gang gesetzte neueste Gesellschaftsdynamik auf den
philosophischen Begriff zu bringen, und aufgrund seiner Kritik an Denkmustern
der Subjekt- und Transzendentalphilosophie bleibende Verdienste
zuerkannt werden. Doch befindet sich Hegel mit seiner retardierenden, hinter
die kritizistischen Einsichten Kants zurückfallenden Stellung zur Metaphysik

auf einem Holzweg.
Enttäuscht sieht sich mit Abschnitt IX jene Leserschaft, die etwas zum

nachkantischen Denkweg und Diskurs über vernünftige Freiheit nicht nur
bei Hegel, sondern gleichfalls bei Reinhold, Fichte, Schelling, Schiller, den
Neoskeptikern, den frühromantischen Freunden Schleiermachers und
anderen Protagonisten des Deutschen Idealismus erfahren möchte. Diese
Namen oder Strömungen kommen bei Habermas, wenn überhaupt, nur en

passant vor. Zwar ist es als Gewinn zu werten, dass er nicht einem gängigen

Stufen- und Königsweg von Kant zu Hegel folgt und dass er mit den
Ausführungen zu Themen der Sprache weniger bekannte Mitstreiter der
Epoche Kants und Hegels in den Vordergrund rückt. Doch bleibt mit seinen

generellen Schwerpunktsetzungen das an Ideen und Perspektiven reiche

und innovative Potential nachkantischen Philosophierens unausge-
schöpft. In einem schon erwähnten früheren Text hat Habermas im
Anschluss an die „Bewußtseinsphilosophie" Kants immerhin noch die Inter-
personalitätslehre Fichtes behandelt und dafür argumentiert, dass hiermit
„ein Schritt in die Richtung einer Theorie der Intersubjektivität" vorliege,
die allerdings „erst von Humboldt auf Prämissen der Sprachphilosophie
umgestellt" werde.19 Diese Lehre, die Fichte gerade auch für ein Verständnis
von Sprache, deren Hauptfunktion die auf Verständigung zielende und
mittels „Wechselseitigkeit" vor sich gehende „Mitteilung" von Gedanken
sein soll,20 fruchtbar gemacht hat und die bis in unsere Gegenwart die phi-

19 Siehe Nachmetaphysisches Denken, 196-198.
20 Siehe FICHTE: Von der Sprachfähigkeit und dem Ursprung der Sprache. Werke VIII,

3o8f. - Zu Fichtes Sprachansatz beachte man Imhof, S.: „Kann der Mensch ohne Sprache
gedacht werden?" Die transzendentale Rolle der Sprache bei Fichte, in: Freiburger Zeitschrift für
Philosophie und Theologie 55 (2008) 2, 356-378.



Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen Denkens 593

losophische Diskussion zum Begriff der Anerkennung mitbestimmt, fällt
nun in Habermas' Neudarstellung, abgesehen von einem kurzen Rückver-
weis (460, Anm.), vollends aus dem Raster.

2.1 Die „linguistische Wende" - eine Wurzel auch bei Locke, Leibniz und
Reinhold

Die bei Habermas besprochenen sprachphilosophischen Erträge Herders,
Schleiermachers und Wilhelm von Humboldts können sich in Bezug auf
das Voranschreiten des philosophierenden Geistes zu einer sprachlich ver-
fassten, kommunikativen Vernunft in der Tat sehen lassen. Herder, der, ähnlich

wie Jacobi, die Philosophie des Deutschen Idealismus durch
Denkvoraussetzungen und Debatten beeinflusst, wird mit seiner These, wonach die
Sprache in ihrer Darstellungs-, Mitteilungs- und Verständigungsfunktion
mit dem Gebrauch der Vernunft je schon Hand in Hand geht, maßgebend
für ein Sprachverständnis, welches man im Rückblick als anti-repräsenta-
tionalistisch oder auch anti-instrumentalistisch bezeichnen wird. Denn
Herders These besagt, dass Wörter nicht Ausdruck oder Instrument,
sondern vielmehr Erzeuger und inneres Organ einer Vorstellung, Idee oder
eines Gedankens sind. Dem Philosophen, der an die Klarheit und Deutlichkeit

von Begriffen appelliert, hält Herder entgegen, dass sich Begriffe nie
anders denken und verwenden lassen als durch Wörter einer Sprache, die
ihrerseits eine bestimmte Sprachgemeinschaft voraussetzt. Mit Herder wird
somit, wie Habermas hervorhebt, die „konstitutive Rolle" des Wortes (436)
für begriffliches und urteilendes Denken geltend gemacht. Beim Frühromantiker

und späteren Theologieprofessor Schleiermacher wird Herders These
der originären sprachlichen Verfasstheit des Denkens unter neuen Vorzeichen

bekräftigt. Ein besonderes Augenmerk wird auf die hermeneutische
und gesprächsdialektische Dimension der Sprache gerichtet. Wie Habermas
hierzu resümiert, wird bei Schleiermacher das Denken zum einen als ein
sprachliches Verstehen und Auslegen in der „dreistelligen Beziehung
zwischen Interpret, Text und Autor" wahrgenommen (439), zum anderen als
eine dialektisch-dialogische Gesprächsführung, die eine begründende Funktion

erfüllen kann: „Die Gesprächsführung regelt den Austausch von Gründen"

(448). Bei dem Bildungsreformer und ausgewiesenen Sprachforscher
Wilhelm von Humboldt wird schließlich über die Einsichten Herders und
Schleiermachers hinaus der Sprache in ihrer Zeichen- und Strukturfunktion

Beachtung geschenkt. Aufgrund vergleichender Studien wird
herausgearbeitet, dass bei aller Verschiedenheit und Individualität der nationalen
und lokalen Sprachen allgemeine Strukturen im Sprachaufbau existieren.
In der von 1827 stammenden Untersuchung Über den Dualis gibt Humboldt
hierzu das Resultat wieder, in allen Sprachen komme im Fall der
Zusammenstellung der Pronomen zum Ausdruck, dass der Mensch sich nach
einem „dem Ich entsprechenden Du" sehne, sich hingegen zu jenem Ding



594 Martin Bondeli

oder Wesen, das er „Nicht-Ich" oder „Er" nenne, distanziert verhalte. Dieser
duale, das „Einheimische und Fremde" trennende „Urtypus aller Sprachen"
drücke sich durch eine als hauptsächlich einzustufende „Unterscheidung
der zweiten Person von der dritten aus."21 Mit dieser Feststellung ist
Humboldt Habermas zufolge Initiator einer „genialen Untersuchung des

Systems der Personalpronomina, dessen Drei-Personen-Beziehungsstruk-
tur sich in allen Sprachen wiederfindet" (458). Und nicht nur dies. Humboldt
gelangt zu nichts Geringerem als zur „Entdeckung der performativen
Dimension der Ich-Du-Beziehung" (462). Er macht, was Habermas allerdings
erst auf der Basis einer eigenwilligen Einführung unterschiedlicher Rede-

perspektiven behaupten kann, deutlich, dass der „performative Sinn der
reversiblen Ich-Du-Beziehung" von dem „referentiellen Sinn" der Ich-Es-Be-
ziehung zu unterscheiden ist (459) und keinesfalls auf diesen letzteren
reduziert werden kann. Nach der Darstellung von Habermas gelangt somit
Humboldt in einer Spätphase des Deutschen Idealismus zur sprachpragmatischen

Auffassung, dass unser Denken in intersubjektiv verfassten Sprech-
akten besteht, die eine individuierende Beteiligungs- und eine verallgemeinernde

Beobachterperspektive kennen.
Bei übergreifenden Betrachtungen zu dieser erklärten „linguistischen

Wende" expliziert Habermas, deren Entstehung verdanke sich wesentlich
dem damaligen Erstarken der „Geschichtswissenschaft" (387) und der sich
von einer Spezialdisziplin der Theologie und Jurisprudenz emanzipierenden

„Hermeneutik" (412). Wie die besagte Wende angesichts der Tatsache,
dass von einem linguistic turn in der Philosophie gemeinhin erst in Bezug
auf das späte 19. oder frühe 20. Jahrhundert gesprochen wird, näher
einzuschätzen ist, wird in der Folge ebenso wenig thematisiert wie der Befund,
dass mit den Betrachtungen zu Herder, Schleiermacher und Humboldt nur
ein beschränkter Bereich dessen abdeckt wird, was in der Periode des
Deutschen Idealismus zum Verhältnis von Denken und Sprache aufgearbeitet

und debattiert worden ist.22 Im Hinblick auf das Verständnis späterer

Stadien des von sprachphilosophischer Seite angeregten nachmetaphysischen

Denkens wäre hier aber gerade ein erweitertes Spektrum zu
berücksichtigen gewesen. So ist es insbesondere von Belang, dass sich im
Deutschen Idealismus ebenfalls nachmetaphysisches Denken befördernde
sprach- und zeichentheoretische Reflexionen finden, die an Problemlagen
bei Locke und Leibniz anschließen.

Es sei daran erinnert, dass die Untersuchungen von Locke und Leibniz
zum menschlichen Verstand das Verhältnis von Begriffen und Wörtern ein-

21 Siehe W. von HUMBOLDT: Schriften zur Sprache. Stuttgart 1793 (Neudruck Reclam
2021), 24t.

22 Einen reichen und differenzierten Überblick zur Pluralität sprachphilosophischer
Ansätze und Sachthemen aus der Epoche des Deutschen Idealismus vermittelt die Studie von
WESTERKAMP, Dirk: Spekulative Epen. Studien zur Sprachphilosophie des Deutschen Idealismus.

Tübingen: Mohr Siebeck 2021.



Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen Denkens 595

schließen und zur Klärung von Fragen nach den diversen Funktionen,
Systemen, Defekten und Verbesserungsmöglichkeiten der menschlichen Sprache

führen. Locke zufolge ist die Sprache ein im Medium abstrakter und
konventionell erzeugter Zeichen und Zeichenverbindungen bestehender
Ausdruck von Vorstellungen von Gegenständen, wobei wir Wortzeichen vor
allem zum Zwecke der Konservierung und Mitteilung unserer Vorstellungen

verwenden. Für ein Problem der Sprache hält Locke dabei vor allem
die Tatsache, dass Wörter uns irreführen oder bedeutungslos werden,
sofern sie sich nicht auf Vorstellungen von Gegenständen beziehen. Insgesamt

vertritt Locke eine Sprachauffassung, die insbesondere von seinen
Kritikern als psychologisch, instrumente!! und konventionell apostrophiert
worden ist. Bei Leibniz deutet sich die Überzeugung an, dass die Sprach-
und Zahlzeichen eine eigene, geistige und materielle Welt neben den Welten

des Bewusstseins und der Gegenstände darstellen. In diesem Sinne
wird in aufklärerischer Absicht sowohl über die Schaffung eines dem
erkenntnistheoretischen Ideal begrifflicher Klarheit und Deutlichkeit förderlichen

künstlichen Zeichensystems als auch über Reformen der natürlichen
Sprache nachgedacht. Leibniz bestreitet dabei nicht, dass auch in der natürlichen

Sprache Zeichen konventioneller Art vorherrschen, doch behauptet
er im Gegenzug zu Locke eine (in einem nicht naiven Sinne) natürliche
Zuordnung von Worten und Dingen und formuliert diese Zuordnung im
Sinne eines Kriteriums der Wahrheit.

Dass in der Ära Kants Autoren wie Herder, Hamann und Jacobi mit
dem Vorschlag an die Öffentlichkeit traten, Kants Vernunftkritik sprach-
kritisch zu läutern, hatte maßgeblich mit Vorgaben bei Locke und Leibniz
zu tun. Mit diesem Vorschlag wurde die übliche Kritik am sprachphilosophischen

Instrumentalisten und Konventionalisten Locke auf Kant projiziert

und zum Anlass einer „Metakritik" der reinen Vernunft genommen.
Die Position von Leibniz hingegen wurde anerkennend rezipiert und
aufgrund ihres gehobenen Naturalismus und Harmonismus für fortsetzungs-
tauglich erachtet. Vor diesem Hintergrund erweist sich Herders Absage an
ein instrumentalistisches Sprachverständnis nicht nur als Wegmarke zu den
Sprachuntersuchungen der Richtung Humboldts. Sie steht auch im
Zusammenhang mit einer Wiederaufnahme sprachtheoretischer Ansichten Leib-
niz'scher Herkunft und wird so zum Impetus einer noch anderen sprach-
philosophischen Untersuchungsrichtung. Der Kantianer Reinhold wird sich
Herders Einsicht, wonach uns Begriffe nur als gesprochene und geschriebene

Wörter einer Sprachgemeinschaft zur Verfügung stehen, anschließen
und sie für sein gestecktes Ziel einer definitorischen Festigung von Kants
Programm der Begründung von Erkenntnissen und moralischen Normen
fruchtbar machen. Nach Reinhold ist es, wenn es in dieser Sache zu einem
allgemeingültigen und allgemeingeltenden Resultat unter den Kant-Interpreten

kommen soll, nicht ausreichend, eine gesteigerte Klarheit und
Deutlichkeit von Begriffen anzustreben. Da wir uns in Wörtern und Sätzen aus-



596 Martin Bondeli

drücken, müssen wir auch die Bedeutungen der jeweiligen Wortzeichen
klären und dabei unbemerkte sprachliche Mehrdeutigkeiten aufdecken, die
zu Missverständnissen oder bloßen Scheinverständnissen führen. Reinhold
hat aus diesem Problemzusammenhang nach 1810 eine als philosophia prima

einzustufende „Synonymik" entwickelt, deren Aufgabe darin besteht,
mittels Aufstellung semantisch ausreichend bestimmter Wortfamilien die
natürliche philosophische Sprache von irreführenden synonymen und
homonymen Ausdrücken zu reinigen. Auf diese Weise wird das auf Leibniz
zurückgehende Desiderat einer Reform der natürlichen Sprache mit Herders
Forderung einer Einheit von Vernunft und Sprache kombiniert und zu
einem Projekt gebündelt, das in die Richtung der neupositivistischen
Sprachanalytik weist. Es versteht sich, dass hiermit nicht die kommunikative,
intersubjektive Vernunft im Mittelpunkt steht, dass damit jedoch der Blick
auf eine sprachkritische Seite des linguistic turn geworfen wird, die sich
durch den Ansatz einer intersubjektiven Verständigung allein nicht erfassen

lässt.

2.2 „Detranszendentalisierung" - eine fragliche Kennzeichnung der nachkanti-
schen Denkentwicklung

Ein signifikantes Stichwort in Habermas' Nachzeichnung des Übergangs
von einem subjektiven Geist kantischer Provenienz zu einem objektiven
Geist im Sinne sowohl der „linguistischen Wende" als auch Hegels lautet
„Detranszendentalisierung" (372f., 510L, 55if.). Damit soll gesagt sein, Kants
Verständnis eines transzendentalen oder intelligiblen Subjekts, welches im
Bereich sowohl der theoretischen als auch der praktischen Vernunft einen
Ausgangspunkt darstelle, sei aus der Sicht einer Philosophie des sprach-
vermittelten, objektiven Geistes kritisiert und überwunden worden, da es

sich als ein den Bereichen von Geschichte, Gesellschaft und Kommunikation

entrücktes Subjekttheorem herausgestellt habe. Demgegenüber setze
sich mit den sprachphilosophisch interessierten Autoren und mit Hegel
die Einsicht durch, es sei von einem Subjekt auszugehen, das sich „mit
seinen Ansprüchen im eingelebten Horizont einer Lebenswelt" vorfinde, „die
es intersubjektiv mit anderen kommunikativ vergesellschafteten Subjekten
teilt" (373). Habermas grenzt die so verstandene „Detranszendentalisierung"

von Kants Konzept eines transzendentalen oder intelligiblen
Subjekts von einer zu kritisierenden „Extranszendentalisierung" ab (372L). Letztere

soll besagen, dass Kants Konzept eines transzendentalen oder intelligiblen

Subjekts über seine begrenzte Sphäre hinausgeführt und „in eine
allumfassend inflationierte, das heißt alles einbegreifende Subjektivität"
(372) eingegliedert worden sei. Habermas moniert damit, dass bei Fichte,
Schelling und Hegel neben aller berechtigten Kritik an einem abstrakten,
einseitigen Subjektverständnis Kants gleichzeitig eine wenig Erfolg
versprechende, wenn nicht sogar eine für den Gang der aufgeklärten Vernunft



Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen Denkens 597

fatale Transformation von Kants Standpunkt des endlichen Subjekts zu
einem neuen Standpunkt des unendlichen Subjekts oder absoluten Geistes
stattfinde. Die besagten drei Denker, oder jedenfalls Schelling und Hegel,
haben in dieser Beziehung „eine Denkfigur Plotins wieder aufgenommen
und die rekursive Bewegung des absoluten Geistes als den totalisierenden
Prozess einer derart sich entäußernden, sich selbst aufstufenden und
wiederum einholbaren Reflexion ausbuchstabiert" (372L).

Die Wiederausrichtung auf ein Unendliches, der sich Habermas fortan
nicht weiter kritisch zuwendet, hat bekanntermaßen noch andere
Konsequenzen. Sie führt zu einer Revision und einer darauf folgenden Elimination

von Kants These der Unerkennbarkeit der Dinge als an sich betrachtet,

was aus der Optik Kants einer Wiedereinführung des Dogmatismus
gleichkommt, aus der Sicht Fichtes, Schellings und Hegels aber erklärtermaßen

als Übergang zu einem gegenüber Kant vervollständigten, dynamisierten

und durch Strukturen dialektischer Selbstbewegung bereicherten
Idealismus und Idealrealismus begriffen wird. Der mit dieser Sichtweise von
Neuem akzeptierte spekulative Monismus, der nicht selten unter der
Losung einer Synthese von Kant und Spinoza stand, hat zur Folge, dass eine
Kernaufgabe aller künftigen Philosophie darin gesehen wird, das Verhältnis

von intelligiblem und empirischem Subjekt und damit letztlich von Subjekt

und Objekt, Geist und Natur von einem Einheitsgrund her zu denken.
Begriffe der Identität, Einheit, Vereinigung und Ganzheit werden so neben
Subjekt und Autonomie zu neuen, sowohl systemisch als auch emanzipato-
risch bedeutsamen Idealvorstellungen. Der Begriff der Vereinigung wird als

Gegenbegriff zu Teilung, Erstarrung, Entfremdung und Herrschaft eingeführt.

Er zählt so auch zum Hauptvokabular einer aufgeklärten, gegen
Herrschaft von Menschen über Menschen und über die Natur gerichteten
Vorstellung von Vernunft und Freiheit.

Desgleichen gehört zu jenem Vorgang, den Habermas „Extranszenden-
talisierung" nennt, ein an Resultate Kants anschließender Prozess
erkenntnismethodischer und systemischer Selbstverständigung. Bei diesem von
Reinhold, Fichte, Schelling, Hegel und anderen Mitstreitern des Deutschen
Idealismus durchlaufenen Prozess wird Kants transzendentales Deduktionsund

Beweisprogramm zunächst grundsatzphilosophisch gefestigt, danach
im Hinblick auf ein Verfahren, das progressive, regressive und rekursive
Denkschritte miteinander kombiniert, umformuliert. Dabei geht es bei dieser

Umformulierung nicht um einen Bruch mit der bei Kant einsetzenden
transzendentalen Frage nach der Bedingung der Möglichkeit von synthetischer

Erkenntnis a priori. Es geht darum, im Umkreis dieser Frage ein
verbessertes Begründungsverfahren zu generieren. Eine Rolle spielt dabei das

Bestreben, Kants transzendentales Beweisargument, demzufolge die
Kategorien des Verstandes im Bereich der Erscheinungen objektiv gültig seien,
da sich durch sie allein Erfahrungssätze überhaupt artikulieren ließen, von
einer angeblich fatalen Zirkularität zu befreien. Bei der Herausbildung ei-



598 Martin Bondeli

nés verbesserten Begründungsverfahrens wird vornehmlich von der
Ansicht ausgegangen, dass eine transzendentale Begründung von Erkenntnis
gegenüber Kant holistisch zu erweitern sei, da die Gültigkeit von Erkenntnis

von einem System des Erkennens abhänge. Dabei soll geklärt werden,
welcher Anfang in einem System des Erkennens zu machen, welche
Methode des Fortschreitens in ihm zu verfolgen und welche Art von Überprüfung

seiner Resultate in Angriff zu nehmen sei. Spätestens mit Hegels System

der Logik stoßen wir auf ein sehr entwickeltes und ausgereiftes
Paradigma dieser systemischen Begründungsart. Und mit Marx' Methode der
kritischen politischen Ökonomie liegt wenige Jahrzehnte danach ein
weiterer großer Wurf dieser Richtung vor. Man hat es somit nicht unwesentlich

der von Kant eingeführten transzendentalen Erkenntnisfrage zu verdanken,

dass im Laufe des 19. Jahrhunderts die neue, mit der Französischen
Revolution einsetzende Geschichtsepoche und die moderne bürgerliche
Ökonomie in einer derart umgreifenden und vielschichtigen Form auf
philosophische Begriffe gebracht werden.

Wie erwähnt, versteht Habermas unter „Detranszendentalisierung" den
am Fortschreiten von Kant zu Hegel festzumachenden Übergang von
einem transzendentalen zu einem in die Lebenswelt diffundierten und
kommunikativ fundierten Subjektverständnis. Er kritisiert damit an der
Vorstellung von transzendentaler Subjektivität unter anderen Vorzeichen nochmals

das seines Erachtens defizitäre Subjektverständnis der kantischen
Philosophie. Bemängelt wird also erneut, in der kantischen Philosophie sei
weder das erkennende noch das wollende Subjekt ausgehend von einem
intersubjektiven Subjektverhältnis begriffen worden.

An dieser Stelle wird man den Eindruck nicht los, dass Habermas ein
Subjektproblem in ungerechtfertigter Weise zu einem Problem der Trans-
zendentalität macht. Mit dem kritischen Kant wird unter „transzendental"
vor allem eine über die formale Logik hinausgehende inhaltliche Logik,
eine Logik, bei der methodisch oder beweistheoretisch mit der Frage der
Bedingung der Möglichkeit von Erfahrung und Erkenntnis operiert wird,
verstanden. Nun gibt es wohl, wenn man bei Kant ansetzt, einsichtige Gründe,

von Bedingungen zu sprechen, die mit dem Vermögen des erkennenden

Subjekts zu tun haben und nicht von dem zu erkennenden Objekt
ausgehen. Und insofern kann man auch von einer Verbindung von Subjektivität

und Transzendentalität sprechen. Mit der Frage eines monologischen

oder intersubjektiven Subjektverständnisses hat dies aber nichts zu
tun. In beiden Fällen kann von einer transzendentalen Denkart die Rede

sein. Kurzum: Habermas verfehlt mit dem Ausdruck „Detranszendentalisierung"

die Sache, die er kritisiert. Es wird etwas „detranszendentalisiert",
was mit „transzendental" gar nicht gemeint sein muss. Aber nicht nur dies.
Habermas' Ausdruck „Detranszendentalisierung" verleitet auch dazu, jene
Bedeutung des Transzendentalen, die im Erkenntnisbereich des Denkwegs
von Kant zu Hegel von Belang ist, zu übergehen. Bei dieser Bedeutung



Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen Denkens 599

geht es wie gesehen nicht primär um eine Subjekt-, sondern um eine
Methodenfrage. Nicht das Subjekt, sondern das Organ des Erkennens steht
bei dieser Bedeutung zur Diskussion. Von daher besagt ein Fortschreiten
zum Standpunkt der Intersubjektivität noch wenig über Erfolg oder Misserfolg

im Gang des transzendentalen Erkennens.
Angesichts der Vielschichtigkeit, die sich bei der identitätsphilosophischen

Denkströmung der Nachkantianer manifestiert, ist schließlich ebenfalls

ein kritisches Wort zu Habermas' Beurteilung einer „extranszenden-
talisierten" kantischen Subjektivität angebracht. Zwar versteht sich, dass das
Aufheben der transzendentalen in eine alles umgreifende Subjektivität
keineswegs unproblematisch ist und unter den Maßstäben nachmetaphysischen

Denkens, mit denen Habermas operiert, Rückschritt oder Eskapis-
mus bedeutet. Doch gilt es gleichzeitig zur Kenntnis zu nehmen, dass bei
den Nachkantianern ein Einheits- und Ganzheitsdenken und ein damit
verbundenes Individualitäts- und Differenzbewusstsein ausgebildet wird,
das sich unabhängig von der Makrostruktur einer totalisierenden Aufhe-
bungsidee entfalten kann. Das monistische Identitätsdenken im Übergang
von Kant zu Hegel bringt im Bereich der Naturphilosophie und der
philosophischen Ästhetik Denkfiguren der (mit Ernst Bloch zu sprechen) Allianz
von Menschen- und Naturwelt hervor, die sich fortan auch ohne Eingliederung

in einen metaphysischen Rahmen und insofern unter nachmetaphysischen

Voraussetzungen geltend machen lassen.
Dass dieser das Programm einer Dialektik der Aufklärung antizipierende
Ansatz, auf einen aktuellen Stand gebracht, einer aufgeklärten Vernunft

und Freiheit würdig und zuträglich ist, stellt sicherlich auch Habermas,
der gelegentlich auf Friedrich Schillers ästhetisch-pädagogische Reaktion
gegenüber der „modernen Entfremdungserfahrung" hinweist (402), nicht
in Frage. Allerdings bleibt diese Denkfacette in Habermas' Gesamtsicht allzu

weit hinter der Grundforderung einer intersubjektiv und solidarisch
gestalteten Lebenswelt zurück.

2.3 Hegel - kein nachmetaphysischer, dennoch ein moderner und aktueller
Denker

Kommen wir zu den Hegel gewidmeten Teilstücken aus Abschnitt IX.
Habermas beginnt hier mit einem Vergleich Hegel'scher Ansichten mit
Resultaten Herders, Schleiermachers und Humboldts und wendet sich
danach einer Kontrastierung Hegels mit Kant zu. Zentral eingegangen wird auf
das berühmte, für den Autor der Grundlinien der Philosophie des Rechts

typische Bestreben, im Gegenzug zu Kant die praktisch-vernünftige Sphäre
menschlicher Moralität an soziale Querelen um wechselseitige Anerkennung

zu binden und in eine Beziehung zu sozialpolitischen Instanzen der
Sittlichkeit sowie zur Weltgeschichte zu stellen. Ferner werden in
konkretisierender Absicht wiederholt einschlägige Staats-, Religions- und Ge-



6oo Martin Bondeli

schichtsideen aus den von Schülern Hegels veröffentlichten Vorlesungen
über die Philosophie der Geschichte und Vorlesungen über die Philosophie
der Religion herangezogen. Im Blick auf ein Gesamturteil wird das Augenmerk

erwartungsgemäß auf die Verortung der Position Hegels im
Spannungsfeld von Metaphysik und Nachmetaphysik gerichtet. Es wird danach
gefragt, inwieweit sich der in die Galerie der großen Metaphysiker
gehörende Hegel dennoch für nachmetaphysisches Denken fruchtbar machen
lässt. Die sprachpragmatischen Ergebnisse Herders, Schleiermachers und
Humboldts sowie der metaphysikkritische und säkulare Standpunkt Kants
bilden dabei den Maßstab für die Grenzziehung zwischen metaphysischem
und nachmetaphysischem Denken. Daneben spielen der Sache nach in
Habermas' Gesamtbeurteilung von Hegels Denken aber auch andere
Zugänge eine Rolle. So ist bei ihm auch eine Vergegenwärtigung traditionell
besprochener Verdienste oder Gebrechen der Philosophie Hegels bedeutsam.

Im Lager der Linkshegelianer und in heutigen sozialphilosophischen
Strömungen, die an linkshegelianisches Gedankengut anschließen, ist es gang
und gäbe, dem großen Weltweisen die Realität verdrängende Idealisierungen

und ideologische Rechtfertigungen des Status quo zur Last zu legen,
ihm aber immer auch bleibende philosophisch-wissenschaftliche Verdienste
zuzuerkennen. Legendär in Bezug auf Letzteres sind die sinngemäß auf
den jungen Marx zurückgehenden Behauptungen, Hegel sei der erste
Philosoph, der die Weltgeschichte als Produkt menschlicher Selbsterzeugung
durch Arbeit begriffen und sich ernsthaft mit der Veränderungsdynamik
der modernen bürgerlichen Gesellschaft und ihrer politischen Ökonomie
beschäftigt habe. Auch Habermas bewegt sich in seiner Weise innerhalb
dieses linkshegelianischen Diskurses, würdigt er doch bei aller Kritik an
den metaphysischen Verfehlungen Hegels dessen vorzügliche Fähigkeit, beim
philosophischen Begreifen sozialpolitischer Verhältnisse „die zeitgenössische

Politische Ökonomie im Blick" zu haben (475), sowie mit besonderem
Nachdruck dessen Pionierleistung in der Zusammenführung der
philosophierenden Vernunft mit einem methodischen Denken weltgeschichtlicher
Zustände und Prozesse. Hegel, so liest man hierzu, sei der „erste geschichtlich

denkende Philosoph", nehme als „Erster ein philosophisches Interesse
an der Entstehung der europäischen Moderne" (473), sei der „Erste, der
sich beim Übergang vom subjektiven zum objektiven Geist klarmacht, was
es heißt, Spuren der praktischen Vernunft in der Geschichte selbst zu
identifizieren" (5iof.).

Es ist bemerkenswert, dass Habermas mit dieser Würdigung nicht nur
die überragende individuelle Leistung eines philosophischen Gelehrten
herausstellt, sondern auch zu erkennen gibt, dass offenbar nicht allein der Weg
nachmetaphysischen Denkens eine fortschreitende Annäherung an das Ideal
einer Welt, in der Vernunft und Freiheit den Ton angeben, ermöglicht.
Jedenfalls wird mit Hegel als Denker der Geschichte und der europäischen



Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen Denkens 601

Moderne de facto eingeräumt, dass der in den ersten Jahrzehnten des 19.

Jahrhunderts relevante Fortschritt im Bewusstsein von Freiheit und
Vernunft nicht nur einer das Stadium der kommunikativen Vernunft
antizipierenden „linguistischen Wende" und einem säkularen Denken kantischer

Art zu verdanken ist, sondern auch einer kontinuierlich arbeitenden
und ziemlich einsam voranschreitenden methodisch-wissenschaftlichen
Vernunft. Es ist somit von einem Beitrag Hegels zum Verständnis der Moderne

auszugehen, der unabhängig von der Frage nach metaphysischem oder
nachmetaphysischem Denken besteht und beurteilt werden muss.

In einem auf das Jahr 1968 zurückgehenden Aufsatz mit dem Titel
Arbeit und Interaktion23 hat Habermas für die These Partei ergriffen, Hegel
habe in seinen Jenaer Vorlesungen zur Philosophie des Geistes die
Heranbildung des objektiven Geistes auf den Stufen des Arbeitsprozesses und
des Gebrauchs von Werkzeug und Sprache anhand einer Matrix intersubjektiver

Prozesse modelliert, diese zu einem späteren Zeitpunkt aber
preisgegeben. Dieses in der Literatur als Hegel'sche Verdrängung der Intersub-
jektivität bekannt gewordene und seit längerem die Diskussion zum
sozialphilosophischen Anerkennungsbegriff befeuernde Thema greift Habermas
vor dem Hintergrund einer Unterscheidung zwischen metaphysischen und
nachmetaphysischen Philosophemen erneut auf. Sein Ergebnis ist dabei
unverändert kritisch. Es wird resümiert, der frühe Jenaer Hegel habe die „Kritik

am Mentalismus", die sich bei Herder, Schleiermacher und Humboldt
finde, ebenso gutgeheißen wie deren Parteinahme für Ideen der Intersub-
jektivität und der sprachlichen Vermittlung des Geistes. Doch sei Hegel
schließlich bei seinen Stufendarstellungen zu den Begriffen von Subjekt
und Geist nach dem Muster der „reflexiven Aufhebung der Substanz in das

Subjekt" vorgegangen (471) und insofern im „Rahmen der Subjektphilosophie"

verblieben (473). Von daher lautet das Verdikt, Hegel habe seinen
Ansatz der Intersubjektivität konterkariert. Sein nachmetaphysisches Denken

stehe hier, mit anderen Worten, unter dem Diktat der Metaphysik.
Habermas knüpft an diese Diagnose am Ende ebenfalls eine sozialpolitische

Pointe. Er erwähnt, dass Hegel die „demokratische Selbstermächtigung

der französischen Nation zu Staatsbürgern" abgelehnt habe, und deutet

dies als eine „Konsequenz aus der Anlage seiner nach Kant subjekttheoretisch

erneuerten Metaphysik" (523).
Habermas' Einschätzungen sind hier insofern nicht von der Hand zu

weisen, als Hegel den Fortschritt zu Freiheit und Vernunft in Staats- und
geschichtsphilosophischer Perspektive in der Tat einem anonymen oder
zentralisierten Prinzip der Subjektivität überantwortet zu haben scheint.
Doch ist einzuräumen, dass Hegel sein Konzept der Intersubjektivität in

HABERMAS, J.: Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels Jenenser „Philosophie des

Geistes", in: DERS: Technik und Wissenschaft als „Ideologie". Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1968,

9-47-



6o2 Martin Bondeli

manchen Systembereichen durchaus - und ohne Abstriche - geltend
gemacht und darüber hinaus mithilfe von Überlegungen zur Sprache konkretisiert

hat, bei denen neben den bekannten Auffassungen zum spekulativen

Satz und zur Vereinigungsfunktion der Satzkopula folgerichtig auch
die Rolle der Personalpronomina hervorgehoben wird. Unter dem Begriff
des „Geistes", wie man ihn bei Hegel sowohl in den frühen Jenaer Jahren
als auch in späteren Perioden findet, soll, so an einschlägiger Stelle der
Phänomenologie des Geistes, ein irreduzibles Verhältnis von „Ich" und „Wir"
begriffen werden. Die Einheit der diversen selbstbewussten Personen wird
unter dem Dasein gelungener Anerkennungsbeziehungen ein „Ich, das

Wir, und W/r, das Ich ist".24 Dies spricht dafür, dass nach Hegel mit dem
Auftreten des Selbstbewusstseins nicht nur ein Weg der Vermittlung mit
der Substanz in Gang gesetzt, sondern ebenfalls, ähnlich wie in Humboldts
Ich-Du-Beziehung, eine grundlegende und offenkundig auch genuin sprachlich

verfasste Struktur der Intersubjektivität vorausgesetzt wird.25 Von
daher erweist sich Habermas' Ansicht, Hegel lasse die Intersubjektivität in
einem Verhältnis von Subjekt und Substanz aufgehen, als verkürzt. Wenig
einleuchtend ist zudem der von Habermas konstruierte Zusammenhang
von Hegels Verbleiben bei einem Paradigma metaphysischer Subjektivität
und dem erwähnten Demokratiedefizit. Was spricht prinzipiell dagegen,
dass - dem Beispiel nicht weniger Kantianer und Fichteaner aus den 1790er-
Jahren folgend26 - auch unter Bedingungen einer (metaphysischen)
Subjektphilosophie demokratisches Gedankengut geltend gemacht werden kann?
In Sachen Demokratiedefizit ist nicht zuletzt auch zu bedenken, dass

Hegel unter den Prinzipien der Substanzialität und Subjektivität zum Teil
jene modernen ökonomischen, rechtlichen und politischen Errungenschaften

auf den Begriff bringt, die zu den Voraussetzungen demokratischer
Willensbildung gehören und insofern einer solchen Willensbildung nur
beschränkt unterliegen können.

Am negativsten fällt Habermas' Bewertung der Philosophie Hegels
verständlicherweise dort aus, wo in einem engeren Sinne deren Stellung zur
Metaphysik und ihrer Geschichte zur Debatte steht. Hegel selbst versteht
sich, ähnlich wie Kant, als kritischer Erneuerer der Metaphysik. Kants kri-
tizistischer Richtschnur zufolge erweist sich Hegel aber als Befürworter
einer neuen Metaphysik alten Typs. Mit seinem Anspruch, im Gegenzug
zur Einschränkung der Erkenntnis auf den Bereich der sinnlichen Anschauung

und Erfahrung wiederum eine Erkenntnis strenger Art, ein absolutes

24 HEGEL: Gesammelte Werke, hg. von der Rheinisch-Westfalichen Akademie der
Wissenschaften. Hamburg: Felix Meiner Verlag ig68ff., Band 9, 108.

25 Zum Vergleich Hegels und Humboldts, der belegen kann, dass die Unterschiede ihrer
sprachphilosophischen Ansätze weit geringer sind als gemeinhin behauptet, siehe WESTERKAMP,

Dirk: Spekulative Epen, 174-185.
26 Man denke beispielsweise an den Kantianer und Reinhold-Schüler Johann Benjamin

Erhard und dessen radikaldemokratische Forderungen.



Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen Denkens 603

Wissen, im Bereich des Übersinnlichen zu etablieren, teilt Hegel ein Grunddogma

der vorkantischen Metaphysik. Wie mit dem Hinweis auf die Plotin-
Erbschaft bei Schelling und Hegel schon vorweggenommen, lässt Habermas
an diesem kritischen Befund denn auch keinen Zweifel. Seines Erachtens
assimiliert Hegel einen Glauben alten metaphysischen Zuschnitts an ein
neuartiges Wissen und „überbietet" damit „noch den Anspruch der christlichen

Philosophie des Mittelalters" (481). Hegel passt sich mit seiner
angeblich neuen Metaphysik der christlichen Dogmatik an und löst „Augustins
Programm ein, indem er die anstößige Lehre der Trinität buchstäblich ,auf
den Begriff bringt'" (488). Hegel findet bei aller Modernität keinen Zugang
zu einer säkularisierten Gestalt nachmetaphysischen Denkens. Im Gegenteil.

Er „erneuert" das längst zu Ende gegangene „Zeitalter der Weltbilder"
(506).

Eine dieses wenig schmeichelhafte Urteil mildernde, da gegenläufige
Tendenz zeichnet sich nach Habermas allerdings dadurch ab, dass Hegel,
wie sich dem Leser seiner Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften

erschließt,27 die „vormalige" oder vorkantische „Metaphysik" unisono
als eine dingliche, auf ein Substanz- und Verstandesdenken fokussierte Form
von Metaphysik beschreibt, als „Dogmatismus" einstuft und insofern
entschieden von sich weist. Die vormalige Metaphysik war Hegel zufolge nicht
in der Lage, ihren Gegenstand (die Substanz, Gott, das Eine) in seiner
Selbstbewegung und seinem Werden zu begreifen. Demgegenüber soll die
eigene Metaphysik dies nun leisten können, indem die Substanz mit einem
Selbstverhältnis des Subjekts zusammengeführt, das Verstandes- zu einem
Vernunftdenken erhoben wird. Habermas erkennt und anerkennt darin
einen Hegel, der insofern „nachmetaphysisch" denkt, „als er die Totalität
nicht mehr als solche zum Gegenstand macht - als Sein oder das Eine oder
als Gott-und-die-Welt; er denkt sie stattdessen in Gestalt der Performanz
der aufhebenden' Vermittlungsakte aller transitorisch gesetzten Besonde-

rungen und Vereinzelungen des Allgemeinen im konkreten Allgemeinen"
(496). Hegels Umgang mit dieser performativen, vermittelnden Denkart,
einer Denkart, die er in seinem System der Logik auch als Selbstbewegung
des Begriffs kenntlich macht, erscheint Habermas zufolge in der Summe
allerdings als ein scheiternder nachmetaphysischer Ausbruchsversuch aus
dem Gefängnis der erneuerten Metaphysik. Der Fehler liegt dabei nach
Habermas darin, dass der Geschichtsphilosoph Hegel von dieser Denkart
in einer brachialen Weise Gebrauch gemacht hat. Im Unterschied zum ire-
nischen Gesprächsdialektiker Schleiermacher setzt Hegel sich als ein
politischer Dialektiker in Szene, der die Negation und Gewalt des Weltgeschehens

abbildet. Von daher „verwandelt" sich „Schleiermachers buchstäbliche

Dialektik des wahrheitsorientierten Austauschs von Argumenten und
Gegenargumenten" bei Hegel „in die zur anonymen Gewalt gewordene Dy-

27 Siehe HEGEL: Gesammelte Werke, Band 20, 70.



6O4 Martin Bondeli

namik der als Schmerz der Entzweiung erfahrenen Negation, die im
Weltgeschehen selbst operiert und die treibende Kraft für die Übergänge ,von
der Substanz zum Subjekt' darstellt" (496).

Hier sei der Gerechtigkeit halber daran erinnert, dass die vermittelnd-
dialektische Denkart Hegels doch sehr wohl auch andere Seiten kennt.
Wie man der Einleitung zur Phänomenologie des Geistes entnehmen kann,
hat auch Hegel dialektisches Denken produktiv zugunsten der Wahrheitsfindung

eingesetzt. Er hat zwar kein dialogisches Argumentationsmodell
entwickelt, jedoch, wie Habermas aufgrund der Beschäftigung mit der Kant-
Kritik Hegels aus diesem Text bekannt sein dürfte,28 ein als Selbstprüfung
des Bewusstseins umschriebenes Verfahren, das der Überprüfung der
Ansprüche wahren Wissens dient und das sich mit seiner Idee des wechselseitigen

Anmessens von Begriff und Gegenstand gewinnbringend auf heutige
korrespondenz- und kohärenztheoretische Wahrheitstheorien beziehen
lässt.

Vereinzelt zwar brauchbare Sachkritik, insgesamt aber im Blick auf
nachmetaphysisches Denken wenig Fortschrittliches lässt sich Habermas zufolge

schließlich jenem Hegel abgewinnen, der gegen Kants Standpunkt der
Moralität jenen der Sittlichkeit in die Waagschale geworfen hat. Mit seiner
teleologischen und damit konsequentialistischen Ethik der Sittlichkeit
bleibt Hegel, was die Standards einer anhand der Unterscheidung von Sein
und Sollen ausdifferenzierten, die Geltung von Normen prüfenden moralischen

Vernunft betrifft, hinter Kants deontologischem und verfahrensethischem

Ansatz zurück. Und mit seiner Befürwortung des Vorrangs sittlicher
Staatzwecke gefährdet Hegel die kantische Idee moralischer Subjektautonomie.

Gewisse Einwände Hegels gegen die von ihm als formalistisch,
abstrakt und wirkungslos bezeichnete kantische Ethik lassen sich zwar so
zuspitzen, dass sie der Behebung von Defiziten des kantischen Ansatzes dienen

können. Doch rechtfertigen sie, wie Habermas meines Erachtens zu-
recht resümiert, keineswegs „Hegels Unterordnung der Moralität unter eine

Sittlichkeit, mit der sich die zur objektiven Macht entfaltete Vernunft
über den Eigensinn der Subjekte hinwegsetzt" (550).

Beachtenswert ist, dass Habermas an dieser Stelle Hegel erneut in einer
übergeordneten Weise ein positiv einzuschätzendes Denken der Modernität

und Aktualität zubilligt. Wie Habermas betont, eröffnet Hegel mit seiner

historischen und machttheoretischen Betrachtung des Verhältnisses
von Moralität und Sittlichkeit einen „neuen Diskurs". Er nimmt sich der
Frage an, „wie sich im Rahmen einer kapitalistisch mobilisierten und
beschleunigt komplexer werdenden Gesellschaft die prekäre Balance zwischen
der Solidarität der vertrauten, aber poröser werdenden Herkunftsweisen
einerseits und den funktionalen Imperativen der wirtschaftlichen Dynamik

28 Zu beachten ist Erkenntnis und Interesse, 3. Auflage. Frankfurt a.M.: Surhkamp 1975,
14-35-



Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen Denkens 605

andererseits stabilisieren lässt" (548). Hegel wird hier von Habermas
nachgerade zum Inspirator der Systemtheorie Luhmanns erhoben. Man könnte
dieser Richtung folgend auch Hegels Standpunkt der Sittlichkeit anhand
einer System- und Stabilitätsfrage auslegen: Es wird der Versuch
unternommen, die ökonomischen, politischen und weltgeschichtlichen
Bedingungen auszuloten, die es ermöglichen, das System der Menschenrechte
aufzustellen, durchzusetzen und wirksam zu praktizieren. Mit diesen Überlegungen

zu Hegel als modernem Denker wird in der Sache aber freilich auch
nochmals unterstrichen, dass die Gegenüberstellung von metaphysischem
und nachmetaphysischem Denken nur beschränkt aussagekräftig ist.

2.4 Hegel und die Religion. Die nötige Erinnerung an Hegels frühe Kritik
an der christlichen Religion

Da Habermas seine Genealogie nachmetaphysischen Denkens zugleich als
Reflexion zur heutigen Aufgabe des Philosophierens begriffen wissen möchte,

bringt er bei seinen Einlassungen zu Hegel nicht zuletzt die von diesem
eigens artikulierten Bedürfnisse, Ziele, Statusbestimmungen und
Erneuerungsabsichten der Philosophie zur Sprache. Habermas tritt hier als psy-
chologisierender Diagnostiker der Philosophie Hegels in Erscheinung. Diese

soll in ihrer visionären Gestalt als eine heilend-religiöse Reaktion auf
die „bestürzende Urszene der Auflösung der gesellschaftlichen Solidarität"
auszulegen sein (479). Hegel wolle mittels seiner Idee der Sittlichkeit diese
Solidarität auf einer historisch höheren Stufe wiederherstellen, was aber
ohne entsprechende „Religion" nicht möglich sei. In diesem Sinne wird der
in der Tübinger Theologie verwurzelte Hegel als Gelehrter und Denker
rekonstruiert', dem es von A bis Z um Erneuerung und Aktualisierung der
Theologie, und zwar der christlichen, ging:

Von den Tübinger Anfangen der romantischen Beschwörung einer erneuerten
Volksreligion im Ältesten Systemprogramm des deutschen Idealismus bis zur
enzyklopädischen Zusammenfassung des reifen Systems ist Hegel davon
überzeugt, dass die Philosophie das einzige Bedürfnis, das ihr eine Existenzberechtigung

gibt, allein in der Rolle einer, sagen wir so: zeitgemäßen Theologie
erfüllen kann. Sie soll nämlich den kultischen Kern aller Religionen auf ihren
christlichen Begriff bringen und inmitten einer zerrissenen Moderne die
Wiederherstellung der Integrität eines versöhnten Zusammenlebens lehren. (479)

Dieses (fast schon an Hans Küngs Hegel-Auslegung erinnernde) Bild von
Hegel als versöhnend-religiösem Denker christlicher Provenienz hat einiges

für sich, ist aber unvollständig und verkürzend. Der erwähnte Hegel
der Tübinger Anfänge ist mit seiner Parteinahme für eine subjektive,
nichtpositive Religion, ähnlich wie sein Jugendfreund Hölderlin, ein Anhänger
der griechischen Volks- oder Gemeinschaftsreligion und zugleich ein
vehementer Kritiker der christlichen Religion und Staatlichkeit. Bis ans Ende
seiner Frankfurter Hauslehrerjahre verleiht er in einem polemischen Stil,



6o6 Martin Bondeli

der sich bei seiner späteren progressiven Jüngerschaft wiederfinden wird,
der Überzeugung Ausdruck, dass die christliche Religion, wie bereits die
Geschichte ihrer Anfänge mit dem Leben und Wirken der Person Jesu

zeige, eine typische Privatreligion und staatliche Herrschaftsreligion sei,
somit eine Religion, die nicht zur Stiftung einer solidarischen Gesellschaft
tauge.29 Erst im Laufe seiner Jenaer Dozentur kann Hegel sich mit der
christlichen Religion anfreunden und die Forderung einer neuen, öffentlichen

und gemeinschaftstauglichen Religion mit religiösen Inhalten christlichen

Zuschnitts verbinden. Zu dieser Wende kann Hegel unter anderem
deshalb gelangen, weil er sich zunehmend auf christliche Liebes-, Aufhe-
bungs- und Versöhnungsmotive konzentriert und die christliche Religion
so an sein Ideal der griechischen Volks- oder Gemeinschaftsreligion adaptiert.

Nicht ohne eine vorgängige Christianisierung des Hellenentums wird
er zum Geschichtsphilosophen im Geiste der christlichen Welt. Darüber
hinaus ist zu beachten, dass Hegel der Religion in ihrem Daseins- und
Erneuerungsanspruch stets auch Grenzen gesetzt hat. Während er in einem
Systemfragment aus dem Jahre 1800 noch betont, dass alle Philosophie „mit
der Religion aufhören" müsse,30 wird ab 1802, im Einklang mit der Forderung,

spekulatives Wissen über allen Glauben zu erheben, die Philosophie
als die oberste Stufe menschlicher Geistestätigkeit betrachtet und fortan
bei den Bestimmungen zu dem Stufengebilde des absoluten Geistes von
einem Ende nicht nur der Kunst, sondern auch der Religion gesprochen.

Natürlich bleibt bei Hegel die Religion und speziell die christliche auch
mit dieser Endzeitthese insofern maßgebend, als die Philosophie erklärtermaßen

religiöse Inhalte zu läutern und zu einer begrifflichen Form zu
erheben hat. Und insofern ist Habermas' Auffassung wohl zutreffend, Hegel
habe christliche Mythen der Trinität und Menschwerdung Gottes in eine
logisch-philosophische Form transformiert. In Anbetracht der vorausgegangenen

Radikalkritik an der christlichen Religion als einer Privatreligion
und staatlichen Herrschaftsreligion ist aber Habermas' Meinung zu korri-

29 Habermas hat bei einer früheren Bezugnahme auf den jungen Hegel der 1790er-Jahre
dessen kritische Haltung zur christlichen Religion in einer abgeschwächten Form wiedergegeben.

Seiner Ansicht nach ging es im Tübinger Kreis Hegels und Hölderlins um die Stiftung
einer Volksreligion, die von vorneherein nicht nur griechischen Harmonieidealen, sondern
auch dem Plan einer „reformatorischen Anknüpfung an das Urchristentum" entsprochen
habe (siehe Der philosophische Diskurs der Moderne, 35). Das Bestreben, Hegel als gleichsam
bruchlosen christlichen Vernunftdenker zu porträtieren, ist damit vorgezeichnet. Habermas
hat bei dieser Bezugnahme bereits auch ausdrücklich das Älteste Systemprogramm des
deutschen Idealismus hinzugezogen und betont, dass Hegel mit ästhetisch-religiösen
Vereinigungsideen im Sinne von Schillers ästhetischer Erziehung des Menschen sympathisierte, an
dieser „ästhetischen Utopie" (44) aber zu zweifeln begann und sich seit der Jenaer Zeit klar
davon abwandte. Jetzt wird auch diese ehemalige „romantische Beschwörung" der Volksreligion

dem Hegel'schen Gesamtprojekt einer die Moderne versöhnenden christlichen Religion
einverleibt.

30 Siehe HEGEL: Gesammelte Werke, Band 2, 344.



Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen Denkens 607

gieren, mit Hegels erneuter Totalisierung des Religiösen komme es zu
einem Rückfall hinter das mit der Aufklärung erreichte Konzept eines
säkularen, sich von religiös-kirchlicher Vormundschaft emanzipierenden Staates.

Der frühe Hegel lehnt den Kirchenstaat entschieden ab. Und so ist es

auch beim späten Hegel. Im § 270 der Grundlinien der Philosophie des

Rechts wird die „Trennung" von Kirche und Staat als richtige Maßnahme
neueren Staats- und Religionsdenkens bezeichnet und damit ein Postulat
des aufgeklärten Staatsdenkens mitbesiegelt. Wenn Hegel an dieser Stelle
dennoch eine Übereinstimmung von Religion und Staat fordert, so ist dies
nicht „zwingend", wie Habermas argumentiert, eine Folge davon, dass der
Autor der Grundlinien keine „durchgängige Säkularisierung der Staatsgewalt"

bzw. keine „vernunftrechtliche Begründung der Staatsgewalt"
befürwortet (541). Die verlangte Übereinstimmung von Religion und Staat kann
auch bestehen und besteht hier bei Hegel in der Tat auch deshalb, weil er
an seiner jugendlichen Kontrastierung von Gemeinschafts- oder öffentlicher

Religion und Privatreligion festhält. Entsprechend wird als Leitgedanke

proklamiert, der Staat könne und solle Religion keineswegs befehlen,
der Staat dürfe allerdings von einer durch philosophische Vernunft geläuterten

Religion erwarten, dass diese seine Ziele der Sittlichkeit mitbefördere.

Dieser Leitgedanke, mit dem an der Aufklärungs- und Vereinigungsfunktion

der Religion festgehalten wird, hat einen eigenständigen Status.
Hegel hätte ihn also auch im Falle einer vernunftrechtlichen und demokratischen

Staatsbegründung vertreten können.
Habermas sieht dies offenbar anders. Um in diesem Punkt als positives

Gegenbild zu Hegel nochmals die Exponenten der „linguistischen Wende"
ins Spiel zu bringen, verweist Habermas schließlich auf Schleiermachers
Plädoyer für eine nüchterne „funktionale Spezifizierung der Kirche auf
Verkündigung und Seelsorge" (481), für einen „religiösen Pluralismus" (486) im
Bereich der Religionswissenschaft sowie für die „nonkognitivistische
Auffassung" einer Religion des Gefühls und der Anschauung (482). Es ist hier
nicht in Abrede zu stellen, dass Hegel mit seiner Idee einer mit der
philosophischen Vernunft und dem sittlichen Staatszweck konformen Religion
zu einer anderen religionspolitischen Fraktion gehört als Schleiermacher.
Ob dies aber ausreicht, Schleiermacher insgesamt als säkularen und
„liberalen" Religionsdenker zu qualifizieren (485) und einem Hegel entgegenzusetzen,

dessen Religionsidee eine „in der Tendenz gegenaufklärerische
Konsequenz" aufweist (542), ist fraglich. Wir befinden uns nach 1815 in
einer Phase der europäischen Restauration, in welcher aller Aufklärungsphilosophie

im Namen der „christlichen Philosophie" der Kampf angesagt wird
und in welcher der angebliche philosophische Pantheist Hegel weit eher als
der wenngleich nicht unkritisch auftretende, so doch generell der
bestehenden Religionspolitik angepasste Schleiermacher mit Anfeindungen
seitens der christlichen Orthodoxie zu kämpfen hat.



6o8 Martin Bondeli

Nicht beantwortet ist selbstredend auch mit einer günstigeren Einschätzung

von Hegels philosophisch-religiösem Epos einer zu versöhnenden
Moderne die Frage, wie zeitgemäß dieses intellektuelle Großprojekt für
uns heute noch sein kann. Wird hier nicht etwas angestrebt, was sich
inzwischen längst überholt hat und im Grunde schon zu Hegels Zeit sehr
zweifelhaft war? Hegel hat, worauf Habermas an einer Stelle kurz eingeht
(504), am Ende der Vorlesungen über die Philosophie der Religion von
einem „Mißton" gesprochen,31 der sich beim Gedanken einstellt, dass eine

Versöhnung nicht nur zwischen Religion und Philosophie, sondern auch
zwischen philosophischer Religion und religiösem Bewusstsein des Volkes
zustande kommen sollte. Hegel hat, mit anderen Worten, auf das Misslin-
gen einer wirklichen Weltwerdung seiner Versöhnungsidee reflektiert und
ist sich dabei auch seiner eigenen, von seiner linken Jüngerschaft später
beklagten Verstiegenheit in eine hermetische philosophisch-religiöse Sphäre
bewusst gewesen. Seine Krisenüberlegungen verschärfen sich für uns heute,

wenn wir bedenken, dass zu seinen Zeiten die christliche Religion im
Bewusstsein des Volkes doch immerhin noch gut verankert war. Was kann
so für uns von Hegels Philosophie aktuell noch bleiben?

Sicherlich die unentwegte Absicht, den Fortschritt im Bewusstsein von
Vernunft und Freiheit mit dem Ziel zu befördern, den Menschenrechten,
dem politischen Frieden, der sozialen Gerechtigkeit und einem allgemeinen,

gleichmäßigen ökonomischen Wohlstand der Menschen zum Durchbruch

zu verhelfen, die Natur dabei nicht als Gegner, sondern als das
Anderssein des Geistes zu betrachten. Um die hierfür nötigen solidarischen
Kräfte aufbieten und bündeln zu können, braucht es wohl aber neue Ideen.
Dabei kann in dieser Sache der Hegel in der Gestalt des Verfassers (oder
Mitverfassers) des Ältesten Systemprogramms des deutschen Idealismus nach
wie vor eine Anregung bieten. Denn dieser war mehr als nur Anhänger
einer romantisch-ästhetischen Utopie. Er war der Überzeugung, zur
Realisierung der großen Menschheitsziele bedürfe es der Vereinigungskraft
einer neuen „Mythologie der Vernunft".32 Und er dachte hierbei, seiner Zeit
voraus, an eine ästhetische, religiöse und philosophische Kultur der
kritischen Vernunft. Er war damit sehr nahe an jenem Programm der
kommunikativen Vernunft, das Habermas bis heute verfolgt. Und Habermas selbst
ist am Ende dem ganzheitlich-idealistischen Denkduktus des besagten
Verfassers näher, als er dies wahrhaben möchte.33

31 Siehe HEGEL: Werke in zwanzig Bänden. Ed. E. Moldenhauer und K.M. Michel. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 197t, Band t7, 342-344.
32 Siehe HEGEL: Gesammelte Werke, Band 2, 616.
33 Für Diskussionen und wertvolle Hinweise danke ich Jan Holzheu, Silvan Imhof und

Jean-Claude Wolf.



Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen Denkens 609

Zusammenfassung
Habermas' neueste, im Rahmen einer umgreifenden Genealogie
nachmetaphysischen Denkens unternommene Darstellungen zu Kant und Hegel sind
insofern gewinnbringend, als Kants Konzeption der Vernunftkritik in
produktivem Vergleich mit dem empiristischen Skeptizismus Humes, Hegels
System der Vernunft in vertiefter Konfrontation mit sprachphilosophischen
Ansätzen bei Herder, Schleiermacher und Wilhelm von Humboldt wiedergegeben

wird. Zu bemängeln ist, dass Habermas notwendige Verständniskontexte

wie die vorkantische deutsche Schul- und Aufklärungsphilosophie und
die frühen nachkantischen Systementwürfe der Richtung Reinholds und
Fichtes so gut wie ausgeklammert. Dies führt ihn zu Verkürzungen und
Verzerrungen in der Interpretation Humes, Kants und Hegels und hat zur Folge,
dass er über weite Strecken von einer wenig überzeugenden Gegenüberstellung

von transzendentalem und metaphysischem Denken einerseits und
nachmetaphysischen Denken andererseits Gebrauch macht.

Abstract
In his recent genealogy ofpost-metaphysical thought (Auch eine Geschichte
der Philosophie,), Habermas offers his accounts of the philosophies of Kant
and Hegel. These portrayals are valuable insofar as he productively
compares Kant's conception of critical reason with Hume's standpoint of empirical

skepticism, and interprets Hegel's system of reason in profound confrontation

with the so-called "linguistic turn" initiated by Herder, Schleiermacher,
and Wilhelm von Humboldt. A serious defect of this exposition is Habermas'
failure to take into account the pre-Kantian German Schulphilosophie and
the early post-Kantian Systemphilosophie inaugurated by Reinhold and
Fichte. This leads Habermas to misrepresent and distort Hume, Kant, and
Hegel, resulting, in some cases, in an unconvincing contrast between
transcendental and metaphysical thought on the one hand, and post-metaphysical

thought on the other.


	Kant und Hegel in Habermas' Genealogie nachmetaphysischen Denkens

