
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 2

Artikel: Eine Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf
Augustin

Autor: Schulthess, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047489

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Schulthess

Eine Auseinandersetzung mit Habermas'
pragmatischer Sicht aufAugustin

Einleitung

In seinem monumentalen Werk Auch eine Geschichte der Philosophie1
versucht Habermas in den Kapiteln IV (Die Symbiose von Glauben und
Wissen im christlichen Piatonismus und die Entstehung der römisch-katholischen

Kirche) und V (Das christliche Europa: Fortschreitende
Differenzierung zwischen Sacerdotium und Regnum, Glauben und Wissen) auf
annähernd einhundert ebenso anregenden, inhaltlich dicht gedrängten wie
stilistisch etwas langfädigen und nicht leicht verständlichen Seiten eine
Erklärung des für die Entwicklung der okzidentalen Philosophie entscheidenden

Themas „Glauben und Wissen" im Rahmen der Dreier-Konstellation:

Jerusalem, Athen und Rom. Die Erklärung setzt bei der Vermengung
von Religion und Vernunft in der anfänglichen Symbiose von „Christentum

und Piatonismus" im christlichen Piatonismus der Spätantike an, aus
der sich „das für Europa massgebende kulturelle Programm" (I, 490)
ergeben habe. Die Symbiose greife die Vorarbeit jüdischerseits von Philo und
christlicherseits von den alexandrinischen Kirchenvätern auf, die eine „Einheit

von pistis und sophia" beanspruchten. Diese anfänglich ebenso von
Apologetik wie auch von Hellenisierung des Christentums geprägte Einheit
sei mit fortgeschrittener Prüfung brüchiger geworden (I, 485) und mittels
Ausdifferenzierung zweier Formen des Für-wahr-Haltens oder der
Erkenntniseinstellungen - einerseits Glauben mit einem kommunikativen und
andererseits Wissen mit dem vergegenständlichenden Zugang zum Absoluten

- in der thomistischen Synthese stabilisiert (Abgrenzung von Glauben
und natürlicher Vernunft) und schliesslich bei Luther aufgetrennt oder
entkoppelt worden.

In diesem Prozess sei der vom Neuplatonismus zum Christentum
bekehrte Rhetoriklehrer Augustin, so Habermas, in dem Masse wichtig, als
sich in seiner Werkgeschichte die Begegnung von Christentum und Plato-
nismus, also von einer theozentrischen Lehre mit Kult und der entritualisierten,

kosmozentrischen griechischen Philosophie, in der Konstellation
von Glauben und Wissen verdichtet habe (I, 546). Habermas stellt

1 Habermas, Jürgen: Auch eine Geschichte der Philosophie. Band 1: Die okzidentale
Konstellation von Glauben und Wissen; Band 2: Vernünftige Freiheit. Spuren des Diskurses über
Glauben und Wissen. Frankfurt: Suhrkamp 2019. Die Seitenverweise beziehen sich auf die
Erstauflage 2019; die römische Ziffer bezieht sich auf die Bandzahl.



526 Peter Schulthess

Augustiris Werk dreifaltig als „Summe aus der römischen Verbindung von
Christentum und Piatonismus" dar (I, 601) und will in dessen Piatonismus
die christlichen Züge entdecken oder in dessen Christentum „den Geist
des Piatonismus" (I, 559). Augustin habe den „Funken der griechischen
Vernunft im Zentrum des Glaubens angefacht" und eine christliche Lehre
als bessere Philosophie entworfen (II, 770). Zwar eigne sich Augustin die
christliche Lehre unter dem Einfluss von Origenes und Ambrosius philosophisch

an, jedoch assimiliere er - anders als die alexandrinischen Kirchenväter

- diese nicht an den neuplatonischen Zeitgeist, sondern beharre
gerade auf jenen Gehalten des Evangeliums, an denen die philosophische
Vernunft Anstoss nehme (I, 586). Deshalb gelte es für Augustin, den „dogmatischen

Glaubenskern der paulinischen Lehre mit dem massgebenden
philosophischen Wissen seiner Zeit zu versöhnen", d.h. diesen religiösen Glauben

als das konkurrenzlos wahre Wissen „philosophisch, also in den Worten

von Sokrates und Plato, begreiflich zu machen" (I, 559). Umgekehrt sei

mit Augustins Leistung die Aneignung christlicher Topoi wie Sündenbe-
wusstsein, Gnade, Willensfreiheit, Zeitbewusstsein und Sphäre der
Innerlichkeit durch die Philosophie verbunden. Habermas zeigt überzeugend
auf, wie die Philosophie dadurch gewinnt und sich durch das Christentum
verändert, ohne zum Interpretament einer „christlichen Philosophie" greifen

zu müssen. Darüberhinaus weist Habermas die „Romanisierung des

Christentums" mit dem Dualismus zwischen weltlicher und geistlicher Macht
auf, den Augustin theologisch im Rahmen der Heilsgeschichte mit einer
Trennung des Gottesstaates von der institutionellen Gestalt der realen Kirche

untermauert.
Habermas' Augustin-Darstellung lebt insgesamt von der Gegenüberstellung

zweier Heilswege: Einerseits dem neuplatonischen, kontemplativen
Heilsweg der Theorie oder Metaphysik mit seiner vergegenständlichenden
Beobachterperspektive und dem Intellekt als Subjekt und andrerseits dem

Augustinischen kommunikativen christlichem Heilsweg, der von der
Selbsterfahrung des Subjekts im Gegenüber mit anderen (incl. Gott) in der
Teilnehmerperspektive im Rahmen des Kults ausgehe. Durch sein ganzes Buch
hindurch weist Habermas auf innovative Weise auf die grundsätzlichen
bedeutungsvollen Differenzen in den diesen Heilswegen und der Unterscheidung

von Glauben und Wissen zugrundeliegenden Perspektiven (Beobachter-

oder Teilnehmerperspektive) und epistemischen Einstellungen (1., 2.

und 3. Person, Sg. und PL) hin. Das systematische Gewicht, das Habermas
dieser Unterscheidung beilegt, zeigt sich im Motiv zu seinem ganzen Buch,
das er in seinem Postscriptum nennt: Es geht ihm um die „Klärung eines
komprehensiven Vernunftbegriffs", d.h. nicht so sehr eines eng geschnittenen,

an der Vernunft als dem Vermögen eines Individuums, an der
Rationalität der Naturwissenschaften, an der Beschreibung in der Einstellung
der dritten Person und an einem ewigen Logos orientierten, sondern an
einer intersubjektiven, kommunikativen, öffentlichen, lebensweltlich und ge-



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 527

schichtlich situierten Vernunft, die sich im verständigungsorientierten
kommunikativen Handeln zeigt. „Das kognitive Potential jenes intuitiv
gegenwärtigen Wissens" der Lebenswelt, das wir mit der lebensweltlichen
Vernunft „im Vollzug der nichtvergegenständlichenden epistemischen
Einstellungen der ersten und zweiten Person sammeln", d.h. in der Kommunikation

oder in einer normengeleiteten Interaktion, z.B. einer kultischen
Handlung, soll erhoben werden. Wenn wir dieses gewonnene intuitive Wissen

in der Beobachterperspektive in der Einstellung der dritten Person
beschreiben, dann ergebe sich Verstehen von Sinnzusammenhängen und
normatives Wissen über das geregelte Verhalten, welches Interaktionsteilnehmer

voneinander erwarten dürften. Dem stehe das aus der Perspektive
eines Beobachters gewonnene Erfahrungswissen gegenüber. Dieses kann in
der Perspektive der dritten Person gewonnen werden oder auch in der
Perspektive der ersten Person Singular, wo es dann als Erlebnisaussage mit
dem Geltungsanspruch der Wahrhaftigkeit einen epistemisch privilegierten

Zugang hat und in der vergegenständlichenden Perspektive der dritten
Person beschrieben und zu Erfahrungswissen wird. Auf die Bedeutung dieser

unterschiedlichen epistemischen Perspektiven und pragmatischen
Einstellungen sei Habermas „im Lauf der historischen Darstellung immer
wieder, wenn auch eher beiläufig2, gestossen" (II, 778-782).

Es wäre natürlich sehr wünschenswert gewesen, wenn Habermas seine
Geschichte der Philosophie von Anfang an mit dieser für sie wesentlichen
Perspektivendifferenz entwickelt hätte. Er erörtert diese Differenz jeweils
bei Gelegenheit, etwas ausführlicher aber erst im Postskriptum3, wo er
zudem restlos deutlich macht, dass Augustin der Philosophie methodisch mit
neuen pragmatischen Einstellungen in epistemisch aufschlussreichen
Perspektiven und deren epistemischem Gehalt einen neuen Erfahrungsbereich
erschlossen habe: in der lebensgeschichtlichen Selbsterfahrung und der
Heilsgeschichte. In der Augustinus-Darstellung selber ist Habermas diesbezüglich

noch zurückhaltender: „Er [seil. Augustin] erschliesst der Philosophie
einen neuen Erfahrungsbereich dadurch, dass er auch die epistemische
Autorität der Teilnehmerperspektive entdeckt (auch wenn er diese noch nicht
ausdrücklich von der ontologisch massgebenden Beobachterperspektive
einer dritten Person unterscheidet)" (I 576). Im Folgenden versuche ich,
Habermas' Augustin-Darstellung in erster Linie von dieser Perspektivendifferenz

und der Differenz in den pragmatischen Einstellungen her zu
befragen, zu beleuchten, darzustellen, explizit zu machen und zu ergänzen,
auch indem ich mit kleinen Exkursen die Resultate von Augustins Erkenntnissen,

die dieser in Beobachterperspektive gewonnen hat, konturierend zu
Habermas' Analyse vorstelle. Habermas' Darstellung werde ich dazu in I-

2 Man muss tatsächlich die Stellen zusammensuchen und vermisst dafür umso schmerzlicher

das Begriffsregister.
3 Z.B. I, 152-154; I, 724-29.



528 Peter Schulthess

IV in indirekter Rede in grösserem Satz referieren und in kleinerem Satz
meine erläuternden und kritischen Kommentare oder ergänzenden Exkurse
einfügen.

Habermas' Darstellung des Einsatzes von Augustin in der Philosophie -
geschichte und insbesondere in der abendländischen Geschichte der
Auseinandersetzung von Glauben und Wissen führt er in den Kapiteln IV.3
(Plotin und Augustin: Die christliche Transformation des Piatonismus), IV.4
(Die römisch-katholische Kirche - zwischen Heilsanstalt und weltlicher
Macht) und V.i (Kirche, Gesellschaft und Staat im .christlichen Europa')
durch. Das Kapitel IV.3 hat Habermas in 3 Abschnitte4 gegliedert, sodass
das Referat vier Teile hat:

I. Heilswege der Philosophie und Religion: Plotin und Augustin (1): I,
546-558;

II. Augustins Versuch einer „Harmonisierung von Glauben und Wissen"
(2): I, 558-571;

III. Augustins philosophische Innovationen: Subjekt und kommunikative

Dimension des Heilsweges (3): I, 571-583;
IV. In IV.4 und V.i thematisiert er dann vorab Kirche, Kult, Glaube und

Heilsgeschichte im Zusammenhang mit der Romanisierung des

Christentums.

I. Heilswege der Philosophie und Religion: Plotin und Augustin

Im Zuge der Verschiebung des Schwerpunktes des philosophischen Denkens

von der Welterklärung zur Heilslehre (I, 557) im Laufe der Kaiserzeit
habe, so Habermas in diesem Abschnitt (1), die Philosophie den Erlösungs-
Charakter der Religion insbesondere in der Nachfolge von Plotin angenommen.

Dessen philosophischer Fokus auf der Bewegung des Aufstiegs der
Seele zum Heil zeige, dass es in der Philosophie nicht mehr in erster Linie
um Welterklärung, sondern um Erlösung gehe: nicht um Ontologie also,
sondern um Soteriologie. Diese Einheit von Philosophie und Religion
verstärke sich im späteren Neuplatonismus noch, wo der philosophische Heilsweg

durch praktische Riten in der Theurgie, die der Reinigung der anima
intellectuals für den Aufstieg dienen sollen, ergänzt werde; so bei Porphyr,
der die Identität von Philosophie (eigentlich Theologie) und Religion
unterstütze und dann ibs. bei Iamblich5. Damit werde eine theozentrische

4 Bei Habermas (1), (2) und (3); die Überschriften sind von mir (P.S.)
5 Schon Plutarch allerdings habe einen Parallelismus zwischen Philosophie und kultischer

Praxis angenommen, so Dörrie, Heinrich: La doctrine de l'âme dans le néoplatonisme de Plotin
à Proclus, in: Revue de Théologie et de Philosophie 23 (1973), 116-134 (ibs. 129). Zu ergänzen
wäre hier der im ganzen Buch nicht erwähnte Proklos, der mit seiner Apologie des griechischen

Polytheismus wieder zur griechischen Religion im Rahmen seiner Metaphysik, die
allen Göttern Homers einen Platz in der Hierarchie des Seienden anweist, zurückkehren woll-



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 529

Philosophie um den Ritus bzw. Kult zu einer vollendeten Religion und
theologischen Heilslehre ergänzt: Habermas nennt diese auch hellenistische
„Bildungsreligion" der römischen Oberschicht (1,152).

Im Rahmen der gemeinsamen Zielsetzung von Philosophie und Religion,
nämlich dem Heil, vergleicht Habermas zwei Zugänge zur Transzendenz -
Habermas nennt sie „Heilswege" -, nämlich die „hellenistisch geprägte
Theologie der Kirchenväter" als christlichen Heilsweg und den im klassischen

Piatonismus und bei Plotin vertretenen Heilsweg der Theorie oder
der Metaphysik (1, 553, 556). Beide hätten eine verwandte Problemlage.
Mit der radikalen Transzendenz eines weltjenseitigen Gottes gegenüber dem
Diesseits teile das Christentum mit Plotin die philosophische Problematik
des Bruchs zwischen Einem und Vielen.6 Das Eine sei dabei nicht die Einheit

von Allem, die All-Einheit oder Totalität, sondern deren abgründiger
Grund, insofern es nämlich nichts von allem sei (1, 549). In diesem Rahmen

könne das Christentum allerdings das neuplatonische Problem klären,
ob das Herausgehen der Einheit in die Vielheit, die Emanation, als notwendige

oder kontingente Abfolge zu verstehen sei - es bleibe für das
Christentum ein kontingentes Ereignis, indem es einen in der Zeit und
Geschichte frei handelnden, personalen Gott ansetze, der eben Heil schafft
und eine Heilsgeschichte konstituiert (im AT : willentliche Schöpfung; im
NT: Christusgeschehen als heilträchtiges Wirken). Allerdings handle sich
das Christentum damit das Theodizee-Problem ein. Diese radikale
Transzendenz bereite für beide Heilswege aber analoge epistemologische
Schwierigkeiten: Das Eine sei unaussprechlich, unerkennbar, als Gegenstand des
Denkens nicht fassbar und es könne nicht in einem lokutionären Akt
vergegenwärtigt werden, sondern man könne ihm nur in einem performativen
Akt begegnen.

Als Differenz der beiden Heilswege oder gegensätzlichen Zugänge zur
Transzendenz nennt Habermas folgende: Der philosophische oder kontemplative

Heilsweg einer Metaphysik sei eine epistemische Annäherung des

Weisen/Philosophen an das unerkennbare Eine im Denken und intellektuellen

Anschauen, wohingegen der Heilsweg der christlichen Religion als
„Heilsweg der Kommunikation des Gläubigen mit Gott" (I, 563) vom Glauben

des Sünders an die Heilszusage des unsichtbaren, aber kommunikativ
vernehmbaren Gottes ausgehe. Dabei sei dann nicht einfach vernünftiges
Streben wirksam, sondern eine willentliche Umkehr (Konversion) zu diesem
heilsträchtigen Glauben vonnöten. Der heilsrelevante Zugang zum
Transzendenten werde damit mittels Willen zur Umkehr und Vertrauen auf
Gnade und Hoffnung auf Erlösung zunächst als Glaube vom Wissen des

te. Damit prätendiert der Neuplatonismus, eine Religion zu sein, die alle lokalen Religionen
und Kulte transzendiert oder sie in einen pluralen Geist der Wertschätzung einbettet.

6 Der Bruch setzt allerdings, was Habermas nicht erwähnt, schon im Mittelplatonismus
ein.



530 Peter Schulthess

Platonikers unterschieden, der seinerseits wisse, „dass er seine Geistseele

von den materiellen Verstrickungen einer leiblichen Existenz nur durch
Einsicht, d.h. auf dem Wege einer intellektuellen Selbstbefreiung lösen
und mit dem transzendenten Guten wieder vereinen" könne (I, 556). Dem
vernünftigen Streben des Menschen im Wissen, wo sich Weltwissen und
Heilswissen in einer ontologischen Stufenordnung verschränkten, stehe also

der Wille zur Umkehr im vertrauenden Glauben gegenüber, wo ein
monopolisiertes Heilswissen eine „Arbeitsteilung" mit der Metaphysik eingehe,

welche nunmehr nur noch für eine philosophische Verarbeitung des
Weltwissens zuständig sei. Augustin verändere dann diese Arbeitsteilung zu
einer „Integration" und versuche, so das Christentum nicht nur als

überlegene Religion, sondern auch - wie die Alexandriner (I, 534) - als bessere

Philosophie auszuweisen. Damit wolle Augustin den Glauben zwar
philosophisch durchdringen und aber gleichzeitig der christlichen Heilsbotschaft
nichts von ihrer provokativen, der Vernunft unzugänglichen Positivität nehmen

(I, 558).

Der Ausdruck „Heilswege", den Max Weber schon brauchte, sollte, weil er ein
konstitutives Instrument der Habermas' sehen Darstellung ist, m.E. deutlicher reflektiert

und präzisiert werden. Die Etiketten „Heilsweg der Theorie" oder „Heilsweg
der Metaphysik" sind m.E. zu grobe Instrumente, mit denen Heterogenes leicht
eingeebnet wird.

Zunächst einmal ist darin vom Weg das Ziel zu unterscheiden. In Plotins Heilsweg

etwa scheint im philosophierenden Aufstieg zum Einen (Anagoge / Anabasis),
der eine Geistwerdung ist (Enn V.3.4.), das Ziel die gottbegeisterte, stille, entrückte

Schau des Einen in der henosis zu sein. Wenn Habermas den christlichen Heilsweg

als „gläubig-kommunikativen Heilsweg zur seligen Nähe Gottes" (I, 570)
bezeichnet, scheint es eher um den Weg zu gehen, um das Wohnen bei Gott7.
Habermas hätte den christlichen Heilsweg nicht nur von Augustin her erläutern
können, sondern auch auf denjenigen kirchenbildenden verweisen können, den
der Apostel Petrus nach dem Pfingstereignis - bemerkenswerterweise als Antwort
auf die Frage der multikulturellen Hörerschaft: „Was sollen wir tun?" - gibt. Er enthält

die Abkehr von der bisherigen Lebensführung, das Bekenntnis zur Schuld und
die Umkehr oder Zuwendung zu Gott (z.B. „Kehrt um und glaubt an das Evangelium"

[Mk 1,15]), die Taufe (Sakrament) als zweite Geburt, und die Gabe des Hl.
Geistes (Apg 2,37-40).

Weiter wäre zur Klärung dieses Ausdrucks auch die Unterscheidung von Heil
und Glück zu reflektieren.8 Wenn Habermas vom „epistemischen Heilsweg des

Weisen" (I, 561), vom „philosophischen Heilsweg der Vernunfterkenntnis" (I, 563)
oder vom „elitären Heilsweg der griechischen Metaphysik" (I, 574) spricht, ist das

Wort „Heil" m.E. kaum adaequat. Besser wäre es da, vom „Weg zum Glück" zu
sprechen. Die philosophische Suche nach Glück und die religiöse nach dem Heil

7 Vgl. unten Exkurs zu IV.
8 Habermas weist selbst auf den „wesentlichen" Unterschied zwischen der „kontemplativ

zu befriedigenden Glücksuche des antiken Weisen" und der „existentiellen Unruhe" des
heilssuchenden Christen hin (1, 573).



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 531

trennt, bei Thomas9 wie auch heute, gewiss die Philosophie von der Religion. Die
Erkenntnis des Glücks wird bei Piaton und Aristoteles zur Sache der Philosophie.
Glück wird dabei gerade von den von Göttern und Zufall abhängigen, nicht in der
Verfügung des Menschen stehenden Glückgütern unterschieden und gilt als in der
Natur des Menschen selbst sowie in seinem tätigen Lebensvollzug begründbare
Erfüllung. Die Kernfrage der antiken Philosophie ist die Frage nach dem guten Leben,
wobei dasjenige, das im Streben danach um keines andern willen erstrebt wird,
eben das höchste Gut, im Zentrum des Strebens steht. Das höchste Gut erfüllt
dementsprechend den Strebenden oder vollendet sein Streben und bedeutet sein Glück
oder seine Glückseligkeit (eudaimonia). Man spricht vom „Primat der praktischen
Philosophie": Praktische Philosophie oder Ethik, das Streben nach dem guten
Leben, ist ebenso Anfang / Ursache wie Ende / Ziel der antiken Philosophie. Das Wissen

steht dabei ganz im Dienst der geglückten Lebenspraxis. Ethiken der Antike
sind Glücksethiken. Wenn die Philosophie fragt, worin das menschliche Glück, welches

- gemäss dem teleologischen Axiom der antiken Ethik - alle suchen, besteht
und wie die Menschen es mit dem Streben ihrer Seele erreichen können, dann zielt
sie vom Ansatz her nicht auf kontingentes und kurzfristiges Glück, das uns zufallt,
sondern bezieht es im Streben auf das ganze menschliche Leben, also auf das
Gelingen des Lebens. In dieser Sicht kann man in der philosophischen Lebensform
sein Glück autonom erreichen. Die philosophischen Glückslehren sind immanent,
insofern das Philosophieren ausreicht, um Glück zu erlangen; in der stoischen
Auffassung etwa reicht Tugend allein für das Glück aus; sie verweisen nicht auf und
brauchen nicht Transzendenz.

Unpassend scheint also für die auf das Glück zielende antike Ethik insgesamt
die Vermischung mit dem Streben nach dem Heil oder dem Heilsziel der Erlösung.
Denn Heil, das Zentrum der Religionen (Heilsweg, Heilsgeschichte, Eschatologie),
kommt bei Augustin nämlich von Gott her: „Alles Heil kommt von Gott" (salus om-
nis ex deo, vera rel. XVIII.36) - als Zuwendung der Liebe Gottes in einem Gnadenakt.

Die liturgischen Formen der christlichen Religion kreisen denn auch um das
Heil: Dank für Heil, Klage wegen Unheil und Bitte um Heil. Heil ist wohl auch
gepaart mit dem (religiösen) Gefühl - anachronistisch in schleiermacherscher
Terminologie - der absoluten Abhängigkeit. Auch Habermas bestätigt: Die christliche
Religion habe das Motiv der Heilssuche und sei „auf das Telos eines rettenden Kontakts

mit dem Göttlichen angelegt" (I, 542). Der Mensch kann es nicht selber bewirken;

er kann sich nicht selbst erlösen. Anders beim „irdischen" Glück, das die
praktische Philosophie erwirken kann. In den Augen Augustins ist diese philosophische

Selbstbeglückung aber nur Eitelkeit: Die Philosophen hätten „die wunderliche
Eitelkeit, sich aus sich selbst - in diesem Leben - beglücken zu wollen" (hic beati
esse et a se ipsis beatificari mira vanitate voluerunt, Ciu. 19.4). Diesem Wunsch
nach vollständiger Glückseligkeit stünde aber klar entgegen, dass sie Unglück (mi-
seria) und Gefahr (periculum) nicht von sich fernzuhalten vermögen. Die Selbsterlösung

- genauer: Selbstbeglückung - in der Philosophie, die Augustin als Pela-
gianismus bekämpfte, ist also für ihn Hochmut, Stolz (superbia), mithin das Gegenteil

des urreligiösen Gefühls, das der antiken Ethik fremd war, der Demut (humi-

9 Die Theologie ist bei Thomas von Aquin über die Philosophie hinaus notwendig: Ihr
Kern ist das menschliche Heil (salus hominis) ST I, q. 1, a. 1.



532 Peter Schulthess

Utas). Wenn der Mensch in sich selbst gefangen sei, sich selbst bloss diene10, sei er
nicht offen für die Gnade Gottes. Die Selbsterlösung der Philosophie steht also der
Fremderlösung in der Religion gegenüber und so der praktischen Philosophie die

Soteriologie. Dem ethischen Streben nach dem Guten und dem Glück steht die
existentielle Form des Heils gegenüber: Erfülltsein, Ruhen in einem Höheren, Mächtigeren

als man selbst. Glück ist Glück des Sterblichen, Heil ist aber mehr. Diesem
Unterschied liegt auch ein anthropologischer zugrunde: Wesentlich ist für die
paulinische Theologie der „elende Mensch" (homo miser / alaiporos anthropos),
der mit dem Fleisch dem Gesetz der Sünde (nomos hamartias / lex peccati) diene,
d.h. auf das Fleisch und damit auf den Tod ausgerichtet ist, nicht aber mit der
Vernunft (nous / mens) dem Gesetz Gottes (nomos theou / lex Dei) diene und auf den
Geist (pneuma / spiritus) und damit auf das Leben ausgerichtet sei (Rom 7,24F; ib.

8,5). Dieses Gebrochensein des Menschen im Rahmen eines „anthropologischen
Pessimismus" (1, 569) entspricht nicht der angemassten griechischen Autarkie
einer optimistischen Anthropologie, in welcher der Mensch die Möglichkeit hat,
autark sein Glück zu finden. Heil ist Erlösung aus einem der menschlichen Existenz

wesenseigenen Unheilszustande, einer grundlegenden Daseinsnot, z.B. der
Sterblichkeit, dem Elend (miseria) oder dem Ausgerichtetsein auf das Fleisch und
damit der Ruhelosigkeit und dem Unerfülltsein. Der Philosophie einen „Heilsweg"
zuzusprechen, scheint also fraglich zu sein.

Vom „Heilsweg der Theorie" (I, 553, 555) zu sprechen, wie Habermas das tut,
scheint ohne weitere Klärung ebenfalls nicht angezeigt: Wichtig ist demgegenüber
auf Pierre Hadots11 Forschungsresultate hinzuweisen: Dieser sog. „Heilsweg der
Theorie" gehört in den Rahmen des antiken Begriffs der Philosophie: Die Philosophie

gilt da als Lebensform, nicht so sehr als Theorie. Das Philosophieren vollzieht
sich nicht in erster Linie als rein theoretische Betrachtung, sondern in einer „das
Leben gestaltenden Reflexion über das Leben"12, zu der auch Praxis in Form von
„exercices spirituelles" - geistigen, nicht geistlichen - Übungen gehören. Zum
Glücksweg der Philosophie gehört also in der Philosophie der Antike eine Praxis.
Das nimmt Habermas m.E. zu wenig zur Kenntnis. So ist Philosophie z.B. bei Plato
im rezeptionsgeschichtlich wichtigen Dialog Alkibiades Selbst-, ebenso wie
Seelsorge, sie vermittelt in existenzieller Dimension Lebensführung, lebenspraktische
Orientierung, Transformation des Menschen durch Selbstwissen und eine
Selbstgestaltung, die ebenso einstellungsändemd wie handlungsanleitend sein sowie als

Heilmittel oder Therapeutikum verfehlte Lebenshaltungen korrigieren kann.13
Ebenso bieten sich Übungen an: Die Platonischen Dialoge können dabei durchaus
als solche geistigen Übungen verstanden werden, in denen sich, nur zusammen

10 „Wenn die Seele [...] auf sich selbst ausgerichtet - gottverlassend - wäre und aus
eigener Kraft ohne Gott glücklich sein wollte, dann bläst sich der Hochmut auf, was der
Ursprung aller Sünde ist. / Si anima [...] ad seipsam deserto deo conversa fuerit, et sua potentia
tanquam sine deo frui voluerit, intumescit superbia, quod est initium omnis peccati" (Gn.
adu. Man. 2,12).

11 Habermas nennt ihn nicht. HADOT, Pierre: Philosophie als Lebensform. Antike und
moderne Exerzitien der Weisheit. Frankfurt: Fischer 2002.

12 KOBUSCH, Theo: Christliche Philosophie: Das Christentum als Vollendung der antiken
Philosophie, in: KOBUSCH, Theo/ERLER, Michael (Hgg.): Metaphysik und Religion. Zur Signatur

des spätantiken Denkens. München: de Gruyter 2002, 239-260, zit. 240.
13 Vgl. HORN, Christoph: Antike Lebenskunst, (2. Aufl.). München: C.H. Beck 2010, 15-19.



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 533

mit andern Subjekten, ein wahrhaftiges, philosophisches Subjekt, das sich selbst
erkennt - genauer: ein Intersubjekt - bildet.14 Das philosophische Leben ist also
ein gezieltes, strukturiertes, einübendes Handeln, nicht einfach ein Hinsitzen und
Nachdenken oder gar „graue Theorie"! Der Philosoph ist in der Antike so sogar
eher durch seine Lebensform als durch seine Theorien bestimmt.

Vom „Heilsweg der griechischen Metaphysik" als „Heilsweg der Theorie", womit

man am ehesten die aristotelische Metaphysik als reine Theorie assoziiert, zu
sprechen, ist auch insofern unpräzise, als Habermas den spätantiken, in der
platonischen Tradition stehenden Heilsweg einer praktischen Metaphysik, einer
Metaphysik des innern Menschen oder Metaphysik der christlichen Philosophie (Theo
Kobusch), die ihren Ausgangspunkt in der Analyse der innern Erfahrung hat, nicht
erwähnt, die Kobusch als „Vollendung der griechischen Philosophie durch das
Christentum"15 charakterisiert: Diese auf Origenes Hoheliedkommentierung zurückgehende

Philosophie des Christentums, die geistige Schau, Epoptie oder inspectiva,
war wirksam über Gregor von Nyssa, Augustin, Wilhelm von St. Thierry, Bernhard
von Clairvaux bis zu Meister Eckhart. Darin verortet Origenes die Philosophie im
Alten Testament in den Büchern Salomonis so: Die Sprüche (proverbia) enthalten
die Ethik, der Prediger (Ecclesiastes) die Physik und das Hohelied (canticum canti-
corum) die Metaphysik. In den ersten beiden Disziplinen wird eine Praxis oder
Lebensform eingeübt, die im Hohelied, wo der Gegenstand die Liebe zwischen Braut
und Bräutigam, menschlicher Seele und Christus oder Gott ist, zur Vollendung
kommt. Da gelangt die Seele zur Selbsterkenntnis (Cant., I.7 [Version der Septua-
ginta / Vulgata: si ignoras te]), also zu sich, zu ihrer Innerlichkeit, zum inneren
Menschen, dem Sterblichen, der das Bild Gottes trägt.16 Das pythische „Erkenne
Dich selbst" gewinnt über die theoretische Bedeutung hinaus auch diejenige einer
praktischen Selbsterkenntnis: Prüfe Dein Gewissen.17 Durch diese Selbsterfahrung
in praktischer Selbsterkenntnis und affektiver Kontemplation, transformiert sich
das Selbst im Gipfel der Schau, weshalb die Epoptie auch als „Mystagogie" oder als

„praktische Metaphysik" bezeichnet wird. Als Heil gilt dabei gewissermassen die
Rückkehr der Seele zu Gott (Origenes). Auf diese Weise ist die Metaphysik also
gerade keine theoretische, sondern eine wesentlich praktische Disziplin.

Der Ausdruck „Heilsweg der Theorie" ist aber auch in folgendem Sinn inadae-
quat: Das Philosophieren führt bei Plato nicht nur Theorie oder Schau mit sich,
sondern auch die philosophischen Affekte: Nach dem Staunen oder der Verwunderung

(thaumazein) als Anfang des Philosophierens und dem eros bei der Suche
nach dem obersten Gut und der Idee - folgen bestenfalls das geistige Entzücken,
Entrücken oder Ergriffensein (ekplexis) angesichts philosophischer [seil, erinnernder]

Schau des wahrhaft Seienden (to on ontos), der Ideen oder des Wahren (ti ton
alethon) [auch: des Heiligen (eidon hieron)] durch die Seele (Phaidros 249d-25oa).
Die Tradition der abendländischen Wissenschaft und Theorie hat sich allerdings
eher am aristotelischen Philosophieren orientiert.18 Bei Aristoteles dagegen ist das

14 Vgl. die Schlussbemerkungen in V.
15 KOBUSCH, Theo: Christliche Philosophie. Die Entdeckung der Subjektivität. Darmstadt:

wbg 2006, t38.
16 Vgl. DeRS.: Christliche Philosophie, loc. cit. Kap. V.
17 KOBUSCH, Theo: Das Christentum als Vollendung, loc. cit., 241.
18 Vgl. dazu Matuschek, Stefan: Über das Staunen. Eine ideengeschichtliche Analyse.

Tübingen: Max Niemeyer Verlag 1991.



534 Peter Schulthess

Staunen nur der zeitliche Anfang (Met. 1.2 982b 11-13); ^as Philosophieren hingegen

soll die Affekte gerade zum Verschwinden bringen (ib. 983ai2ff). Habermas

spricht zwar auf diese Differenz zwischen Plato und Aristoteles an: Aristoteles habe

in der theoretischen Philosophie („aristotelisch ernüchterter Theoriebegriff') die starken

Konnotationen eines Heilsweges beim platonischen Aufstieg zu den Ideen
abgestreift, weshalb auch Thomas der theoretischen Philosophie innerhalb der Dimension

der Vernunft (verschmolzen mit dem christlichen logos-Begriff) eine Grenze
ziehen könne (I, 694L). So kann zwar Habermas' Bezeichnung des platonisch-neu-
platonischen Weges der Philosophie als „Heilsweg" passen, gerade im Lichte dieser
Differenz nicht aber die Bezeichnungen: „Heilsweg der Theorie" oder „Heilsweg
der Metaphysik" im aristotelischen Sinne.

Diese etwas undifferenzierte Einebnung der zwei Zugänge zur Transzendenz als

„Heilswege" führt auch dazu, dass Habermas im Folgenden von „Assimilierung"
derselben sprechen kann.

II. Augustins Versuch einer „Harmonisierung von Glauben und Wissen"

Auf dem Hintergrund der Einebnung der beiden Zugänge zu „Heilswegen"
stellt Habermas in diesem Abschnitt (2) Augustins Bestreben anhand der
frühen Werke des jungen, „platonisierenden" (I, 565) Augustin, dem nach
der Bekehrung zum Christentum auch als Bekehrung zum Piatonismus
gelesenen De vita beata und De vera religione, dar, „Glauben und Wissen zu
harmonisieren" (I, 561) oder die „monotheistische Ursprungsreligion" mit
der „kosmoethischen Lehre" reflexiv zu verarbeiten (I, 152). Augustin habe
eine „Vereinbarkeit" für „selbstverständlich" gehalten (I, 605).

Hier wäre allerst im Blick auf die Frage eines differenzierten Verhältnisses von
Glauben und Wissen zu klären, was die für die Darstellung verwendeten Begriffe
„Vereinbarkeit" im Unterschied zu „Harmonisierung", die Habermas auch durch
„Assimilierung" oder „platonisierende Angleichung" (I, 606) ersetzt, genau bedeuten
sollen. Bedeutet „Vereinbarkeit" „keine Ausschliesslichkeit oder Opposition", z.B.

„Überschneidung", „Inklusion", oder etwa gar „Ergänzung" oder „Aequivalenz"? Ist
Vereinbarkeit der Ziele gemeint, oder eine solche der Schritte auf dem Heilsweg
oder der als wahr betrachteten Satzmengen? Bedeutet „unvereinbar" „säkular" wie
im 19. Jh.? Diesbezüglich hätten m.E. auch die dazu alternativen Begriffspaare zur
Klärung analysiert werden müssen: Glaube - Vernunft, Offenbarung - Vernunft,
Vernunftwahrheiten - Offenbarungswahrheiten, credere - intelligere, Philosophie -
Glaube, Philosophie - Theologie, Heilswissen - Profanwissen. Ebenso die Frage: Ist

Glaube übervernünftig oder widervernünftig?19

19 Wie zentral diese begrifflichen Klärungen für Habermas' gesamtes Anliegen wären, zeigt
eine Auseinandersetzung über Augustins Lehre vom Glauben und Wissen vor ungefähr
einem Jahrhundert, von der Martin Grabmann berichtete. Adolf von Harnack meinte, Augustin
sei sich nie über das Verhältnis von Glauben und Wissen klargeworden und habe den Glauben

auf Kosten der Vernünftigkeit des Wissens übermässig betont. Wolfram von den Steinen
wunderte das nicht, weil er der Meinung war dieses neuchristliche Problem sei keineswegs das,

was Augustin unter dem Namen credere und intelligere beschäftige. Und M. Grabmann wendet

sich darauf gegen die Auffassung, dass das Verhältnis zwischen Glauben und Wissen erst



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 535

Die Verwandtschaft der neuplatonischen Lehre mit derjenigen des christlichen

Piatonismus, z.B. eines Ambrosius, zeige sich, so Habermas, in beider

zentralen Fragestellung nach dem glückseligen Leben im begrifflichen
Rahmen der Ideenlehre und in der Bildsprache der platonischen Aufstiegs-
dialoge, welche die Antworten innerhalb der Hierarchie: Körper, Seele und
Geist im Aufstieg vom Nicht-Sein zum Sein, von Irrtum zur Wahrheit und
vom Schlechten zum Guten konzipierten. Eine darin angelegte „Harmonisierung"

des philosophischen Wissens und des religiösen Glaubens und „die
stillschweigend vorgenommene Assimilation der Heilswege", nämlich des

„kontemplativen Aufstiegs zum Guten" einerseits und der „Kommunikation
mit dem geoffenbarten Gott" andrerseits, komme in Augustins Aussage zum
Ausdruck: ,,[D]enn so lautet die Glaubenslehre, an der das Heil der
Menschen hängt: Philosophie, d.h. ,Streben nach Weisheit' und Religion [kultische

Praxis20] sind nicht voneinander zu trennen" (vera rel., V.8; I, 559).

Die konstatierte Assimiliation der Heilswege könnte auch auf Habermas' eigener
Einebnung derselben beruhen. Darauf deutet sein vorschneller Schluss: Dieses
Zitat verrate die „stillschweigend vorgenommene Assimilation der Heilswege".
Augustins Aussage über die Ungetrenntheit von Religion und Philosophie ist vor
dem Hintergrund des für Augustin zentralen Konzeptes der vera religio, in dem sie

steht, zu verstehen. Augustin will im Zitat ausdrücken, dass in der wahren Religion
die Philosophie nicht von ihr getrennt sein kann. Hierbei geht es nämlich um die
Ungetrenntheit als Einheit oder Entsprechung von Kult und Lehre innerhalb der
Religion. Das Heil des ganzen Menschen (humana salus) liege darin, so Augustin,
dass die Philosophie als Bemühung um die Weisheit (Studium sapieritiae) nicht
anders sei als die Religion und entsprechend mit ihrer Lehre übereinstimme. Und
fügt über das Trennen bei, was Habermas nicht zitiert: „So können diejenigen, deren

Lehre wir ablehnen, nicht an unseren Sakramenten teilhaben." Diese vera religio

hebt als vera die christliche Religion von paganer Religion und häretischen re-
ligiones, aber auch von gewissen Philosophien ab. Wenn Religion Lehre bzw. Welt-
deutung und Kult (Gottesverehrung) - Habermas spricht zusammen vom „sakralen
Komplex" - vereint, dann muss eine wahre Religion, die sich von dem Aberglauben
(superstitio) abgrenzt, Lehre und Kult wahrhaft vereinen. Nur so kann sie zum
Heil führen. Der Götterkult darf nicht einfach sozial und institutionell oder bloss
orthopraktisch verankert sein. Vielmehr soll im Kult derselbe Gott verehrt werden,
der auch in der Lehre erkannt wird: „in der wahren Religion [...], in der ein und
derselbe Gott verehrt und mit einer Frömmigkeit von höchster Reinheit als

Ursprung aller Naturen erkannt wird (in vera religione [...] qua unus deus colitur et
purgatissima pietate cognoscitur principium naturarum omnium" (vera rel., Li). Dieses

Konzept von Religion wurde noch nicht bei Cicero, sondern erst im frühen
Christentum thematisiert. Denn bei den Römern war religio eher ein orthopraxer
Staatskult, bei dem die äusserliche Einhaltung und der sozial-politische Aspekt

ein neuchristliches Problem sei. GRABMANN, Martin: Mittelalterliches Geistesleben, Bd. II.
München: Max Hueber Verlag 1936, 35f.

20 Dieser Einschub ist irreführend. Religion bedeutet: Lehre und Kult.



536 Peter Schulthess

zentral waren, die innere Haltung beim Kult ebenso wie der Inhalt jedoch
nebensächlich. Cicero hat, wohl unter stoischem Einfluss, für die religio ein iunctim von
Kult mit einem philosophischen Gehalt gefordert, also eine Übereinstimmung von
Gotteserkenntnis und Gottesverehrung im Sinne Senecas: Derjenige verehrt Gott,
der ihn kennt (Deum colit qui novit, Ep 95,47). Die Christen forderten dann zusätzlich

die entsprechende affektive innere Haltung dazu; bei Augustin erfolgt die
Verehrung im Kult aus ganzem Herzen.21 Aus diesem Begriff der vera religio lasse sich,
so Augustin, die Philosophie kritisieren mit dem Verweis auf die Vielmeinigkeit
ihrer verschiedenen Schulen, die offenbar in ihren Erkenntnissen nicht über verzagte
Mutmassungen (coniecturae timidae) hinaus kämen. Zudem kritisiert Augustin mit
Verve, dass die Philosophen je an verschiedenen Staatskulten teilnähmen, die mit
ihrer Lehre gar nichts zu tun hätten oder mit ihr nicht kompatibel seien. Er

bezichtigt schon Sokrates und Plato des Aberglaubens (superstitio), weil sie Götzenbilder

verehrten (vera rel., II.2; Ciu. VIII.12). Seine Kritik gilt auch den Piatonikern,
mit denen der frühe Augustin die Lehre zwar grossmehrheitlich teilt (Ciu. VIII.5),
sie aber einen anderen Kult (nämlich den paganen polytheistischen) hätten.22

Habermas behauptet m.E. diese Assimilation der Heilswege auch im Folgenden
etwas zu vorschnell, wenn er formuliert: „Natürlich besetzen die Christen die Stelle

des von Plotin zum göttlichen Einen transformierten Guten mit der Person
Gottes" (I, 558). An dieser Ersetzung erstaunt vor allem Habermas' Ausdruck
„natürlich", welcher wohl eher der Interpretationsabsicht des Autors entspricht, als

dass sie so einfach in der Natur der Sache läge.23 Für den frühen Augustin schon
hatte die Philosophie keine andere Aufgabe als zu lehren, „welches der Ursprung
aller Dinge ist, der selbst keinen Ursprung mehr hat" (De ord. 2,16). In De civitate
Dei teilt er die Begründung der Ersetzung: „Plato aber sagt, das wahre und höchste
Gut selbst sei Gott (Ipsum autem verum ac summum bonum Plato dicit Deum)" (ib.
VIII.8) nach Disziplinen (Natur, Erkenntnis und Streben) in der Platonischen
Philosophie auf: In der Naturphilosophie erweise sich der ungeschaffene Ursprung
aller Dinge und des geschaffenen Seins als Gott; in der Erkenntnis- oder Vernunftlehre

zeigten die Platoniker, dass das Licht des Geistes zu jeglicher Erkenntnis,
also Quelle aller Erkenntnis, derselbe Gott sei, der alles geschaffen habe und in der
Ethik gelte: Das höchste Gut sei das Ziel, das wir nicht um eines andern willen,
sondern um seiner selbst willen anstrebten, sodass, wenn wir es erreicht haben,
wir nichts weiter bedürften, um glückselig (beatus) zu sein. Das summum bonum ist
für Augustin summus deus, weil das summum bonum Spender der Glückseligkeit,
und auch derjenige der Erkenntnis und des Seins in eins ist. Piatons Weisheitsstreben

ziele nämlich insgesamt auf das Erste oder Letzte: auf das Ziel im Handeln, die
Ursache im Sein sowie die Basis oder das Licht im Denken. Die Philosophie
erkennt also, dass das Erste und Letzte, das höchste Mass und Prinzip von allem das

Eine oder Gute oder Gott ist. Augustin versteht dementsprechend die Philosophie
der Platoniker als Liebe zu Gott und „philosophieren" (philosophari) bedeute damit
„Gott lieben" (amare Deum). Die Platoniker seien als Liebhaber der Weisheit (phi-

21 Vgl. die beiden Exkurse in III und IV.
22 Vgl. den Exkurs zu Kult in IV.
23 Dass eine Begründung erforderlich ist, ist Habermas auch klar, wenn er von der schwierigen

Aufgabe berichtet, die Thomas hatte, als er das höchste Gut mit Gott identifizieren
sollte (I, 725).



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 537

losophi) Liebhaber Gottes (amatores Dei), für die in Gott leben, einsehen und
glücklich sein dasselbe sei (ib. VIII.8).

Diese Assimilation der Heilswege nun ermögliche es, so Habermas weiter,
dass die beiden Mittel zum Heil (medicina animae), nämlich ratio und
auctoritas, beim jungen Augustin nicht auseinander brächen. Die Wahrheit

könne sich dem der Vernunft folgenden „gläubigen Intellektuellen", etwa

dem philosophisch aufgeklärten begnadeten geistlichen Volkspädagogen,

der gottesfürchtig, verehrend, gereinigt und auch pädagogisch
überzeugend zum Volk sprechen könne, durchaus vernünftig erschliessen. Dieser

vernünftige Modus sei dem rein „autoritätsabhängigen Glaubensmodus"

aber überlegen, auf welchem die am „Fleisch" orientierte ungebildete
Masse durch Glauben an die Autorität des verkündeten Wortes auf den
rechten Pfad und zur Wahrheit geführt werde. Das Verständnis des Grundsatzes

„credo ut intelligam" drücke hierbei, so Habermas, nur den Vorrang
eines zeitlichen, uns als Glaubende zum Heil rufenden Heilmittels aus.
Der biblischen Geschichte komme so „eine propädeutische Rolle" zu (I,
605): So könnten also erzählte und metaphorische Glaubenswahrheiten zu
Einsichten führen (I, 713). Diesen pädagogischen Vorrang zwischen den
Heilswegen des Denkens und der Kommunikation versucht Habermas mit
einer allzu undifferenzierten „platonisch-aristotelischen Auffassung, die der
Rhetoriker Augustin teilt", zu untermauern, wonach das Zeichen gegenüber

dem ausgedrückten Gedanken und damit die Kommunikation gegenüber

dem Denken ontologisch abgeleiteten Charakter habe. Wenn der bloss
Glaubende auf dem Weg der Kommunikation oder der Zeichen, nicht aber
des Denkens auf die Wahrheit gebracht werden muss, dann sei das
Christentum doch lediglich „Piatonismus für das Volk".24 Zur Bestätigung dieses

pädagogischen Vorranges des credere vor dem intelligere zitiert Habermas
Augustin: „Die Autorität fordert Glauben ein und bereitet den Menschen
auf die Vernunft vor, die Vernunft führt ihn weiter zur Einsicht und zum
Denken [ratio ad intellectum cognitionemque perducit]. Aber auch die
Autorität selbst entbehrt nicht jeglicher Vernunft, da zu überlegen ist, wem
Glauben geschenkt werden kann und auch soll" (vera rei, XXIV/45). Diese
bloss zeitliche, pädagogische Priorität des credere vor dem intelligere sei,
so Habermas, eine Fortsetzung der Lehre von Glauben und Wissen der ale-
xandrinischen Schule.

Hätte Habermas das Zitat vollständig wiedergegeben, wäre ihm nicht entgangen,
dass hier auch die Umkehr des Verhältnisses von Glauben und Wissen, von Autorität

und ratio für Augustin richtig sein kann: „und nicht minder eignet auch der
bereits einleuchtenden und erkannten Wahrheit unzweifelhaft höchste Autorität (et
certe summa est ipsius iam cognitae atque perspicuae veritatis auctoritas." Gegen

24 Habermas schreibt diesen Ausdruck Kurt Flasch zu (I, 563); er kommt aber von
Nietzsche (Antichrist §55, GA KSA Bd. 6, 239).



538 Peter Schulthess

Habermas ist damit ins Feld zu führen, dass schon der Lehrer von Origenes an der
Katechetenschule in Alexandria, Clemens von Alexandrien (150-215), der erste, der
die Frage nach der Epistemologie des Glaubens25 stellte, die Auffassung vertrat,
dass Glaube und Erkenntnis keinen Gegensatz bilden und dass gelte: „Es gibt weder

Erkenntnis ohne Glauben, noch Glauben ohne Erkenntnis" (Strom. V.l.1.3).
Zudem hat er darauf verwiesen, dass selbst die bloss vernünftige Einsicht, z.B.

Argumentieren mittels Syllogismen, in den Schlussregeln, Grundsätzen und in der
unerschütterlichen Gewissheit des Bewiesenen - Glauben (pistis) bereits voraussetze
(Strom. II.IV.13.4): So müssten nämlich Schlussregeln oder Axiome der Syllogistik
als evident und nicht beweisbar geglaubt werden wie auch, dass man mit ihnen
Wahrheiten in Wahrheiten überführen könne. Man schenkt dann dem logos Glauben

(Strom. II.IV.16,2). Dieses wissenschaftstheoretische Argument, dass Wissen
auch Glauben voraussetze, hatte Clemens in seiner Analyse des Glaubensbegriffs in
den Stromata gegen diejenigen eingewendet, die dem Christentum Irrationalismus
vorwarfen (ib. II.II.8.4). Augustin hat dieses wissenschaftstheoretische Argument
hier aufgenommen und oft vorgebracht (z.B. diu. qu. 48). Wenn sich Augustin von
der Wahrheit angezogen erlebt und diese in sich findet, dann glaubt er, dass Wahrheit

ist und somit Erkenntnis sein kann. Habermas entgeht also, dass es hier nicht
nur einen zeitlich-pädagogischen Vorrang des Glaubens gegenüber dem Wissen gibt,
sondern auch einen umgekehrten wissenschaftstheoretischen.

Mit dieser Abwertung der Autorität der Offenbarung gegenüber dem epis-
temischen, denkerischen Heilsweg könne, so Habermas, Augustin zwar zur
Assimilierung der Heilswege beitragen, verschärfe damit aber das Problem,
den dogmatischen Kern der christlichen Lehre - Habermas nennt: eschato-

logischer Sinn des Kreuzestodes, Narrativ von der Menschwerdung Gottes
und rituelle Praxis des Abendmahls - vernünftig aufzuklären und damit
der „Positivität der geoffenbarten Wahrheit" in der Form einer rationalen
Unterweisung (disciplina rationalis, vera rel. XVII.33) gerecht zu werden.
Zur Erreichung dieses Ziels aber müsse Augustin in der christlichen Lehre
(doctrina), welche nur teilweise unverhüllt und klar (in Aussagen), teilweise

auch durch Gleichnisse in Worten, in Taten (Geschichten, Erzählungen),

bildlichen und praktischen Ausdrucksformen (Sakramenten, Handlungen

im Ritus) für die ganze Unterweisung der Seele (ad omnem animae in-
structionem) dargestellt sei, den vernünftigen Kern freilegen.26

Bevor er diese Forderung im nächsten Abschnitt untersucht, thematisiert

Habermas zum Schluss des Abschnittes die beim alternden Augustin
verstärkt hervortretenden Differenzen zwischen griechisch-philosophischem

und christlichem Heilsweg in Bezug auf das Heil oder Glück
suchende Subjekt, das sich auf beiden Wegen von der Knechtschaft zur Frei-

25 Der Gedanke: credo ut intelligam findet sich bereits bei Clemens als Leitsatz: „Denn
aus dem Glauben gelangt man zur Erkenntnis" (ek pisteos eis gnosin, Strom. V.l.1,4); Clemens

sagt aber auch: „Denn durch die Erkenntnis kommt der Glaube zu seiner Vollendung" (ib.
VII.X.55.2); er nimmt in Strom. II.II.8,2 auch Bezug auf Jes 7,9.

26 Vgl. nächster Abschnitt (3).



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 539

heit und von der Blindheit zur Einsicht bewege. Das Einsicht suchende,
freie philosophische Subjekt des kontemplativen Heilsweges der Theorie,
bei dem die sittliche Erkenntnis handlungsmotivierende Kraft habe, stehe
dabei demjenigen des kommunikativen Heilsweges gegenüber: Dem sich
um sein Heil sorgenden, von seinem Sündenbewusstsein gepeinigten,
gnadenbedürftigen, Erlösung suchenden, sich von Gottes Allmacht abhängig
wissenden Subjekt, das aber ebenso Freiheit27 und Einsicht suche. Freiheit
werde aber im Christentum statt durch Einsicht insbesondere durch den
moralischen Willen garantiert: Der Christ könne das sündige Handeln wollen

oder, wenn er die göttlichen Gebote befolgen will, die Überwindung der
zur Sünde treibenden Knechtschaft des Fleisches. Die Suche des Christen
nach dem guten und glücklichen Leben - wohl präziser: dem Heil - sei
bestimmt durch dieses existentielle Ringen des Willens und durch die
Selbsterfahrung der Sünde. Nicht das intellektuelle Irren sei wie bei den Griechen

Ursache des Unrichtigen, sondern beim christlichen Subjekt sei dies
die Sünde. Als Vorbedingung für das Heil gelte aber auf dem christlichen
Heilsweg die göttliche Gnade, denn der Glaube gelte in Augustins späterer,
über die Franziskaner bis zu Luther wirkenden, radikalen Erbsündenlehre
sogar nicht mehr als eigene Leistung, sondern als von Gottes Gnade
empfangener. Angesichts des dadurch ungewissen Ausgangs einer Suche nach
Erlösung oder Heil löse dies beim Subjekt eine „existentielle Unruhe" aus
(I> 573)- Der durch Erbsünde belastete Mensch, der alte Mensch, Adam
also, sei so zwar - trotz der Allmacht des Schöpfers - für sein wegen seiner
Willkürfreiheit frei gewolltes, sündiges Handeln selbst verantwortlich, könne

aber, obwohl durch Vernunft der Hang zum Bösen überwindbar sei, für
sein Heil nicht selber sorgen, er müsse durch den Heilsmittler, Christus,
entsühnt werden. Er sei also auf dem Heilsweg auf einen anderen angewiesen.

Ohne diesen „anthropologischen Pessimismus" (I, 569) sei das Narra-
tiv der Menschwerdung Gottes und das Symbol des Kreuzestodes nicht
interpretierbar.

III. Augustins philosophische Innovationen: Subjekt und kommunikative
Dimension des Heilsweges

Habermas bespricht in diesem Abschnitt (3) die philosophisch folgenreichsten
Innovationen von Augustins späterem Philosophieren, wo sich die Frage

nach dem Vorrang zwischen Glauben und Wissen zugunsten des Glaubens

erledigt habe und dementsprechend der „für die platonische Trans-

27 Man müsste hier klar machen, dass Freiheit nicht nur Willensfreiheit meint, sondern
ibs. bei Augustin auch das Befreien aus dem Leib dieses Sterbelebens (liberabit de corpore
mortis huius, Conf. VII.21.27) und damit auch von dem Gesetz des Fleisches bzw. der Sünde,
nämlich auf das Fleisch ausgerichtet zu sein. Liberare bedeutet dann „erlösen". Am Ende des
10. Buches von Ciu. X.32) fasst Augustin den christlichen Heilsweg als allgemeinen (d.h. für
alle Völker) Weg zur Befreiung der Seele (via liberandae animae).



54° Peter Schulthess

formation des Christentums wichtigste Anspruch" (I, 580) sei, zu zeigen,
dass aus dem Glauben Wissen hervor gehe (credo ut inteUigam), womit die
Autorität der Offenbarung Anstoss zur Entfaltung der Einsicht in die
Vernünftigkeit der überlieferten Dogmen sei (I, 713). Im Unterschied zu den ale-
xandrinischen Kirchenvätern assimiliere Augustin nun aber „diese Lehre
nicht an den neuplatonischen Zeitgeist, sondern beharrt gerade auf jenen
Gehalten des Evangeliums, an denen die philosophische Vernunft Anstoss
nehme" (I, 586). Entsprechend müsse nun der späte Augustin versuchen,
gemäss der Harmonisierungsthese den offenbarten Glaubenskern, ibs. die
für die Philosophie als Lehre von der Seele und Gott zentralen dogmatischen

Heilswahrheiten über das sündige Subjekt des christlichen Heilsweges

(z.B. Gnadenwahl und Sündenbewusstsein) (Confessiones) und die Tri-
nität (de trinitate) als vernünftig zu erweisen und als das konkurrenzlos
wahre Wissen philosophisch begreiflich machen.

In Augustins Werken Confessiones und De trinitate werde, so Habermas,
eine Umkehr der philosophischen Blickrichtung „von der Anschauung des

Kosmos zur Erforschung der eigenen, um ihr Heil besorgten Seele" (I, 722,

vgl. I, 583) vollzogen, also vom Welt- zum Selbst- und Seelenverständnis:
Nicht die Welt sei zu untersuchen, sondern die Subjektivität bzw. das

eigene Innere. Auch Gott begegne dabei nicht in der Welt, sondern in der
Seele - im Rahmen der Selbsterkenntnis nämlich.

Für Origenes, Plotin, Porphyr und auch Augustin führt der (Heils)Weg zum Einen
oder zu Gott durch die Station der Seele28 und damit, weil im Piatonismus der
Mensch wesentlich Seele ist, durch die Selbsterkenntnis. Das beginnt beim in der

Spätantike zentralen platonischen Dialog Alkihiades und setzt sich im Rahmen des

im Neuplatonismus dominierenden Themas: „Die Seele und das Selbst" fort.29
Charakteristisch für die Metaphysik des innern Menschen oder die Epoptie ist die

Ablösung des welttranszendenten Gottes, des Demiurgen oder unbewegten Bewegers

zu einem innersten Prinzip des Menschen.30 Auch Augustin hat in De ordine
als die zentralen Themen der Philosophie deus et anima genannt (II.18.47).

Im Neuplatonismus strebe der endliche Geist in der Selbstreflexion in den
Intellekt als sein wahres Selbst, erkenne in ihm die in den Grund des Einen
zurückstrebende Selbstbeziehung und vollziehe damit - in der ekstatischen

Vereinigung mit dem Einen - performativ eine Selbstauflösung. Der

Neuplatoniker begegne dem Absoluten also performativ im Denken, wenn
er seinem Denken selbst auf dessen Grund gehe. Auch im Christentum sei

die Vergegenwärtigung Gottes nur im Vollzugswissen, in einem performa-
tiven, aber kommunikativen Akt nämlich, denkbar: im kommunikativen

28 Anklänge dazu schon in Bibel: z.B. Hohelied I.7 (Fassung der Septuaginta und Vul-
gata, vgl. oben I) und Jes 46,8.

29 DÖRRIE, Heinrich: La doctrine, loc. cit. 116.

30 Kobusch, Theo: Christliche Philosophie, loc. cit., 145.



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 541

Akt des Gebets etwa, oder bei der Lektüre des Wortes Gottes, in einer
interpersonalen Beziehung jedenfalls, in dem der Glaubende dem Wort eines
autoritativen Andern, das unsichtbar, aber kommunikativ vernehmbar ist,
dem Wort Gottes nämlich, vertraue. Als Dimensionen des christlichen Heilsweges

rücken hier das Subjekt und die Teilnehmerperspektive ins Zentrum.
Damit stellten sich, so Habermas, gegenüber der Philosophie der Antike
neue Fragen:

(1) Die epistemologische Frage nach der Möglichkeit einer Vergewisserung

der Wahrheit in der Subjektivität: Ist dieser Ort der Begegnung des
Glaubenden mit Gott überhaupt der Erkenntnis zugänglich? Die Vergewisserung

der Wahrheit im Geist vollziehe sich bei beiden Heilswegen mit je
einem anderen Subjekt, im Neuplatonismus anders als bei Augustin. Auf
Augustins christlichem kommunikativen Heilsweg der Erlösung der
individuellen, durch Gottes Gnade glaubenden Seele setze die Vergewisserung
des ,wahren' Selbst mit der Reflexion auf ein vom Sündenbewusstsein
gepeinigtes, sich mit ruhelosem Herzen um sein Heil sorgendes und sich von
der Allmacht des Schöpfer- und Erlösergottes abhängig wissendes Subjekt
„im Ausgang von einer lebensgeschichtlichen Situation des Zweifeins" ein
(I, 574). Gott begegne dem Subjekt in der lebensgeschichtlichen Selbsterfahrung

im Vollzug erlebten Lebens (I, 576) im Innern. Bei dieser Fragestellung

geht es offenbar nicht nur um intellektuelle, monologische
Selbsterkenntnis, sondern um Selbsterfahrung im kommunikativen Austausch mit
einem Gegenüber.

(2) Zur epistemologischen Frage, ob diese selbsterfahrene
lebensgeschichtliche, kommunikative und interagierende Subjektivität möglicher
Ort der Vergewisserung von Wahrheit sei, gehöre die „gleichsam ontologi-
sche"31 Frage: Was begegnet im Vollzug der Selbsterfahrung des erlebten
Lebens? Was für ein Gegenstand ist dieses selbsterfahrene Seelenleben, im
intuitiven Vollzug, im „performativ gegenwärtigen Erleben" (I, 583)? Augustin
erschliesse hier einen neuen Erfahrungsbereich, der „den Griechen nicht
nur dem Inhalt nach", sondern auch in seinem „Modus" nach fremd gewesen

sei (II, 769). Habermas nennt ihn etwas missverständlich „Sphäre der
Innerlichkeit" (I, 491). Auf dem christlichen Heilsweg, der nicht mehr als
bloss kontemplativer, beobachtender, sondern als wesentlich teilnehmender,

kommunikativer gelte, insofern er auf Kommunikation mit Gott als
zweiter Person und auf einen vergemeinschaftenden Kult ausgerichtet sei,
vollziehe sich der Zugang zu diesem Selbst in der Selbsterfahrung in der
Perspektive des Teilnehmers. Der Teilnehmerperspektive komme gegenüber
der monologischen, beschreibenden, vergegenständlichenden Beobachterperspektive

epistemische Autorität (I, 576), kognitive Nichthintergehbar-
keit (II, 773) und epistemischen Vorrang (II, 775) zu. Für die dabei
angesetzte kommunikative Vernunft ist die Intersubjektivität konstitutiv, denn

31 Habermas scheint hier auf eine „soziale Ontologie" zu verweisen (I, 622).



542 Peter Schulthess

im teilnehmenden Zugang zum andern gelte: ich (an)erkenne ihn so, wie
er mich (an)erkennt. Das zeige der Beginn des 10. Buches in Augustins
Confessiones (X.1.1.): „Erkennen werde ich Dich, der du mich kennst, .er¬
kennen, wie ich erkannt bin'. Cognoscam te, cognitor meus, ,cognoscam, si-
cut et cognitus sum'" [1 Kor 13,12]. Habermas stellte schon früher32 fest, dass

Augustins innere Monologe in den Confessiones eigentlich die Struktur des
Gebetes, also einer Kommunikation, hätten. Mit diesem Wechsel in der
Perspektive von der Beobachter- in die Teilnehmerperspektive (II, 777) passiert
aber der Bruch in der Ontologie und für Habermas betritt Augustin wohl
dadurch das Feld des nachmetaphysischen Denkens: die Frage ist nur noch
„gleichsam" eine ontologische.

Hier wird nun also die in der Einleitung angekündigte Perspektivendifferenz

für die Betrachtung des Subjekts des Heilsweges virulent: Die
Beobachterperspektive in der Einstellung der dritten Person sei die objektivierende;

sie gehöre zur theoretischen Vernunft und sei in der antiken
Ontologie33 und in der Naturwissenschaft, aber auch in der philosophischen
Kontemplation, am Werk und für das Wissen relevant. Die auf der Basis
der Introspektion in der Psychologie oder der philosophischen Selbstreflexion

in der erstpersonalen Einstellung gewonnenen Erlebnisaussagen mit
dem Geltungsanspruch der Wahrhaftigkeit könnten in Beobachtungs- oder
Tatsachenaussagen oder philosophische Aussagen über das Subjekt oder
den Geist {mens) mit dem Geltungsanspruch der Wahrheit umgeformt werden.

Die Beteiligten- bzw. Teilnehmerperspektive dagegen sei in den Geistes-

und zum Teil auch in den Sozialwissenschaften relevant; sie zeige sich
sprachlich in den Pronomina der ersten und zweiten Person, die stets
einen performativen Sinn hätten. In der Teilnehmerperspektive der ersten
Person Plural und der zweiten Person bildeten sich soziale Gruppen und
Identitäten aus. Die soziale Teilnehmerperspektive vollziehe sich in
intersubjektiv geteilter Praxis in normengeleiteten Interaktionen, ibs. aber in
der Kommunikation oder dem Verständigungsprozess. Sie sei nicht
vergegenständlichend, sondern performativ (verrichtend) und als intersubjektive

Beziehung zwischen einem alter ego und einem ego, das in der Rolle der
ersten Person teilnimmt, selbstinvolvierend. In der Teilnehmerperspektive
zeigten sich beide beteiligten Personen gleichsam von innen. Das Subjekt
nehme eine Innenperspektive ein, indem ihm sein Erleben, Befinden, sein
Selbstgefühl, seine Intentionen und seine Verhaltensnormen im spontanen
Beteiligungshandeln intuitiv gegenwärtig seien. Es erlebe sich als Beteilig-

32 HABERMAS, Jürgen: Nachmetaphysisches Denken. Frankfurt: Suhrkamp 1988, 204.
33 Cicero berichtet über Pythagoras, der sich „Philosoph" nenne und auf die Frage, was

ihn als Philosophen von andern unterscheide, geantwortet habe: Das Leben der Menschen
gleiche dem Markt an einer Olympiade. Die einen kämen wegen dem Ruhm, die andern wegen

dem Gewinn; er aber als Philosoph komme, um des Schauens willen (visendi causa) und
um aufmerksam zu betrachten (studiose perspicere), was geschehe und wie (Tusculanae dis-
putationes V. 7).



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 543

tes. Dem Subjekt sei im Rahmen von zwischenmenschlichen Interaktionen
in fraglos vortheoretischem, performativem Wissen eine unhintergehbare,
soziokulturelle, intersubjektiv geteilte Lebenswelt - zusammen mit andern
(Du, wir) - gegeben, worin es sich als ein geschichtlich situiertes und
vergesellschaftetes, beteiligtes, handelndes Subjekt erlebe, das eine Rolle spiele,
Erfahrungen mache und Handlungen verstehe. Diese Lebenswelt, die gleichsam

der mitlaufende Horizont der Handlung sei, gehöre zum Bereich der
praktischen Vernunft (I, 726). Der intersubjektive Erfahrungshorizont der
Begegnung mit andern und mit sich selbst, in dem ich mich selbst - intuitiv

gegenwärtig, als unverwechselbares und unvertretbares Individuum in
meiner Einzigkeit erfahre, mich und den anderen als Person nämlich,
entziehe sich dem unmittelbaren kognitiven Zugriff der drittpersonalen epis-
temischen Einstellung (II. 773), könne aber im Wechsel in die Beobachterperspektive

in Sinnzusammenhänge oder normatives Wissen überführt
werden.34

Das Subjekt des Heilsweges, in Beobachterperspektive der Geist (mens), oder in
Teilnehmerperspektive das lebensgeschichtliche Subjekt, gilt in der Selbsterfahrung

in beiden Perspektiven als ein Individuum: Habermas versteht entsprechend
die Kommunikationsbeziehung, die Gott mit jedem einzelnen Gläubigen unterhält,

als „individuierend" (II, 769). Auch für die vergegenständlichende
Selbstbeschreibung ist der Mensch für Augustin ein „einzelner Mensch" (singulus quisque
homo; aliquid singulare atque Individuum), eine „Person" (persona) (De trin. XV.7.11).
Bei Piaton dagegen war die Selbsterkenntnis der Seele (gnoti se auton) nie diejenige

einer Person als Person: In Selbsterkenntnis erkenne ich kein Individuum,
sondern die Vernunft als das Wesen des Menschen. Hier liegt auch Augustins
Unterschied in der Selbsterkenntnis zu Plotin, wo das Selbst auch kein personales und
individuelles ist, sondern ein supraindividuelles intellektuelles (Geistseele), von dem
die Individualität der Seele gerade Abfall oder die Entfremdung vom Ursprung
bedeutet.35 Für Augustin ist die Selbsterfahrung und Selbsterkenntnis des Subjekts
des christlichen Heilsweges dagegen eine personale, weil Verheissung und
Unsterblichkeit ihr zukommen, nicht einem supraindividuellen Subjekt. Auch der
Glaubensakt fordert diese Personalität des religiösen Subjektes: ich selbst bin es, der
sich nach Gott ausrichtet.

Die gleichsam ontologische Frage (2) nach dem Gegenstand der Selbsterfahrung

im kommunikativen Heilsweg behandelt Habermas also methodisch

entsprechend anders: Habermas thematisiert diese Selbsterfahrung
in der Teilnehmerperspektive, der sozialen oder Handlungsperspektive,
sowohl in der Einstellung des ersten Person, die ihre Interessen reflektiert

34 Dieser Abschnitt müsste auch im Kleindruck stehen, denn Habermas selbst macht hier
die Perspektivendifferenz zu wenig explizit; ich sammle die Eigenschaften derselben aus dem

ganzen Opus von Habermas zusammen.
35 Habermas meint, im Monotheismus sei der Zug zur Individualisierung des Glaubens

angelegt (502).



544 Peter Schulthess

als auch in der Einstellung der zweiten Person, nicht wie in der Tradition,
ibs. auch bei Augustin, in der vergegenständlichenden Perspektive in der
Einstellung der ersten Person und dann der dritten. Diese letztere Möglichkeit

wird von Habermas gar nicht bestritten; er streicht aber in seiner
Darstellung nur die Teilnehmerperspektive heraus, die bei der Selbsterfahrung
des Subjekts, das sich in einer kognitiv unhintergehbaren soziokulturellen
Lebenswelt zusammen mit andern vorfindet, wesentlich sei. Daraus entsteht
dann aber keine Metaphysik des innern Menschen, sondern eine
nachmetaphysische Subjektphilosophie oder eine Philosophie des lebensgeschichtlichen,

um sein Wohl besorgten handelnden, beteiligten Subjekts.

Es ist also, was Habermas leider hier zu wenig explizit und deutlich macht, das

Subjekt in der Selbsterfahrung in Beobachterperspektive von demjenigen in der
Teilnehmerperspektive zu unterscheiden. Zwar thematisieren beide die innere
Erfahrung; das Subjekt der Selbsterfahrung in Teilnehmerperspektive jedoch erlebt
sich, sein Innenleben nicht primär als denkendes, wollendes und affektives für sich
mit gegenständlichen Bewusstseinsinhalten, sondern primär als mit einem Gegenüber

beteiligt handelndes, z.B. kommunizierendes Subjekt. Deswegen sind seine

Handlungen, Intentionen und Verhaltensnormen den andern gegenüber vorab Thema.

Deswegen spricht Habermas vom Subjekt in der Teilnehmerperspektive von
dem sich um sein Heil sorgenden, von seinem Sündenbewusstsein in seinen
Handlungen mit andern gepeinigten, gnadenbedürftigen, Erlösung suchenden, sich von
Gottes Allmacht abhängig wissenden Subjekt - in seinem Bezug auf andere. Wenn
Habermas das Subjekt des christlichen Heilsweges vorab als sündenbewusstes und
reuiges anspricht, dann sieht er es wie in der Bibel36 unter dem Gewissenaspekt
der moralischen Prüfung seiner selbst und seiner Handlungen. Das erklärt, weshalb
das Sündenbewusstsein selber ein „Schlüssel zur Subjektivität" ist (I, 601). Man
muss hier also die Perspektive des in der Lebenswelt zielstrebig handelnden, am
Miteinander beteiligten, lebensgeschichtlichen Subjekts, das um sein Wohl oder
Heil besorgt ist, und damit die Einstellung der ersten Person ebenso wie der zweiten

hat, von derjenigen des in der Einstellung der ersten Person reflexiv sich
erlebenden und sich in der vergegenständlichenden Perspektive vorstellenden Subjekts
unterscheiden. Die Einstellung des Handelnden darf man mit der reflexiven
Einstellung des erlebenden und vorstellenden Subjekts nicht verwechseln (I, 727).

Mit der Umkehr der Blickrichtung von der Welt auf das Selbstverständnis,
die Habermas Augustin attestiert, ist für ihn im Rahmen des
kommunikativen Heilsweges auch der Perspektivenwechsel von der vergegenständlichenden

Beobachter- auf die Teilnehmerperspektive verbunden. Habermas'
Sichtbarmachung der Selbsterfahrung des Gläubigen im Rahmen der
Teilnehmerperspektive der ersten Person Plural (wir) sowie derjenigen der
zweiten Person - der Gläubige und Gott - ist für die Augustin-Forschung -

36 Der inwendige Mensch ist auch biblisch der Mensch, der zum Gesetz des Geistes oder
der Vernunft (nomos tou noos, lex mentis) und zum Gesetz Gottes gehört und nicht zum
Gesetz des Fleisches oder der Glieder oder der Sünde (Rom 7,22).



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 545

soweit ich sehe - innovativ: Für Habermas ist sie das innovative Moment
bei Augustin selbst:

„Die Theologie von Augustin bis Luther hatte bei der Rekonstruktion der
Erfahrungen des Gläubigen neben der Einstellung des Beobachters zwei weitere
epistemische Einstellungen berücksichtigt: Als praktizierendes Mitglied einer
universalen Glaubensgemeinschaft betrachtet sich der Gläubige aus der Wir-
Perspektive der ersten Person Plural, während er in den Interaktionen mit Gott
und dem Nächsten die Einstellung gegenüber einer zweiten Person einnimmt"
(I, S. 32).

Das Absolute begegnet nicht gegenständlich in der Welt in der
Beobachterperspektive der dritten Person, auch nicht in derjenigen der ersten Person,

sondern für Habermas im christlichen Heilsweg dem beteiligten Subjekt

in der Teilnehmerperspektive und Einstellung der zweiten Person (in
Verkündigung, Gebet, Kult, Lektüre).37 So rufe der gläubige Mensch Gott
im Gebet an und vernehme ihn - vertrauend - in der Verkündigung. Das
bedeutet u.a., dass die Wahrheit in kommunikativer Perspektive
mitgeteilt/verkündigt, verstanden und vertrauend geglaubt, nicht geschaut,
wird.38 In der gewissenhaften Erforschung des Bewusstseins eines von der
Sorge um das eigene Heil umgetriebenen Subjekts weiche also die
„Einstellung des Beobachters" der Teilnehmerperspektive „in der epistemi sehen

Einstellung einer sich reflexiv im Gespräch mit Gott erlebenden Person"
(579). In der Teilnehmerperspektive mit Gott, mit andern und mit sich
selbst, lässt der Glaube den Glaubenden, das religiöse Subjekt, das Gott liebt
und nahe sein will, als handelnden mit Intentionen und Normen erfassen,
der in einer performativ gegenwärtigen, ungegenständlichen Lebenswelt
als wollender, kommunizierender, preisender, feiernder, dienender, betender,

und auf den Mitmenschen und Gott vertrauender performativ
gegenwärtige Erfahrungen eines Ich mit einem Du und auch mit sich selbst
macht. Augustin habe damit, so Habermas, einen neuen Erfahrungsbereich,
den Bereich der über gegenständliche Bewusstseinsinhalte hinausreichenden

Bewusstseinsakte erschlossen. Es sei ein „Bereich eines immer schon
vertrauten, subjektiv gewissen und nur im intuitiven Vollzug, also performativ

gegenwärtigen Erlebens" bzw. „performativ gegenwärtiger Erfahrungen"

(I, 573), in „Selbsterfahrung im Vollzug erlebten Lebens" (I, 576). Die
Perspektive des um sein Wohl besorgten, beteiligten Handelnden zeige
von vorherein in andere epistemische Richtung: von der theoretischen zur
praktischen Vernunft. Es geht um das Verstehen von Sinn und auch um

37 Den Heilsweg des kommunikativen Zugangs zu Gott, so Habermas, eröffne das Judentum

mit dem Gesetzesgehorsam; in der paulinischen Theologie werde der kommunikative
Zugang auf den Glauben umgepolt (I, 530).

38 Habermas müsste hier wohl auch berücksichtigen, dass Offenbarung und damit die
Teilnehmerperspektive in der spätantiken Philosophie ein vielbeachtetes Thema ist, das sich
auch im Zusammenhang mit den philosophischen Autoritäten, z.B. Platoniker, Pythagoräer
etc. zeigt.



546 Peter Schulthess

„den intuitiven Blick auf ein normatives Wissen, das im Hintergrundbe-
wusstsein von Handelnden immer dann mitläuft, wenn diese an normativ
geregelten Praktiken teilnehmen" (II, 782).

Es wäre, wie eingangs erwähnt, sehr begrüssenswert gewesen, wenn Habermas sein
Augustinkapitel deutlicher unter diesem m.E. innovativen Interpretationsansatz
der Perspektivendifferenz, der Augustins Bedeutung für die nachmetaphysische
Philosophie des Subjekts herauszustellen durchaus geeignet ist, strukturiert hätte.
Habermas urteilt zwar zu Recht, dass Augustin die Teilnehmerperspektive noch
nicht ausdrücklich von der ontologisch massgebenden Beobachterperspektive einer
dritten Person unterschieden habe (1, 576); es wäre aber für den Leser aufschluss-
reich gewesen, wenn er das (Un)Unterschiedensein in seiner Darstellung jeweils
klar markiert hätte. Selbst wenn der epistemische Vorrang der Teilnehmerperspektive

gegenüber der Beobachterperspektive gelten würde und wir in der Rolle von
Beobachtern immer auch zugleich Beteiligte wären (II, 775), wäre zur Darstellung
von Augustins gesamter Subjektphilosophie oder Philosophie des Geistes (mens),
an der Habermas doch gelegen ist, der Hinweis auf Augustins Konzept des Innern,
das sich in vergegenständlichender Perspektive in selbstreflexiver Einstellung der
ersten Person, die zur Beschreibung des Gegenstandes in die Einstellung der dritten

Person wechseln muss (II. 78if.) zeigt, zur Abgrenzung erhellend gewesen.
Dies hätte auch eine deutlichere Konturierung des neuen Ansatzes gegenüber der
traditionellen Augustinauslegung ergeben, in der Augustin einerseits in seiner
Einnahme des „Standpunktes der ersten Person" in „radikaler Reflexivität" als der
Entdecker des Subjekts mit seiner „Innerlichkeit" und „Selbst-Gegenwärtigkeit",
woraus sich „eine durch und durch neue Lehre moralischer Ressourcen" eröffne
(Charles Taylor)39, oder andererseits als zur „Metaphysik des innern Menschen"
oder der „praktischen Metaphysik" (Theo Kobusch) zugehörig ausgezeichnet wird.
Gerade beim Thema „innere Erfahrung" hätte der Unterschied in der Selbsterfahrung

des Subjekts klarer gemacht werden können. Die christliche Bewegung der
Metaphysik des innern Menschen setzt auch bei der Selbsterfahrung an, wenn sie
theoretische und praktische Selbsterkenntnis unterscheidet. Man könnte hierbei
wie in der praktischen Metaphysik40 die praktische Selbsterkenntnis, die ihr Gewissen

in moralischer Selbstprüfung erforscht, von der theoretischen Selbsterkenntnis
unterscheiden, die sich selbst als mens erfassen will. Augustin wäre damit nicht
der erste, der auf die Selbsterkenntnis in praktischer Absicht aufmerksam gemacht
hätte. Es ist diese Selbstprüfung aber durchaus schon ein Sokratisches Thema. Und
Origenes hat in seinem Hoheliedkommentar diesen Unterschied so ausgedrückt:
Die Seele erlange die Erkenntnis ihrer selbst (agnitio sui) auf zweierlei Weise -
theoretisch und praktisch: Was sie hinsichtlich ihres Wesens ausmache (quid in
substantia habet), was sie also selbst sei (quid sit ipsa), also etwa etwas Unkörperliches

und Geistiges, gelte es zu unterscheiden davon, was sie hinsichtlich ihrer
Affekte ausmache (quid in affectibus habeat), d.h. wie sie sich bewege und bewegt

39 Taylor, Charles: Quellen des Selbst. Die Entstehung neuzeitlicher Identität. Frankfurt:
Suhrkamp 1998, 241-243, 257.

40 Vgl. I.



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 547

werde (qualiter moveatur)4^, also etwa welche ihrer Affekte gut und welche schlecht
seien. Das Verhalten der Seele wird dabei aber von ihr selbst, ihren Affekten her -
gleichsam immer noch gegenständlich für sie selbst, betrachtet, nicht von der Handlung

mit andern in der Lebenswelt her, wie bei Habermas in Teilnehmerperspektive.
Schon Plato hatte im Phaidros (245c) den Zugang zum Wesen der Seele über

die Betrachtung (idonta) ihrer Veränderungen - sie heissen bei Augustin „Affekte"
(affectus mentis) -, ihres Tuns (erga) und Leidens (pathe) vollzogen; zum
Verändertwerden (kineisthai) gehören auch Verhaltensweisen (ethe 435e) und Handeln
(prattein 436a). Insofern die Seele die „sich selbst bewegende Quelle aller Bewegung"

(Phdr. 245c) ist und im Unterschied zum Körper in ihrem Bewegtwerden
nicht einfach von aussen bestimmt werde, gehört die Betrachtung der Affekte, so
wiederum Origenes, zur Betrachtung ihres Selbstseins. Ihr Handeln reflektiert die
Seele in praktischer Selbsterkenntnis im Blick auf sich selbst als selber Strebende:
„ob sie die bösen Dinge, die sie tut, aus Leidenschaft und mit Eifer tut oder
aufgrund einer Schwäche".42 Habermas würde diese theoretische wie auch die praktische

Selbsterfahrung wohl als „kontemplativen oder meditativen Zugang" beschreiben,

wo man in erstpersonaler Einstellung dem eigenen Innern als Gegenstand in
geistiger Anschauung begegnet" (I, 153). Es geht ontologiegeschichtlich wohl bei
dieser gegensätzlichen Sicht auf die Perspektiven auch um das Verständnis der
Relation: Ob sie eine Entität sui generis oder ein Akzidens eines Trägers (subiectum)
oder eine Vollzugs- bzw. Seinsweise eines strebenden Subjektes ist. In diesem Sinne

hat Habermas recht, wenn er meint, die Perspektiven seien noch nicht
ausdrücklich voneinander unterschieden. Ich stelle zur Konturierung im Folgenden
diese Innensicht auf das Subjekt, seine praktische und theoretische Selbsterfahrung

und -erkenntnis, wo z.B. meine Akte, meine Affektionen, mein Innenleben
als es selbst und für es selbst in den subjektiven Blick der ersten Person in der
vergegenständlichenden Perspektive genommen werden, exkursiv dar, die Habermas

wegen seines anderen und als epistemisch prioritär verstandenen Zuganges in der
intersubjektiven Teilnehmerperspektive unterlässt, die auf die Interessen, das Wohl
oder Heil und das Verhalten im Handeln fokussiert.

Exkurs zur Metaphysik des innern Menschen

Was für ein Subjekt, Inneres (mens) oder „innerer Mensch" (homo interior)43
zeigt sich für Augustin mit der Selbsterfahrung oder innern Erfahrung in
reflexiver, erstpersonaler Einstellung, wenn er versucht, dieses Selbst in
vergegenständlichender Perspektive, in Kontemplation, in seinem Wesen als Geist (mens)
zu beschreiben und zu konzipieren, wenn er also gleichsam eine Metaphysik
des innern Menschen versucht? Seine Selbstbeschreibung und Konzeption des
Geistes versuche ich an zwei berühmten Stellen aufzuzeigen.

Im Buch X von De trinitate: Wenn das Subjekt (mens, caput animae) sich
danach sehnt, sich selbst kennenzulernen (se ipsa mens nosse desiderat, X.2.4),
also seine Natur oder die Wahrheit über sich sucht oder erkennen will, muss es

41 ORIGENES: Der Kommentar zum Hohelied, eingel. und üb. von Alfons Fürst u. Holger
Strutwolf Werke in deutscher Übersetzung Bd. 9/1). Berlin: de Gruyter 2016, Buch II.5,
232f. Vgl. dazu KOBUSCH, Theo: Das Christentum als Vollendung, 241.

42 ORIGENES: loc. cit. 233.
43 Der homo interior ist die mens (Ep. 147 [= De videndo Deo], 45).



548 Peter Schulthess

sich fragen, wie es sich suchen und finden will. Im Unterschied zur Erkenntnis
äusserer Gegenstände, von denen es Bilder hat und wobei die Gegenstände
möglicherweise auch absent sein können, findet es sich selbst immer bildlos
und gegenwärtig (praesens) vor. Dieser präsente Selbstbezug, dieses Sein ist
der Geist; er kann sich sich selbst nicht entziehen. Nichts ist dem Geist so
gegenwärtig wie der Geist selbst (X.7.10); in allen seinen Akten des Einsehens,
Wollens, Erinnerns oder Fühlens ist er sich stets selbst gegenwärtig oder
präsent, nie absent (X.8.11); er ist das unmittelbar Präsente. Er erfährt sich also
immer bei sich selbst als Bewusstsein nicht von anderem, sondern von sich selbst,
er erfährt sich durch sich, nicht durch Vermittlung der Sinne - also gleichsam
„drinnen". Diese selbstreflexive Präsenz ermöglicht ihm auch das Wissen von
sich als gewisses und die Erfassung und Beschreibung seiner Akte, seiner Stre-
bensvollzüge oder seiner Veränderungen, als seiner. So, wenn er sich suchen
will, weiss er zugleich oder ist sich gewärtig oder sieht ein, dass er sich suchen
will. Diese Hinwendung in der vergegenständlichenden Perspektive in der
Philosophie zum Selbst, zur Innerlichkeit mit der selbstreflexiven Präsenz - ich
bin mir immer präsent, immer innerlich gegenwärtig in meinem innern Licht -
ist für Charles Taylor44 zurecht die eigentliche Augustinische Neuerung.

Augustins Selbstbeschreibung und Konzeption des Geistes in Kontemplation
oder Beobachterperspektive versuche ich auch in ihrem Zusammenhang von

Selbsterkenntnis und Gotteserkenntnis anhand der berühmten Augustinus-
Stelle in De vera religione darzustellen (vera rel. 39/72). Wie bei Plato geht die

Erforschung des Wesens der Seele über deren Bewegungen, Regungen oder
Affekte; sie wird als Streben erfasst. Eine Anleitung zu einer solchen Erforschung
der Seele (anima) und damit ihres Strebens (mentis affectus) lautet bei auch ihm
so: „Frag nur, was an leiblichem Genuss dich fesselt (teneat)". Das Subjekt
erfahrt im Selbstgefühl seines affektiven Strebens (Lust und Unlust): Es sei con-
venientia, d.h. Stimmigkeit, natürliche Passung, Verbindung von Natur aus,
oder Einigung, der das Subjekt von sich aus zustimme oder wonach es von sich
aus strebe. Diese erzeuge Genuss (voluptas corporis), wohingegen Unstimmigkeit

oder Ablehnung (resistentia) schmerze. „Nun erforsche (quaere), welches
die höchste Übereinstimmung (summa convenientia) ist!" Die Aufforderung führt
nun nicht mit der Frage: Bei welchen äusseren Gegenständen ist die convenientia

hoch? nach draussen, sondern wiederum nach innen, zur erlebten, affektiven
innern Zustimmung und ihrem Grad. Welche innere Passung und Zustimmung
ist am höchsten? Die bestätigende Anleitung „Gehe nicht nach draussen (Noli
foras ire), kehre wieder in dich selbst zurück. Im innern Menschen (in interiore
homine) wohnt die Wahrheit [...]"45 begründet Augustin so: Reflektiere: Was

tust Du jetzt, wo Du die höchste Übereinstimmung suchst? Du suchst die
Wahrheit über die höchste Zustimmung. Im inneren Menschen aber wohnt die
Wahrheit. Denn in den geistigen Akten des Wahrheit Suchens und Suchen

44 TAYLOR: Quellen des Selbst, 241.
4-5 Habermas versteht diese Anleitung, ohne den Kontext zu berücksichtigen, einfach als

„erstaunlich moderne Antwort" auf die Frage, ob die Subjektivität als „Ort der Vergewisserung

letzter Wahrheiten", „letztlich des Wirkens der göttlichen Wahrheit" (I 574f.)
ausgezeichnet werden könne, und ohne sie allerdings eigens zu begründen, wohl weil er sie als

Bestandteil der Teilnehmerperspektive und der nachmetaphysischen Subjektphilosophie
verstehen will.



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 549

Wollens wohnt die Wahrheit inne, so z.B. im Zweifeln (ist p wahr oder falsch?),
im Urteilen (wahr oder falsch) wie auch im Argumentieren oder Schlussfolgern
(wenn p und q wahr ist, dann ist auch r wahr). Augustin findet die Wahrheit
also in sich - drinnen als Stimmigkeit vor. „Wo ich die Wahrheit fand, da fand
ich meinen Gott, die Wahrheit selbst" (Conf. X.24.35). Augustin entwickelt
nämlich so weiter: „Im innern Menschen wohnt die Wahrheit. Und wenn Du
Deine Natur noch wandelbar (mutabilis) findest, so schreite über dich selbst
hinaus (transcende te ipsum)". Deine Natur ist nicht die Wahrheit, denn diese
ist unwandelbar: Das Streben Deines Geistes (mentis affectus), die Wahrheit
mit rechtem Gebrauch des Intellekts zu finden, ist also nicht die Wahrheit
selbst. Die Wahrheit, so Augustin, sei zudem ein wahres bonum commune: sie sei

nicht mein und nicht dein, sondern allen gemeinsam, gleichsam öffentlich: sie
sei die Mitte von allen, die sie suchen (en. Ps. 75,17). Die Wahrheit zieht Dich,
den vernünftig Suchenden (ratiocinons appetens/quaerens) an und erleuchtet
Dich in deinen Akten als inneres Licht, mit denen du sie suchst und erkennst.
Was aber ist die unwandelbare Ursache oder der unwandelbare Ursprung dieses

Lichtes der Wahrheit, das jedes Erkennen erleuchtet; wo kommt der Lichtstrahl

her?46 Um diesen zu finden, musst Du offenbar über Dich selbst
hinausschreiten. Die denkbar höchste Ausrichtung Deines Geistes ist also auf die Wahrheit,

der du gleichsam aus Sympathie von Natur aus oder Harmonie im
stoischen Sinne zustimmen, mit ihr übereinstimmen willst. Augustin schliesst mit
der Aufforderung47 ab: „Stimme Du mit ihr [seil, der Wahrheit] überein" und
vollziehe so Dein Wesen und endet mit dem Wunsch: „So möge denn der innere

Mensch (interior homo) mit ihr [seil, der Wahrheit], die bei ihm Wohnung
genommen hat (inhabitator), nicht zu niederstem und fleischlichem, sondern
zu höchstem und geistigem Genüsse (summa et spiritali voluptate)
übereinstimmen (convenire)."48 Die convenientia erweist sich als natürliche Sehnsucht

- gleichsam desiderium naturale - oder Streben des Geistes (mentis affectus)
von seiner Natur aus nach etwas, was Grund für ihn selbst ist. Die Anleitung
zur Selbsterkenntnis führt so zur Gotteserkenntnis. Das Subjekt strebt also im
christlichen Heilsweg über sich selbst hinaus zum Erhabenen (eminentia, Ciu.
XI.28), zur unwandelbaren Wahrheit, zum Grund des wahren Erkennens, und
will die Wahrheit affektiv „kosten", mit ihr übereinstimmen, ihr zustimmen, bei
ihr wohnen oder ihr anhängen (inhaerere). Den Zusammenhang von Selbst- und
Gottesbegegnung formuliert Augustin schlank und biblisch so: „Wo ist er? Da,

46 Das ist die biblisch abgestützte Illuminationslehre: Der Logos, Christus, erleuchtet
jeden Menschen (Joh 1,9). Das verleiht dem Erkennen den Charakter der personalen Begegnung

mit der Wahrheit.
47 Man könnte nun einwenden, die Selbstbeschreibung finde im kolloquialen oder

dialogischen Stil statt und so in Teilnehmerperspektive. Allein Soliloquia sind wohl keine Form
der Teilnehmerperspektive, sondern ein Verbleib innerhalb einer Person, wenn auch im Modus

des dialogischen logon didonai, so doch wesentlich beschreibend und begründend.
48 Mit einer andern Metapher von Sitz von Leib und Seele: So wie die Schwerkraft des

Körpers diesen nicht nur nach unten, sondern zu seinem eigentlichen Ort (ad locum suum),
zu seinem Wesensgrund zieht, wo er in Ruhe ist und eigentlich oder ordentlich, von Natur
aus, hingehört, so zieht die Schwerkraft der Seele, ihre Liebe, diese nach oben, zu ihrem
Wesensgrund, zu Gott, wo sie in Ruhe verweilen kann. Dabei ist dies jedoch kein örtliches Oben,
sondern ein Höchstes im Sinne des summe sapiens, summe bonus (Ciu. XI.28).



550 Peter Schulthess

wo die Wahrheit gekostet wird (ubi sapit Veritas), zuinnerst im Herzen ist er
(intimus cordi est), aber das Herz ist abgeirrt von ihm (erravit ab eo). .Wendet
euch zurück, ihr Abtrünnigen, zum Herzen (Redite, praevaricatores, ad cor)' [Jes

46,8] und hanget dem an (inhaerete), der Euch erschaffen hat" (Conf. IV.12.18).
In dieser Erforschung, Beschreibung seiner selbst als des Geistes zeigt sich

offenbar nicht nur der wahrheitssuchende Intellekt, sondern auch das affektive
Streben zu einem Gut: hier sein Übereinstimmen oder Zustimmen wollen zur
Wahrheit. Darin liegt aber ein Doppeltes: In den geistigen Akten des Suchens
der Wahrheit liegt einerseits immer auch das Sich regen, sich bewegen (motus)
des Wollens, denn der Geist muss die Wahrheit erst erkennen wollen: Man
kann nicht erkennen oder denken49, ohne es zu wollen, ebenso wie man nicht
wollen kann, ohne etwas Erkanntes zu wollen. Nur wenn der Mensch überhaupt
für die Wahrheit offen ist und sie will, ihr innerlich zustimmt, kann er sie auch
suchen. Wollen (velle) und Denken, Einsehen oder Erkennen (intellegere) sind
gleichursprüngliche, aufeinander verwiesene Akte desselben Subjekts, des

Geistes (mens). Ohne Ziele und Zwecke sei alles Denken und Wollen nichts.
Das Denken ist nicht einfach die schlussfolgernde ratio im Menschen, die von
Wahrheit zu Wahrheit führt, sondern an seiner Wurzel liegt ebenso das Streben
oder Sich Ausrichten des Geistes auf etwas, das etwas will oder nicht will. Das
Denken oder Einsehen (intelligere) ist kein vom Wollen isolierter Modus, wir
müssen es als Teil eines gerichteten Strebens nach einem Gut, hier dem Wahren

erfassen. Das Streben ist also nicht einfach rohes Wollen oder Drang,
sondern es ist auf ein Ziel oder Gut ausgerichtet: Beim denkenden oder
erkennenden Wollen ist dieses die Wahrheit, beim Handeln das Gute. Das Wollen
im Streben nach etwas bedarf also eines stellungnehmenden, wertenden Aktes.
So sprechen wir - willentlich und wertend stellungnehmend - von „Zustimmung"

(consensio) oder „Bejahung" (affirmatio) oder von „Ablehnung" (dissen-
sio) oder „Verneinung" (negatio) gegenüber einem Sachverhalt, je nachdem wir
etwas als wahr oder gut bzw. falsch oder schlecht beurteilen oder bewerten.
Die mens ist nicht nur theoretische Vernunft (wahr oder falsch), sondern auch
praktische (gut und schlecht). Formen des gerichteten Strebens (nach dem Guten

und Wahren) oder gerichtete, wertende oder stellungnehmende Willensregungen,

also strebende Bewegungen nach etwas sind immer Veränderungen
oder Bewegungen der Seele (Aktionen und Reaktionen) wie wahrnehmen,
erinnern, denken, vorstellen, fühlen oder wollen. Augustin nennt sie Affekte (af-
fectiones mentis). Das Zustimmen oder Ablehnen Wollen des Geistes begleiten
die vier Grundaffekte: Wenn mir etwas zustösst, was ich will und wozu ich
zustimme, stellt sich in meinem Geist der Affekt der Freude ein; wenn ich etwas
willentlich erstrebe und bejahe, stellt sich in meinem Geist der Affekt der
Begierde, Lust oder Liebe ein, wenn ich etwas, was mir widerfahren ist, nicht
will und ablehne, dann stellt sich in meinem Geist der Affekt der Trauer ein;
wenn ich etwas nicht will und ablehne, das noch nicht passiert ist, dann stellt
sich in der Seele der Affekt der Furcht ein (Ciu. XIV.6). Diese auf Selbsterfahrung

des ganzen Innern, seines Wesens als Geist wie seiner Strebungen nach
Gutem und Wahrem, aufbauende praktische und theoretische Selbsterkenntnis
ist bei Augustin entsprechend nicht bloss Erkenntnis des reinen Intellekts von

49 Übrigens auch nicht wahrnehmen.



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 551

sich selbst bzw. rein intellektuelle Selbsterkenntnis; sie ist praktische und
theoretische Selbsterfassung des ganzen Innen: Denn der Intellekt setzt den Willen
zur Wahrheit, die er affektiv erstrebt, voraus. Der Geist (mens), der nach der
Wahrheit oder nach dem Guten strebt, ist also nicht nur Intellekt, sondern in eins
damit Wille und Affekt. Geist (mens) oder Innerlichkeit ist der Ort, in dem alle
unsere verschiedenen Gedanken, Bestrebungen oder Affekte ihren Sitz
haben.50 Die Vollzugsweise der mens ist also ein Streben. Die mens ist nicht
einfach ein Träger, der verschiedene Akzidenzien haben könnte, sondern sie
vollzieht oder aktuiert sich in Strebungen; die Relation ist schon gleichsam in ihr
eingebaut.

In seiner Kontemplation des Wesens des strebenden Geistes entwirft
Augustin damit gleichsam eine (affektive) Metaphysik des inneren Menschen
(homo interior), die ein Menschenbild trägt, das in Platonischer Tradition
wesentlich ein Seelenbild ist: Der Mensch ist seit Plato, als Mensch, wesentlich
selbstbewegende Seele; sein Leben sind die seelischen Lebensvollzüge oder
sein Streben. Augustin erfasst das von Natur aus erstrebte Wahre und Gute im
menschlichen Leben, das höchste Gut als Gott, welcher das Gute selbst, Grund
allen Seins und aller Wahrheit sei. Die antike Anthropologie des Menschlichen
wird so zur theozentrischen Anthropologie. Der Mensch bzw. der menschliche
Geist hat von Natur aus ein Verlangen (später „desiderium naturale" genannt),
seinen Ursprung zu erkennen und in seiner Wahrheit zu wohnen. Diese
Anthropologie steht allerdings im Gegensatz zur anthropozentrischen Wendung
des Selbst- und Weltverständnisses (I, 71), die Habermas' Philosophieverständnis
charakterisiert. Erstaunlicherweise thematisiert Habermas auch die Dimension
der Affekte nicht, obwohl sie doch durchaus primär zur Selbsterfahrung und
zum Selbstgefühl, nicht nur in der Einstellung der ersten Person, sondern auch
der zweiten, gehören, auch und gerade in Teilnehmerperspektive.51 Sie prägen
doch unser Verhalten zum anderen, z.B. in der Haltung der Demut oder der
Liebe.52 Zudem: Gerade als an der praktischen Rationalität Interessierter müss-
te Habermas m.E. den Willen ausführlicher thematisieren53, ist doch der
Begriff des Willens ein spätes begriffliches „Produkt", das aber einer entscheidenden

Vorprägung bei Augustin bedurfte, welcher deshalb als „erster Philosoph
des Willens" (Hannah Arendt) oder als „Urheber des modernen Willensbegriffs"

(Albrecht Dihle) gerühmt wird. Der Wille, wie er dann im Mittelalter als
ein unabhängiges, rein rationales Strebevermögen des menschlichen Geistes
bestimmt wird, der sich überlegt Ziele (Güter) setzen, sie planmässig, in freier
Wahl entschliessend, im Handeln verfolgen kann, ist nämlich noch kein Konzept

der antiken Philosophie. Er nahm seinen Ausgang als freier Wille, als

Grundanlage des menschlichen Geistes bei Augustin und wurde bei Johannes
Damascenus und im Mittelalter ein eigenes Vermögen des rationalen, vom
sinnlichen abgegrenzten, Strebens. Zudem wurde er im Christentum auf Gottes

50 Vgl. Taylor: Quellen des Selbst, 207L
51 Habermas neutralisiert die Affekte als Einstellungen von Frömmigkeit, Anbetung und

Verehrung, grenzt sie also nicht von Denken und Wollen ab (I, 715).
52 Vgl. den Exkurs in IV.
53 Er weist zwar später im Text selber daraufhin: „Wie schon bei Augustin nehmen die

Phänomene des menschlichen Willens und der Willensfreiheit im Kontext von Sünde, Schuld
und Gnade [...] einen anderen Stellenwert ein als in der griechischen Philosophie" (1, 724).



552 Peter Schulthess

Geist übertragen, wo er als freier allmächtiger Schöpfungswille in Allmacht
fungierte. Seit Thomas von Aquin prägte der Wille den ethischen Begriff der für ihre

Taten verantwortlichen Person (Mensch als principium operum suorum). In
seinem ebenso interessanten wie einseitigen Fokus auf die Teilnehmerperspektive

entgeht Habermas m.E. der für die Religion und ihr theologisches
Menschenbild wesentliche Kern der augustinischen mens-Konzeption die auch für
den Kult wichtig54 ist: Das ganze Herz, cor oder mens, das liebend/wollend mit
Freude und erkennend nach Gott strebt. Die Analyse des Subjekts nur in der
Teilnehmerperspektive und nicht in der vergegenständlichenden bringt auch
das Ausgerichtetsein des Subjekts auf die Wahrheit, die gewollte Übereinstimmung

mit oder Zustimmung zu ihr nicht auf den Begriff. Die theoretische
Vernunft, die auf das Wissen über den Gegenstand zielt, ist nicht im Blick.

Die gleichsam ontologische Frage: Was für ein Gegenstand ist das
erfahrene Seelenleben? wird von Habermas ganz von der intersubjektiven
Teilnehmerbeziehung (religiöses Subjekt - Gott) her aufgeschlossen. Was
begegnet im Vollzug der Selbsterfahrung, des erlebten Lebens einer Person
im Zusammenhang mit andern, dem Nächsten und Gott? Das handelnde
Subjekt, das vom Sündenbewusstsein gepeinigt ist, umgetrieben von der
Sorge um sein Seelenheil und sich von der Allmacht Gottes abhängig
wissend, und im Unheil Heil und Erlösung bei Gott suchend, erfahre sich
lebensweltlich und lebensgeschichtlich handelnd als zerrissenes und zerstreutes

Leben, ständig im draussen gefangen und dahin ausgerichtet (ecce dis-
tentio est vita mea, Conf. XI.29.39). Diese Selbsterfahrung zeige sich als

Zeiterfahrung. Augustins Blick auf die Zeit, der konstitutiv für die Selbsterkenntnis

des Subjekts sei, vollziehe damit übrigens dieselbe Umkehr der
Blickrichtung: Wir schauen, wenn wir auf die Zeit schauen, nicht auf die
physikalisch gemessene Zeit und damit auf die kosmologischen Bewegungen

der Gestirne, sondern auf die erlebte Zeit in der lebensgeschichtlichen
Zeiterfahrung unseres Subjektseins.

Durch Habermas' Abstandnehmen von der Metaphysik des Subjektes bleibt m.E.
der Grund für diesen Fokus der Selbsterfahrung auf der Fragmentarizität,
mangelnden Einheit oder Zerfahrenheit (distentio) eines zeitlich zerrissenen Subjekts
ungeklärt. Augustins vergegenständlichende Perspektive auf sich selbst vermag diesen

Mangel zu beheben: Der Geist (mens) ist zeitlich charakterisiert durch die stete
Selbstpräsenz sowie durch seine veränderlichen Strebungen (affectiones mentis),
die sich nicht im Raum, sondern nur in der Zeit vollziehen und das zeitliche Sein
konstituieren. Wie der Raum der eigentliche Sitz, Bereich oder Bezirk für die
ausgedehnten und teilbaren Körper oder die Leiber selbst und ebenso für deren
Bewegungen ist, so ist das gerichtete Streben (affectio) der eigentliche Sitz, Bereich
oder Bezirk für den Geist und sein Innenleben „[...] locis corpora continentur, ani-
mo autem locus est affectio sua" (en. Ps. 6,9). Geist, mens, ist der Sitz aller unserer
Gedanken, Vorstellungen, Wahrnehmungen, Erinnerungen, Intentionen, Willens-

54 Vgl. Exkurs zu IV.



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 553

regungen und Gefühle. Augustin trennt damit als erster auch ontologisch Innen
(intus) und Aussen (foris): Zum Aussen gehören die Körper und Gegenstände der
Welt im Raum, zum Innen eben der Geist und seine Lebens- bzw. Strebensvoll-
züge oder Affekte. Affekte, Streben nach Gutem gehören also ebenso zum Wesen
der Seele (mens) und damit des Menschen wie der Raum zum Wesen der Körper.
Deswegen werden sie bei Augustin auch in der gegenständlichen Perspektive
betrachtet. Die Ordnung des Innen ist ausschliesslich die Zeit; die Selbsterfahrung
spielt sich also lediglich in dieser Ordnung ab. Die augustinische Selbsterfahrung
ist immer gegenwärtig, enthält aber in erwartenden oder erinnernden Akten die
andern Zeitdimensionen in sich. In den wechselnden, veränderlichen Bestrebungen,

wenn das Herz „draussen" ist, zeigt sich: Das Herz (cor) „flattert in den zukünftigen

und vergangenen Veränderungen der Dinge umher und ist nichtig", „weiss
keinen Halt" (Conf. XI.11.13). Oder:

„Ich bin zersplittert in Zeiten, deren Ordnung ich nicht kenne, und im
aufgeregten Unbestand (tumultuosis varietatibus) werden meine Gedanken, wird das
tiefste Leben meiner Seele (intima viscera animae meae) hin und her gezerrt,
bis ich in Dich zusammenfliessen werde, in der Glut Deiner Liebe
zusammengeschmolzen und gereinigt" (Conf. XI.29.39).

Die Zeitlichkeit macht aus dem Menschen ein Fragment, aus dem nie ein ganzes
wird - so die Botschaft auch des Kohelet, der Naturphilosophie der Bibel. Diese
zeitliche Bedingtheit des umherstrebenden Menschen bedeutet Gefahr und
Unruhe, die er in Sicherheit, Ruhe, Frieden und zukünftiges Leben zu verwandeln
strebt dadurch, dass er sich aus der Zerrissenheit (distentio) in die liebende
Ausrichtung (intentio) seines gesamten Strebens auf Gott zusammensammelt. Die aus
der Selbstreflexion gewonnene Beschreibung des Subjektes in der gegenständlichen

Perspektive zeigt, dass das Subjekt, der Geist des Menschen stetem Wandel,
wechselnden Gedanken oder Erinnerungen unterworfen ist und dass verschiedene
Begehren und Willensregungen ihn zerreissen: Er hat keine Stabilität oder Einheit
in oder aus sich. Der Einheitspunkt in den Zeiten ist der Geist, der sich stets
gegenwärtig ist, sich aber in seinem Sein von einer höheren Einheit, einem Einen-
Selbst (idipsum), das sein Grund, Lehrer und Lenker sei, abhängig weiss (en. Ps.

121.6).

Als für die Teilnehmerperspektive (Gott-Glaubender) entscheidende Frage
formuliert Habermas: Wie erscheint Gott „im Prisma eines in die vielen
täglichen Geschichten verwickelten individuellen Lebens"? (I, 575). Vor dem
Erfahrungshintergrund des sündenbewussten reuigen Subjekts in einer auf
die Gegenwart des zeitenthobenen Gottes gespannten Beziehung könne sich
dieses in Erinnerungsarbeit aus der Zerstreuung ziehen. Denn in der
bekennenden, reflexiven Vergegenwärtigung des sich als sündig und in Zeiten

zersplittert erlebenden Lebens (in den Confessiones) scheine das iden-
titätsstiftende Verhältnis zu dem zeitenthobenen, ewigen, aber stets
gegenwärtigen Gott (semper praesens aeternitas) auf. Der teilnehmende Bezug
des erlebenden Subjekts zum ewig gegenwärtigen Gott stifte also für die
eigene Lebensgeschichte und für das Selbst Kontinuität im Zeitfluss. In
Augustins Intentionenanalyse der Zeiten als Seinsweisen eines Subjektes



554 Peter Schulthess

der Zeiterfahrung im Einsehen (intelligere), im Erwarten und Wollen (velle)
sowie im Erinnern (memini) verschränkten sich die Dimensionen von
erinnerter Vergangenheit und erwarteter Zukunft im intuitiven Gegenwartsbe-
wusstsein: „Die Erwartung des Zukünftigen geht durch Aufmerken auf das

Gegenwärtige hindurch in die Erinnerung an das Vergangene über" Conf
XI,28). Dieses dreidimensionale Zeitbewusstsein werde durch die ewige
Gegenwart Gottes erzeugt, dessen sich das Bewusstsein als seines Grundes inné

werde.
Diese triadische Beziehungsstruktur des einen menschlichen Geistes, der

einsieht, erinnert und will und dabei einer bleibt, dieser reziproke
Verweisungszusammenhang der intentionalen Einstellungen bzw. das „intentio-
nale Netzwerk" (I, 582), diene Augustin auch als Spiegelbild der göttlichen
Trinität. Augustin zeige in De trinitate auf, dass die substanzontologi-
schen, kategorialen Strukturen nicht zureichten, diese Einheit der drei
intentionalen Einstellungen zu denken. Für diesen Aufweis, dass die genannten

geistigen Intentionen zugleich einerseits eins sind und aber aufeinander

bezogen drei, verweist Habermas zwar zurecht auf De trinitate (X.i
1,18); er argumentiert aber ganz anders als es m.E. Augustin an dieser Stelle
tut: Habermas geht nämlich dabei - übrigens wie in der Diskussion über
die enuntiabilia im 12. Jh. -, von den drei Intentionen mit demselben pro-
positionalen Gehalt aus. Zusammen mit dem Verweis auf die Argumentation

in De trinitate V. 5.6, wonach die innergöttlichen Relationen keine
Akzidenzien seien, schliesst Habermas kritisch, dass Augustin keine
„überzeugende analytische Klärung der Wesenseinheit der drei intern aufeinander

bezogenen göttlichen .Personen'" gebe (I, 581).

Augustin jedoch argumentiert m.E. so: Eine Intention eines Subjektes kann, wie
Augustin in De trinitate (X.10.15) herausarbeitet, nicht als Akzidens eines Trägers
(subiectum) gedacht werden. Wie Plotin ist auch Augustin überzeugt, dass die
aristotelischen Kategorien und das Träger-Akzidens-Schema weder auf Gott, noch
auf die geistigen Strukturen anwendbar sind. Erinnern, Erfassen und Wollen sind
weder drei Geister (mens), noch drei Leben (vita) noch drei Substanzen (substantia,

auch essentia), sondern ein Leben, ein Geist, eine Substanz, insofern sie sich
alle aufeinander (z.B. „Ich sehe ein, dass ich will") und damit auf sich selbst (z.B.

„Ich sehe ein, dass ich einsehe"), einzeln (z.B. „Ich sehe ein, dass ich einsehe, mich
erinnere und will") und ganz (z.B. „Ich erinnere mich an all meine Erinnerungen")
beziehen. Sofern die Geistseele sich erinnert, heisst sie Erinnerung (memoria),
sofern sie erkennt, Vernunft, sofern sie will, Wille. Sie ist nur in ihrer Funktion
verschieden, selbst ist sie numerisch eins. Keine der Funktionen kann ohne die andere

sein. Augustin zeigt also, dass die geistigen Akte nicht - wie Aristoteles noch
meinte (Cat. ibi-2) - als Akzidenzien in einem Träger (subiectum) vorgestellt werden
dürfen, sondern dass sie selber je die Substanz bzw. das Sein (Bewusstsein) sind.
Hier stellt sich m.E. die spannende Frage, ob das Streben der Seele besser ontolo-
gisch oder besser oder überhaupt nur als Handeln in Teilnehmerperspektive ge-
fasst werden kann.



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 555

Augustins radikaler theologischer Versuch, „dogmatische Gehalte diskursiv
zu klären", also das sündige Bewusstsein und die Trinität, „den Glauben in
seinen dunkelsten Theologoumena zugleich ernst zu nehmen und gleichwohl

mit der platonischen Begriffswelt zu versöhnen" und damit die
vorausgesetzte Vernünftigkeit der Glaubensinhalte im intellectus fidei zu
erweisen55, führe ihn „zu seinen philosophisch folgenreichsten Innovationen."

Er habe damit „die philosophische Begriffssprache mit der Semantik
ihrer Glaubenserfahrungen infiltriert, umgeformt und erweitert" (I, 545) und
neue philosophische Themen über die Ontologie hinaus in die Philosophie
getragen: Sündenbewusstsein, Gnade, Erbsünde und Gnadenwahl, Problematik

der Willensfreiheit, christliches Zeitbewusstsein, Sphäre der
Innerlichkeit, praktische Begriffe der Person, Individuum, Sollen, christliche
Heilsgeschichte (I, 491, 769). Durch die philosophische Aneignung christlicher
Gedanken habe er der Philosophie neu im Feld der Selbsterfahrung des
Glaubenden Erfahrungsbereiche, die den Griechen und Römern nicht als

theoriefähig galten, erschlossen (I. i52f., 722; II, 769), nämlich den „Bereich
eines immer schon vertrauten, subjektiv gewissen und nur im intuitiven
Vollzug, also performativ gegenwärtigen Erlebens" und damit auch den
Einbezug performativen Wissens in den Horizont begrifflicher Explikation.
Die Theologie habe also der Philosophie einiges zu sagen, so dass die
Philosophie aus dieser Auseinandersetzung mit der christlichen Religion, welche

eine epistemische Ordnung ist, die moralische Ressourcen liefere,
verändert hervorgehe. Augustins Versuch, die Versprachlichung des Sakralen
(in den geoffenbarten Texten) in anderen Begriffen fortzusetzen, habe das

Vertrauen in die Angemessenheit der substanzmetaphysischen Grundbegriffe

erschüttert. Es zeige sich nämlich, dass der Versuch, mit philosophischen

Begriffen (ontologischen, auf sinnliche und abstrakte Gegenstände
gerichtete) die theologischen - ibs. heilsgeschichtlichen Dogmen zu
bearbeiten, scheitern müsse. Damit habe Augustin den Anstoss gegeben, die
Engführung der Philosophie auf Fragen einer als Grundwissenschaft
ausgezeichneten Ontologie zu überwinden, was eine wichtige Zäsur in der
Genealogie des nachmetaphysischen Denkens gewesen sei (I, 572). Die
Philosophie gewinne damit eine Selbstreflexion, die sie nach dem Ende von On-
totheologie und Metaphysik in die Bahnen von Subjekt- und Sprachphilosophie,

also in nachmetaphysisches Denken lenken wird.

55 Mit der Forderung des intellectus fidei will Augustin den göttlichen Urgrund aller
menschlichen Wahrheit ins Licht stellen. Durch sein Streben nach dem intellectus fidei sei

Augustin der wahrhaftige Schöpfer der Theologie des Abendlandes geworden (BATTIFOL,
Pierre: Le catholicisme de St. Augustin. Paris: Lecoffre 1920, 73). Dass Augustin in seiner
blendenden Rhetorik bei den Resultaten des intellectus fidei allerdings manchmal über das Ziel
hinausschiesst, bekräftigt sein grosser Kenner Bonaventura, wenn er von ihm sagt: „er sagt
dann, mehr sei eingesehen, als er einsehen wollte (plus dicens et minus volens intelligi)"
(Sent. II, d. 33, a.3, q. 1 ad 1), z.B. wenn die Glaubensgeheimnisse, etwa die Trinität, zu durchsichtig

erscheinen.



556 Peter Schulthess

IV. Kirche, Kult, Glaube und Heilsgeschichte

Das Kapitel IV.4 stellt den späten Augustin nicht als Philosophen (2), nicht
als Theologen (3), sondern als Kirchenmann bzw. Amtsträger der Kirche,
als Bischof, dar, der als Theologe über die Rolle der Kirche nachdenkt (ibs.
in de civitate Dei) und bringt damit neben der Rolle der Kirche in der
Heilsgeschichte eine weitere Dimension des kommunikativen Heilweges ins
Spiel: Die Selbsterfahrung in sozialer Teilnehmerperspektive wird nun in
den Dimensionen der Teilnehmerperspektive im christlichen Heilsweg
expliziert: Kult, Glauben und Kirche. Denn den kommunikativen Heilsweg
der christlichen Religion begehe der Christ in Teilnehmerperspektive
sowohl in der Einstellung der ersten Person Plural (wir, soziale Perspektive)
im Verhältnis zur christlichen Gemeinschaft oder Kirche, als auch als

Mitglied einer Gemeinde von Gläubigen im Rahmen des kirchlich verwalteten
Kults, aber auch in Teilnehmerperspektive der zweiten Person mit dem
Nächsten wie auch mit dem Anderen, dem Absoluten, Erhabenen oder mit
einem in der Zeit handelnden Gott als Erlöser (I, 695), oder einer sakralen
Macht, die rettende Gerechtigkeit verheisst - im Anruf, Gebet oder in seiner

Antwort (Verkündigung von Verheissung, Bund, Geboten durch
Propheten, durch Christus, durch Gott als Urheber einer Schrift von alles
überragenden Autorität [C/u. XI.3]).56

Die Kirche sei nicht nur für die Teilnehmerperspektive in der Einstellung

der ersten Person Plural als Gemeinschaft wichtig, sondern als Hüterin

der Verkündigung auch in der Einstellung in zweiter Person für den
Glauben. Als institutionalisierte Glaubensautorität vermittle sie zwischen
der auctoritas der Bibel und der ratio und gewinne so zusätzlich grosse
theologische Bedeutung (I, 584). Die höchste Autorität der Kirche übertreffe
die Autorität der Offenbarungswahrheiten der Schrift: Diese Funktion der
Kirche als höchste Autorität erhelle durch den Verweis auf die kirchlichen
bzw. konziliaren Entscheidungen über die Kanonbildung oder Autorisierung
der biblischen Texte und damit aber den Bestand an Glaubenswahrheiten,
aber auch durch denjenigen auf die rechtgläubigen Auslegungen der
Glaubenswahrheiten, d.h. auf die „kirchlich institutionalisierte Verkündigung"
(I, 606). Letztlich schenke Augustin also dem Evangelium wegen der Autorität

der Kirche Glauben (c. ep. Man., 55,6).
Für die Thematik des Kults hat Kobusch Augustins zentrale Bedeutung

so formuliert: „Der philosophiegeschichtliche Ort, wo das Problem des

Kultus in seiner universalen Dimension erstmals als solches erörtert wird,

56 Man kann diesen kommunikativen Ansatz über Habermas hinaus für die Analyse der
monachischen Lebensform fruchtbar zu machen versuchen. Seit den Wüstenmönchen, über
die Mystik im 12. Jh. bis zu Bonaventura (De triplici via), sind für den kommunikativen
Heilsweg die geistlichen Uebungen (spirituale exercitium) im mönchischen Leben relevant,
in denen sich die Kommunikation mit Gott vollzieht: Für sie gilt traditionell eine Dreigliederung:

lectio-meditatio, oratio und contemplatio.



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 557

ist die Philosophie des heiligen Augustinus."57 Habermas' Fokus auf die
Teilnehmerperspektive im kommunikativen Heilsweg hat zweifellos grosses
Klärungspotential für den „kirchlich verwalteten Kultus" (1, 601) mit seiner
„eingemeindenden Kraft" (I, 572) und damit auch für die Religion: Zur
Religion als sakralem Komplex gehört nach Habermas neben der Lehre oder
dem Weltbild auch wesentlich der Kult. Kultische Handlungen hätten
wesentlich einen sozialen Aspekt: sie würden in der Gemeinschaft durchgeführt

und gäben kollektive Identität und ein kollektives Selbstverständnis
(1, 588). Der Kult erfordere eine Teilnahme und entsprechend eine
Beteiligtenperspektive, etwa wenn der Ritus beanspruche, die Verbindung mit
einer aus der Transzendenz in die Welt einbrechenden Macht zur Abwehr
von Unheil und Gewinnung von Heil herzustellen (II, 807).

Habermas legt in der sozialen Teilnehmerperspektive alles Gewicht auf die soziale
Beziehung nach Aussen, vernachlässigt m.E. aber den Blick auf die selbstinvolvie-
renden inneren Haltungen, etwa die Interessen oder das höchste Gut, oder im
kultischen Handeln generell die innere Haltung der pietas des gläubigen Subjekts
dem andern gegenüber, welche in den affektiven Strebungen, z.B. der Liebe, welche
die soziale Beziehung begleiten, zum Ausdruck kommen. Damit schöpft Habermas
m.E. das epistemische Potential, das der Kult bzgl. der normativ geregelten Praktiken

und Erwartungen wohl hat, nicht aus, so z.B. dem Erhabenen gegenüber die
geforderte Haltung der Demut im Gebet oder das Verhalten des Preisens. Das

hängt wohl auch damit zusammen, dass Habermas nicht hervorhebt, dass der Kult,
die Verehrung, für Augustin eine Angelegenheit des ganzen Herzens ist. Das
menschliche Leben insgesamt ist ein affektives Streben nach dem Guten, das man
verehrt, dem man anhängt, bzw. an das man sein ganzes Herz hängt (inhaerere,
adhaerere).58 Wer also im religiösen Leben sein ganzes Herz an Gott hängt, der
hängt Intellekt, Willen und Affekt an denselben, den man erkennt und auf den
man sich affektiv ausrichtet. Schon die Bekehrung gilt als eine Umkehr mit ganzem

Herzen - im Unterschied zur platonischen intellektuellen Epistrophe (Rep 521c)
und zur plotinischen. Zudem berücksichtigt Habermas zu wenig das Konzept der
vera religio, das die Übereinstimmung zwischen wahrer Lehre und wahrem Kult
einfordert (vgl. oben II). Dieses verbindet allerdings wesentlich die Teilnehmerperspektive

des Kultes mit der Beobachtungsperspektive der Lehre, was Habermas
Schwierigkeiten bereiten muss.

Ergänzender Exkurs: teilnehmend-beteiligtes Handeln mit innerer Haltung der
pietas im Kult

Für Augustins Heilsweg, den er auch „religio" (gemeint ist natürlich die wahre
Christiana religio) oder „philosophia [im Sinne einer Lebensform] Christiana"
oder „Glaube" nennt, ist im Unterschied zum Heilsweg der Theorie der wahre,
mit der Lehre übereinstimmende Kult wesentlich. Augustin berichtet, dass er

57 KOBUSCH, Theo: Das Christentum als die Religion der Wahrheit. Überlegungen zu
Augustins Begriffdes Kultus, in: Revue des études Augustiniennes 29 (1983), 97-128, zit. 98.

58 KOBUSCH, Theo: Das Christentum als Religion der Wahrheit, 115.



55« Peter Schulthess

bei Paulus alles Wahre fand, was er bei den Piatonikern gelesen habe und
darüber hinaus aber noch etwas, was die Platoniker nicht fassen und wofür sie

Augustin kritisiert: Wenn der Christ mit den Piatonikern die Lehre teile, dass

Gott Ursache des Seins von allem, Grund der Erkenntnis und Spender der
Glückseligkeit sei, dann klaffe bei den Piatonikern Theorie oder Lehre und Praxis oder
Kult auseinander, da diese auf ihrem mit ihrer Lehre bzw. der natürlichen
Erkenntnis des einen, der Welt überhobenen höchsten Gottes nicht übereinstimmenden

Götzenkult (Anbetung vieler Götter - in der Idolatrie selbstgemachter
Götter als Standbilder oder der Menschen selbst) beharrten. So spalteten sie im
Kult von ihrer Lehre einen Teil ab oder fielen von der Wahrheit ab und hätten
so keine wahre Religion. Platoniker meinten dann z.B. fälschlicherweise, sie

müssten den Dienst der Götter wegen ihres künftigen Lebens nach dem Tode
beibehalten. Wer aber meine, Gott oder Götter wegen sich selbst bzw. seiner Güter

verehren zu sollen, verehre doch eigentlich sich selbst {Ciu. X.32). Die
solches täten, dienten lediglich sich selbst, dem Geschöpf also, statt Gott, dem

Schöpfer (Rom 1,25). Dementsprechend blieben Philosophen denn überhaupt
bei sich stehen, seien auf sich selbst bezogen oder begnügten sich in ihrem
Streben mit sich selbst, wenn sie das Glück nicht in der Quelle der Glückseligkeit,

in Gott, sondern in sich selbst sähen: in der Seele (Stoiker), im Leib

(Epikur) oder in beidem (Aristoteliker). Darüberhinaus begnügten sie sich mit
ihrer eigenen Weisheit und seien als Philosophen Freunde ihrer eigenen Weisheit.

Zudem setzten sie fälschlich voraus, dass man das höchste Gut in diesem
Leben rein aufgrund menschlicher Möglichkeiten erlangen könne. In diesem
ihren Selbstgenügen (fiducia sui, Conf. VII.18.24) vergössen sie, dass die menschliche

Seele (und Weisheit) nicht selber das Licht der Wahrheit sei, sondern nur
vom wahren Licht zeuge, das jeden Menschen erleuchte (Conf. VII.9.13). Damit
aber beschnitten die Platoniker die Erkenntnis der Weisheit um deren

Ursprung und seien so bezüglich Gott gerade unwissend oder Toren. Wenn also

Philosophie, so Augustin, wesentlich unter der Forderung der Selbsterkenntnis:
Gnoti se autonl stehe, dann falle der Platoniker von seiner wahren
Selbsterkenntnis, ab, die er im Rahmen seiner Philosophie von Gott haben sollte. Denn
seine philosophische rationale Selbsterkenntnis erschliesse den Menschen als

Abkömmling des Guten. Sie verfehlten sich also selbst in ihrem Wesen als Kreatur!

Diese Philosophen können also auch ihr Selbstbild in der wahren Kult-
Praxis nicht aufrechterhalten. In dieser Haltung lieben sie also die Welt und
sich selbst, statt den, der sie gemacht hat und spalten diesen wider besseren
Wissens ab. Dieses innere und äussere Getrenntsein, das Abfallen von Gott
aber sei Sünde. Sündig ist für Augustin nämlich, wer sich selbst zum Ziel macht
und/oder sich frei für das Böse entscheidet. Denn mit solchem pervertierten
Willen sei ein willentlich falscher Gebrauch der Liebe verbunden: das Begehren
nach Selbstherrschaft, das Begehren, selbst Gott sein zu wollen, sich als höchstes

Gut zu setzen (incurvatus in se ipsum). Wer Gottes Erhabenheit nicht
anerkenne und verdrehe, mache sich selbst zu ihm und meine, er sei sich selber
Grund, sich selber Lehrer und Lenker (z.B. en. Ps. 121.6). So diagnostiziert
Augustin als Hauptursache aller Übel: Statt der christlichen Zentraltugend der
Demut (humilitas) Hochmut oder Stolz (superbia), die erste und der Ursprung
aller Sünden (primum peccatum): sich an seiner eigenen Fähigkeit allein zu
erfreuen.



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 559

Damit verfehlten die Platoniker und Philosophen den wahren Kult, nämlich
die wahre fromme Haltung, die als intuitive Norm aus der Teilnehmerperspektive

im Kult hervorgeht: In der wahren Religion sollten kultische Handlungen,
z.B. Kommunikation in Teilnehmerperspektive mit dem in der Lehre erfassten
Andern mit den entsprechenden affektiven Intentionen und den daraus folgenden

Normen des Verhaltens in der Verehrung des Erhabenen erfolgen. Der
Platoniker sollte also für seine kontemplative Schau Gottes dessen Gnade preisen,
wie auch dafür, dass er nicht nur sieht, sondern selbst überhaupt sehen könne,
denn: „Was hat er, das er nicht empfangen hätte?" (1 Kor 4,7; Conf. VII.21.27).
Aus der Einsicht in die ontologische Ordnung und Wertung in der philosophischen

Gotteserkenntnis in Beobachterperspektive folge in den kultischen
Handlungen in Teilnehmerperspektive entsprechend die fromme Haltung (pietas) zu
Gott als dem andern Gegenüber, die eine normative Praxis des Kultes regelt.
Gottes Erhabenheit als Schöpfer sei anzuerkennen (suspicari), er sei dankbar
zu verehren, es sei ihm zu dienen, ihm zu vertrauen, und auf ihn zu hoffen und
er sei zu lieben.59 Den Akt der Verehrung vollziehe ich gleichzeitig mit Demut
(humilitas), dem Bewusstsein meiner eigenen Unerhabenheit. Dies sei die
geschuldete innere affektive Haltung der Frömmigkeit (pietas) im Kult (cultus de-

bitus); eine andere Haltung werde der erkannten Ordnung nicht gerecht.
Die Wahrheit in der Lehre muss also im kultischen Handeln in der wahren

Religion zur Sache des ganzen Herzens werden: Erst das ganze Herz ermögliche

im Kult die religiöse Beziehung zu Gott. Sehe ich ein, dass mein wahres
Erkennen, das ich erstrebe, der Wahrheit selbst oder der Quelle des Lichtes
meines Einsehens, Gott, geschuldet ist, dann, wenn mein Streben mit ganzem
Herzen im Kult, in der Kommunikation mit ihm erfolgt, verehre ich diesen mir
gegenüber erhabenen Gott. Wer Gott mit ganzem Affekt anhange, der liebe ihn
von ganzem Herzen (in toto corde), von ganzer Seele (in tota anima) und aus
allen Kräften (in tota virtute, Ciu. X.3; Mt 22,37; Dtn 6.9). Dem kommunikativen

christlichen Heilsweg, der zum cohaerere führt, geht nämlich das toto
affectu adhaerere (Hinkehr des Willens zu Gott, Liebe (amor), Verehrung (co/e-
re, pietas), Ergebenheit (devotio), Demut (humilitas) seitens des ganzen
Herzens voraus. Die Haltungen oder Modi der affektiven Strebungen der
kultischen Handlungen seien die göttlichen, christlichen oder theologischen Tugenden:

Glaube an die Verkündigung Christi: „Ich bin der Weg, die Wahrheit und
das Leben" (Joh 14,6); Liebe zu Gott und Hoffnung auf Erlösung. Diese führte
zum Glück (beatitudo).

Die mens brauche für ihren Heilsweg zur Nähe Gottes die religiöse, fromme
Haltung (pietas), wo sich alles auf die Liebe zu Gott beziehe (doctr.chr. I.22.21).
Sein ganzes Leben und Denken lenke man auf ihn, man wohne in seinem Licht
und navigiere in die Heimat60 - der Mensch sei ein peregrinus ad patriam

59 So deutet Paulus: Gottlosigkeit sei gegenüber der eingesehenen Wahrheit eine
Ungerechtigkeit: „Denn es offenbart sich Gottes Zorn vom Himmel her über alle Gottlosigkeit
und Ungerechtigkeit der Menschen, die die Wahrheit unterdrücken durch Ungerechtigkeit"
(Rom 1,18).

60 Augustin verweist auf Plotin in Ciu. IX.17: „Zum teuersten Vaterland muss man fliehen.

Da ist der Vater, das ist alles. Und das Schiff, der Weg dahin, was ist's? Gott ähnlich
werden. Fugiendum est igitur ad carissimam patriam, et ibi pater, et ibi omnia. Quae igi-
tur, inquit, classis aut fuga? Similem Deo fieri."



560 Peter Schulthess

(Augustinus, sermo 395). Im wahren Kult richte man sich mit ganzem Herzen
auf Gott aus, d.h. man hänge ihm an (inhaerere) und suche seine Nähe. Der
christliche Heilsweg wird von Habermas zurecht „Heilsweg zur seligen Nähe
Gottes" (1,570) genannt, ohne aber die Metapher näher auszuführen: Er ist
gewiss kein kontemplativer Heilsweg zur blossen Schau Gottes (ad videndum
Deum), sondern ein kommunikativer mit der Teilnahme oder handelnden
Beteiligung an einem Kult, in dem der Glaubende im lebensgeschichtlichen Handeln

nahe bei Gott „wohnt". Denn bei der philosophischen, rein auf den Intellekt

vertrauenden Schau Gottes aus dessen Werken im kontemplativen
Aufstieg, auf die Paulus rekurriert61, ergebe sich, so Augustin, nur eine Fernsicht
auf Gott (Ciu. X.29); man sehe ihn in geistiger Einsicht durch die Schöpfung,
mithin bloss relative, nicht in seinem Wesen selbst, in seinem Selbstsein, eben

nur „von ferne, verschleierten Blicks (de longinquo, etsi acie caligante)", also

mit Täuschungsmöglichkeit. Was man so von Ferne sieht, ist der Gott der
Philosophie. Auf dem christlichen Heilsweg dagegen kämen wir ihm nahe, näher

an seine Gegenwart, wo „näher" meint „ähnlicher werden" (Ciu. IX.17) in der
Ausrichtung auf ihn. Der christliche Heilsweg führe also nicht einfach zum
Sehen, sondern in Teilnehmerperspektive im Kult in innerer frommer Haltung,
sich auf das Gesehene auszurichten, ihm stets anzuhängen (eique in aeternum
cohaerendum, Ciu. X.32; doct. Chr. I.X.10) und im Handeln an ihm festzuhalten
(teuere conf. VII.21.27) und von ihm nicht abzufallen, um so nahe bei der Heimat

zu wohnen. Die Gott ewig anhängende Seele (eique in aeternum cohaerendum)"

(Ciu. X.32) gilt als befreit, erlöst und ruhend und dem Psalmenvers
entsprechend glückselig: „Mein Glück aber ist es, Gott nahe zu sein" (Ps 73,28;
Diu. Qu. 54). Wir sollen also die Heimat nicht nur erschauen, sondern auch -
durchaus lebensweltlich in Beteiligtenperspektive - bewohnen (non tantum
cernendam sed et habitandam, Conf. VII.20.26). So lautet die Norm für das am
Kult beteiligte Subjekt.

Der christliche Heilsweg ist also nicht nur ein intellektuell-kontemplativer,
zur Schau führender, sondern ineins immer auch ein kultischer, wobei der Kult
(u.a. die innere Frömmigkeit) mit ganzem Herzen geregelt erfolgt. Der Kult
wird als Wohnen mit ganzem Herzen verstanden, nicht bloss Schau mit Intellekt.

Denn der christliche Heilsweg oder die vera religio involviert den ganzen
Menschen, d.h. den ganzen Geist: Religion ist eine Beziehung der ganzen Person,

des ganzen Herzens (Intellekt, Wille und Affekt) zu Gott. Die Erkenntnis
der Wahrheit, der intellectus fidei ist nicht bloss Aufgabe des Intellekts,
sondern fordert eben den ganzen Menschen, sein ganzes Herz. Davon ist auch der
nicht-intellektuelle „Teil" des Menschen oder des Geistes, eben der Affekt und
der Wille, betroffen. Diese Dimension des ganzen Herzens und der Affekte im
Kult, das Wohnen bei Gott in der Beteiligtenperspektive und die intuitiv darin
angelegten Normen entgehen Habermas, der die Metaphysik des inneren
Menschen beiseite lässt und den Kult nicht auf seine Norm für die Beteiligten hin
auslegt - nicht nur deshalb, weil etwas aus der Beobachterperspektive etwas in

61 „Denn was von ihm unsichtbar (invisibilia) ist, seine unvergängliche Kraft und Gottheit

(sempiterna virtus et divinitas), wird seit der Erschaffung der Welt mit der Vernunft an
seinen Werken erfasst (a creatura mundi per ea quae facta sunt intellecta conspiciuntur)".
Diese Sicht gilt als natürliche Theologie und wird als Naturphilosophie der Platoniker von
Augustin in den kontemplativen Aufstieg der Platoniker integriert (Ciu. VIII.6).



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 561

der Teilnehmerperspektive zur Folge hätte, sondern vielleicht auch deshalb,
weil die geforderte Demut den emanzipativen Bestrebungen, die in der Folge
mit der Teilnehmerperspektive verbunden sind, zuwiderzulaufen scheint.

Die Kirche sei nicht nur eine geistige Macht, sondern auch eine weltliche
und aufgrund der Kultpraxis hätte sie darüberhinaus nicht nur in Bezug
auf eine spirituelle Gemeinschaft der Gläubigen eine sozial-integrative
Kraft, sondern auch eine gesellschaftsbildende Funktion in der Konstitution

des christlichen Europa gehabt, dessen Einheitlichkeit als christliches
Volk (populus christianus) Augustin im Zerfall des Reichs beschworen habe.

Für die Entwicklung des Christentums im Rahmen der Kirche sei nämlich

die Romanisierung desselben bedeutend: Zum einen sei nur schon die
Entstehung des paulinischen Christentums im Rahmen des römischen
Kaiserreichs für es selbst prägend (I, 611). Zum anderen sei die christliche
Religion unter Kaiser Theodosius (379-395) zur Staatsreligion (380) avanciert
und die Kirche damit zur Reichskirche, die sich das altrömische Erbe (z.B.
die Übernahme römischen Rechts ins Kirchenrecht und der Organisations -

form der imperialen Herrschaft in die römisch-katholische Kirche als
Papstkirche, nachdem in der Westhälfte des Imperiums die Macht des Kaisers
erlischt) anzueignen und es umzuwidmen verstanden hätte. Die Romanisierung

des Christentums sei unter dem Dualismus zwischen weltlicher und
geistlicher Macht vollzogen worden, was Augustin die Frage der
heilsgeschichtlichen Bedeutung der Kirche stellen gelassen habe.

Der Darstellung des Weges zur Reichskirche lässt Habermas diejenige
von Augustins Spätschrift De Civitate Dei folgen, für die das historische
Ereignis der Eroberung Roms, welches das Kontingenzbewusstsein der Christen

zugespitzt habe, Anlass war, die Erweiterung der „Heilsgeschichte unter

dem Gesichtspunkt der Bipolarität von Gottesstaat und weltlicher
Herrschaft zu einer Geschichtstheologie" (I, 59Öf.) zu konzipieren. Hätte
die Geschichte in der Antike kaum Relevanz, es sei denn für die politische
Philosophie in der Form von Ereignissen, die „als empirische Belege für
Regelmässigkeiten [...] im Kreislauf politischer Regime" fungierten, so werde
sie nun im Rahmen der Heilsgeschichte als „spezifischer, sich in der Zeit-
dimension erstreckender .Stoff" (I, 597) mit ihren einmaligen, neuen
Ereignissen, die das „Kontinuum dessen, was sich wiederholt", unterbrächen
(1, 604), für die Philosophie und Theologie von Interesse. Das Veränderliche

und Veränderbare beginne erstmals zu interessieren; ein geschichtliches

Denken etabliere sich. Die Integration der Weltgeschichte und die
Geschichte der römisch-katholischen Kirche in die Heilsgeschichte oder
die Verschränkung von Profan- und Heilsgeschichte begreife Augustin als
„Neben- und Ineinander von zwei als Gemeinwesen organisierten
Bürgerschaften" (civitas Dei, civitas terrena) nach dem Modell des römischen Staates

und der christlichen Kirche, aber nicht damit identisch. Mit seinem An-
stoss zur Entwicklung des heilsgeschichtlichen Denkens und damit der Er-



562 Peter Schulthess

Schliessung des zweiten neuen Erfahrungsbereichs - neben der Selberfah-

rung des Subjekts des Heilsweges - für die Philosophie, konzipiere Augustin
die neue Gattung einer „Geschichtstheologie", worin die Geschichte ein Ziel
oder Ende der Zeiten habe. Diese habe Nachfolger über Joachim von Fiore
bis ins geschichtsphilosophische Denken des 18. und 19. Jh. gefunden (I,
40). Dabei sei die Heilsgeschichte jedoch nicht als Wesen der erscheinenden

Profan- und Weltgeschichte, auch nicht als Idee von ihr als deren Abbild

zu deuten, sondern als deren Anfang (Schöpfung, Adam, Paradies) und
Ende (Urteil des jüngsten Gerichts: Scheidung der beiden Bürgerschaften),
und als etwas, das den Lauf der Profangeschichte unterbrechen könne.

Habermas beendet das Kapitel mit der Diskussion der sich aus der
römischen Verbindung von Christentum und Piatonismus beim späten Augustin
ergebenden systematischen Themen: Glauben und Wissen (a) und dem
neuen Erfahrungsbereich: Geschichte und Geschichtstheologie (b).

(a) Die spezifisch abendländische Konstellation von Glauben und Wissen
entstehe aus der Abgrenzung der christlichen Lehre gegenüber paganen
Überlieferungen und dem Gott der Philosophen. Augustin bringe gegenüber

der antiken theologia, die Varro in mythische (homerische Götterwelt),

natürliche (Philosophie) und zivile (Staatsreligion: griechischer Po-
liskult oder römische Reichsreligion bei Konstantin) einteile62, die wahre
christliche Theologie in Anschlag. Zwar anerkenne Augustin bei der natürlichen

Theologie der Platoniker (intellektuelle Anschauung des Kosmos
und Erkenntnis Gottes aus dessen Werken via den Begriff des Guten) eine
Verwandtschaft mit dem christlichen Heilsweg, bestreite aber die in den
Kreislauflehren angesetzte Ewigkeit der Welt mit dem soteriologischen
Einwand, dass die natürliche Theologie Heil, Gnade und Erlösung für die
Seele ausschliessen müsse und das christlich vorgestellte Ende (eschaton)
als ein geschichtliches Telos philosophisch nicht fassen könne, wie sie
überhaupt das Neue, einmalige Ereignis - und also einen heilsgeschichtlich
wirkenden Gott und Heilsgeschichte überhaupt - nicht denken könne, insofern

nämlich solchem kontingenten, individuellen Geschehen keine
wissenschaftliche begründbare Struktur zugrundeliegen könne. Damit sonderte
sich Glauben und Wissen. Die Heilgeschichte oder die biblische Geschichte

habe nunmehr beim späten Augustin nicht mehr nur propädeutischen
Charakter wie beim frühen. Der pädagogische Vorrang des Wissens vor
dem Glauben bzgl. der Wahrheit habe sich zur ursprünglichen Unabhängigkeit

der Glaubensautorität vom Wissen weiterentwickelt. Das credo ut
intelligam drücke damit nunmehr nicht mehr den pädagogischen, sondern
den sachlichen Vorrang der Offenbarung und des Glaubens vor dem Wissen

aus und schlussendlich und letztbegründend den institutionellen Vor-

62 Ob es Varro war, ist fraglich: Vgl. LlEBERG, Godo: Die theologia tripertita als
Formprinzip des antiken Denkens, in: Rheinisches Museum für Philologie, N.F. Bd. 125 (1982), 25-
53-



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 563

rang der Autorität der Kirche noch vor der Autorität des biblischen Wortes.

Die platonisierende Angleichung der Heilswege sei für Augustin somit
problematisch geworden. Der Heilsweg der intellektuellen Anschauung
Gottes im kontemplativen Aufstieg könne angesichts der Gnadenlehre und
der Heilsgeschichte nicht mit dem rechten Heilsweg, dem Zuvorkommen
Gottes gegenüber dem Sünder, harmonisiert oder angeglichen werden. Der
„lebendige, existentiell beglaubigte Gott Abrahams und Isaaks", der Schöpfer-

und Erlösergott, der mit mir selber zu tun hat, differiere ebenso vom
Gott der griechischen theoria, vom „bleichen Gott der Philosophie" wie
Glauben von Wissen. Der kontemplative Aufstieg könne das Narrativ der
Heilsgeschichte unmöglich ersetzen (I. 606, 712). Glauben und Wissen sollten

aber für den späten Augustin nicht einfach getrennt werden, sondern
weiterhin vereinbar und verflochten sein: der Glaube ergänze das Wissen
(I, 606). Ein komprehensiver Begriff der Weisheit sichere den Anschluss des

mundanen Wissens an das religiöse Heilsversprechen. Das credo ut intelli-
gam bleibe so inkraft: Ihre Glaubwürdigkeit gewännen die offenbarten
Wahrheiten nur dadurch, dass sie vernünftig eingesehen werden könnten.
Zum Glauben, der eine Erkenntnisquelle eigenen Rechts sei, gehöre die
christliche Hoffnung auf das Heil und das Zählen auf die Heilsgeschichte.
Mit diesem Ergänzungsmodell wahre das Christentum den Anspruch, die
bessere Philosophie zu sein.

Mit dem handelnden Gott in der Lebenswelt und mit dem Glauben
verbunden seien aber neue epistemologische - nämlich pragmatische -
Aspekte für die Philosophie: „Die Glaubenswahrheiten müssten in Gestalt
einer glaubwürdig bezeugten Erzählung vermittelt werden" (I, 6o6f.). Als
Glaubensüberzeugung sei der Glaube bezüglich seines Wahrsein gewiss, er
sei aber nicht unmittelbar gewiss wie z.B. noetische, nicht diskursive
Erkenntnis, sondern eben wesentlich vermittlungsbedürftig. Es gebe keinen
unvermittelten Glauben, so wie es auch hienieden keine Schau Gottes von
Angesicht zu Angesicht gebe (1 Kor 13,12). Für Augustin sei klar, dass der
Intellekt allein aus sich selbst den Weg zu Gott nicht finden könne; er
wisse sich damit eins mit Plato (Ciu. X.29). Wie aber vollzieht sich die

Vermittlung der Wahrheit, wenn nicht diskursiv durch Argumente? Der
Mensch könne die Wahrheit von Gott nicht von sich aus erfassen, sie könne

ihm nur von Gott mitgeteilt werden. So wie wir uns alltäglich bei
Ereignissen und Dingen, die wir nicht selber gesehen hätten, auf das Zeugnis
deren verliessen, denen wir vertrauten und die es selber gesehen hätten
und so wie profane Glaubensüberzeugungen (etwa: „ich glaube ihm") in
der Kommunikation mit und im Vertrauen auf andere Personen als kundige

Zeugen gegründet seien, so vertrauten wir auch im Glauben, dessen

Gegenstand Unsichtbares oder jedenfalls hienieden von Angesicht zu
Angesicht nicht Sichtbares ist, auf Autoritäten (Propheten, Christus, Apostel,
die Schrift als „Buch Deines Geistes" [stilum spiritus tui, Conf VII.21.27]),
oder die kirchliche Verkündigung. Der Glaube ähnele also der nicht argu-



564 Peter Schulthess

mentativ bzw. diskursiv vermittelten noetischen Erkenntnis im Modus der
Gewissheit, könne aber nicht aus eigener Kraft Zustandekommen, sondern
bedürfe anderer, hier unserer Zugehörigkeit zu „einem sozialkognitiven
Beziehungsnetz einer Kultusgemeinde", womit der Glaube also der
Mitgliedschaft in einer Kommunikationsgemeinschaft der Gläubigen mit Gott
bedürfe. Die oberste Autorität komme hierbei der kirchlichen Verkündigung

zu. Der Glaube gründe also letztlich in der sozialen Teilnehmerperspektive

- sei es in der Autorität eines Lehrers oder der Kirche bzw. im
Vertrauen darauf: „Die Kommunikationsstruktur der kirchlichen Gemeinden

verankert die individuierende Beziehung, die Gott mit jedem einzelnen
Gläubigen unterhält, in dem horizontal vergemeinschaftenden Netz von
Beziehungen, das in der universalen Gemeinde der Gläubigen jedes einzelne
Mitglied reziprok mit allen andern Mitgliedern verbinden soll" (II, 769).
Der Glaube sei mit einem kommunikativen Zugang unlöslich verbunden:
Diese ganze soziale Erkenntnistheorie setze doch die Teilnehmerperspektive

voraus und damit auch die Lebenswelt und die Geschichte mit Gott.
Der Glaube an einen heilsgeschichtlich handelnden Gott setze kontingente
Einzelereignisse der Heilsgeschichte voraus, die nicht einfach beobachtet,
sondern von vertrauenswürdigen, beglaubigten Quellen mitgeteilt werden.

Habermas zeigt hier die epistemische Differenz beim späten Augustin zwischen
Glauben und Wissen - auch mit der Differenz zwischen Beobachter- und sozialer
Teilnehmerperspektive auf: Dabei allerdings ist die Explikation der Voraussetzungen

des Glaubens auf Seiten des Subjekts: Wille und Affekte (glauben als vertrauen)

hier wiederum etwas zu kurz geraten. Ergänzend möchte ich aber Augustins
epistemische Innovation noch verstärken: Im Glauben reicht die Beobachterperspektive

des Wissens keinesfalls aus, denn Gott selber kann nie in Beobachter-
Perspektive gewusst, er kann nur erschlossen oder als Handelnder vermittelt
geglaubt werden. In der Beobachterperspektive, für uns selbst, autonom, wissen wir
gegenwärtig (praesto) (dem Geist oder den Sinnen) vorliegendes Gegenständliches
aus der Welt oder kennen uns (unseren Geist) selbst. Im Glauben tritt aber nicht
nur eine Vermittlung durch kundige Zeugen von aussen hinzu, sondern es treten
auch noch - von innen gleichsam - in der Teilnehmerperspektive der Wille und
der Affekt des Vertrauens hinzu.63 Zwar ist der Glaube kognitiv64 und intellektuell
begründend oder evidenzsensitiv, da das Geglaubte durchaus mit dem Vertrauen,
der Beglaubigung oder der Autorität begründet wird sowie auch dadurch, dass das

Geglaubte mit den andern Überzeugungen zusammenstimmen soll. Der Glaube ist
aber nicht rein intellektuell. Er hat vielmehr neben dem Akkusativobjekt noch ein
Dativobjekt: Der Glaubende vertraut jemandem. Es geht hier um eine ganz neue
pragmatische Dimension in der Epistemologie, die Augustin mit dem Glaubensthema

eröffnet: um das sozial gerechtfertigte Wissen. Die klassische, auch
aufklärerische oder intrinsische, Epistemologie betrachtet nämlich nur die individuellen

63 Darüber spricht Habermas erst im Kapitel V; vgl. unten.
64 Der Glaube hat auch für Paulus und Johannes (Joh 6,69) seine kognitive Dimension,

wenn Paulus etwa vor dem Glaubenseifer ohne rechte Erkenntnis (Rom 10,2) warnt (I, 530).



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 565

Erkenntnisquellen (Erfahrung: Wahrnehmung, Selbstbeobachtung, Erinnerung;
Vernunft: vernünftige Schlussfolgerung), sämtliche Erkenntnisse scheinen alle von
einem einzelnen Individuum erworben werden zu können. Die soziale Epistemolo-
gie, welche die gesellschaftliche Dimension von Wissen betrachtet, berücksichtigt
auch die Bezugnahme auf doxastische Akteure in der Teilnehmerperspektive, die
als direkte (Gespräch) oder indirekte (Buch) Erkenntnisquellen (kommunikativ
entstandene Belege) fungieren können. So entsteht zeugnisbasierte Meinung oder mit-
teilungsbasierte Überzeugung, testimoniale oder soziale Erkenntnis, die ein Hörer
oder Leser sich aufgrund des Zeugnisses anderer Menschen bildet. Das ist kein
eigenständig allein erworbenes Wissen, sondern eine Weitergabe von Informationen,

die also auf Verlässlichkeit (Motive eines Sprechers) und Vertrauen (Kontext
einer Aussage) hin geprüft werden. Zur Teilnehmerperspektive des Glaubens gehört
also wesentlich der Affekt des Vertrauens.

(b) Das zweite Thema steht auch im Zusammenhang mit dem Verflochtensein

von Glaube und Wissen: Die Rückbindung der Theologie an den
kirchlich verwalteten Kultus erschliesst der Philosophie neue Gegenstände:

neben dem bisher genannten, der Subjektivität in der Selbsterfahrung
in Beteiligtenperspektive, geselle sich nun auch in Teilnehmerperspektive
die Geschichte und damit eine Geschichtstheologie, wofür die Erweiterung
der Heilsgeschichte, verbunden mit dem Blick auf die Weltgeschichte, die
Weichen gestellt habe. Die Historie, das Einmalige, die Kontingenz und
das Neue hielten damit im Christentum Einzug in die Philosophie, die als

Metaphysik aber letztlich auf das Allgemeine, Unveränderliche und
Notwendige fixiert sei. Die Metaphysik sei demzufolge zu sprengen, wenn das
Absolute sich auch in der Geschichte erfahren lasse. Die Annahme einer
Welt, die Anfang und Ende habe, gebe den Anstoss zu geschichtsphiloso-
phischem Denken (I, i53fi). Die Glaubenswahrheiten beträfen gerade den
historischen Kern des Glaubensbekenntnisses, nämlich die erzählte, narrative

Heilsgeschichte: der in die Geschichte eingreifende Gott (der heilshaft
handelnde Gott des AT: Schöpfung, Paradies, Heilsschicksal des israelischen

Volkes), ebenso wie im NT der rettende Akt der Menschwerdung Gottes

(Inkarnation des Geistes in der menschlichen Person Jesus Christus),
die Entsühnung der Glaubenden durch Gott sowie die Erfahrung des Absoluten

in der Geschichte. Diese seien lauter historische Themen, die dem
griechisch-kosmologischen Denken (ebenso wie den asiatischen Weltreligionen)

fremd seien und die ontologische Begrifflichkeit sprengten (I, 539),
ebenso wie den Zugang rein in vergegenständlichender Beobachterperspektive.

Die Erzählung, die den Wechsel von der Beobachter- auf die Teilnehmerperspektive

erfordert, gewinnt zentrale methodologische Bedeutung für den
Heilsweg, wie Habermas im Zusammenhang mit den Streitereien um die
Formulierungen in den Konzilien schon im Vorfeld der Augustinsdarstel-
lung darlegte (I, 542-545). Die Hellenisierung sei der falschen Fragestellung

nachgegangen: Wie lässt sich dieser heilsgeschichtliche, historische
Kern des Glaubensbekenntnisses, und der heilsgeschichtlich handelnde



566 Peter Schulthess

Gott in ontologischen Termini (platonischer oder aristotelischer Observanz)

und im epistemischen Zugang der Beobachterperspektive der dritten
Person metaphysisch in ein trinitarisches Dogma bannen? Habermas überlegt:

Müsste man nicht methodisch zum Verständnis des Sinnes von
Handlungen in dieser Erzählung statt der Beobachterperspektive die kommunikative

Teilnehmerperspektive der zweiten Person bevorzugen, einen narra-
tiv-heilsgeschichtlichen Zugang statt eines kontemplativen also? Dazu sei

der Differenz von Sprachspielen, die auf verschiedene epistemische Einstellungen

zurückgehen, gerecht zu werden. Die Problematik der Trinität ergebe

sich, wenn die Sprache, die im narrativ-heilsgeschichtlichen Zugang zu
Gott als Jesus Christus am Werk sei, in die ontologische Sprache übersetzt
werden solle. Aber: Als erzählte ist die Heilsgeschichte verständlich, wenn
auch der darin auftretende Gott nicht erkennbar ist. Wir könnten die
erzählten Handlungen (z.B. Kreuzigung des Menschensohnes) verstehen und
von der Intention der Handlung her deren Sinn deuten: das Leiden Christi
als Symbol für die Entsühnung der Menschheit durch Gott; die Handlung
selbst wird dann als solche Gottes angesehen: Gottes Geist verkörpere sich

am Kreuz in Christus in der Intention der Entsühnung der Menschheit.
Diese erzählte Inkarnation Gottes im gekreuzigten Christus gilt als ausgeführte

Handlung Gottes, die etwas symbolisiert oder Bild dafür ist: die
Entsühnung der Menschheit. In der dabei vorausgesetzten kommunikativen
Teilnehmerperspektive, d.h. aus der Sicht der kommunikativen Verwendung
von Symbolen in Handlungszusammenhängen, liessen sich semantische
Gehalte (Intention, Sinn) verkörpert in Handlungen besser aufklären als in der
rein ontischen Beobachterperspektive, nämlich wenn es im Anschluss an
das in Teilnehmerperspektive Erfahrene in gegenständlicher Perspektive
als verstandener Sinn beschrieben werde (I, 544L). „Der Sinn der sperrigen
sozialen Ontologie von Handlungen und historischen Ereignissen, denen
eine tiefere symbolische Bedeutung zuwächst, weil sie in einen eschatolo-
gischen Verweisungszusammenhang eingebettet sind, bleibt dem paganen
Denken fremd" (I, 622). Denn diese im jüdisch-christlichen Denken neue
Dimension geschichtlicher Erfahrungen und Handlungen (auch
lebensgeschichtlicher von einzelnen Glaubenden in der kommunikativen Begegnung
mit Gott), bei denen sich Lebens- und Heilsgeschichte verschränkten, seien
bei den kosmologisch geschulten Denkern notwendig auf Unverständnis
gestossen. Sie erforderte eine „Erweiterung der Metaphysik der Natur um die
Dimension geschichtsmetaphysischer Einschnitte sowie heilgeschichtlich
relevanter und lebensgeschichtlich bedeutsamer Ereignisse" (I, 622L). Dazu
gehöre die Vorstellung der Welt als Gottes intentionaler, freier Schöpfung
mit der Intention der Erlösung, wobei Gott als intentional in der Zeit
handelnde Person angesetzt werde. Solches radikal geschichtliche, jüdisch -
christliche Denken sei mit Wesensbegriffen aus einer Metaphysik, die auf



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 567

Unveränderliches ziele, unvereinbar. Der Wissenskanon müsse also um die
Disziplin der Geschichte (Welt- und Heilsgeschichte) erweitert werden.65

Im folgenden Kapitel V (Das christliche Europa: Fortschreitende
Differenzierung zwischen sacerdotium und regnum, Glauben und Wissen)
arbeitet Habermas die christliche Vereinbarkeit von Glauben und Wissen in
Abgrenzung zur Kritik heidnischer Philosophen daran heraus. Diese hätten
den Glauben der Christen als allein auf die Heilzusage Gottes gestützt
gedeutet und sprächen deshalb von blindem, allem Zweifel entzogenen Glauben

(alogos pistis). Wenn man beim Glauben nur auf den Modus des
Fürwahrhaltens abstelle (mit oder ohne Begründungsforderung), und nicht
einen zusätzlichen willentlichen Akt der Zustimmung zum Sachverhalt
verlange, dann könne man dem christlichen Glauben durchaus „Blindheit"
vorwerfen. Ein solcher willentlicher Akt der Zustimmung aber, etwa im Sinne
der Wahlrationalität einer nach Werten selegierten Zwecksetzung oder
einer an verpflichtende Gesetze gebundenen Willensfreiheit, bestünde z.B.

darin, dass der glaubende neue Mensch sich nach dem Gesetz der Vernunft
oder dem Gesetz Gottes dem innern Menschen nach, nicht nach dem Gesetz
in seinen Gliedern ausrichten will (Rom 7,22). Wenn es in der willentlichen

Zustimmung darum gehe, eine praktische, für die Lebensführung der
gläubigen Person tragende Wirkung zu erlangen, dann gehe es nicht um
die fides quae, das Für-wahr-Halten von Glaubensinhalten allein, sondern
um die fides qua, die performative, in Leben und Handeln orientierende
Kraft von Glaubenswahrheiten. Um aus einer wohlbegründeten praktischen
Einsicht, bsw. aus guten moralischen Gründen, zu handeln, bedürfe es

eines willentlichen Moments der Zustimmung zu einem moralischen Gebot.
Für Augustin seien im Glauben, wenn dieser eine Ressource sei, woraus eine

Person im Vollzug ihrer Existenz lebe (I, 103), beide Elemente konstitutiv.
Diese Unterscheidung zwischen theoretischem Wissen und

handlungswirksamem praktischen Wissen sei unter antiken Piatonikern noch nicht
geläufig.

Diese wichtige Einsicht hätte Habermas durchaus bei Augustin selbst verorten
können, etwa in einer Diskussion der Bedeutung des Willens für den Geist (mens).
Habermas hätte bei der Darstellung Augustins selbst aber auch auf noch weitere
Neuerungen, die er erst später - bei der Behandlung von Thomas von Aquin
herausarbeitet, aufmerksam machen können: Etwa die Einsicht, dass sich mit dem
Blickwechsel vom Kosmos zum Erforschen der um ihr Heil besorgten einzelnen
Seele, diese sich in Teilnehmerperspektive der zweiten Person im intersubjektiven
Erfahrungshorizont der Begegnung mit Gott, mit andern und mit sich selbst als
Individuum oder Person in ihrer Einzigkeit, Unverwechselbarkeit und Unvertretbarkeit

erfährt. Sie mache dabei Glaubenserfahrungen über sich, der sie dann,

65 Vgl. die beiden Aufsätze zur Bedeutung des geschichtsphilosophischen Denkens in:
Habermas, Jürgen: Vom sinnlichen Eindruck zum symbolischen Ausdruck. Frankfurt: Suhr-
kamp 1997, 98-136.



568 Peter Schulthess

wenn sie sich als sündenbewusstes Subjekt des christlichen Heilsweges als
unvertretbare, einzelne Person selbst erlebt und erfahrt, Handlungen und Haltungen
zuschreibt, für die sie selbst verantwortlich ist. Diese Person könne nicht in der
vergegenständlichenden Perspektive der Metaphysik zum Thema gemacht werden

- etwa in der ontologischen Sprechweise „unteilbare Substanz", die durch Materie
individuiert wird (I, 723). Individualität der Person lasse sich nicht in Begriffen der
Substanz in Beobachterperspektive denken. Der christliche Begriff des Individuums

als der vor Gott unvertretbaren, einzigartigen Person (II.424) erschliesse sich
allein aus dem lebensgeschichtlichen Horizont und der Teilnehmerperspektive.

***

Gewöhnlich gilt Augustin als derjenige, welcher der Philosophie methodisch
die reflexive Einstellung der ersten Person Singular eröffnet hat; Habermas
erweitert diesen methodischen Blick von der Beobachterperspektive weg,
freilich ohne diese Reflexion bei Augustin näher zu thematisieren, auf die
Teilnehmerperspektive. Er zeigt auf, wie die religiöse Beziehung bei

Augustin wesentlich als Teilnehmerbeziehung erfasst werden sollte. Das

religiöse Subjekt müsse nicht nur als innerer Mensch, sondern durchaus
als ein lebensgeschichtlich und lebensweltlich handelndes, kommunizierendes,

vergesellschaftetes angesetzt werden und das Sinnverstehen im Rahmen

einer sozialen Lebenswelt müsse herausgearbeitet werden. Es gehe dabei

nicht um Selbsterkenntnis (meiner selbst), sondern um Selbstverständnis

(meiner als handelndem Wesen in einer sozialen Lebenswelt). Die
monologische Schau in Beobachterperspektive, das Erkennen, müsse durch das

Verstehen, genauer das kommunikative Sinnverstehen von Handlungen und
Geschichte, ersetzt werden. Das in Schau und Argumentation gewonnene
philosophische Wissen über das Subjekt muss abgehoben werden vom sich
in Teilnehmer- oder Beteiligtenperspektive vollziehenden Glauben.

Habermas' Augustin-Darstellung macht also überzeugend, erhellend und
zurecht auf die grosse Bedeutung der pragmatischen Aspekte und der
Teilnehmerperspektive für die Philosophie überhaupt und besonders für
Augustins Philosophie und Theologie aufmerksam. Damit öffnete er m.E.
neue Fenster in der Sicht auf Augustin und das Christentum. Er macht
etwa auf den möglichen Sinn des Kultes aufmerksam, den die Philosophie
meist als lästiges, letztlich unverständliches Anhängsel gesehen hat. Er

zeigt aber vor allem dem in der Beobachterperspektive gefangenen theoretischen

Philosophen das epistemische Potential der Teilnehmerperspektive
- und damit auch der praktischen Vernunft in weitem Sinne - auf. Aus dem
aufgezeigten Potential folgt m.E. allerdings nicht die Hinfälligkeit oder
Bedeutungslosigkeit der Beobachterperspektive, auch nicht die epistemische
Priorität der Beteiligtenperspektive und nicht der Primat der praktischen
vor der theoretischen Vernunft in der Philosophie.



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 569

V. Schlussbemerkungen zu Habermas' Geschichte der Philosophie^

Diese Auseinandersetzung beschliesse ich mit wenigen Bemerkungen zum
Titel von Habermas' äusserst anregendem und eindrucksvollem Werk: Auch
eine Geschichte der Philosophie. Eine Geschichte der Philosophie kann
unter anderem durch drei Fragen charakterisiert werden: Warum? Was?
und Wie? Diese geben'Aufschluss auch über das leitende oder sich erweisende

Philosophieverständnis.
Warum? Man kann die Geschichte der Philosophie studieren, um etwa

die Historie oder Entwicklung des philosophischen Denkens in seiner ganzen

Diversität beschreibend freizulegen sowie zu beschreiben und/oder
um sich damit auf die Suche nach neuen oder in der Gegenwart
unbedachten Wahrheiten, Problemstellungen- oder -lösungen zu machen oder
auch um Selbsterkenntnis zu suchen, so wie wenn man fremde „Länder"
auskundschaftet, um im Angesicht von deren Andersheit das Eigene (erklären

zu können. Habermas' Philosophiegeschichte liegt weder die Suche
nach historischer, noch nach unbekannter Wahrheit oder Erkenntnis und
deren Beschreibung zugrunde - auch nicht die Reise in die Fremde, um
das Eigene zu finden - er kennt es schon. Im Titel Auch eine Philosophiegeschichte

verrät das relativierende „auch", dass Habermas' eigentlich nicht
solche Wahrheiten oder Erkenntnisse schauen und beschreiben will,
sondern teilnehmend, beteiligt, ein Interesse verfolgt. „Auch der Philosoph
muss die Perspektive eines Handelnden einnehmen, dem es aus der
erstpersonalen Sicht darum geht, ein erstrebtes Ziel zu verwirklichen oder zu
erreichen" (I, 726). Sein Interesse oder erstrebtes Ziel, dem er seinen Gang
durch die Philosophiegeschichte unterordnet, ist „das richtige professionelle
Selbstverständnis der Philosophie als solcher" (I. 26, 480). In Habermas'
Selbstverständnis der Philosophie liegt, dass sie vernunftverpflichtete
Klärung unseres Welt- und Selbstverständnisses sei sowie auf unser
Orientierungsbedürfnis antworte (I, 13) und entsprechend aufs Ganze und auf die
Beförderung vernünftiger Lebensverhältnisse ausgerichtet sei (I, 16). Dieses

Philosophieverständnis ist natürlich vom Primat der praktischen - hier
kommunikativen - Vernunft diktiert: Es geht nicht um Selbst- oder
Welterkenntnis, sondern um Selbst- und WeltVerständnis. Damit ist auch schon
fast Habermas' Frage dazu entschieden: Besteht dieses in einer
Verwissenschaftlichung der Philosophie oder in der synthetischen Kraft, an zwei epis-
temisch relevanten Bezügen festzuhalten: am Bezug zur Welt im Ganzen
und an der Selbstreferenz der Forscher zu sich als Menschen, Angehörige
einer sozialen Gemeinschaft und einer historischen Epoche? (I, 2Öf.)

Der Angemessenheit des Selbstverständnisses einer philosophischen
Denkweise im Ganzen könnten wir uns, so Habermas, weder durch Défini-

66 Ich danke Ruedi Imbach für seine äusserst anregenden Diskussionen im Zusammenhang

mit diesem Thema wie auch für seine kritische Begleitung des Aufsatzes.



570 Peter Schulthess

tionen noch durch Beschreibungen - wohl geschichtlicher Positionen -
vergewissern. Die Philosophie könne nicht mit einem absoluten Anfang
beginnen; sie habe auch keine eine view from nowhere und keinen Einheit
stiftenden kosmologischen oder theologischen Gedanken: etwa den des

Guten oder Gottes. Die View from nowhere wäre ja Beobachterperspektive
in nuce, die, wie Habermas meint, epistemisch nicht prioritär sei, also
empfiehlt sich konsequenterweise die kommunikative Teilnahme am Diskurs
mit historischen Positionen. Deswegen verschiebe sich die Frage von der
Geltung zur Genese: Das Selbstverständnis der Philosophie könne seine
Geltung bzw. die Unabhängigkeit seines Urteils nur durch einen historischen

Selbstbezug und eine historische Selbstvergewisserung in einer
rational verstandenen Genesis (I, 68-74) stützen oder sichern, d.h. mit einer
.genealogischen' Darstellung, in der nicht nur die kontingenten Umstände,
die jeweils zu Lernprozessen herausgefordert hätten, sondern auch „die
Gründe, die dafür sprechen, an einem komprehensiven Begriff der Vernunft
und einem entsprechend anspruchsvollen Selbstverständnis des
philosophischen Denkens festzuhalten", deutlich werden (I, 16). Rational an der
Genesis sei, dass die treibende Kraft der Philosophiegeschichte die kognitiven

Dissonanzen (I, 410, 417) seien und dass es um kognitive Begründungspraktiken

gehe, mit denen wir vernünftige Ergebnisse generierten. Es gelte
zu untersuchen, welche sich bewährt hätten, welche verabschiedet worden
seien und warum.

Dieses Konzept einer Genealogie, das ich hier nur unterkomplex
darstellen kann, nimmt die Geschichte der Philosophie in den Dienst eines
bestimmten Philosophieverständnisses - ähnlich wie etwa die Geschichte der
Philosophie des Mittelalters einerseits von Theologen, die sie als Scholastik,

andererseits von analytischen Philosophen, die sie als Vorläufer ihrer
Logik und Sprachphilosophie sahen, in den Dienst genommen wurde.67
Die Vielfalt wird der einheitlichen Perspektive, die das Interesse vorgibt,
unterworfen. Das zeigt der ursprüngliche Titel deutlich: Zur Genealogie
nachmetaphysischen Denkens. Auch eine Geschichte der Philosophie, am
Leitfaden des Diskurses über Glauben und Wissen (I, 9). Das Telos der
Genealogie, die so als Teleologie erscheint, ist das nachmetaphysische
Philosophieverständnis als richtiges professionelles Verständnis von Philosophie.
Die Wahl des Leitfadens dazu hängt daran, dass für Habermas zum Selbst-
Verständnis der Philosophie und der Vernunft ganz wesentlich die Klärung
ihrer Stellung zur Religion oder zum Glauben gehört, weil Philosophie und
Religion ihren Ursprung in den metaphysischen und religiösen Weltbil-

67 Vgl. SCHULTHESS, Peter: „Philosophie" in der Historiographie, in: Die Philosophie des

Mittelalters, Band 4 (13. Jahrhundert), hg. v. Alexander Brungs, Vilem Murdoch und Peter
Schulthess Grundriss der Geschichte der Philosophie). Basel: 2017, 5-9. Vgl. auch zur
Diskussion der Typen von Philosophiegeschichte die Einleitung im Band 3: 12. Jahrhundert der
Reihe Die Philosophie des Mittelalters, hg. von Laurent Cesalli, Ruedi Imbach, Alain de
Libera und Thomas Ricklin. Basel: 2021.



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 571

dem der Achsenzeit hätten und sich „die Philosophie - komplementär zur
Ausbildung einer christlichen Dogmatik in Begriffen der Philosophie -
ihrerseits wesentliche Gehalte aus religiösen Überlieferungen angeeignet
und in begründungsfähiges Wissen transformiert" hätte (I, 15). Diese
Entwicklung legt Habermas in seiner Darstellung von Augustin gekonnt dar.
Das Telos dieser Genealogie, das nachmetaphysische Denken, ist für
Habermas das autonome, vernünftige Selbstverständnis der Philosophie,
welches am Ende des Zeitalters der Weltbilder in der anthropozentrischen
Wendung des Selbst- und Weltverständnisses (I, 71) sich einerseits von
dem Erbe der Theologie, dem Glauben und Gottesverständnis, andrerseits
aber auch von der komplementären Gestalt des Geistes, der Metaphysik
und Ontotheologie und ihrer Beobachterperspektive loslöst, wie seine
Etikette „Nachmetaphysisches Denken" zeigt, die ein Kampfbegriff gegen die
Metaphysik ist.

Damit sind wir vom Warum notwendig zum Was vorgedrungen: Beim
Was liegt also bei Habermas klar der Fokus auf einer Geschichte der
praktischen, öffentlichen, kommunikativen Vernunft, der vernünftigen
Lebensverhältnisse und der Emanzipation zum Gebrauch der vernünftigen Freiheit

(I, 14). Er schürft als Sozialphilosoph, der Hintergründe der autonomen

und öffentlichen Vernunft aufdecken will, tief in der gesellschafts-
theoretischen Schicht der Geschichte der Philosophie: Nicht nur interessiert

ihn der gesellschaftliche und institutionelle Kontext des Philosophie-
rens selbst, sondern auch der sozialphilosophische und praktisch-philosophische

Inhalt derselben. Es liegt also keine Geschichte der Philosophie
überhaupt vor, sondern eher davon, wie sich die praktische Philosophie
der öffentlichen, intersubjektiven oder kommunikativen Vernunft von der
theoretischen abgrenzt und sich ausbildet. So erstaunt es nicht, dass er -
auch für das Leitthema „Glauben und Wissen" - so wichtige Denker wie
Boethius, Dionysius Areopagita68, Nikolaus Cusanus oder die „theologische
Philosophie der Renaissance" (Beierwaltes) weglässt, denn sie gehören eher
zum kontemplativen Heilsweg des glaubenden Denkenden, dem Heilsweg
der erhebenden Theorie oder der innerlich sammelnden Meditation (I, 153),

nicht zum Habermas ausschliesslich interessierenden kommunikativen.
In dieser Geschichte der intersubjektiven Vernunft fehlt m.E. eine

Erörterung der dialogischen Methode von Piatons exoterischen Schriften.69 Das

erstaunt nicht, denn für Habermas sind Plato und Plotin die prägenden
Metaphysiker (I, 546). In den platonischen Dialogen geht es aber nicht so
sehr um Meinungen, um eine ausgearbeitete Ideenlehre, die Habermas im
Kap. III.6 hauptsächlich thematisiert, oder um demonstrierte Sätze einer
Theorie, sondern mindestens auch um die Ausbildung der dialogischen

68 Dionysius kommt gerade einmal vor, auf Boethius wird dreimal kurz verwiesen.
69 Habermas nahm schon den Praxis-Charakter der platonischen Philosophie nicht zur

Kenntnis (vgl. 1).



572 Peter Schulthess

Vernunft, bei der die Intersubjektivität für die Vernunft konstitutiv ist,
und mittels deren man gemeinsam die Wahrheit finden kann. Es geht
Plato um die Bildung eines vernünftigen, auf Intersubjektivität ausgerichteten

Menschen zu einem freien und verantwortungsvollen Subjekt der
philosophischen Wissensbildung oder zu einem Freund der Weisheit.
Vernunft zeigt sich hier als Dialektik in Teilnehmerperspektive, aber ohne
Berufung auf Autorität. In der Formulierung von Mittelstrass: „Dialektik im
Sokratisch-Platonischen Sinne ist nicht nur eine Form der Argumentation,
sondern auch und in wesentlicher Absicht eine (philosophische)

Lebensform."70 Diese sei „argumentatives Handeln unter einer Vernunftperspektive".71

Dialektik ist aber bei Plato darüberhinaus auch eine sittlich-praktische
Lebensform, in der man statt des Durchsetzens seiner eigenen

Meinung oder seines Willens gemeinsam nach gewissen Regeln Wahrheit
sucht.72 Man kann die platonischen Dialoge durchaus so lesen, dass es in
ihnen nur um die ethische und epistemische Bildung von philosophischen
Subjekten geht, die intersubjektiv, mit Sprache Verständigung über das
suchen, was (wahr) ist oder gelten soll, über Wahrheit und Wahrheitsanspruch.

Dass die Geschichte der theoretischen Vernunft und Philosophie in dieser

Philosophiegeschichte nicht in ihrer Breite, eher in ihrer Abwehr, zur
Darstellung kommt, muss nicht weiter erstaunen: Die Metaphysik wird ja
bekämpft: Habermas stellt zudem die Befreiung der phronesis von der epis-
teme oder eben des epistemischen Vermögens der praktischen Urteilskraft
mit der Teilnehmerperspektive des Handelnden aus der Umklammerung
der theoretischen Vernunft mit ihrer Beobachterperspektive dar. Zudem
liegt Habermas' Fokus des Interesses explizit auf der Beteiligtenperspektive,

deren performativer Sinn dem in Beobachterperspektive vorgehenden
und „auf die Darstellungsfunktion der Sprache fixierten Blick des .Logi¬
kers' entgeht" (II, 459).

Wie: Habermas schreibt weder eine Geschichte der Philosophie im Sinne

einer Problemgeschichte, noch einer Ideengeschichte; aber auch nicht
einer reinen Fortschrittsgeschichte, in welcher der Geist notwendig zu sich
selber (zur kommunikativen Vernunft) kommt. Im Rahmen seiner
Diskursgeschichte versucht er eine „Genealogie", die den Strukturwandel der
Weltbilder als einen nicht ausschliesslich intern gesteuerten, sondern über
Abgründe hinweg in kontingente Entstehungskontexte eingebetteten Lern-
prozess begreift (1,16, 72), der aber doch eine Emanzipationsgeschichte sei

(I, 14). Bei diesem wesentlich systematischen Ansatz, der die Geschichte

70 Mittelstrass, Jürgen: Versuch über den Sokratischen Dialog, in: Ders.: Wissenschaft
als Lebensform. Frankfurt: Suhrkamp 1982,138-161, zit. 145.

71 MITTELSTRASS, Jürgen: Versuch über den Sokratischen Dialog, 152
72 Vgl. dazu KOBUSCH, Theo: Wie man leben soll: Gorgias, in: KOBUSCH, Theo /MOJSISCH,

Burkhart (Hgg.J: Piaton. Seine Dialoge in der Sicht neuer Forschungen. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1996, 47-63.



Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin 573

der Philosophie in den Dienst nimmt, vermag es nicht zu erstaunen, dass

Habermas die für die Philosophie und damit auch für die Philosophiegeschichte

wesentliche Sprachlichkeit derselben ebenso wie die Geschichtlichkeit

der Sprache, auch der philosophischen vernachlässigt.73 Dass Sprache

in Habermas' Ansatz vorab vom pragmatischen sprachlichen Universale
der Alterität, der sprachlichen Intersubjektivität gleichsam, aus betrachtet

wird, leuchtet durchaus ein. Weniger leuchtet ein, dass das weitere
pragmatische sprachliche Universale der Historizität in seinem Opus m.E.
zuwenig Berücksichtigung findet: Die begriffsgeschichtlichen Entwicklungen
scheinen Habermas nicht eigentlich zu interessieren, sein systematischer
Ansatz nimmt die Geschichte in den Dienst und erwartet von ihr die
Sicherung seiner Position, nicht die Eröffnung neuer Einsichten. Gewiss
versucht er die Begriffe Glauben und Wissen jeweils in ihrer Anwendung im
historischen Kontext in den Diskurs einzubringen; man vermisst aber in
seiner Diskursgeschichte begriffsgeschichtliche und auch philologische
Untersuchungen oder Anmerkungen (auch zu Übersetzungen), etwa zum
schillernden Wort oder Begriff „Glauben": in Stichworten: „Glaube" im
Hebräischen, Griechischen oder Latein; der Glaubensbegriff in der Bibel, im
AT, im NT, Glaube vor der Opposition Glaube/Wissen; ebenso zum Wort
oder Begriff „Wissen", gerade in der für Augustin gültigen Einheit von Wissen

und Weisheit, oder zum in der Antike noch keineswegs einheitlichen
Begriff der „Religion", der erst in der posthellenistischen Phase gefestigt
wird, aber auch zum erst im 19. Jh. vorkommenden Begriff der „Heilsgeschichte"

oder auch zum Begriff der „Person", der gerade im Fadenkreuz
der Entwicklung von Sprachphilosophie, Theologie und Philosophie seit
Boethius sich entwickelt. In Habermas' pragmatisch-kommunikativen
Konzept von Sprache liegt es wohl auch, dass er ihrem semantischen
Aspekt, etwa in der Begriffsanalyse oder in der Reflexion des

terminologischen Schattens, weniger epistemisches Potential zumisst.

73 Vgl. Schulthess, Peter: Überlegungen zur Sprache und Geschichte der Philosophie, in:
Studia Philosophica 76 (2017), 59-80.



574 Peter Schulthess

Zusammenfassung
Mit seiner Einführung der Perspektive der ersten Person hat Augustin der
Philosophie einen Bereich innerer Gegenstände, die Innerlichkeit oder den

„inneren Menschen", mit weitreichenden Konsequenzen für die gesamte
abendländische Kultur erschlossen. Habermas arbeitet demgegenüber Augustins
zentrale Bedeutung für die abendländische Philosophie in dessen Berücksichtigung

der Teilnehmer- oder Beteiligtenperspektive, und nicht der Beobachterperspektive,

heraus: Sie habe neue Erfahrungsbereiche sowohl in der Selbsterfahrung

des Subjekts im Vollzug erlebten Lebens wie in der Geschichte selbst,
erschlossen und damit die Felder der nachmetaphysischen Philosophie und der
Geschichtstheologie eröffnet.

Abstract
By introducing the first-person perspective, Augustine opened up to philosophy

an area of inner objects, interiority or the "inner man", with far-reaching
consequences for all of Western culture. Habermas, on the other hand,
elaborates on Augustine's central importance for Western philosophy by taking
into account the participant's perspective, rather than the observer's
perspective. This has opened up new areas of experience both in the
self-experience of the subject in the course of life as well as in history itself, thus
opening up the fields ofpost-metaphysical philosophy and theology of history.


	Eine Auseinandersetzung mit Habermas' pragmatischer Sicht auf Augustin

