Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 2

Artikel: Die "Hellenisierung des Christentums" - ein Irrweg : zur Begegnung von
Christentum und Hellenismus in J. Habermas' Philosophiegeschichte

Autor: Kobusch, Theo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047488

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THEO KOBUSCH

Die ,Hellenisierung des Christentums”

- ein Irrweg.
Zur Begegnung von Christentum und Hellenismus in
J. Habermas’ Philosophiegeschichte

Im IV. Kapitel seiner Philosophiegeschichte wirft ]. Habermas erneut die alte
Frage nach dem Verhdltnis von Christentum und Philosophie auf.! J.
Habermas sieht die Konstellation von ,Athen, ,Jerusalem“ und ,Rom*“ -
gut nachvollziehbar - als eine entscheidende Beziehung fiir sein Projekt
einer Genealogie nachmetaphysischen Denkens.2 ,Athen” steht in diesem
Zusammenhang fiir Wissen, Rationalitat, Philosophie, d.h. griechisches
Erbe, ,Jerusalem” fiir den Glauben, fiir Theologie, fiir jidisches Erbe. Wo-
fur aber steht ,Rom“? Mit Recht sieht Habermas das ius civile, d.h. das
Privatrecht als die grofie zivilisatorische Leistung des romischen Reiches.
Auch darin ist ihm zuzustimmen, daff das Romische Recht noch keine sub-
jektiven Rechte kennt, die ,das einzelne Rechtssubjekt zum freien Tun und
Lassen“ ermachtigten (I 525). Habermas scheint mit dieser Einschdtzung
Roms den Vorstellungen Hegels zu folgen, der einerseits darauf hinweist,
dafd die ,Romer die Erfinder des Privatrechts® sind, wodurch sie ,weltge-
schichtliche® Bedeutung erlangt haben, andererseits sich aber auch dessen
bewuft ist, dafd es sich um einen ,Rechtsformalismus“, um ,abstrakte Frei-
heit“ handelt, angesichts derer z.B. die Sklavenverhaltnisse der Kinder eine
,<Krankung der Sittlichkeit genannt werden miissen.3 Was die subjektiven
Rechte betrifft, die auch Hegel im Romischen Recht vermifdt, so werden sie
nicht, wie Habermas zu unterstellen scheint, erst in der Neuzeit als Grund-
lage des Rechtssystems verstanden, sondern lange vorher, namlich bei den
Kanonisten und Dekretisten des 12. Jh. als solche entdeckt, wie B. Tierney,
der grofie Kenner der Naturrechtstradition, schon vor Jahrzehnten nachge-
wiesen hat. Und das kommt nicht von ungefdhr. Denn hier entsteht erst-
mals ein Bewufltsein von dem, was auflerhalb der objektiven Dingwelt zu
denken ist, was somit auch dem aristotelischen Kategorienschema entzo-

1 HABERMAS, ].: Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1, Kap. IV 2. Frankfurt a.M:
Suhrkamp 2019, 516-545.

2 HABERMAS, ].: Auch eine Geschichte der Philosophie, 1/ 11, hier: I 483.

3 Cf. HEGEL, G.W.F.: Grundlinien der Philosophie des Rechts § 175, hg. von K. Grotsch, E.
Weisser-Lohmann (= GW 14,1). Hamburg: Meiner 2009, 154, ferner die verschiedenen Nach-
schriften zu Vorlesungen tiber die Philosophie der Weltgeschichte, z.B. GW 27,2, hg. von
W. Jaeschke, R. Paimann. Hamburg: Meiner 2019, 730 oder GW 27,3, hg. von W. Jaeschke.
Hamburg: Meiner 2019, 1074.



512 Theo Kobusch

gen ist. In diesem Zusammenhang wird das ius ausdriicklich ein ,extra-
praedicamentale“ genannt. Spater heifdt es ,ens morale® - im weiten Sinne
des ,Moralischen® - weil es ein Freiheitsding und kein Naturding ist.# Das
miifdte eigentlich denjenigen, der auf der Suche nach der Genealogie des
Postmetaphysischen ist, interessieren.

Was in unserem Zusammenhang der Bedeutung ,,Roms* jedoch zur phi-
losophiegeschichtlichen Verwunderung Anlaf gibt, ist die Tatsache, daf}
Habermas die eigentliche Errungenschaft des Romischen Rechts, auch sei-
ne Bedeutung fiir den Gang der Philosophie, gar nicht erwdahnt, wo doch
Hegel in aller Deutlichkeit auf sie hingewiesen hatte: namlich, dafd Voraus-
setzung jeder Rede von Rechten ein Personbegriff ist. Hegel sagt (an der
zit. Stelle): ,Das Privatrecht namlich ist dies, dafd die Person als solche gilt,
in der Realitdt, welche sie sich gibt“. Darin scheint das eigentlich weltge-
schichtlich Bedeutsame des Romischen Rechts zu liegen, dafd hier erstmals
in einem kodifizierten Rechtsbuch der Begriff der ,Person” im Gegensatz
zum Begriff einer ,Sache“ und auch zum Begriff der ,Handlung“ bzw. - wie
wir im Deutschen seit dem 18. Jh. unterscheiden - der ,Tat“ verstanden und
dokumentiert ist. Von dieser Trias persona - res - actio sind noch fast alle
Naturrechtsentwiirfe der Neuzeit bestimmt.

LErstmals“ bedeutet freilich nicht, dafd das Romische Recht auch den
Ursprung dieses Personbegriffs darstellte. Vielmehr ist er aus einer grof3en,
bedeutenden Rhetoriktradition in das Gesetzbuch tibernommen worden,
von wo aus er konstitutiv fiir die Entwicklung des modernen Person-Be-
griffs wurde, jedenfalls soweit er im Rahmen der praktischen Philosophie
thematisch behandelt wird. In dieser Rhetoriktradition, die durch Herma-
goras von Temnos (2. Jh.v. Chr.) begriindet und von Hermogenes von
Tarsos (2. Jh. n. Chr.) und seinen berithmten Kommentatoren Sopatros und
Syrian im griechischen Bereich fortgefiihrt wurde, ist der Mensch, der sich
vor Gericht wegen einer bestimmten Tat zu verantworten hat, der Haupt-
gegenstand.’ Er, der Mensch als Angeklagter, d.h. er als ganzer, nicht nur
ein Teil von ihm, wird hier erstmals iiberhaupt Person, griech.: Prosopon
genannt und von dem, was er getan hat, d.h. von der ,Handlung", griech.:
Pragma, unterschieden. Im lateinischen Bereich sind die Idee und auch
Terminologie (persona - negotium) zuerst von Cicero in seinem Werk De
inventione, aber auch in spdateren Werken, sowie von dem Auctor ad
Herennium iibernommen worden. Durch die Cicero-Kommentare von
Marius Victorinus und Thierry von Chartres ist dieser rhetorische bzw. ju-
ridische Personbegriff ins Mittelalter und damit auch in den Zusammen-
hang des christlichen Denkens transportiert worden, wo er sich neben dem

4 Cf. dazu KOBUSCH, T.: Die Entdeckung der Person. Metaphysik der Freiheit und moder-
nes Menschenbild. *Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1997, 32-36.

5 Zum Folgenden vgl. KOBUSCH, T.: Selbstwerdung und Personalitit. Spdtantike Philoso-
phie und ihr Einfluf auf die Moderne. Tiibingen: Mohr Siebeck 2018, Kap. XVI.



Die ,Hellenisierung des Christentums” - ein Irrweg 513

spekulativen Personbegriff der Trinitdtslehren durchaus behaupten kann.
Peter Abaelard hat im 12. Jh. eine grammatische, rhetorische und theolo-
gische Bedeutung des Personbegriffs unterschieden und sich fiir die rheto-
rische Bedeutung auf Boethius Topikkommentar berufen, wo es heifdt:
,Person ist das, was vor Gericht gerufen wird, dessen Gesagtes oder Geta-
nes Gegenstand der Anklage ist“. John Locke scheint diese Tradition des
rhetorischen Person-Begriffs gekannt zu haben, wenn er in seiner bekann-
ten Analyse der praktischen Identitdt der Person diesen Begriff einen ,foren-
sic term“ nennt.¢

Was hier, in dieser rhetorischen Tradition, aber auch im Roémischen
Recht bewufdt wird, ist von fundamentaler Bedeutung nicht nur fiir alle
kiinftige Rechtsprechung, sondern auch fiir die praktische Philosophie: Nur
in einem praktischen Kontext kann der Unterschied zwischen der Person
und einer Sache, zwischen einem ,Wer“ und einem ,Was“ wahrgenommen
werden, ,Wer“ als das praktische Subjekt, das sich verantwortlich weif fiir
sein Handeln, das, wie Kant spéter sagen wird, ,imputabel®, schuldfihig ist,
,Was“ aber als die Handlung, die getan oder unterlassen wird.” Wenn das
Romische Recht daneben auch die ,Res“ noch von ,Persona“ und ,Actio®
unterscheidet, so handelt es sich auch da um ,Sachen®, mit denen man in
der Lebenswelt in praktischem Sinne zu tun hat, also z.B. mit ,Besitz“. Es
ist eben diese Unterscheidung zwischen ,Wer”“ und ,Was", deren sich auch
gerade die moderne Philosophie wiedererinnert, wie das sichtbar wird et-
wa an der eigentlichen Leitfrage in Heideggers Sein und Zeit, namlich wie
die Einheit von ,Werheit‘ und ,Washeit“ denkbar sei oder auch an R.
Spaemanns Personenbuch.$

II. ,ATHEN® UND ,JERUSALEM*“

Die Metonymie ,Athen“ und ,Jerusalem® stammt von Tertullian, dem wort-
gewaltigen ,Vater der lateinischen Christenheit®, der sich, wie sein jiinge -
rer Zeitgenosse Origenes auf der Gstlichen Seite, in Karthago als Kritiker
der ,,Gnosis“ einen Namen gemacht hat. Berithmte Zeilen unterstreichen
diesen Denkgegensatz: ,Was hat Athen mit Jerusalem zu tun? Was die

6 Zur Theorie des rhetorischen Person- und Handlungsbegriffs s. KOBUSCH, T.: Person
und Handlung. Von der Rhetorik zur Metaphysik der Freiheit, in: GROSCHNER, R./KIRSTE, St./
LEMBCKE, O.W.: Person und Rechtsperson. Zur Ideengeschichte der Personalitdt. Tiibingen:
Mohr Siebeck 2015, 1-29.

7 Cf. z.B. MARIUS VICTORINUS: Explanationes in Ciceronis Rhetoricam 1 26,7, ed. A.
Ippolito (= CCL 132). Turnhout: Brepols 2006, 116: ,Atque haec ipsa Cicero propriis et aper-
tioribus et ad rem vicinioribus nominibus appellavit ,quis’ enim personam dixit, ,quid‘ nego-
tium vocavit.

8 Cf. HEIDEGGER, M.: Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, hg. von P. Jaeger (= GA
20). Frankfurt a.M.: Klostermann 1979, 325-345; Sein und Zeit, 45.114.375; SPAEMANN, R.:
Personen. Versuche iiber den Unterschied von ,etwas” und ,jemand”. 3Stuttgart: Klett-Cotta
2019.



514 Theo Kobusch

Akademie mit der Kirche? Was die Haretiker mit den Christen? Unsere
Lehre stammt aus der Vorhalle Salomons, der auch selbst gelehrt hatte,
daf} der Herr in der Einfachheit des Herzens gesucht werden miisse“.” Man
hat aus diesem Text einen grundsatzlichen, d.h. artmafigen Gegensatz von
Christentum und Philosophie ablesen wollen. Doch Tertullian, der eine teil-
weise Ubereinstimmung der christlichen Lehre mit der Philosophie aus-
driicklich eingerdaumt (De anima, c. 2) und das Christentum auch selbst
eine ,Philosophie“ genannt hat (De pallio), ist weit davon entfernt, eine
prinzipielle Unvertraglichkeit des Christentums mit der Philosophie fest-
stellen zu wollen. Vielmehr pafit seine antiphilosophische Polemik gut zur
weitverbreiteten patristischen Aversion gegeniiber bestimmten Philoso-
phien bzw. bestimmten Charakterziigen derselben. So gehort das obige Zi-
tat in den Kontext der Kritik an der aristotelischen und stoischen Dialek-
tik, an anderen Stellen ist es die theoretische ,Neugierde“ der Philosophen,
die alles ergriinden, und das heifdt auch: begriinden zu kénnen meint, wo
doch - und das sollte ein allgemeiner Topos der patristischen Kritik wer-
den - das Wichtigste der Philosophie nicht ihre theoretische Ausrichtung
ist, sondern das ,Gesetz der Philosophie“ zu erfiillen, d.h. sie praktische
Wirklichkeit werden zu lassen. Es ist die aus der Weisheit Salomos stam-
mende christliche Philosophie, die hier Teile der antiken Philosophie sonst
kritisch aufs Korn nimmt. Es ist die ,wahre Philosophie®, die den Philoso-
phen als den , Verfilscher der Wahrheit” anklagt (Apologeticum c. 46).

Das neuzeitliche Denken aber hat aus dem Gegensatz von ,Athen“ und
,Jerusalem” die Unvertrdglichkeit von Vernunft und Glauben, von Philoso-
phie und Theologie abgeleitet. In L. Sestovs Werk Athen und Jerusalem
verkorpern Sokrates und Jesus den Beginn zweier Denkrichtungen, die
sich gegenseitig ausschliefien, das rationalistische Denken, das auch durch
Aristoteles, Plotin, Augustin, Spinoza, Leibniz, Kant, Hegel reprasentiert
wird und das vernunftkritische Denken, fiir das Luther, Shakespeare, Do-
stoevskij, Kierkegaard, Ibsen und Nietzsche stehen.10 In L. Strauf8’ Vorle-
sungsreihe liber Jerusalem and Athens (1950) ist der unvermeidbare Kon-
flikt zwischen den beiden inkompatiblen Lebenswegen des biblischen und
philosophischen Denkens das Thema.!! Athen und Jerusalem ist auch der
Titel eines Buches von W. Schroder. Hier steht ,, Athen® fiir Rationalitdt und
Aufklarung, ,Jerusalem* fiir das aus dem Judentum entstandene Christen-
tum. Wihrend L. Sestov und L. Strauf vom Boden der jiidischen Offen-

9 TERTULLIAN: De praescriptione haereticorum c.7, ed. R.Fr. Refoulé (= SC 46). Paris: Ed.
du Cerf 1957, 98; cf. Apologeticum c.46, 18, hg., iibers. und erl. von C. Becker. 2Miinchen:
Kosel 1961, 206/207.

10 Sgstov, L.: Athen und Jerusalem. Versuch einer religiésen Philosophie. Berlin: Matthes
& Seitz 1994.

11 §TRAUSS, L.: ,Jerusalem and Athens“ (1950): Three Lectures Delivered at Hillel House,
Chicago, ed. D. Kretz, H. Kerber, L. Denker, in: Journal of the History of Modern Theology =
Zeitschrift fur Neuere Theologiegeschichte 29 (2022), 133-173.



Die ,Hellenisierung des Christentums” - ein Irrweg 515

barung aus kritische Anfragen an die moderne Rationalitdt stellen, versucht
W. Schroder, mit Hilfe philosophischer Rationalitat die Irrationalitdt des
Christentums aufzuzeigen. Fiir alle drei Autoren bedeutet so die Zusam-
menstellung von ,Athen” und ,Jerusalem” auf je eigene Weise die Unver-
traglichkeit von Philosophie und Christentum, von Vernunft und Glaube
oder auch von Vernunft und Offenbarung, schliefdlich von Philosophie und
Theologie.12

Mit Recht bringt J. Habermas an dieser Stelle seiner Philosophiege-
schichte, wo es um die ,Begegnung von Christentum und Hellenismus*
geht, auch die seit A. von Harnack gefiihrte Kontroverse um die ,Helleni-
sierung des Christentums* ins Spiel. Es ist eine unselige Kontroverse, denn
sie dreht sich um einen angeblichen Vorgang, den es gar nicht geben
konnte. Doch zundchst muf8 man sich die Konstellationen dieser Kontro-
verse klarmachen, um verstehen zu konnen, dass die ,Hellenisierung® in
der Tat, wie Habermas sagt (I 538), ein ,Reizwort” ist. Denn die Positionen
in dieser Frage gehen unendlich weit auseinander. Wahrend fiir Adolf von
Harnack die Hellenisierung des Christentums eine Art Abfallbewegung be-
zeichnet, in der sich das Christentum von einem Urspriinglichen entfernt
und verfremdet, ist fiir Papst Benedikt die Hellenisierung eine gelungene
Synthese von biblischem Glauben und rationalem Denken, eine gegliickte
.Begegnung zwischen Glaube und Vernunft®, ein ,Zusammentreffen von
christlicher Offenbarung und griechischem Denken“.13 Gegeniiber beiden
Positionen ist aber zu {iberlegen, ob das Christentum nicht in Wirklichkeit
die Fortsetzung, d.h. die Vollendung des antiken (griechischen und jadi-
schen) Denkens darstellt, wie es auch die Selbstbezeichnung ,vera philoso-
phia“ ausdriickt - die gleichwohl urspriinglich ein platonischer Ausdruck ist.

Bei einigen Experten des spdtantiken Denkens ist zwar nicht von einer
Abfallbewegung die Rede, aber doch von einem Gegensatz von Christen-
tum und Philosophie. Einen speziellen Gegensatz glaubte vor iiber 40 Jah-
ren der Altphilologe H. Dorrie entdeckt zu haben - auf den sich W.
Schroder ofter beruft -, indem er das Christentum als ,,Gegenplatonismus*
charakterisierte.!4 Kann man das wirklich meinen, wo doch nach einigen
Kirchenvdtern nur ein Geringes fehlte, um Sokrates als einen Christen an-
sehen zu konnen?

Neben der ,Hellenisierung des Christentums“ gibt es auch die Vorstel-
lung einer ,Enthellenisierung”, durch die das Christentum auch in seiner
Frithzeit schon - z.B. durch die Konzilien - von falschen philosophischen

12 Cf. meine Rezension des Buches von W. Schréder in: Géttingische Gelehrte Anzeigen
266 (2014), 132-150.

13 Cf. RATZINGER, ].: Glaube, Vernunft und Universitdt, in: Glaube und Vernunft. Die Re-
gensburger Vorlesung. Freiburg: Herder 2006, 17-19.

14 DORRIE, H.: ,Was ist ,Spdtantiker Platonismus‘? Uberlegungen zur Grenzziehung zwi-
schen Platonismus und Christentum* (1972), in: Platonica Minora. Minchen: Fink 1976, 508-
523.



516 Theo Kobusch

Lehren gereinigt worden sei oder noch gereinigt werden miisse, um zum
Denken der Bibel zuriickzukehren.!5 Auch der ,Enthellenisierung” liegt so-
mit die Vorstellung einer Zweiheit des Denkens zugrunde, namlich des phi-
losophischen und des biblischen. Fiir die Kirchenvater aber ist, um das
schon hier dem entgegen zu halten, auch die Bibel ein philosophischer Text.

Quer sowohl zur Abfall-, Entstellungs- oder Verratstheorie auf der ei-
nen als auch zur Synthese-, Symbiose- oder positiven Inkulturationstheo-
rie auf der anderen Seite steht ein Beitrag von G. Essen, in dem von der
weiteren Verwendung des Begriffs Hellenisierung abgeraten wird vor allem
aus dem Grunde - der auch hier ein Leitmotiv darstellt -, weil es den un-
terstellten ,Hiatus zwischen urspriinglicher biblischer Botschaft und nach-
folgender Hellenisierung nicht gab“.1¢ Das Kontinuierliche ist freilich — wie
hier zu zeigen ist - nicht eine ,Theologie, sondern eine Philosophie.

In diese verwirrende Gemengelage der Deutungen der ,Hellenisierung
des Christentums®“ gehdrt auch Habermas’ Erzdhlung von der Begegnung
von Christentum und Hellenismus, deren Eigenart es ist, einerseits Polari-
sierungen vermeiden zu wollen, andererseits jedoch die Unterschiedlich-
keit, ja grundlegende Andersheit der theologischen Offenbarung gegen-
tiber der hellenischen Philosophie so hervorzuheben, dass die Rezeption
der letzteren zu einer ,falschen Fragestellung® fiihrte (I 545). Es kommt in
der Habermasschen Anndherung an dieses Thema noch etwas hinzu, was
dem Gegensatz von Glauben und Wissen eine besondere Scharfe verleiht.
Mit Berufung auf die Ausfithrungen von Johann B. Metz versteht Habermas
die Hellenisierung des Christentums als die durch die Metaphysik bewirk-
te , Entstellung des bundestheologischen Rettungsversprechens®. Offenbar
wird dabei die ,Metaphysik“ im Heideggerschen Sinne genommen, demge-
mafd schon der Platonischen Metaphysik - ,als das Sein unter das Joch der
Idee geriet“ -, besonders aber der Metaphysik der Aristotelischen Tradi-
tion jener Verdinglichungs- und Verobjektivierungscharakter anhaftet, der
sie dieser Vorstellung gemaf zur Wegbereiterin der modernen Technik
stempelt. Durch solche Verobjektivierung vollzieht sich, wie Habermas
sagt, die ,Aushohlung des Kerns der urchristlichen Erfahrung vom nahen-

15 Cf. etwa WELTE, B.: Uber den Sinn, die Notwendigkeit und die Grenzen einer ,Ent-
hellenisierung* des Christentums, in: GS 1V 1 (hg. von der B. Welte-Gesellschaft unter Leitung
von B. Casper). Freiburg: Herder 2006-2009; SCHEFFCZYCK, L.: Die Frage nach der Hellenisie-
rung des Christentums unter modernem Problemaspekt, in: Miinchener theol. Zs. 33 (1982),
195-205; HUBNER, R.M.: Der Gott der Kirchenviter und der Gott der Bibel: Zur Frage der Helle-
nisierung des Christentums (= Eichstatter Hochschulreden 16). Miinchen: Minverva-Publ.
1979. Auch M. Lutz-Bachmann hat in dem informativen Artikel , Hellenisierung des Christen-
tums?”, in: COLPE, C./HONNEFELDER, L./LUTZ-BACHMANN, M. (Hgg.): Spdtantike und Chris-
tentum. Berlin: Akademie Verlag 1992, 77-98, hier: 93-95 sehr sorgfaltig abwagend das Kon-
zil von Nizaa eine ,Enthellenisierung” genannt, ohne die hellenische Inkulturation leugnen
zu wollen.

16 Cf, ESSEN, G.: Hellenisierung des Christentums? Zur Problematik und Uberwindung
einer polarisierenden Deutungsfigur, in: Theologie und Philosophie 87 (2012), 1-17, hier: 10.



Die ,Hellenisierung des Christentums® - ein Irrweg 517

den Gottesreich“ (I 538). Es ist die ,Ontologie, d.h. die Perspektive des
theoretischen Beobachters, die dem eigentlichen Christusgeschehen nicht
gerecht werden kann, die es vielmehr ,verfdlscht (I 544). Da jedoch die
Theologie - wie Habermas, in den Fufistapfen Metz’, ihr zugesteht - zu-
gleich auch die Wahrheit der Glaubenserfahrungen bewahrt und die Philo-
sophie beeinfluft hat, hat sie den Erkenntnishorizont der Philosophie er-
weitert. So ist nach Habermas alles in schonster Harmonie, und das aus
dieser Verbindung von Theologie und Philosophie hervorgehende Kind ist
nichts Anderes als das sog. postmetaphysische Denken (I 545). Doch diese
Sicht der Dinge ist zu schon, um wahr zu sein.

Die Hellenisierung des Christentums kann gar nicht stattgefunden ha-
ben. Denn sie setzt die Zweiheit von Theologie und Philosophie voraus, von
Glauben und Vernunft, von Offenbarung und Rationalitdt, oder wie sonst
die doppelte Erkenntnisquelle genannt werden mag. Es ist jedoch daran zu
erinnern, wie ich es schon 6fter im Sinne eines ,,ceterum censeo“ getan ha-
be, dass es in den ersten zwolf Jahrhunderten des Christentums keine von
der Philosophie unterschiedene Theologie gibt, kein von der Vernunft un-
terschiedener Glaube, keine Offenbarung, die eine zweite Erkenntnisquelle
neben der Vernunft darstellte. Vielmehr gibt es fiir das Christentum von
Justin bis Abaelard, von Origenes bis Bernhard von Clairvaux, von den
Kappadoziern bis zur Schule von Chartres, von Augustinus bis zu den Vik-
torinern nur eine Theologie im Rahmen der Philosophie, also eine philoso-
phische Theologie, die bisweilen auch ,mystische Theologie genannt
wird, fir sie alle gibt es nur den Glauben als vernunftimmanentes Element,
also gewissermafien einen Vernunftglauben avant la lettre, und was offen-
bart genannt wird, sind Inhalte der philosophischen Vernunft, nicht einer
davon verschiedenen theologischen.

Um das jeweils zu erkennen, geniigt es, sich das Selbstverstandnis die-
ses einzigartigen geistigen Kontinuums der ersten zwolf christlichen Jahr-
hunderte vor Augen zu halten. Nirgendwo bezeichnet irgendein Autor die-
ser Epoche sein eigenes Werk oder das eines Anderen als ,Theologie®, die
von der Philosophie unterschieden wdre. Bezeichnenderweise kann sich
Bernhard von Clairvaux, als er zum erstenmal von den Buchtiteln Abae-
lards ,Theologia Christiana“ oder ,Theologia Scholarium“ hort - beide
miissen, wohlgemerkt, im philosophischen Sinne verstanden werden -
iiber diese Kennzeichnung seines Gegenspielers nur wundern. Was hatte
er dann wohl erst zu der Anmaflung der Theologen im 13. Jh. gesagt, die
ein eigenes theologisches Wissen neben dem philosophischen fiir sich be-
anspruchten!

Nirgendwo in den Texten der ersten zwdlf Jahrhunderte n. Chr. findet
man das Bewufdtsein von einer ,zunehmenden Polarisierung von Glauben
und Wissen®, die schliefflich Theologie und Philosophie auseinanderge-
rissen habe, wie das Habermas behauptet (I 485). Gewifs, Glauben und
Wissen sind in gewissem Sinne gegensdtzlich, so im griechischen Bereich



518 Theo Kobusch

die pistis und die episteme bzw. apodeixis, im lateinischen fides und ratio,
aber niemals handelt es sich in dieser Epoche um einen sich gegenseitig
ausschlieffenden Gegensatz. Vielmehr ist Glauben eine notwendige Vor-
stufe des Wissens. Es ist verniinftig zu glauben. In seltener Einmiitigkeit
haben Origenes und Augustinus versucht, die innere Verniinftigkeit des
Glaubens, sowohl im Sinne einer lebensweltlichen Gewif$heit als auch einer
religiosen, aufzuweisen. Alles Geglaubte, auch die sog. Geheimnisse des
christlichen Glaubens, sind daher - und dies im Unterschied zu den im
bzw. ab dem 13. Jh. der sog. Offenbarungstheologie vorbehaltenen Inhalten
~- prinzipiell der natiirlichen Vernunft einsehbar und verstehbar.

Um das auszudriicken, ist in der Patristik der klassische Satz des Isaias
unzahligemale zitiert worden: ,Wenn ihr nicht glaubt, werdet ihr nicht
erkennen“. Man hat dieser Ubersetzung der Septuaginta bescheinigt, daf3
an ihr der vieldiskutierte Hellenisierungsprozef geradezu beispielhaft beo-
bachtet werden konne. Denn so sei das urspriinglich Biblische des Satzes
verlorengegangen, das in Luthers schéner Ubersetzung: ,Glaubt ihr nicht,
so bleibt ihr nicht“ noch zu erkennen ist. Denn Glaube bedeute alttesta-
mentlich, so gibt dieser Einwand richtig zu bedenken, das feste Stehen auf
einem Grund, das vertrauende Sichstellen auf den Boden des Wortes Got-
tes. Schon der frithe J. Ratzinger hatte das zu bedenken gegeben: ,Stehen,
wie es im Hebrdischen als Inhalt des Glaubens angegeben wird, hat durch-
aus auch mit Verstehen etwas zu tun“.1” Wer allerdings deswegen die er-
wihnte Septuaginta-Ubersetzung des Isaias-Satzes als eine typisch griechi-
sche Intellektualisierung und damit Vereinseitigung eines biblisch Ur-
spriinglichen auffassen wollte, der hatte wohl selbst eine etwas einseitige
Sicht der Dinge. Denn das hellenische Bewuf3tsein scheint beim Begriff des
,Glaubens“ dasselbe empfunden zu haben wie das jiidische. Jedenfalls ver-
bindet Clemens von Alexandrien mit dem Begriff der ,Pistis“ die Vorstel-
lung eines Stehens auf festem Boden, eines Standfassens, einer sicheren
Gewifdheit (ohne Evidenz), auf die schon die Etymologie des Wortes ,Pistis®
hindeute, denn darin, wie auch in ,Episteme®, stecke das Wort ,Histas-
thai“, und das heifdt: feststehen.18

Wenn man zudem bedenkt, dass auch die angeblich ,theologischen”
Tugenden Glaube, Hoffnung, Liebe nicht nur im Christentum wichtig, son-
dern auch fiir den Christentumskritiker Porphyrios von erheblicher Bedeu-
tung sind (Ad Marcellam), dann wird man wohl kaum ,Glauben® als ein
dem philosophischen ,Wissen“ Entgegengesetztes bzw. als ein Fiirwahr-
halten einer theologischen Vernunft auffassen konnen, sondern es, wie die
patristische Philosophie, der Neuplatonismus, die karolingische Epoche
und das 12. Jh. es auch getan haben, als einen Schritt der natiirlichen Ver-

17 Cf. RATZINGER, ].: Einfithrung in das Christentum. 8Miinchen: Kosel-Verlag 1968, 44.

18 Cf. CLEMENS ALEXANDRINUS: Stromata IV 22,143,2,1, hrsg. von O. Stdhlin, L. Friihtel.
Berlin: Akadmie-Verlag 1960.



Die ,Hellenisierung des Christentums® - ein Irrweg 519

nunft — im Christentum als den ersten, im Neuplatonismus als den letzten
- hin zur Erkenntnis begreifen miissen.

Ahnlich problematisch steht es mit dem von Habermas im Anschluf an
Metz genannten Thema der Naherwartung als eines biblisch Urspriingli-
chen, das dann durch die Metaphysik ,entstellt“ worden sei (I 538)1°. Denn
dieses Thema gehort, wie alle AuBerungen im NT, die davon sprechen,
dass der Herr zu einer Stunde komme, da wir es nicht erwarten, dass wir
ywachsam“ sein miissen u.d., in den Zusammenhang der Rezeption der
stoischen Philosophie des ,Als-Ob“ - die auch in anderen Teilen des NT,
z.B. in 1 Kor 7,29-31 zu beobachten ist -, so dass der Sinn dieses angeblich
biblisch Inkommensurablen ist: Verhaltet euch so, als ob der Herr im Au-
genblick oder morgen erschiene. Die Stoa (Seneca, Epiktet, Mark Aurel) hat
diesen Gedanken des ,Als-Ob“ zu einem Kernstiick ihrer Ethik gemacht.20

Schlieflich ist dieser Epoche die Vorstellung von einer gottlichen Offen-
barung als einer zweiten Wahrheitsquelle neben den Vernunftwahrheiten
ganz fremd. Natiirlich kniipfen die Kirchenvater, wenn sie von Offenba-
rungen sprechen, an die griechischen Vorstellungen und Modi gottlicher
Offenbarung an, besonders auch der platonischen und neuplatonischen
Tradition, aber immer handelt es sich um die Offenbarung von Vernunft-
wahrheiten. Justin, der die Philosophie als das grofdte und wertvollste Ge-
schenk Gottes an alle Menschen betrachtet, hat die christliche Lehre als
eine Art der Offenbarungsphilosophie verstanden.2! Deswegen ist in die-
sem Denkraum bis zum 12. Jh. die Vorstellung von einem inneren Wider-
spruch zwischen Vernunft und Offenbarung nirgendwo nachweisbar. Weit-
sichtig formulierte das schon im 19. Jahrhundert Sebastian Drey, einer der
filhrenden Kopfe der sog. Tiibinger Schule: ,Die Kirchenvater wissen nichts
von einem inneren Widerspruch zwischen Vernunft und Offenbarung, viel-
mehr erkldrten sie [...] das Christentum fiir die wahre Philosophie, also Ver-
nunft und Offenbarung im schonsten Einklange“.22

Wenn das stimmt, was hier zu zeigen das Ziel war, namlich dass die
christliche Epoche bis zum 12. Jh. keine Theologie neben der Philosophie,
sondern nur innerhalb der Philosophie anerkannte, dass Glauben nicht ei-

19 Cf. METZ, ).B.: Athen versus Jerusalem? Uber die Verbergung der anamnetischen Grund-
verfassung des europdischen Geistes, in: Memoria Passionis. Ein provozierendes Geddchtnis in
pluralistischer Gesellschaft. Freiburg i.Br.: Herder 2006, 236-244.

20 Cf. dazu KOBUSCH, T.: Selbstwerdung und Personalitdt. Spitantike Philosophie und ihr
Einfluff auf die Moderne. Tiibingen: Mohr Siebeck 2018, Kap. IX: Leben und Denken im Als-
Ob. Cf. auch BROX, N.: Von der apokalyptischen Naherwartung zur christlichen Tugendlehre,
in: COLPE, C.: Spdtantike und Christentum (s.o. Anm. 14), 229-248, hier 233.

21 JysTIN: Dialogus cum Tryphone 3,3, ed. M. Marcovich. Berlin: de Gryuter 1997, 74. Zur
These von der Philosophie als einer Uroffenbarung s. VAN WINDEN, J.C.M.: An Early Christian
Philosopher. Leiden: Brill 1971.

22 VON DREY, J.S.: Die Apologetik als wissenschaftliche Nachweisung der Géttlichkeit des
Christentums in seiner Erscheinung, Bd. I. Mainz: Druck und Verlag von Florian Kupferberg
1838 (ND Frankfurt a.M. 1967), 278.



520 Theo Kobusch

nen Platz getrennt von der oder neben der Vernunft, sondern nur als Ver-
nunft beanspruchen kann, dass schliefilich die géttliche Offenbarung nicht
als Quelle sog. ,Offenbarungswahrheiten“ neben den Vernunftwahrheiten
gedacht werden kann, sondern nur als Quelle von Vernunftwahrheiten -
dann ist diese Epoche durch eine einzigartige Ehrung der natirlichen Ver-
nunft gekennzeichnet.

Der Epochenbruch vollzieht sich im 13. Jh., wenn Aristoteles mit seiner
ganzen Philosophie, d.h. hier: auch mit dem Wissenschaftsideal der Zwei-
ten Analytiken, ins Spiel kommt. Im Zuge der Rezeption dieser Wissen-
schaftsidee etabliert sich die Theologie als Wissenschaft neben der Philo-
sophie. Wilhelm von Auxerre und Thomas von Aquin haben diese Verselb-
stindigung der Theologie vorwarts getrieben, indem sie ihr eigene Prinzi-
pien (die articuli fidei) und eigene Ziele zuteilten, die sie zur Wissenschaft
eigener Prigung neben der Philosophie mit ihren eigenen Prinzipien (Wi-
derspruchsprinzip u.a.) und Zielen machten.23 Man darf sich durch den
ersten Anschein der Interdependenz beider nicht tauschen lassen: Obwohl
die nunmehr fiir theologisch gehaltenen Inhalte wie die Schopfungslehre,
die Sakramentenlehre, die Christologie, das Trinitdtsthema usw. gar nicht
ohne Philosophie verstanden und verstindlich gemacht werden kénnen
und andererseits, so besonders bei Bonaventura, die philosophische Ver-
nunft ihre Ergdnzung durch die Theologie erfihrt, sind von nun an Philo-
sophie und Theologie streng getrennt, so dass es auch einen Widerstreit
zwischen beiden geben kann. Die Trennung war so streng, dass wir seit-
dem und bis heute an den Universititen voneinander getrennte Fakultaten
der Theologie und Philosophie haben.24 Uber andere, soziologische, macht-
politische oder auch ideologische Konsequenzen dieses Epochenbruchs nach-
zudenken, ist hier kein Platz.

Ist nun, um wenigstens dies zu {iberlegen, on the long run gesehen, die
Etablierung der Theologie als strenger? Wissenschaft - die articuli fidei
sind ja nicht fir uns selbstevident! - eine Errungenschaft oder eher ein
Verlust? Halt man sich vor Augen, dass die christliche Epoche bis ins 12.

23 Vom Standpunkt des Thomismus aus hat L. Honnefelder in seinem Artikel Christliche
Theologie als ,wahre Philosophie“ in C. Colpe (s. Anm. 14) 55-75 diese Dinge auf den Kopf ge-
stellt. Durch die ,vera philosophia“ verliere die Philosophie ihre Eigenstindigkeit, werde zum
Durchgangsmoment der Theologie, entmiindige die Theologie die Philosophie (73): schon
logisch sehr schwer nachzuvollziehen; Justin betreibe - so heifd3t es gegen das Selbstver-
stindnis des Autors und gegen alle Texte, die wir haben - ganz und gar Theologie (63): im
Gegenteil, wenn er und die Kirchenviter auch von Gott reden, dann philosophieren sie; es
sei der ,christliche Glaube“, der in Uberbietung der philosophischen Einsicht das Heil
vermittle (58): im Gegenteil, es ist die natiirliche Vernunft, die in der Figur des Porphyrios,
des Christengegners, dem christlichen Philosophen Augustinus die Idee des ,universalen®
Heilsweges vermittelt hat (cf. BIDEZ, ].: Vie de Porphyre. Hildesheim: Olms 1964 [ND der
Ausgabe Gent 1913}, fr.12, 42* und 95).

24 Zum Ganzen vgl. KOBUSCH, T.: Die Philosophie des Hoch- und Spitmittelalters. Miin-
chen: Beck 2011, 216-217; 249-252.



Die ,Hellenisierung des Christentums® - ein Irrweg 521

Jh., die die Epoche der ,christlichen Philosophie®, der ,vera Philosophia“,
aber auch der ,vera religio” ist, die sich allein an der Vernunftwahrheit
orientierte, dann erscheint es so, dass durch die Etablierung der Theologie
als Wissenschaft - um es sportlich auszudriicken - der natiirlichen Ver-
nunft die rote Karte bzw. zumindest die gelbe gezeigt wird. Man braucht
nur an 1277 zu erinnern, also an ein Jahr, in dem - paradoxerweise - gerade
die Aristoteliker, auch Thomas selbst, die Einschrankungen seitens der ho-
heren Vernunft der Theologie hinzunehmen hatten. Der Vollstandigkeit
halber sei darauf hingewiesen, dass spatere Epochen, wie z.B. die Renais-
sance, aber auch die beginnende Aufkldarung, die Cambridge Platonists, die
Deisten, die Klassische deutsche Philosophie und so manche philosophi-
sche Richtung im 19. Jh. wieder von der ,christlichen Philosophie“ als der
wahren Philosophie sprechen, und das geschieht jeweils, um anzudeuten,
dass die problematische hochscholastische Trennung von Offenbarungs-
theologie und Philosophie nicht zu halten ist.

Die Theologie als universitire Wissenschaft versteht sich bis heute als
eine Offenbarungstheologie, deren eigentliche Gegenstande nicht die Ge-
genstande der Philosophie seien. Sie hat mit dem aus dem 13. Jh. stam-
menden Schema, hier Offenbarung - da Vernunft, hier Glauben - da Ra-
tionalitdt, hier Theologie - da Philosophie, hier Biblisches - da Griechi-
sches auch ihre eigene Geschichte zu erschlieffen gesucht. Wenn dieses
Schema jedoch auch fiir das Verstandnis einer Epoche benutzt wird, deren
Selbstverstandnis gar nicht mit dem Schema iibereinstimmt, dann kommt
es zu solchen verfalschenden Verstehensversuchen, wie es die ,Hellenisie-
rung des Christentums® oder auch die ,Enthellenisierung” darstellen. Nicht
die Metaphysik hat das Christentum ,verfdlscht oder desavouiert bzw.
kompromittiert, wie Habermas mit Metz unterstellt, sondern ,verfdlscht*
wurde die Sicht auf diese Dinge, d.h. auf die Epoche der ,christlichen
Philosophie“ durch die Anwendung jenes Schemas, das heutzutage fast
jedermann fiir eine ewige Wahrheit hdlt, das aber in Wahrheit im 13. Jh.
entstanden, also bedingter Natur ist.

III. WAS IST DAS CHRISTENTUM?

Nach all dem bleibt die Frage mit Blick auf die hier besonders ins Auge
gefafdte Epoche der ,christlichen Philosophie“ oder ,wahren Philosophie®
(die aufgrund ihrer einheitlichen Denkweise und Terminologie das patris-
tische und karolingische Denken, aber auch das Denken des 12. Jh. um-
fafdt): Was ist das Christentum? Es ist auch die Frage dieser Epoche selbst
(ti esti christianismos). Interessanterweise wird sie nicht etwa beantwortet
durch Hinweise auf typisch christliche Glaubenssitze wie die Auferste-
hung der Toten, die Inkarnation oder die Trinitdt, sondern durch den aus
dem platonischen Theaitetos stammenden Ausdruck der ,Verdhnlichung



522 Theo Kobusch

mit Gott“ (homoiosis theo)25. Die aber besteht schon nach Platon, aber auch
nach Gregor von Nyssa in der moralischen Reinheit, Leidenschaftslosigkeit
und der ,Entfremdung” gegeniiber allem Bosen. Sie ist es, wodurch das
Leben, wie Gregor sagt, ,geformt” wird.2¢ Das also ist das Christentum und
darum ist es ihm vorrangig zu tun: Es ist und versteht sich selbst als die
,vera philosophia“ und als solche ist es ihm um die Formung des Lebens zu
tun. Das Christentum versteht wie fast die gesamte antike Philosophie die
Philosophie selbst als Lebensform.2? Das ist die Absage an alle Arten der
abstrakten Theorie. Auch die Metaphysik wird in dieses Lebensformdenken
einbezogen, so dass sich das - antiaristotelische — Konzept einer ,prakti-
schen Metaphysik“ ergibt. Sie ist auf das Innere des Menschen bezogen,
auf den ,inneren Menschen®, sie ist Metaphysik der Subjektivitat und kann
als solche gar nicht das Anliegen des Christentums ,entstellen“.28 Es ist
deswegen kein Zufall, dass, nachdem schon Origenes den Primatsanspruch
der aristotelischen Wesensmetaphysik zuriickgewiesen hatte, die kappado-
zische Philosophie im Stile eines J. Locke der Antike die Moglichkeit der
Wesenserkenntnis iberhaupt, nicht nur des Wesens Gottes, in Frage stellt
und einen praktischen Weg zur Gotteserkenntnis erdffnet.2? Die Grund-
lage fiir diese christliche Philosophie der Subjektivitdt hatte Origenes ge-
legt durch seine Freiheitsphilosophie, nach der Freiheit nicht ein Vermo-
gen oder ein Teil des Menschen ist, sondern ein universales Prinzip, auf
dem die Welt beruht. Deswegen nennt Origenes, gleichsam ein Schelling
der Antike, Gott nicht einen unbewegten Beweger, sondern die ,Freiheit®
selbst, die nichts Anderes will als Freiheit — das ,A und O aller Philoso-
phie“. In diesem Zusammenhang sind die bewundernswerten Forschungs-
arbeiten zur Wirkungsgeschichte des Origenes zu erwdhnen, die in der von
A. First und Chr. Hengstermann herausgegebenen Reihe ,Adamantiana“
erschienen sind. Sie zeigen, dass die Freiheitslehre des Origenes es ist, die
das Freiheitsbewufltsein aller Jahrhunderte, besonders aber der Neuzeit

25 Cf. GREGOR NYSss.: De creatione hominis, ed. H. Hérner (= GNO Suppl.). Leiden: Brill
1972, 33.

26 Cf. GREGOR NYSS.: De hominis opificio (= PG 44), 137.

27 Cf. HADOT, P.: Exercices spirituels et philosophie antique. Paris: Etudes Augstiniennes
1981 (deutsch: Philosophie als Lebensform. Geistige Ubungen in der Antike. Berlin: Gatza 1991);
Qu'est-ce que la philosophie antique? Paris: Gallimard 1995 (deutsch: Wege zur Weisheit -
oder was lehrt uns die antike Philosophie? Frankfurt a.M.: Eichborn 1999); ferner KOBUSCH,
T.: Christliche Philosophie. Die Entdeckung der Subjektivitdt. Darmstadt: WBG 2006, II. Ka-
pitel.

28 Cf. KOBUSCH, T.: Christliche Philosophie, XVI. Kap.; Metaphysik als Lebensform. Zur
Idee einer praktischen Metaphysik, in: Die Metaphysik und das Gute, hg. von W. Goris (= FS
J.A. Aertsen zum 60. Geburtstag). Leuven: Peeters 1999, 29-56.

29 Cf. KOBUSCH, T.: Practical Knowledge in ‘Christian Philosophy. A New Way to God, in:
Studia Patristica LXXXIV, Vol. 10, ed. by I. Ramelli. Leuven: Peetres 2017, 157-164.



Die ,Hellenisierung des Christentums® - ein Irrweg 523

angeregt und die schwere Hypothek des augustinischen Gnadedenkens zu
tiberwinden geholfen hat.30

Fiir die Tradition der ,vera philosophia“ stellen die Worte der Bibel na-
tlirlich die héchste Autoritdt dar. Sie werden sogar als , gottinspiriert (theo-
pneusta) angesehen. Gleichwohl werden sie wie philosophische Texte be-
handelt. Die christlichen Autoren beziehen sich auf die Bibel und kommen-
tieren sie, wie die Neuplatoniker sich auf Platons Dialoge beziehen und
Kommentare schreiben. Was Simplikios, der letzte Leiter der Akademie in
Athen, von seiner Kommentierung des Aristoteles gesagt hat, wiirden auch
alle christlichen Autoren von ihrer Bibelerklarung sagen: Kommentieren
ist Gottesdienst.

Das philosophische Verstandnis der Bibel erkennt man u.a. daran, dass
seit Origenes die einzelnen Biicher des Alten und Neuen Testamentes der
(stoischen) Einteilung der Philosophie unterworfen werden. Dementspre-
chend ist das Buch der Spriiche (Proverbia) als die Ethik, das Buch des
Predigers und das Buch Genesis als die Physik und schliefdlich das Hohe-
lied (Canticum Canticorum) als die Epoptie - das ist der aus dem Mittel-
platonismus stammende Name fiir die Einweihung in die Mysterien - d.h.
als die Metaphysik der ,christlichen Philosophie“ aufzufassen. Spater wer-
den auch die Evangelien und Schriften des NT entsprechend aufgeteilt. Um
nur das wichtigste Detail in diesem Zusammenhang zu erwdhnen, sei da-
rauf hingewiesen, dass das Johannesevangelium als die Metaphysik der
christlichen Philosophie gilt. Deswegen hat es so grof3e Bedeutung erlangt
in der Geschichte der Philosophie, etwa bei Johannes Scotus Eriugena oder
bei Meister Eckhart oder in der Neuzeit bei J.G. Fichte. Ein fiir Mediavisten
ratselhafter, nur vor dem Hintergrund des Metaphysikbegriffs der ,christ-
lichen Philosophie“ verstindlicher Satz im Johanneskommentar Meister
Eckharts lautet: ,Evangelium (sc: Iohannis) contemplatur ens in quantum
ens“3!. Wie man sehen kann, ist dieses philosophische Schriftverstandnis
nicht nur in der gesamten Patristik verbreitet, sondern auch im Hochmit-
telalter und dariiber hinaus bekannt.32

Dem philosophischen Schriftverstindnis der ,vera philosophia“ - Tra-
dition entspricht auch eine eigene Hermeneutik, nach der nicht die Worte
der Schrift Ausgangspunkt und Grundlage des Denkens sind. Vielmehr ist
es nach dem von Gregor von Nyssa reprasentativ fiir die gesamte Patristik
formulierten hermeneutischen Prinzip notwendig, zuerst einen philosophi-

30 Cf. z.B. FURST, A./HENGSTERMANN, Ch.: Autonomie und Menschenwiirde. Origenes in
der Philosophie der Neuzeit (= Adamantiana 2). Miinster: Aschendorff 2012.

31 MEISTER ECKHART: Expositio s. Evangelii sec. lohannem n. 444 (= LW 111 380).

32 8. KOBUSCH, T.: Metaphysik als Lebensform bei Gregor von Nyssa, in: GREGORY OF
NYSSA: On Beatitudes, ed. by. H.R. Drobner, A. Viciano. Leiden: Brill 2000, 472f.



524 Theo Kobusch

schen Gedanken zu haben, einen ,Sinn“ an den die von Gott inspirierten
Worte der Schrift adaptiert werden sollten, nicht aber umgekehrt!33

Was also ist das Christentum nach all dem? Es ist die auf dem Boden
der natiirlichen Vernunft, der theoretischen wie auch der praktischen, ste-
hende ,wahre Philosophie“, deren Anliegen es ist, die Freiheit als die Wahr-
heit des Lebens aufzuzeigen und vorzuleben. ,Freiheit* aber ist im Chris-
tentum - zum ersten Mal tiberhaupt bei Origenes belegt (in Lev. Hom.
16,6) — der philosophische Name fiir Gott.

Zusammenfassung

Fiir das in J. Habermas’ Philosophiegeschichte verfolgte Projekt einer Ge-
nealogie des postmetaphysischen Denkens ist die Konstellation von ,Athen -
Jerusalem - Rom“ von besonderer Bedeutung. ,Rom* reprdsentiert die grofSe
zivilisatorische Leistung des Romischen Reichs: das Privatrecht. Allerdings
fehlt ein Hinweis auf die eigentlich epochale Errungenschaft der ersten Auf-
nahme des Personbegriffs in ein kodifiziertes Rechtsbuch, d.h. das Rémische
Recht. ,Athen“ und ,Jerusalem” dagegen stehen fiir den Unterschied von Ver-
nunft und Glauben, von Philosophie und Theologie. Die ,Hellenisierung des
Christentums” versteht Habermas als die durch die Metaphysik bewirkte
sEntstellung“ eines Urspriinglichen. Es ist eine Fehldeutung, da biblisches
Christentum und Philosophie bis ins 12. Jh. eine Einheit darstellen.

Abstract

The constellation of “Athens - Jerusalem - Rome” is of particular impor-
tance for the project of a genealogy of post-metaphysical thought, pursued
in J. Habermas' history of philosophy. “Rome” represents the great civilizing
achievement of the Roman Empire: private law. However, there is no refer-
ence to the epoch-making achievement of the first inclusion of the concept
of person in a codified legal book, i.e. in that of Roman law. “Athens” and
“lJerusalem”, on the other hand, stand for the difference between reason and
faith, philosophy and theology. Habermas understands the “Hellenisation of
Christianity” as the “distortion” of a primary phenomenon, caused by meta-
physics. This is a misinterpretation, since biblical Christianity and philoso-
phy were one until the 12" century.

33 GREGOR NYSS.: In Cant. 6 (= GNO VI) ed. Langerbeck, 173,3-5; 175,7f.; 183,16-18.



	Die "Hellenisierung des Christentums" - ein Irrweg : zur Begegnung von Christentum und Hellenismus in J. Habermas' Philosophiegeschichte

