
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 2

Artikel: Die "Hellenisierung des Christentums" - ein Irrweg : zur Begegnung von
Christentum und Hellenismus in J. Habermas' Philosophiegeschichte

Autor: Kobusch, Theo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047488

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theo Kobusch

Die „Hellenisierung des Christentums"
- ein Irrweg.

Zur Begegnung von Christentum und Hellenismus in
J. Habermas' Philosophiegeschichte

Im IV. Kapitel seiner Philosophiegeschichte wirft J. Habermas erneut die alte
Frage nach dem Verhältnis von Christentum und Philosophie auf.1 J.

Habermas sieht die Konstellation von „Athen", „Jerusalem" und „Rom" -
gut nachvollziehbar - als eine entscheidende Beziehung für sein Projekt
einer Genealogie nachmetaphysischen Denkens.2 „Athen" steht in diesem
Zusammenhang für Wissen, Rationalität, Philosophie, d.h. griechisches
Erbe, „Jerusalem" für den Glauben, für Theologie, für jüdisches Erbe. Wofür

aber steht „Rom"? Mit Recht sieht Habermas das ius civile, d.h. das
Privatrecht als die große zivilisatorische Leistung des römischen Reiches.
Auch darin ist ihm zuzustimmen, daß das Römische Recht noch keine
subjektiven Rechte kennt, die „das einzelne Rechtssubjekt zum freien Tun und
Lassen" ermächtigten (I 525). Habermas scheint mit dieser Einschätzung
Roms den Vorstellungen Hegels zu folgen, der einerseits darauf hinweist,
daß die „Römer die Erfinder des Privatrechts" sind, wodurch sie
„weltgeschichtliche" Bedeutung erlangt haben, andererseits sich aber auch dessen
bewußt ist, daß es sich um einen „Rechtsformalismus", um „abstrakte Freiheit"

handelt, angesichts derer z.B. die Sklavenverhältnisse der Kinder eine
„Kränkung der Sittlichkeit" genannt werden müssen.3 Was die subjektiven
Rechte betrifft, die auch Hegel im Römischen Recht vermißt, so werden sie

nicht, wie Habermas zu unterstellen scheint, erst in der Neuzeit als Grundlage

des Rechtssystems verstanden, sondern lange vorher, nämlich bei den
Kanonisten und Dekretisten des 12. Jh. als solche entdeckt, wie B. Tierney,
der große Kenner der Naturrechtstradition, schon vor Jahrzehnten nachgewiesen

hat. Und das kommt nicht von ungefähr. Denn hier entsteht erstmals

ein Bewußtsein von dem, was außerhalb der objektiven Dingwelt zu
denken ist, was somit auch dem aristotelischen Kategorienschema entzo-

1 Habermas, J.: Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1, Kap. IV 2. Frankfurt a.M:
Suhrkamp 2019, 516-545.

2 HABERMAS, J.: Auch eine Geschichte der Philosophie, I / II, hier: I 483.
3 Cf. Hegel, G.W.F.: Grundlinien der Philosophie des Rechts § 175, hg. von K. Grotsch, E.

Weisser-Lohmann GW 14,1). Hamburg: Meiner 2009, 154, ferner die verschiedenen
Nachschriften zu Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte, z.B. GW 27,2, hg. von
W. Jaeschke, R. Paimann. Hamburg: Meiner 2019, 730 oder GW 27,3, hg. von W. Jaeschke.
Hamburg: Meiner 2019, 1074.



512 Theo Kobusch

gen ist. In diesem Zusammenhang wird das ius ausdrücklich ein „extra-
praedicamentale" genannt. Später heißt es „ens morale" - im weiten Sinne
des „Moralischen" - weil es ein Freiheitsding und kein Naturding ist.4 Das
müßte eigentlich denjenigen, der auf der Suche nach der Genealogie des

Postmetaphysischen ist, interessieren.
Was in unserem Zusammenhang der Bedeutung „Roms" jedoch zur phi-

losophiegeschichtlichen Verwunderung Anlaß gibt, ist die Tatsache, daß
Habermas die eigentliche Errungenschaft des Römischen Rechts, auch seine

Bedeutung für den Gang der Philosophie, gar nicht erwähnt, wo doch
Hegel in aller Deutlichkeit auf sie hingewiesen hatte: nämlich, daß Voraussetzung

jeder Rede von Rechten ein Personbegriff ist. Hegel sagt (an der
zit. Stelle): „Das Privatrecht nämlich ist dies, daß die Person als solche gilt,
in der Realität, welche sie sich gibt". Darin scheint das eigentlich
weltgeschichtlich Bedeutsame des Römischen Rechts zu liegen, daß hier erstmals
in einem kodifizierten Rechtsbuch der Begriff der „Person" im Gegensatz
zum Begriff einer „Sache" und auch zum Begriff der „Handlung" bzw. - wie
wir im Deutschen seit dem 18. Jh. unterscheiden - der „Tat" verstanden und
dokumentiert ist. Von dieser Trias persona - res - actio sind noch fast alle
Naturrechtsentwürfe der Neuzeit bestimmt.

„Erstmals" bedeutet freilich nicht, daß das Römische Recht auch den
Ursprung dieses Personbegriffs darstellte. Vielmehr ist er aus einer großen,
bedeutenden Rhetoriktradition in das Gesetzbuch übernommen worden,
von wo aus er konstitutiv für die Entwicklung des modernen Person-Begriffs

wurde, jedenfalls soweit er im Rahmen der praktischen Philosophie
thematisch behandelt wird. In dieser Rhetoriktradition, die durch Hermagoras

von Temnos (2. Jh. v. Chr.) begründet und von Hermogenes von
Tarsos (2. Jh. n. Chr.) und seinen berühmten Kommentatoren Sopatros und
Syrian im griechischen Bereich fortgeführt wurde, ist der Mensch, der sich

vor Gericht wegen einer bestimmten Tat zu verantworten hat, der Haupt-
gegenstand.5 Er, der Mensch als Angeklagter, d.h. er als ganzer, nicht nur
ein Teil von ihm, wird hier erstmals überhaupt Person, griech.: Prosopon
genannt und von dem, was er getan hat, d.h. von der „Handlung", griech.:
Pragma, unterschieden. Im lateinischen Bereich sind die Idee und auch
Terminologie (persona - negotium) zuerst von Cicero in seinem Werk De

inventione, aber auch in späteren Werken, sowie von dem Auetor ad
Herennium übernommen worden. Durch die Cicero-Kommentare von
Marius Victorinus und Thierry von Chartres ist dieser rhetorische bzw.
juridische Personbegriff ins Mittelalter und damit auch in den Zusammenhang

des christlichen Denkens transportiert worden, wo er sich neben dem

4 Cf. dazu KOBUSCH, T.: Die Entdeckung der Person. Metaphysik der Freiheit und modernes

Menschenbild. 2Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1997, 32-36.
5 Zum Folgenden vgl. KOBUSCH, T.: Selbstwerdung und Personalität. Spätantike Philosophie

und ihr Einfluß aufdie Moderne. Tübingen: Mohr Siebeck 2018, Kap. XVI.



Die „Hellenisierung des Christentums" - ein Irrweg 513

spekulativen Personbegriff der Trinitätslehren durchaus behaupten kann.
Peter Abaelard hat im 12. Jh. eine grammatische, rhetorische und theologische

Bedeutung des Personbegriffs unterschieden und sich für die rhetorische

Bedeutung auf Boethius Topikkommentar berufen, wo es heißt:
„Person ist das, was vor Gericht gerufen wird, dessen Gesagtes oder Getanes

Gegenstand der Anklage ist". John Locke scheint diese Tradition des
rhetorischen Person-Begriffs gekannt zu haben, wenn er in seiner bekannten

Analyse der praktischen Identität der Person diesen Begriff einen „forensic

term" nennt.6
Was hier, in dieser rhetorischen Tradition, aber auch im Römischen

Recht bewußt wird, ist von fundamentaler Bedeutung nicht nur für alle
künftige Rechtsprechung, sondern auch für die praktische Philosophie: Nur
in einem praktischen Kontext kann der Unterschied zwischen der Person
und einer Sache, zwischen einem „Wer" und einem „Was" wahrgenommen
werden, „Wer" als das praktische Subjekt, das sich verantwortlich weiß für
sein Handeln, das, wie Kant später sagen wird, „imputabel", schuldfähig ist,
„Was" aber als die Handlung, die getan oder unterlassen wird.7 Wenn das
Römische Recht daneben auch die „Res" noch von „Persona" und „Actio"
unterscheidet, so handelt es sich auch da um „Sachen", mit denen man in
der Lebenswelt in praktischem Sinne zu tun hat, also z.B. mit „Besitz". Es

ist eben diese Unterscheidung zwischen „Wer" und „Was", deren sich auch
gerade die moderne Philosophie wiedererinnert, wie das sichtbar wird etwa

an der eigentlichen Leitfrage in Heideggers Sein und Zeit, nämlich wie
die Einheit von „Werheit" und „Washeit" denkbar sei oder auch an R.

Spaemanns Personenbuch.8

II. „Athen" und „Jerusalem"

Die Metonymie „Athen" und „Jerusalem" stammt von Tertullian, dem
wortgewaltigen „Vater der lateinischen Christenheit", der sich, wie sein jüngerer

Zeitgenosse Origenes auf der östlichen Seite, in Karthago als Kritiker
der „Gnosis" einen Namen gemacht hat. Berühmte Zeilen unterstreichen
diesen Denkgegensatz: „Was hat Athen mit Jerusalem zu tun? Was die

6 Zur Theorie des rhetorischen Person- und Handlungsbegriffs s. KOBUSCH, T.: Person
und Handlung. Von der Rhetorik zur Metaphysik der Freiheit, in: GRÖSCHNER, R./KiRSTE, St./
Lembcke, O.W.: Person und Rechtsperson. Zur Ideengeschichte der Personalität. Tübingen:
Mohr Siebeck 20x5,1-29.

7 Cf. z.B. Marius Victorinus: Explanationes in Ciceronis Rhetoricam I 26,7, ed. A.
Ippolito CCL 132). Turnhout: Brepols 2006, 116: „Atque haec ipsa Cicero propriis et aper-
tioribus et ad rem vicinioribus nominibus appellavit ,quis' enim personam dixit, ,quid' negotium

vocavit.
8 Cf. HEIDEGGER, M.: Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, hg. von P. Jaeger GA

20). Frankfurt a.M.: Klostermann 1979, 325-345; Sein und Zeit, 45.114.375; Spaemann, R.:

Personen. Versuche über den Unterschied von „etwas" und „jemand". 'Stuttgart: Klett-Cotta
2019.



5H Theo Kobusch

Akademie mit der Kirche? Was die Häretiker mit den Christen? Unsere
Lehre stammt aus der Vorhalle Salomons, der auch selbst gelehrt hatte,
daß der Herr in der Einfachheit des Herzens gesucht werden müsse".9 Man
hat aus diesem Text einen grundsätzlichen, d.h. artmäßigen Gegensatz von
Christentum und Philosophie ablesen wollen. Doch Tertullian, der eine
teilweise Übereinstimmung der christlichen Lehre mit der Philosophie
ausdrücklich eingeräumt (De anima, c. 2) und das Christentum auch selbst
eine „Philosophie" genannt hat (De pallio), ist weit davon entfernt, eine
prinzipielle Unverträglichkeit des Christentums mit der Philosophie
feststellen zu wollen. Vielmehr paßt seine antiphilosophische Polemik gut zur
weitverbreiteten patristischen Aversion gegenüber bestimmten Philosophien

bzw. bestimmten Charakterzügen derselben. So gehört das obige
Zitat in den Kontext der Kritik an der aristotelischen und stoischen Dialektik,

an anderen Stellen ist es die theoretische „Neugierde" der Philosophen,
die alles ergründen, und das heißt auch: begründen zu können meint, wo
doch - und das sollte ein allgemeiner Topos der patristischen Kritik werden

- das Wichtigste der Philosophie nicht ihre theoretische Ausrichtung
ist, sondern das „Gesetz der Philosophie" zu erfüllen, d.h. sie praktische
Wirklichkeit werden zu lassen. Es ist die aus der Weisheit Salomos
stammende christliche Philosophie, die hier Teile der antiken Philosophie sonst
kritisch aufs Korn nimmt. Es ist die „wahre Philosophie", die den Philosophen

als den „Verfälscher der Wahrheit" anklagt (Apologeticum c. 46).
Das neuzeitliche Denken aber hat aus dem Gegensatz von „Athen" und

„Jerusalem" die Unverträglichkeit von Vernunft und Glauben, von Philosophie

und Theologie abgeleitet. In L. Sestovs Werk Athen und Jerusalem
verkörpern Sokrates und Jesus den Beginn zweier Denkrichtungen, die
sich gegenseitig ausschließen, das rationalistische Denken, das auch durch
Aristoteles, Plotin, Augustin, Spinoza, Leibniz, Kant, Hegel repräsentiert
wird und das vernunftkritische Denken, für das Luther, Shakespeare,
Dostoevski), Kierkegaard, Ibsen und Nietzsche stehen.10 In L. Strauß'
Vorlesungsreihe über Jerusalem and Athens (1950) ist der unvermeidbare Konflikt

zwischen den beiden inkompatiblen Lebenswegen des biblischen und
philosophischen Denkens das Thema.11 Athen und Jerusalem ist auch der
Titel eines Buches von W. Schröder. Hier steht „Athen" für Rationalität und
Aufklärung, „Jerusalem" für das aus dem Judentum entstandene Christentum.

Während L. Sestov und L. Strauß vom Boden der jüdischen Offen-

9 Tertullian: De praescriptione haereticorum c.7, ed. R.Fr. Refoulé SC 46). Paris: Ed.

du Cerf 1957, 98; cf. Apologeticum c.46, 18, hg., übers, und erl. von C. Becker. 2München:
Kösel 1961, 206/207.

10 Sestov, L.: Athen und Jerusalem. Versuch einer religiösen Philosophie. Berlin: Matthes
& Seitz 1994.

11 STRAUSS, L.: „Jerusalem and Athens" (1950): Three Lectures Delivered at Hillel House,
Chicago, ed. D. Kretz, H. Kerber, L. Denker, in: Journal of the History of Modern Theology
Zeitschrift für Neuere Theologiegeschichte 29 (2022), 133-173.



Die „Hellenisierung des Christentums" - ein Irrweg 515

barung aus kritische Anfragen an die moderne Rationalität stellen, versucht
W. Schröder, mit Hilfe philosophischer Rationalität die Irrationalität des
Christentums aufzuzeigen. Für alle drei Autoren bedeutet so die
Zusammenstellung von „Athen" und „Jerusalem" auf je eigene Weise die
Unverträglichkeit von Philosophie und Christentum, von Vernunft und Glaube
oder auch von Vernunft und Offenbarung, schließlich von Philosophie und
Theologie.12

Mit Recht bringt J. Habermas an dieser Stelle seiner Philosophiegeschichte,

wo es um die „Begegnung von Christentum und Hellenismus"
geht, auch die seit A. von Harnack geführte Kontroverse um die „Hellenisierung

des Christentums" ins Spiel. Es ist eine unselige Kontroverse, denn
sie dreht sich um einen angeblichen Vorgang, den es gar nicht geben
konnte. Doch zunächst muß man sich die Konstellationen dieser Kontroverse

klarmachen, um verstehen zu können, dass die „Hellenisierung" in
der Tat, wie Habermas sagt (I 538), ein „Reizwort" ist. Denn die Positionen
in dieser Frage gehen unendlich weit auseinander. Während für Adolf von
Harnack die Hellenisierung des Christentums eine Art Abfallbewegung
bezeichnet, in der sich das Christentum von einem Ursprünglichen entfernt
und verfremdet, ist für Papst Benedikt die Hellenisierung eine gelungene
Synthese von biblischem Glauben und rationalem Denken, eine geglückte
„Begegnung zwischen Glaube und Vernunft", ein „Zusammentreffen von
christlicher Offenbarung und griechischem Denken".13 Gegenüber beiden
Positionen ist aber zu überlegen, ob das Christentum nicht in Wirklichkeit
die Fortsetzung, d.h. die Vollendung des antiken (griechischen und
jüdischen) Denkens darstellt, wie es auch die Selbstbezeichnung „vera philoso-
phia" ausdrückt - die gleichwohl ursprünglich ein platonischer Ausdruck ist.

Bei einigen Experten des spätantiken Denkens ist zwar nicht von einer
Abfallbewegung die Rede, aber doch von einem Gegensatz von Christentum

und Philosophie. Einen speziellen Gegensatz glaubte vor über 40 Jahren

der Altphilologe H. Dörrie entdeckt zu haben - auf den sich W.
Schröder öfter beruft -, indem er das Christentum als „Gegenplatonismus"
charakterisierte.14 Kann man das wirklich meinen, wo doch nach einigen
Kirchenvätern nur ein Geringes fehlte, um Sokrates als einen Christen
ansehen zu können?

Neben der „Hellenisierung des Christentums" gibt es auch die Vorstellung

einer „Enthellenisierung", durch die das Christentum auch in seiner
Frühzeit schon - z.B. durch die Konzilien - von falschen philosophischen

12 Cf. meine Rezension des Buches von W. Schröder in: Göttingische Gelehrte Anzeigen
266 (2014), 132-150.

13 Cf. RATZINGER, J.: Glaube, Vernunft und Universität, in: Glaube und Vernunft. Die
Regensburger Vorlesung. Freiburg: Herder 2006,17-19.

14 DÖRRIE, H.: „Was ist,Spätantiker Piatonismus'? Überlegungen zur Grenzziehung
zwischen Piatonismus und Christentum" (1972), in: Platonica Minora. München: Fink 1976, 508-
523.



5i6 Theo Kobusch

Lehren gereinigt worden sei oder noch gereinigt werden müsse, um zum
Denken der Bibel zurückzukehren.15 Auch der „Enthellenisierung" liegt
somit die Vorstellung einer Zweiheit des Denkens zugrunde, nämlich des

philosophischen und des biblischen. Für die Kirchenväter aber ist, um das

schon hier dem entgegen zu halten, auch die Bibel ein philosophischer Text.
Quer sowohl zur Abfall-, Entstellungs- oder Verratstheorie auf der

einen als auch zur Synthese-, Symbiose- oder positiven Inkulturationstheorie
auf der anderen Seite steht ein Beitrag von G. Essen, in dem von der

weiteren Verwendung des Begriffs Hellenisierung abgeraten wird vor allem
aus dem Grunde - der auch hier ein Leitmotiv darstellt -, weil es den
unterstellten „Hiatus zwischen ursprünglicher biblischer Botschaft und
nachfolgender Hellenisierung nicht gab".16 Das Kontinuierliche ist freilich - wie
hier zu zeigen ist - nicht eine „Theologie", sondern eine Philosophie.

In diese verwirrende Gemengelage der Deutungen der „Hellenisierung
des Christentums" gehört auch Habermas' Erzählung von der Begegnung
von Christentum und Hellenismus, deren Eigenart es ist, einerseits
Polarisierungen vermeiden zu wollen, andererseits jedoch die Unterschiedlichkeit,

ja grundlegende Andersheit der theologischen Offenbarung gegenüber

der hellenischen Philosophie so hervorzuheben, dass die Rezeption
der letzteren zu einer „falschen Fragestellung" führte (I 545). Es kommt in
der Habermasschen Annäherung an dieses Thema noch etwas hinzu, was
dem Gegensatz von Glauben und Wissen eine besondere Schärfe verleiht.
Mit Berufung auf die Ausführungen von Johann B. Metz versteht Habermas
die Hellenisierung des Christentums als die durch die Metaphysik bewirkte

„Entstellung des bundestheologischen Rettungsversprechens". Offenbar
wird dabei die „Metaphysik" im Heideggerschen Sinne genommen, demgemäß

schon der Platonischen Metaphysik - „als das Sein unter das Joch der
Idee geriet" -, besonders aber der Metaphysik der Aristotelischen Tradition

jener Verdinglichungs- und Verobjektivierungscharakter anhaftet, der
sie dieser Vorstellung gemäß zur Wegbereiterin der modernen Technik
stempelt. Durch solche Verobjektivierung vollzieht sich, wie Habermas

sagt, die „Aushöhlung des Kerns der urchristlichen Erfahrung vom nahen-

15 Cf. etwa WELTE, B.: Über den Sinn, die Notwendigkeit und die Grenzen einer
„Enthellenisierung" des Christentums, in: GS IV 1 (hg. von der B. Welte-Gesellschaft unter Leitung
von B. Casper). Freiburg: Herder 2006-2009; SCHEFFCZYCK, L.: Die Frage nach der Hellenisierung

des Christentums unter modernem Problemaspekt, in: Münchener theol. Zs. 33 (1982),

195-205; HÜBNER, R.M.: Der Gott der Kirchenväter und der Gott der Bibel: Zur Frage der
Hellenisierung des Christentums Eichstätter Hochschulreden 16). München: Minverva-Publ.
1979. Auch M. Lutz-Bachmann hat in dem informativen Artikel „Hellenisierung des Christentums?",

in: COLPE, C./HONNEFELDER, L./Lutz-BaCHMANN, M. (Hgg.): Spätantike und
Christentum. Berlin: Akademie Verlag 1992, 77-98, hier: 93-95 sehr sorgfaltig abwägend das Konzil

von Nizäa eine „Enthellenisierung" genannt, ohne die hellenische Inkulturation leugnen
zu wollen.

16 Cf. ESSEN, G.: Hellenisierung des Christentums? Zur Problematik und Überwindung
einer polarisierenden Deutungsfigur, in: Theologie und Philosophie 87 (2012), 1-17, hier: 10.



Die „Hellenisierung des Christentums" - ein Irrweg 517

den Gottesreich" (I 538). Es ist die „Ontologie", d.h. die Perspektive des

theoretischen Beobachters, die dem eigentlichen Christusgeschehen nicht
gerecht werden kann, die es vielmehr „verfälscht" (I 544). Da jedoch die
Theologie - wie Habermas, in den Fußstapfen Metz', ihr zugesteht -
zugleich auch die Wahrheit der Glaubenserfahrungen bewahrt und die
Philosophie beeinflußt hat, hat sie den Erkenntnishorizont der Philosophie
erweitert. So ist nach Habermas alles in schönster Harmonie, und das aus
dieser Verbindung von Theologie und Philosophie hervorgehende Kind ist
nichts Anderes als das sog. postmetaphysische Denken (I 545). Doch diese
Sicht der Dinge ist zu schön, um wahr zu sein.

Die Hellenisierung des Christentums kann gar nicht stattgefunden
haben. Denn sie setzt die Zweiheit von Theologie und Philosophie voraus, von
Glauben und Vernunft, von Offenbarung und Rationalität, oder wie sonst
die doppelte Erkenntnisquelle genannt werden mag. Es ist jedoch daran zu
erinnern, wie ich es schon öfter im Sinne eines „ceterum censeo" getan habe,

dass es in den ersten zwölf Jahrhunderten des Christentums keine von
der Philosophie unterschiedene Theologie gibt, kein von der Vernunft
unterschiedener Glaube, keine Offenbarung, die eine zweite Erkenntnisquelle
neben der Vernunft darstellte. Vielmehr gibt es für das Christentum von
Justin bis Abaelard, von Origenes bis Bernhard von Clairvaux, von den
Kappadoziern bis zur Schule von Chartres, von Augustinus bis zu den
Viktorinern nur eine Theologie im Rahmen der Philosophie, also eine philosophische

Theologie, die bisweilen auch „mystische Theologie" genannt
wird, für sie alle gibt es nur den Glauben als vernunftimmanentes Element,
also gewissermaßen einen Vernunftglauben avant la lettre, und was offenbart

genannt wird, sind Inhalte der philosophischen Vernunft, nicht einer
davon verschiedenen theologischen.

Um das jeweils zu erkennen, genügt es, sich das Selbstverständnis dieses

einzigartigen geistigen Kontinuums der ersten zwölf christlichen
Jahrhunderte vor Augen zu halten. Nirgendwo bezeichnet irgendein Autor dieser

Epoche sein eigenes Werk oder das eines Anderen als „Theologie", die
von der Philosophie unterschieden wäre. Bezeichnenderweise kann sich
Bernhard von Clairvaux, als er zum erstenmal von den Buchtiteln Abae-
lards „Theologia Christiana" oder „Theologia Scholarium" hört - beide
müssen, wohlgemerkt, im philosophischen Sinne verstanden werden -
über diese Kennzeichnung seines Gegenspielers nur wundern. Was hätte
er dann wohl erst zu der Anmaßung der Theologen im 13. Jh. gesagt, die
ein eigenes theologisches Wissen neben dem philosophischen für sich
beanspruchten!

Nirgendwo in den Texten der ersten zwölf Jahrhunderte n. Chr. findet
man das Bewußtsein von einer „zunehmenden Polarisierung von Glauben
und Wissen", die schließlich Theologie und Philosophie auseinandergerissen

habe, wie das Habermas behauptet (I 485). Gewiß, Glauben und
Wissen sind in gewissem Sinne gegensätzlich, so im griechischen Bereich



5i8 Theo Kobusch

die pistis und die episteme bzw. apodeixis, im lateinischen fides und ratio,
aber niemals handelt es sich in dieser Epoche um einen sich gegenseitig
ausschließenden Gegensatz. Vielmehr ist Glauben eine notwendige
Vorstufe des Wissens. Es ist vernünftig zu glauben. In seltener Einmütigkeit
haben Origenes und Augustinus versucht, die innere Vernünftigkeit des
Glaubens, sowohl im Sinne einer lebensweltlichen Gewißheit als auch einer
religiösen, aufzuweisen. Alles Geglaubte, auch die sog. Geheimnisse des
christlichen Glaubens, sind daher - und dies im Unterschied zu den im
bzw. ab dem 13. Jh. der sog. Offenbarungstheologie vorbehaltenen Inhalten
- prinzipiell der natürlichen Vernunft einsehbar und verstehbar.

Um das auszudrücken, ist in der Patristik der klassische Satz des Isaias

unzähligemale zitiert worden: „Wenn ihr nicht glaubt, werdet ihr nicht
erkennen". Man hat dieser Übersetzung der Septuaginta bescheinigt, daß
an ihr der vieldiskutierte Hellenisierungsprozeß geradezu beispielhaft
beobachtet werden könne. Denn so sei das ursprünglich Biblische des Satzes

verlorengegangen, das in Luthers schöner Übersetzung: „Gläubt ihr nicht,
so bleibt ihr nicht" noch zu erkennen ist. Denn Glaube bedeute alttesta-
mentlich, so gibt dieser Einwand richtig zu bedenken, das feste Stehen auf
einem Grund, das vertrauende Sichstellen auf den Boden des Wortes Gottes.

Schon der frühe J. Ratzinger hatte das zu bedenken gegeben: „Stehen,
wie es im Hebräischen als Inhalt des Glaubens angegeben wird, hat durchaus

auch mit Verstehen etwas zu tun".17 Wer allerdings deswegen die
erwähnte Septuaginta-Übersetzung des Isaias-Satzes als eine typisch griechische

Intellektualisierung und damit Vereinseitigung eines biblisch
Ursprünglichen auffassen wollte, der hätte wohl selbst eine etwas einseitige
Sicht der Dinge. Denn das hellenische Bewußtsein scheint beim Begriff des
„Glaubens" dasselbe empfunden zu haben wie das jüdische. Jedenfalls
verbindet Clemens von Alexandrien mit dem Begriff der „Pistis" die Vorstellung

eines Stehens auf festem Boden, eines Standfassens, einer sicheren
Gewißheit (ohne Evidenz), auf die schon die Etymologie des Wortes „Pistis"
hindeute, denn darin, wie auch in „Episteme", stecke das Wort „Histas-
thai", und das heißt: feststehen.18

Wenn man zudem bedenkt, dass auch die angeblich „theologischen"
Tugenden Glaube, Hoffnung, Liebe nicht nur im Christentum wichtig,
sondern auch für den Christentumskritiker Porphyrios von erheblicher Bedeutung

sind {Ad Marceüam), dann wird man wohl kaum „Glauben" als ein
dem philosophischen „Wissen" Entgegengesetztes bzw. als ein Fürwahrhalten

einer theologischen Vernunft auffassen können, sondern es, wie die
patristische Philosophie, der Neuplatonismus, die karolingische Epoche
und das 12. Jh. es auch getan haben, als einen Schritt der natürlichen Ver-

17 Cf. RATZINGER, Einführung in das Christentum. 8München: Kösel-Verlag 1968, 44.
18 Cf. CLEMENS AlexandrinuS: Stromata IV 22,143,2,1, hrsg. von O. Stählin, L. Frühtel.

Berlin: Akadmie-Verlag i960.



Die „Hellenisierung des Christentums" - ein Irrweg 519

nunft - im Christentum als den ersten, im Neuplatonismus als den letzten
- hin zur Erkenntnis begreifen müssen.

Ähnlich problematisch steht es mit dem von Habermas im Anschluß an
Metz genannten Thema der Naherwartung als eines biblisch Ursprünglichen,

das dann durch die Metaphysik „entstellt" worden sei (I 538)19. Denn
dieses Thema gehört, wie alle Äußerungen im NT, die davon sprechen,
dass der Herr zu einer Stunde komme, da wir es nicht erwarten, dass wir
„wachsam" sein müssen u.ä., in den Zusammenhang der Rezeption der
stoischen Philosophie des „Als-Ob" - die auch in anderen Teilen des NT,
z.B. in 1 Kor 7,29-31 zu beobachten ist -, so dass der Sinn dieses angeblich
biblisch Inkommensurablen ist: Verhaltet euch so, als ob der Herr im
Augenblick oder morgen erschiene. Die Stoa (Seneca, Epiktet, Mark Aurel) hat
diesen Gedanken des „Als-Ob" zu einem Kernstück ihrer Ethik gemacht.20

Schließlich ist dieser Epoche die Vorstellung von einer göttlichen
Offenbarung als einer zweiten Wahrheitsquelle neben den Vernunftwahrheiten
ganz fremd. Natürlich knüpfen die Kirchenväter, wenn sie von Offenbarungen

sprechen, an die griechischen Vorstellungen und Modi göttlicher
Offenbarung an, besonders auch der platonischen und neuplatonischen
Tradition, aber immer handelt es sich um die Offenbarung von
Vernunftwahrheiten. Justin, der die Philosophie als das größte und wertvollste
Geschenk Gottes an alle Menschen betrachtet, hat die christliche Lehre als
eine Art der Offenbarungsphilosophie verstanden.21 Deswegen ist in diesem

Denkraum bis zum 12. Jh. die Vorstellung von einem inneren Widerspruch

zwischen Vernunft und Offenbarung nirgendwo nachweisbar.
Weitsichtig formulierte das schon im 19. Jahrhundert Sebastian Drey, einer der
führenden Köpfe der sog. Tübinger Schule: „Die Kirchenväter wissen nichts
von einem inneren Widerspruch zwischen Vernunft und Offenbarung,
vielmehr erklärten sie [...] das Christentum für die wahre Philosophie, also
Vernunft und Offenbarung im schönsten Einklänge".22

Wenn das stimmt, was hier zu zeigen das Ziel war, nämlich dass die
christliche Epoche bis zum 12. Jh. keine Theologie neben der Philosophie,
sondern nur innerhalb der Philosophie anerkannte, dass Glauben nicht ei-

19 Cf. Metz, J.B.: Athen versus Jerusalem? Über die Verbergung der anamnetischen
Grundverfassung des europäischen Geistes, in: Memoria Passionis. Ein provozierendes Gedächtnis in
pluralistischer Gesellschaft. Freiburg i.Br.: Herder 2006, 236-244.

20 Cf. dazu KOBUSCH, T.: Selbstwerdung und Personalität. Spätantike Philosophie und ihr
Einfluß auf die Moderne. Tübingen: Mohr Siebeck 2018, Kap. IX: Leben und Denken im Als-
Ob. Cf. auch BROX, N.: Von der apokalyptischen Naherwartung zur christlichen Tugendlehre,
in: COLPE, C.: Spätantike und Christentum (s.o. Anm. 14), 229-248, hier 233.

21 JUSTIN: Dialogus cum Tryphone 3,3, ed. M. Marcovich. Berlin: de Gryuter 1997, 74. Zur
These von der Philosophie als einer Uroffenbarung s. VAN WINDEN, J.C.M.: An Early Christian
Philosopher. Leiden: Brill 1971.

22 Von Drey, J.S.: Die Apologetik als wissenschaftliche Nachweisung der Göttlichkeit des
Christentums in seiner Erscheinung, Bd. I. Mainz: Druck und Verlag von Florian Kupferberg
1838 (ND Frankfurt a.M. 1967), 278.



520 Theo Kobusch

nen Platz getrennt von der oder neben der Vernunft, sondern nur als
Vernunft beanspruchen kann, dass schließlich die göttliche Offenbarung nicht
als Quelle sog. „Offenbarungswahrheiten" neben den Vernunftwahrheiten
gedacht werden kann, sondern nur als Quelle von Vernunftwahrheiten -
dann ist diese Epoche durch eine einzigartige Ehrung der natürlichen
Vernunft gekennzeichnet.

Der Epochenbruch vollzieht sich im 13. Jh., wenn Aristoteles mit seiner

ganzen Philosophie, d.h. hier: auch mit dem Wissenschaftsideal der Zweiten

Analytiken, ins Spiel kommt. Im Zuge der Rezeption dieser
Wissenschaftsidee etabliert sich die Theologie als Wissenschaft neben der
Philosophie. Wilhelm von Auxerre und Thomas von Aquin haben diese
Verselbständigung der Theologie vorwärts getrieben, indem sie ihr eigene Prinzipien

(die articuli fidei) und eigene Ziele zuteilten, die sie zur Wissenschaft
eigener Prägung neben der Philosophie mit ihren eigenen Prinzipien
(Widerspruchsprinzip u.a.) und Zielen machten.23 Man darf sich durch den
ersten Anschein der Interdependenz beider nicht täuschen lassen: Obwohl
die nunmehr für theologisch gehaltenen Inhalte wie die Schöpfungslehre,
die Sakramentenlehre, die Christologie, das Trinitätsthema usw. gar nicht
ohne Philosophie verstanden und verständlich gemacht werden können
und andererseits, so besonders bei Bonaventura, die philosophische
Vernunft ihre Ergänzung durch die Theologie erfährt, sind von nun an
Philosophie und Theologie streng getrennt, so dass es auch einen Widerstreit
zwischen beiden geben kann. Die Trennung war so streng, dass wir seitdem

und bis heute an den Universitäten voneinander getrennte Fakultäten
der Theologie und Philosophie haben.24 Über andere, soziologische,
machtpolitische oder auch ideologische Konsequenzen dieses Epochenbruchs
nachzudenken, ist hier kein Platz.

Ist nun, um wenigstens dies zu überlegen, on the long run gesehen, die

Etablierung der Theologie als strenger? Wissenschaft - die articuli fidei
sind ja nicht für uns selbstevident! - eine Errungenschaft oder eher ein
Verlust? Hält man sich vor Augen, dass die christliche Epoche bis ins 12.

23 Vom Standpunkt des Thomismus aus hat L. Honnefelder in seinem Artikel Christliche
Theologie als „wahre Philosophie" in C. Colpe (s. Anm. 14) 55-75 diese Dinge auf den Kopf
gestellt. Durch die „vera philosophia" verliere die Philosophie ihre Eigenständigkeit, werde zum
Durchgangsmoment der Theologie, entmündige die Theologie die Philosophie (73): schon

logisch sehr schwer nachzuvollziehen; Justin betreibe - so heißt es gegen das Selbstverständnis

des Autors und gegen alle Texte, die wir haben - ganz und gar Theologie (63): im
Gegenteil, wenn er und die Kirchenväter auch von Gott reden, dann philosophieren sie; es
sei der „christliche Glaube", der in Überbietung der philosophischen Einsicht das Heil
vermittle (58): im Gegenteil, es ist die natürliche Vernunft, die in der Figur des Porphyrios,
des Christengegners, dem christlichen Philosophen Augustinus die Idee des „universalen"
Heilsweges vermittelt hat (cf. BlDEZ, ].: Vie de Porphyre. Hildesheim: Olms 1964 [ND der
Ausgabe Gent 1913], fr.12, 42* und 95).

24 Zum Ganzen vgl. KOBUSCH, T.: Die Philosophie des Hoch- und Spätmittelalters.
München: Beck 2011, 216-217; 249-252.



Die „Hellenisierung des Christentums" - ein Irrweg 521

Jh., die die Epoche der „christlichen Philosophie", der „vera Philosophia",
aber auch der „vera religio" ist, die sich allein an der Vernunftwahrheit
orientierte, dann erscheint es so, dass durch die Etablierung der Theologie
als Wissenschaft - um es sportlich auszudrücken - der natürlichen
Vernunft die rote Karte bzw. zumindest die gelbe gezeigt wird. Man braucht
nur an 1277 zu erinnern, also an ein Jahr, in dem - paradoxerweise - gerade
die Aristoteliker, auch Thomas selbst, die Einschränkungen seitens der
höheren Vernunft der Theologie hinzunehmen hatten. Der Vollständigkeit
halber sei darauf hingewiesen, dass spätere Epochen, wie z.B. die Renaissance,

aber auch die beginnende Aufklärung, die Cambridge Platonists, die
Deisten, die Klassische deutsche Philosophie und so manche philosophische

Richtung im 19. Jh. wieder von der „christlichen Philosophie" als der
wahren Philosophie sprechen, und das geschieht jeweils, um anzudeuten,
dass die problematische hochscholastische Trennung von Offenbarungs-
theologie und Philosophie nicht zu halten ist.

Die Theologie als universitäre Wissenschaft versteht sich bis heute als
eine Offenbarungstheologie, deren eigentliche Gegenstände nicht die
Gegenstände der Philosophie seien. Sie hat mit dem aus dem 13. Jh.
stammenden Schema, hier Offenbarung - da Vernunft, hier Glauben - da
Rationalität, hier Theologie - da Philosophie, hier Biblisches - da Griechisches

auch ihre eigene Geschichte zu erschließen gesucht. Wenn dieses
Schema jedoch auch für das Verständnis einer Epoche benutzt wird, deren
Selbstverständnis gar nicht mit dem Schema übereinstimmt, dann kommt
es zu solchen verfälschenden Verstehensversuchen, wie es die „Hellenisierung

des Christentums" oder auch die „Enthellenisierung" darstellen. Nicht
die Metaphysik hat das Christentum „verfälscht" oder desavouiert bzw.
kompromittiert, wie Habermas mit Metz unterstellt, sondern „verfälscht"
wurde die Sicht auf diese Dinge, d.h. auf die Epoche der „christlichen
Philosophie" durch die Anwendung jenes Schemas, das heutzutage fast
jedermann für eine ewige Wahrheit hält, das aber in Wahrheit im 13. Jh.
entstanden, also bedingter Natur ist.

III. Was ist das Christentum?

Nach all dem bleibt die Frage mit Blick auf die hier besonders ins Auge
gefaßte Epoche der „christlichen Philosophie" oder „wahren Philosophie"
(die aufgrund ihrer einheitlichen Denkweise und Terminologie das patris-
tische und karolingische Denken, aber auch das Denken des 12. Jh.
umfaßt): Was ist das Christentum? Es ist auch die Frage dieser Epoche selbst
(ti esti christianismos). Interessanterweise wird sie nicht etwa beantwortet
durch Hinweise auf typisch christliche Glaubenssätze wie die Auferstehung

der Toten, die Inkarnation oder die Trinität, sondern durch den aus
dem platonischen Theaitetos stammenden Ausdruck der „Verähnlichung



522 Theo Kobusch

mit Gott" (homoiosis theo)25. Die aber besteht schon nach Piaton, aber auch
nach Gregor von Nyssa in der moralischen Reinheit, Leidenschaftslosigkeit
und der „Entfremdung" gegenüber allem Bösen. Sie ist es, wodurch das

Leben, wie Gregor sagt, „geformt" wird.26 Das also ist das Christentum und
darum ist es ihm vorrangig zu tun: Es ist und versteht sich selbst als die

„vera philosophia" und als solche ist es ihm um die Formung des Lebens zu
tun. Das Christentum versteht wie fast die gesamte antike Philosophie die

Philosophie selbst als Lebensform.27 Das ist die Absage an alle Arten der
abstrakten Theorie. Auch die Metaphysik wird in dieses Lebensformdenken
einbezogen, so dass sich das - antiaristotelische - Konzept einer „praktischen

Metaphysik" ergibt. Sie ist auf das Innere des Menschen bezogen,
auf den „inneren Menschen", sie ist Metaphysik der Subjektivität und kann
als solche gar nicht das Anliegen des Christentums „entstellen".28 Es ist
deswegen kein Zufall, dass, nachdem schon Origenes den Primatsanspruch
der aristotelischen Wesensmetaphysik zurückgewiesen hatte, die kappado-
zische Philosophie im Stile eines J. Locke der Antike die Möglichkeit der
Wesenserkenntnis überhaupt, nicht nur des Wesens Gottes, in Frage stellt
und einen praktischen Weg zur Gotteserkenntnis eröffnet.29 Die Grundlage

für diese christliche Philosophie der Subjektivität hatte Origenes
gelegt durch seine Freiheitsphilosophie, nach der Freiheit nicht ein Vermögen

oder ein Teil des Menschen ist, sondern ein universales Prinzip, auf
dem die Welt beruht. Deswegen nennt Origenes, gleichsam ein Schelling
der Antike, Gott nicht einen unbewegten Beweger, sondern die „Freiheit"
selbst, die nichts Anderes will als Freiheit - das „A und O aller Philosophie".

In diesem Zusammenhang sind die bewundernswerten Forschungsarbeiten

zur Wirkungsgeschichte des Origenes zu erwähnen, die in der von
A. Fürst und Chr. Hengstermann herausgegebenen Reihe „Adamantiana"
erschienen sind. Sie zeigen, dass die Freiheitslehre des Origenes es ist, die
das Freiheitsbewußtsein aller Jahrhunderte, besonders aber der Neuzeit

25 Cf. GREGOR Nyss.: De creatione hominis, ed. H. Hörner GNO Suppl.). Leiden: Brill
1972. 33-

26 Cf. Gregor Nyss.: De hominis opificio PG 44), 137.
27 Cf. HadOT, P.: Exercices spirituels et philosophie antique. Paris: Études Augstiniennes

t98i (deutsch: Philosophie als Lebensform. Geistige Übungen in der Antike. Berlin: Gatza 1991);

Qu'est-ce que la philosophie antique? Paris: Gallimard 1995 (deutsch: Wege zur Weisheit -
oder was lehrt uns die antike Philosophie? Frankfurt a.M.: Eichborn 1999); ferner KOBUSCH,

T.: Christliche Philosophie. Die Entdeckung der Subjektivität. Darmstadt: WBG 2006, II.
Kapitel.

28 Cf. KOBUSCH, T.: Christliche Philosophie, XVI. Kap.; Metaphysik als Lebensform. Zur
Idee einer praktischen Metaphysik, in: Die Metaphysik und das Gute, hg. von W. Goris FS

J.A. Aertsen zum 60. Geburtstag). Leuven: Peeters 1999, 29-56.
29 Cf. KOBUSCH, T.: Practical Knowledge in 'Christian Philosophy'. A New Way to God, in:

Studia Patristica LXXXIV, Vol. 10, ed. by I. Ramelli. Leuven: Peetres 2017,157-164.



Die „Hellenisierung des Christentums" - ein Irrweg 523

angeregt und die schwere Hypothek des augustinischen Gnade denkens zu
überwinden geholfen hat.30

Für die Tradition der „vera philosophia" stellen die Worte der Bibel
natürlich die höchste Autorität dar. Sie werden sogar als „gottinspiriert" (theo-
pneusta) angesehen. Gleichwohl werden sie wie philosophische Texte
behandelt. Die christlichen Autoren beziehen sich auf die Bibel und kommentieren

sie, wie die Neuplatoniker sich auf Piatons Dialoge beziehen und
Kommentare schreiben. Was Simplikios, der letzte Leiter der Akademie in
Athen, von seiner Kommentierung des Aristoteles gesagt hat, würden auch
alle christlichen Autoren von ihrer Bibelerklärung sagen: Kommentieren
ist Gottesdienst.

Das philosophische Verständnis der Bibel erkennt man u.a. daran, dass
seit Origenes die einzelnen Bücher des Alten und Neuen Testamentes der
(stoischen) Einteilung der Philosophie unterworfen werden. Dementsprechend

ist das Buch der Sprüche (Proverbia) als die Ethik, das Buch des

Predigers und das Buch Genesis als die Physik und schließlich das Hohelied

(Canticum Canticorum) als die Epoptie - das ist der aus dem Mittel-
platonismus stammende Name für die Einweihung in die Mysterien - d.h.
als die Metaphysik der „christlichen Philosophie" aufzufassen. Später werden

auch die Evangelien und Schriften des NT entsprechend aufgeteilt. Um
nur das wichtigste Detail in diesem Zusammenhang zu erwähnen, sei
darauf hingewiesen, dass das Johannesevangelium als die Metaphysik der
christlichen Philosophie gilt. Deswegen hat es so große Bedeutung erlangt
in der Geschichte der Philosophie, etwa bei Johannes Scotus Eriugena oder
bei Meister Eckhart oder in der Neuzeit bei J.G. Fichte. Ein für Mediävisten
rätselhafter, nur vor dem Hintergrund des Metaphysikbegriffs der „christlichen

Philosophie" verständlicher Satz im Johanneskommentar Meister
Eckharts lautet: „Evangelium (sc: Iohannis) contemplatur ens in quantum
ens"31. Wie man sehen kann, ist dieses philosophische Schriftverständnis
nicht nur in der gesamten Patristik verbreitet, sondern auch im Hochmittelalter

und darüber hinaus bekannt.32
Dem philosophischen Schriftverständnis der „vera philosophia" -

Tradition entspricht auch eine eigene Hermeneutik, nach der nicht die Worte
der Schrift Ausgangspunkt und Grundlage des Denkens sind. Vielmehr ist
es nach dem von Gregor von Nyssa repräsentativ für die gesamte Patristik
formulierten hermeneutischen Prinzip notwendig, zuerst einen philosophi-

30 Cf. z.B. FÜRST, A./HENGSTERMANN, Ch.: Autonomie und Menschenwürde. Origenes in
der Philosophie der Neuzeit Adamantiana 2). Münster: Aschendorff 2012.

31 Meister Eckhart: Expositio s. Evangelii sec. lohannem n. 444 LW III 380).
32 S. KOBUSCH, T.: Metaphysik als Lebensform bei Gregor von Nyssa, in: GREGORY OF

Nyssa: On Beatitudes, ed. by. H.R. Drobner, A. Viciano. Leiden: Brill 2000, 472f.



524 Theo Kobusch

sehen Gedanken zu haben, einen „Sinn", an den die von Gott inspirierten
Worte der Schrift adaptiert werden sollten, nicht aber umgekehrt!33

Was also ist das Christentum nach all dem? Es ist die auf dem Boden
der natürlichen Vernunft, der theoretischen wie auch der praktischen,
stehende „wahre Philosophie", deren Anliegen es ist, die Freiheit als die Wahrheit

des Lebens aufzuzeigen und vorzuleben. „Freiheit" aber ist im
Christentum - zum ersten Mal überhaupt bei Origenes belegt (in Lev. Horn.
16,6) - der philosophische Name für Gott.

Zusammenfassung
Für das in J. Habermas' Philosophiegeschichte verfolgte Projekt einer
Genealogie des postmetaphysischen Denkens ist die Konstellation von ,Athen -
Jerusalem - Rom" von besonderer Bedeutung. „Rom" repräsentiert die große
zivilisatorische Leistung des Römischen Reichs: das Privatrecht. Allerdings
fehlt ein Hinweis auf die eigentlich epochale Errungenschaft der ersten
Aufnahme des Personbegriffs in ein kodifiziertes Rechtsbuch, d.h. das Römische
Recht.,Athen" und „Jerusalem" dagegen stehen für den Unterschied von
Vernunft und Glauben, von Philosophie und Theologie. Die „Hellenisierung des

Christentums" versteht Habermas als die durch die Metaphysik bewirkte
„Entstellung" eines Ursprünglichen. Es ist eine Fehldeutung, da biblisches
Christentum und Philosophie bis ins 12. Jh. eine Einheit darstellen.

Abstract
The constellation of "Athens - Jerusalem - Rome" is of particular importance

for the project of a genealogy ofpost-metaphysical thought, pursued
in J. Habermas' history ofphilosophy. "Rome" represents the great civilizing
achievement of the Roman Empire: private law. However, there is no reference

to the epoch-making achievement of the first inclusion of the concept
of person in a codified legal book, i.e. in that of Roman law. "Athens" and
"Jerusalem", on the other hand, stand for the difference between reason and

faith, philosophy and theology. Habermas understands the "Hellenisation of
Christianity" as the "distortion" of a primary phenomenon, caused by
metaphysics. This is a misinterpretation, since biblical Christianity and philosophy

were one until the 12th century.

33 GREGOR NYSE.: In Cant. 6 GNO VI) ed. Langerbeck, 173,3-5; 175,7t.; 183,16-18.


	Die "Hellenisierung des Christentums" - ein Irrweg : zur Begegnung von Christentum und Hellenismus in J. Habermas' Philosophiegeschichte

