
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 2

Artikel: Ein achsenzeitlicher Booster : das frühe Christentum in der Sicht von
Jürgen Habermas

Autor: Vollenweider, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047487

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Samuel Vollenweider

Ein achsenzeitlicher Booster:
Das frühe Christentum in der Sicht von

Jürgen Habermas

Es geht vielen Zeitgenossen so: Man steht staunend vor dem gewaltigen
Monument von Jürgen Habermas' Alterswerk: Auch eine Geschichte der
Philosophie - und man versteht intuitiv, warum der Doppelband den zu
ihm passenden Titel nicht gefunden hat.1 Die Weite der Räume und Zeiten,

die der gelehrte Verfasser durchschreitet, nötigt einem Bewunderung
ab, mehr aber noch die Konzentration auf das denkerische Sachanliegen -
die Fokussierung auf die spezifische Konstellation von Glauben und Wissen,

in der sich die vielfältigen historischen und hermeneutischen
Perspektiven des Buchs bündeln. Das Staunen steht, auch hier, am Anfang. Es

verbindet sich damit aber flugs ein zweiter Impuls, der für Wege und
Formen des Philosophierens nicht weniger charakteristisch ist: die Neugier.
Wer sich davon bewegen lässt, gerät vom anfänglichen Eindruck des
Monumentalen mitten hinein in die verzweigten Narrationen, die das Genus
der Genealogie ausmachen und die schliesslich in die Neuzeit einmünden.

In den folgenden Zeilen beschäftige ich mich mit einem kleinen
Abschnitt dieser Geschichte der Philosophie: mit der Darstellung des frühen
Christentums (Bd. 1, IV.i und 2). Wenn man den Blick auf das umfassende
Ganze nicht verliert, liegt der Vorzug einer mikroskopischen Perspektive
auf der Hand: Man kann den Zugriff des Verfassers auf seine Materialien
exemplarisch mitverfolgen und prüfen, ohne ihm in alle anderen Regionen
folgen zu wollen. Um den zwergischen Weitblick auf den Schultern eines
Riesen kann es also gerade nicht gehen: Mein Interesse besteht darin, von
H.' Sichtweise Impulse zu gewinnen, um die vertrauten Landschaften des
frühen Christentums in nochmals anderem Licht wahrzunehmen. Die
Verfremdungseffekte, die sich dann einstellen, wenn ein Philosoph etwa im
Neuen Testament oder in den Werken Augustins liest, geben Anlass zu
Fragen, die man sich sonst gar nicht stellen würde. Zu ihnen zählen
selbstverständlich auch solche, die sich an den zu besprechenden Autor selber
richten und die im besten Fall darauf zielen, seinen case noch plausibler
zu machen.

1 HABERMAS, Jürgen: Auch eine Geschichte der Philosophie. 2 Bde. Band i: Die okzidentale
Konstellation von Glauben und Wissen, Band 2: Vernünftige Freiheit. Spuren des Diskurses
über Glauben und Wissen. Berlin: Suhrkamp Verlag 2019. - Im Folgenden geht die Abkürzung

„H." auf den Verfasser des zu besprechenden Werks und schlichte Seitenzahlen verweisen

auf den ersten Band.



500 Samuel Vollenweider

Im Bannkreis der Achsenzeit

In der Architektonik der Auch eine Geschichte bildet das von Karl Jaspers
eingeführte Modell der Achsenzeit eine tragende Säule (177-181). Wie jede
historische Grosstheorie bringt auch dieses Modell viele Probleme mit
sich, sobald man es an den einzelnen Phänomenen testet. Sein heuristischer

Wert lässt sich freilich kaum überschätzen, allein schon deshalb,
weil es erlaubt, Analogien zwischen mehreren genealogisch distinkten
Kulturräumen zu entdecken, die sich mit dem Stichwort von markant
zunehmender kultureller Ausdifferenzierung verbinden und in ihrer eigentümlichen

Synchronizität durchaus erklärungsbedürftig sind. Ich folge H. an
diesem Punkt also sehr gern und weite seine grossräumige Perspektive,
womöglich allzu kühn, sogar noch aus: Die „achsenzeitliche Revolution"
pflügt diejenige Konstellation tiefgreifend um, die sich mit dem kulturellen

Übergang von den Jägern und Sammlern zur Landwirtschaft und damit
zur Bildung städtischer Kulturen etabliert hat.2 Im Blick auf die mediterrane

Welt kann das Theorem der „Achsenzeit" für das Entstehen der kulturellen

Symbolräume „Athen" und „Jerusalem" durchaus Plausibilität
beanspruchen. Nun beobachtet H. selber, dass die Achsenzeit in Griechenland
und in Israel jeweils neue Reflexionsschübe generiert, die deren
Weichenstellungen nochmals intensivieren bzw. selbstreflexiv transformieren (479;
486L; 490L). Es spricht manches dafür, das Etikett Achsenzeit - durchaus
spannungsvoll zu seiner Metaphorik - nicht nur für den zeitlich umgrenzten

Vorgang eines irreversiblen Umbruchs, sondern für das Initial zu
fortgesetzten Transformationsprozessen in Anspruch zu nehmen. Die
griechische Aufklärung kommt dann auch als Auftakt zur Hellenisierung in
Betracht, die zunächst die gesamte östliche Mittelmeerregion erfasst, um
im Lauf der späteren Antike immer mehr gesellschaftliche und kulturelle
Räume zu erschliessen. Ihr lässt sich die Romanisierung als weitere
Globalisierungswelle zur Seite stellen. Schliesslich lässt sich auch die „Schwellenzeit"

im Übergang von der Spätantike zum Frühmittelalter in diesen
Katalog einreihen. Ähnlich stellen sich die Verhältnisse im kleineren
Raum, in Israel, dar (die ihrerseits von den eben genannten Bewegungen
tangiert werden): Die Wende, die sich mit den Schriftpropheten verbindet
(312L; vgl. 327-382), steht im Schatten späterer, weit tiefgreifenderer
Umbrüche, hervorgerufen durch Israels Katastrophenerfahrungen. Erst in
persisch-frühhellenistischer Zeit entsteht die Figur des „biblischen Israel" und
kommt es zur monotheistischen Transformation von Religion und Theologie.3

Die Herausbildung des rabbinischen Judentums vollzieht sich ihrer-

2 Anregend: van Schaik, Carei/MlCHEL, Kai: Das Tagebuch der Menschheit. Was die Bibel
über unsere Evolution verrät. Reinbek: Rowohlt 2016.

3 Informativ: Kratz, Reinhard: Historisches und biblisches Israel. Drei Überblicke zum
Alten Testament. Tübingen: Mohr Siebeck 2013, bes. 141-143. Demgegenüber stützt sich H.



Das frühe Christentum in der Sicht von Jürgen Habermas 501

seits nochmals über lange Zeiträume hinweg - auch wieder begleitet von
geschichtlicher Traumatisierung -, vielfach in Wechselwirkung mit dem sich
umgestaltenden frühen Christentum. Wir haben es also bei der achsenzeitlichen

Weichenstellung mit einer Dynamik zu tun, die sich fortlaufend
verstärkt und mutiert.

Jerusalem - Athen - und: Rom

Für die H. interessierende Genealogie des nachmetaphysischen Denkens ist
die Epoche des frühen Christentums, und hier besonders des ersten und
zweiten Jahrhunderts, von herausragender Bedeutung („eine einmalige
Konstellation", 483):

„Für die Genealogie nachmetaphysischen Denkens ist jene Konstellation von
,Athen', Jerusalem' und ,Rom' entscheidend, die die westliche Kultur und das
abendländische Denken bis auf den heutigen Tag prägt." (483)

Die frühen Christen haben sich zu zwei geistigen Weltmächten schlechthin

zu verhalten, zu „Jerusalem" (von wo sie selber zunächst herstammen)
und zu „Athen". H. zeichnet beide kulturellen Grössen idealtypisch und
kontrastiv - der mosaische Monotheismus mit seiner Geschichte von Heil
und Unheil bildet das Gegenüber zur kosmozentrischen Metaphysik mit
ihrem epistemischem Zugang zum Göttlichen -, lässt beide aber achsenzeitlich

in einem Fluchtpunkt konvergieren. Zu den beiden Städten - als

einer traditionsreichen Kontrastfigur - fügt H. „Rom" hinzu: Es steht nicht
nur Pate für die Herausbildung der institutionellen Gestalt der Weltkirche,
sondern bildet auch den Ermöglichungsraum für den Aufstieg zur Weltreligion.4

Es ist diese Epoche, in der sich „die Kreativität der Achsenzeit"
fortsetzt (486), die von einer Abgrenzung von „.starken' Traditionen" und von
neuen Reflexionsschüben „im Verhältnis zu den ursprünglichen Achsen-
zeitreligionen" zeugt (490fr). Natürlich bricht damit die Frage nach dem
Stellenwert der Hellenisierung des Christentums auf.

sehr stark auf die von Jan Assmann vorgenommene Rekonstruktion der Theologiegeschichte
des antiken Israel.

4 Man meint nahezu, in H.' Schilderung der Rolle Roms für die Entfaltung des Christentums

(522-528) die von altchristlichen Autoren zelebrierte Synchronizität von Menschwerdung

und Kaiserreich nachklingen zu hören. Historisch gesehen ist diese Figur, ungeachtet
ihres apologetischen Profils, ja auch nicht abseitig. „Die Mobilität der Jesusbewegung, ihr
überregionales Beziehungsnetzwerk und ihre missionarischen Aktivitäten wären ohne die
herausragende Infrastruktur der frühen Kaiserzeit nicht denkbar.", SCHLIESSER, Benjamin:
Vom Jordan an den Tiber. Wie die Jesusbewegung in den Städten des Römischen Reiches
ankam, in: ZThK 116 (2019), 1-45, hier 11.



502 Samuel Vollenweider

Das älteste Christentum - von Jesus zu Paulus

Der Abschnitt zum Urchristentum (492~5i5)J erstaunt in mancher Hinsicht.
H. gibt nicht nur biblischen Textzitaten auffallig viel Raum (z.B. 510T; 513^),
sondern offeriert auch eine recht konventionelle - durchaus sachkundige -
Präsentation der wichtigsten historischen Geschehnisse.6 Thema ist
zunächst der Ursprung des Christentums in einer jüdisch-messianischen
Reformsekte (490; 515; 619). H. trägt hier der neueren Forschung Rechnung,
die die Jesusbewegung situiert in innovativen Diskursen frühjüdischer
Gruppen, die sich um den Stellenwert des (wahren) Gottesvolks, um Israel,
drehen. Jesus von Nazareth wird als Verkündiger präsentiert, der erst
nachösterlich zum Verkündigten wird (495-503): Er hat einen Anderen verkündigt,

den Messias-Menschensohn. Dass an diesem Punkt exegetische und
historische Kontroversen aufbrechen, ist nicht überraschend. Das entsprechende

Jesusbild entstammt einerseits der älteren deutschsprachigen
Forschung, fügt sich aber auch neueren Sichtweisen ein, die Jesus im seiner-
zeitigen Frühjudentum situieren (und nicht selten einebnen). Demgegenüber

kann man den Hoheitsanspruch des historischen Jesus akzentuieren,
ohne damit die Zäsur, die der Osterglaube mit sich bringt, zu nivellieren:
Verweisen lässt sich dann auf seine Deutung seiner Heilungen, seine
Vollmacht zur Sündenvergebung, seine autoritative Tora-Auslegung und seine
Überzeugung, dass sich an der Stellung zu ihm das Heil entscheidet. Während

H. Jesu Sozialethos würdigt, geraten dessen Wundertaten an die
Peripherie (498T). Auch an diesem Punkt liesse sich eine Diskussion darüber
führen, ob Jesu eigenes Verständnis seiner Heilungen und Exorzismen
einem „selbstverständlichen Deutungsschema" entspricht - die enorme
Wirkung des charismatischen Wundertäters hat offenbar gerade gemeinantike
„Plausibilitäten, ja Selbstverständlichkeiten von Wunderberichten"
ausgehebelt. Nicht zutreffend ist die Annahme, dass die Taufe in der frühen
Jesusbewegung vom Meister selber, dem Täuferjünger, eingeführt worden
sei (497T) - ihr Ursprung ist nicht bekannt.7

Auf Jesus folgt Paulus (503-514). H. stellt Theologie und Bedeutung des

Apostels in vier Punkten heraus: Opfertod und Gesetz / Universalisierung

5 H. informiert sich hier und für die Zeit der folgenden drei Jahrhunderte v.a. im
Sammelband von GRAF, Friedrich WilhelmAVIEGANDT, Klaus (Hgg.): Die Anfänge des Christentums.

Frankfurt/M.: S. Fischer 2009. Von Jesus handelt: Merz, Annette: Der historische Jesus
-faszinierend und unverzichtbar, 23-56.

6 Es mag den Gattungen Philosophiegeschichte und Genealogie geschuldet sein, dass die
Historie nicht ausgeblendet wird, gelegentlich steht aber doch des Guten zuviel, etwa 626-
628 zum Auseinandergehen von Westen und Osten. - H.' Fussnoten bieten hier und im
folgenden Abschnitt gelegentlich ausführliche Zitate, deren argumentative Stossrichtung im
Haupttext kaum eine Rolle spielt (etwa: S. 517; 520: 536). Ich deute sie als Fenster, die
signalisieren, wo der Verfasser gern ,an anderem Ort' eine Diskussion anstossen würde.

7 H. könnte sich immerhin berufen auf Joh 3,22 und 4,1 - vom Evangelisten im gleich
folgenden Vers 2 zurückgenommen.



Das frühe Christentum in der Sicht von Jürgen Habermas 503

und Israelfrage / Ostern als V-day und als Neuanfang in der Geschichte /
Erbsünde und Gnadenlehre. Auch hier wird man H. gern in vielen Punkten
folgen. Selbstverständlich gibt es auch Differenzierungsbedarf. Von
„Erbsünde" im augustinischen Sinn lässt sich bei Paulus nicht sprechen; die
Konformität des alten Menschen mit Adam ist partizipationistisch, d.h. im
Sinn einer sphärischen (vielleicht sogar: mythischen) Teilhabe, nicht
genealogisch oder sogar biologisch formatiert.8 Beim „Opfertod" ist darauf
hinzuweisen, dass das Theologumenon zwar von Paulus bezeugt und affir-
miert wird (z.B. Rom 3,25fr; 4,25), aber seine Argumentation kaum je steuert.

Der neutestamentliche Champion ist hier vielmehr der Hebräerbrief,
der nicht von Paulus, sondern von einem grossen Unbekannten herstammt.
Schon überkommener Tradition begegnen wir auch bei der Präexistenz-
christologie. Paulus setzt zwar das Inkarnationsmodell voraus (z.B. Gal 4,4;
1 Kor 8,5fr; Phil 2,6-8),9 aber den Angelpunkt seiner Christologie bildet die
Verhältnisbestimmung von Gott und Kreuz (bzw. dem Tod). Diesen
entscheidenden Punkt unterstreicht H. zu Recht.10

Aus spezialistischer Sicht gibt es einige Felder, wo Akzente anders zu
setzen und wo andere Zusammenhänge ins Blickfeld zu rücken wären.

Das betrifft einmal die Forschung zum Heidenapostel, wo sich seit einiger

Zeit mindestens zwei sehr unterschiedliche Paulusbilder gegenüberstehen.

Auf der einen Seite macht man die Judaizität von Paulus stark und
übt, damit zusammenhängend, „neue Perspektiven" ein, die den Apostel
emphatisch aus reformatorischen Konfigurationen herauslösen. Das
betrifft mindestens auch Aspekte des Paulusporträts von H., das diesen doch
recht nahe an Augustin heranrückt (z.B. 625). Auf der anderen Seite
entdeckt man Paulus als einen Wanderer zwischen den Kulturen und als
einen Intellektuellen, der sich an nicht wenigen antiken Diskursen beteiligt.
Er entwertet zwar die Weltweisheit (1 Kor 1,18-2,5), arbeitet aber seinerseits

mit Figuren und Methoden zeitgenössischer Philosophie. Als subversiver

Anti-Philosoph hebelt er die Fundamente der antiken Ontologie aus.

8 Ein wichtiger Punkt ist die Fehldeutung von Rom 5,12 durch Augustin (in quo omnes
peccaverunt).

9 Vom „Gedanken der Dreieinigkeit" (504) spricht man besser nicht bei Paulus (obschon
er trinitarische Formeln [2 Kor 13,13] und Arrangements [1 Kor 12,4-6] kennt). Auf den sehr
wichtigen Punkt des Verhältnisses von Monotheismus und „Vater-Sohn-Dualismus" (504!.,
Anm. 26 - die Wortwahl scheint mir unglücklich) komme ich noch zu sprechen. Gegenüber
der religionsgeschichtlichen Rückbindung an „die platonische Vorstellung von der Präexistenz

der Seele" (ebd.) gibt man den Vorzug besser dem reichhaltigen Katalog an Präexistenzen,

die das Frühjudentum offeriert (Weisheit, Engel, erhöhte Patriarchen u.a.m.).
10 Vgl. 490; 494; 504 u.ö. Nicht klar ist mir, was H. mit der „Dialektik von Karfreitag und

Ostern" (505) umreisst, zumal es sich um eine Relation mit eindeutigem Gefälle handelt:
Paulus entwickelt gerade im Blick auf das „Wort vom Kreuz" (1 Kor 1,18-25) e'ne österliche
Theologie.



504 Samuel Vollenweider

Paulusleküren dieser Art11 nehmen zwar wenig Rücksicht auf fachexegetische

Standards, weisen aber auf Aspekte hin, die gerade auch für H.'
Fragestellung interessant sein könnten - Paulus wird ja, nicht zu Unrecht, auch
als Promotor der Hellenisierung vorgestellt (53of.: „ein Sprungbrett zur
Aneignung der platonischen Weltweisheit").

Ein anderes Moment verdient ebenso Interesse: Es scheint einen
reichen und fruchtbaren geschichtlichen Raum zwischen Jesus und Paulus

gegeben zu haben. Hier ist besonders an griechischsprachige Judenchristen

zu denken (etwa an die „Hellenisten" der Apostelgeschichte), die viele
für die urchristliche Literatur charakteristische Figuren, Motive und Theo-
logumena entwickelt und der sukzessiven Einwanderung des Christusglaubens

in die griechisch-römische Welt zugearbeitet haben. Vieles von dem,
was H. Paulus zuschreibt, ist hier entstanden.12 Die Voraussetzung dafür
waren die ihrerseits überaus vielfaltigen Spielarten des Frühjudentums, die
alle, auf diese oder jene Weise, die mit dem Stichwort Hellenismus und
Hellenisierung umschriebenen kulturellen Transformationsprozesse
dokumentieren. Ich habe den Eindruck, dass diese zwischen „Jerusalem" und
„Athen" vermittelnden Welten bei H. zu wenig in den Blick geraten -13 sie

könnten aber helfen, Kontrastierungen zu problematisieren und aufzufächern.

In diesem Zusammenhang weise ich auf einen Konvergenzpunkt
hin, der mehr Aufmerksamkeit verdient: das Prinzip des Einen, das eine
Brücke zwischen jüdischem Monotheismus und griechisch-hellenistischer
Religionsphilosophie bildet. Zusammen mit dem prägnanten Ethos dürfte
die Orientierung der jüdischen und, in der Folge, christlichen Religion am
Einen zu den Hauptattraktoren für heidnische Interessenten und
Sympathisanten gezählt haben.

Mit dem „mosaischen" Stichwort Monotheismus ist eine vitale Verwerfung

im langwierigen Prozess des Auseinandergehens von Judentum und
Christentum zu signalisieren, die bei H. wenig Berücksichtigung findet (vgl.
aber 504f.): Im Zentrum der frühchristlichen Verkündigung findet sich eine

eigentümliche Koexistenz von profiliertem Monotheismus und „hoher"
Christologie, verbildlicht in der Throngemeinschaft des einzig-einen Gotts
mit seinem Sohn. Wir haben es hier gleichsam mit der Keimzelle der
nachmaligen Trinitätstheologie zu tun.14 Das Johannesevangelium zeigt, wie

11 Dazu etwa: Harink, Douglas (Hg.): Paul, Philosophy, and the Theopolitical Vision.
Critical Engagements with Agamben, Badiou, 2izek and Others. Eugene, Or.: Cascade 2010;
ENGELMANN, Sebastian: Paulus, Ereignisse und die Bildung. Eine Annäherung mit Badiou und
2izek, in: JBTh 35 (2020), 241-259.

12 Aus diesem Grund „zehren" weder das Johannesevangelium noch das Lukasevangelium

von der paulinischen Theologie (so 496).
13 Philon von Alexandria wird beiläufig notiert (334; 485; 522), andere Formationen des

griechischsprachigen Diaporajudentums bleiben unberücksichtigt.
14 Dazu mein Aufsatz: Ein achter Tag. Jesu Auferstehung als ein Kristallisationspunkt

neutestamentlicher Gotteslehre, in: ZThK 116 (2019), 271-289.



Das frühe Christentum in der Sicht von Jürgen Habermas 505

dieser „christologische Monotheismus" eine erbitterte Kontroverse auslöst,
noch innerhalb des Judentums: Gemessen an einem strengeren monotheistischen

Gottesbild kommen die Christusanhänger auf die Seite der
polytheistischen Heiden zu stehen (Joh 5,16-18; 10,33-36). Mit den hier
aufbrechenden Differenzen befinden wir uns weitgehend noch im Gravitationszentrum

von „Jerusalem".
Ein letzter Punkt: Die „okzidentale Konstellation von Glauben und Wissen"

bildet für H. die Leitfigur für seine philosophiegeschichtliche Genealogie.

Im Schatten der grossen geistesgeschichtlichen Konstruktionen
bekommen schlichtere quellensprachliche Erkundungen wenig Raum.15 Dabei

dokumentiert gerade das Neue Testament eine Entdeckung des
Glaubens.16 Es korreliert Glauben auf vielfaltige Weisen mit kognitiver
Terminologie, am prägnantesten im Johannesevangelium. Ein summarischer Blick
auf die zeitgenössische Philosophie zeigt, dass die Verhältnisbestimmung
von Glauben und Erkennen, von Pistis und Noësis / Gnosis, weit variantenreicher

ausfällt als etwa nur in Gestalt eines Stufenmodells oder einer harten

Antithetik.17 So wäre etwa am Œuvre von Plutarch, dem Platoniker und
delphischen Priester, der Status „der performativen, in Leben und Handeln
orientierenden Kraft von Glaubenswahrheiten" {fides qua) zu überprüfen.

Freundliche und unfreundliche Begegnungen - „Christentum und
HelLENISMUS IN DER GRÄKOROMANISCHEN UMGEBUNG DES KAISERREICHS"

Mit diesem knappen Abschnitt stossen wir in das Zentrum jener
achsenzeitlichen Verdichtung von Reflexionsvorgängen vor, die das nachmalige
christliche Europa hervorbringen (516-545). H. sieht dabei aus gut
nachvollziehbaren Gründen davon ab, auch die Entwicklungen im byzantinischen

und christlich-orientalischen Raum zu verfolgen. Zur Debatte steht
das Theorem der Hellenisierung des Christentums (538-545). Ich konzentriere

mich auf die „kognitive Dynamik der Achsenzeit", wie sie im Ver-

15 Soweit ich sehe, handeln lediglich 623-625 (vgl. 716) im Grosskapitel über das christliche

Europa „kursorisch" vom Problem der Vereinbarkeit von Glauben und Wissen, im Blick
auf die spätantiken christlich-paganen Kontroversen. H. unterstreicht, dass die philosophische

„Polemik gegen den .blinden Glauben' [...] ein einseitiges, ja verständnisloses Bild vom
christlichen Glauben entwirft".

16 „Keine andere jüdische oder hellenistische Schrift vor oder nach dem Neuen Testament

verwendet das Wortfeld .glauben' auch nur annähernd so häufig": WEDER, Hans: Die
Entdeckung des Glaubens im Neuen Testament, in: DERS.: Einblicke ins Evangelium. Exegetische

Beiträge zur neutestamentlichen Hermeneutik. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht
1992, 137-150, hier 138.

17 Eine breite Dokumentation bietet: Frey, Jörg/SCHLIESSER, Benjamin/UEBERSCHAER,
Nadine (Hgg.): Glaube. Das Verständnis des Glaubens im frühen Christentum und in seiner
jüdischen und hellenistisch-römischen Umwelt WUNT 373). Tübingen: Mohr Siebeck 2017.



5O6 Samuel Vollenweider

hältnis von Christentum und Piatonismus greifbar wird (ab 531).18 H. ist
grundsätzlich im Recht, wenn er die ausserordentliche hermeneutische
Flexibilität des Christentums (gerade im Vergleich zu seinen Gegnern)
unterstreicht: Die im Entstehen begriffene christliche Theologie hat die
Herausforderung, sich zu einer zunächst überlegenen - und im Ansatz elitären
- Bildungskultur zu verhalten, ergriffen und schliesslich gemeistert. Es

erstaunt auch nicht, dass ihn die trinitarischen und christologischen Formationen

nicht überzeugen - die Alte Kirche bleibt im metaphysischen
„Begriffsuniversum befangen, welches sie hätte sprengen müssen, um den
rettenden Akt der Menschwerdung Gottes als historisches Ereignis auf den
Begriff zu bringen" (541). Was trotzdem als nachhaltiger Gewinn bleibt, ist
doppelt bemessen: einerseits das Produkt in Gestalt einer wissenschaftlichen

Theologie, andrerseits, und dies ist noch bedeutsamer, die Bereicherung

der philosophischen Begriffssprache selber durch die Semantik der
biblischen Glaubenserfahrungen (545). H. öffnet darüber hinaus - in äus-
serster, schon fast kryptischer Verdichtung - ein weiteres Fenster, wenn er
dem Logosbegriff der christlichen Tradition die Symbolisierungsleistung
sprachlicher Ausdrücke abgewinnt, die sich erst in der Teilnehmerperspektive

erschliesst: Hiernach verkörpert das Leiden Christi Gottes eigenes
Handeln (543-545). Auf altkirchlichem Terrain dürfte die Privilegierung
des Logos als „Sprechen" gegenüber dem ontologischen Format (der Logos
als Hypostase) kaum durchzuhalten sein. Attraktiver ist die Fragestellung
für das Johannesevangelium selber (dem H. in seinem Buch kaum Beachtung

schenkt): Der Logos des Prologs (Joh 1,1-18) bezieht sich ja prima
vista auf das schöpferische Sprechen Gottes in Gen 1 zurück und präludiert
die im Evangelium präsentierten grossen Reden des vom Vater gesandten
Sohns an die Seinen.

Fragen lässt sich, ob die Antithese von Kosmozentrismus (/epistemi-
scher Zugang zu einem anonymen Göttlichen) und Theozentrismus
(/kommunikativer Zugang zu einem persönlichen Gott) für die Differenzbestimmung

zwischen Piatonismus und Christentum wirklich griffig ist.19 H. selber

deutet „Wege" an, die vom Piatonismus zum Christentum führten
(532f.). Wie geht man mit Redeweisen philosophischer Texte um, die ganz
selbstverständlich eine Kommunikation mit Gott (bzw. den Göttern)
beinhalten, zumal in Form von Gebeten oder Jenseitshoffnungen? Ich denke
etwa an die personal religion eines Epiktet oder die Frömmigkeit eines
Plutarch. Der Kontrast zwischen dem jüdisch-christlichen kommunikativen
Zugang zu Gott und dem kosmozentrisch formatierten epistemischen Zu-

18 H. unterschätzt den Stellenwert der Stoa, immerhin der führenden philosophischen
Richtung in der frühen Kaiserzeit, für das Christentum des ersten und zweiten Jahrhunderts
(530). Hinweise dafür finden sich etwa in: RaSIMUS, Tuomas/ENGBERG PEDERSEN, Troels/
DUNDERBERG, Ismo (Hgg.): Stoicism in Early Christianity. Grand Rapids: Baker 2010.

19 So 532; 542f.; 484f. u.ö., offensichtlich in Abstimmung mit der von Jan Assmann
entwickelten Terminologie.



Das frühe Christentum in der Sicht von Jürgen Habermas 507

gang zu einem apersonalen Göttlichen (etwa 476) bildet die Varianten
reichen Beziehungen zwischen Religion und Philosophie zumal in der Kaiserzeit

nur unzureichend ab. An diesem Punkt scheint mir H. auch der
zunächst ganz selbstverständlichen Bindung nichtchristlicher Philosophen an
ihre überkommenen städtischen Kulte nicht gerecht zu werden - zumal
wenn diese mit Einschränkungen und Verboten belegt wurden.20

Es geht schon eine eigentümliche Faszination aus von dem (von H. so
nicht formulierten!) Gedanken, ausgerechnet das Trinitätsdogma als späte
und reife Frucht sich gegenseitig verstärkender achsenzeitlicher Reflexionsschübe

zu deuten. In optimam partem darf man vielleicht sogar die These

wagen, die antiken christlichen Denker hätten die Möglichkeiten der
griechischen Metaphysik bis hart an ihre Grenzen ausgereizt, um ihrer
Glaubenserfahrung begriffliche Gestalt zu verleihen. Ein Zeichen dafür, dass
das Verständnis von Gott als dreieinigem biblische und geschichtsbezoge-
ne, von „Jerusalem" herkommende Impulse bewahrt, ist seine Fortwirkung
in den Feldern christlicher Theologie und Spiritualität auch dort, wo man
sich weiträumig auf die Herausforderungen nachmetaphysischer
Denkvoraussetzungen eingelassen hat.

Ich schliesse wieder einige mehr fachdisziplinäre Überlegungen an. Der
Stellenwert der christlichen Intellektuellen, die als Gnostiker firmieren, wird
bei H. niedrig taxiert (534^; 537). Interpretieren Hessen sie sich ja auch als

Theologen, die das Experiment, „Jerusalem" und „Athen" in ein angemessenes

Verhältnis zu bringen, riskieren. Die dogmengeschichtliche
Verhältnisbestimmung von Subordinationslehre und Modalismus (539f.) ist m.E.
irreführend; Arius zählt zu den Vertretern einer Logoschristologie, die sich
charakteristisch von andern, nicht origenistisch formatierten monarchia-
nisch-modalistischen Konzeptionen unterscheidet. Ein „Prozess gegenseitiger

Assimilation" zwischen kaiserzeitlichen Christen und Nichtchristen
(522) ist erst sehr spät zu beobachten, und dies leider meist im Zeichen
von Rivalität und Konfrontation - beispielsweise hat die Septuaginta trotz
ihres Status als uralte orientalische heilige Schrift in den ersten Jahrhunderten

bei Heiden erstaunlich wenig Resonanz erzeugt. Überaus spannend
nehmen sich H.' - erstaunlich spät platzierte - Hinweise auf die literarischen

Überreste antichristlicher Philosophen aus (620-625), zumal bei der
Beurteilung der Referenz auf Wunder (wo auch nichtchristliche Wundertäter

in den Blick zu nehmen wären, von „Pythagoras" bis zu neuplatonischen

Theurgen). In den überblicksartigen Darstellungen der späten Antike

werden gelegentlich Phänomene zusammengerückt und einander
zugeordnet, die man lieber getrennt sähe - so bei den (neben die Gnostiker ge-

20 Vgl. 621, hier im Blick auf antichristliche Polemiker („Schon die religionspolitische
Absicht einer Verteidigung des griechisch-römischen Götterkultes verrät eine Unempfind-
lichkeit gegenüber dem kognitiven Gefälle zwischen dem in die Transzendenz ausgreifenden
Denkhorizont, der sich in der Achsenzeit aufgetan hatte, und einer wie immer auch
fortentwickelten mythischen Vorstellungswelt").



5O8 Samuel Vollenweider

stellten) Mysterienkulten aus dem Orient.21 Schliesslich: Ist der Terminus
„Glaubensmächte" angemessen für hellenistische Philosophenschulen? (537)

Unausgeschöpftes und Unerschöpfliches

Wir haben uns von H. am Christentum der frühen Kaiserzeit wie in einem
Brennglas die kulturellen Weltmächte zeigen lassen, deren Beziehungsdynamik

das Abendland bis heute bestimmt. Dabei ging es auch darum,
gegenüber der Attraktion der idealtypischen Grosskonstruktion an die Wi-
derständigkeit von Phänomenen und Texten zu erinnern. Als Ertrag bleiben

für mich zwei bedeutsame Einsichten, die gleichsam nach mehr rufen.
Erstens stellt der Verfasser der Auch eine Geschichte der Philosophie immer
wieder heraus, wie sehr sich auch das philosophische Denken, zumal in
seinen nachmetaphysischen Gestalten, von den biblischen Semantiken,
vom Gott der Väter, sensibilisieren und bewegen liess. H. hat seine
programmatische, im Gespräch mit J.B. Metz entwickelte These (15 Anm. 8) in
seinem opus magnum genealogisch getestet:22

„Die Spannung zwischen dem Geiste Athens und dem Erbe Israels hat sich
innerhalb der Philosophie nicht weniger folgenreich ausgewirkt als innerhalb
der Theologie."

Es wäre ein Erbe, „das über die Schwelle der methodischen Trennung von
Glauben und Wissen hinaus zählt" (480). Für die Theologie selber ist sein
darüber noch hinausführender Gedanke geradezu suggestiv: die Anschlussfrage,

„ob sich eine Fortsetzung dieses Diskurses im Hinblick auf die
Übersetzung möglicher unausgeschöpfter Wahrheitsgehalte religiöser
Überlieferungen empfiehlt" (ebd.). Wenn sich die Theologie auf dieses hermeneu-
tische Angebot einlassen will, tut sie es im Wissen darum, dass es sich bei
dem ihr in denkerische Hut gegebenen Unausgeschöpften nicht um
weiterhin schrumpfende Reservatsbestände handelt. Wer an den Ufern des

Unerschöpflichen zeltet, fühlt sich nicht zuhause im Theotop.

21 Ausgerechnet die genannten Kulte - Eleusis, Orphiker und Dionysos - (530) sind gut
altgriechisch (vgl. 411L); die Orphiker gehören nicht in diesen Katalog. Zur Parataxe von
Gnosis und Mysterien vgl. 483; 514; 534.

22 HABERMAS, Jürgen: Israel oder Athen: Wem gehört die anamnetische Vernunft. Johann
Baptist Metz zur Einheit in der multikulturellen Vielfalt, in: DERS.: Vom sinnlichen Eindruck
zum symbolischen Ausdruck. Philosophische Essays. Frankfurt/M.: Suhrkamp Verlag 1997,
98-111, hier 104.



Das frühe Christentum in der Sicht von Jürgen Habermas 509

Anhang: Zuhanden einer künftigen Überarbeitung liste ich einige Korrek-
turwünsche auf.

• Passim: die häufige Falschschreibung von Origines muss korri¬
giert werden (z.B. 533h).

• 493: ,,Christentum[s]"
• 316: Alexandria bleibt unter den von Christen bewohnten Gross¬

städten bis ins frühe 2. Jh. eine Leerstelle.
• 523: müsste hier nicht eher vom „Erbe der Republik" gespro¬

chen werden?: „Das Christentum entfaltet sich zu einer Zeit, als
das Kaiserreich das Erbe des Prinzipats [...] angetreten hatte."

• 526 Anm. 47: „Hercules, Dionysos, Kybele, Isis, Mitra und Ado-
nai": Gemeint sind Mithras und (wohl) Adonis.

• 533: Beim zitierten Gregor handelt es sich nicht um den Nysse-
ner, sondern um den „Wundertäter", einen Origenesschüler.

• 534: „Theologen wie Gregor von Nyssa und dessen Nachfolger,
die sogenannten Kappadokier": Gregor ist selber einer von den
(bekannten drei) Kappadoziern.

• 539: Der Denkprozess selber ist kaum „ironisch", sondern wird
„ironischerweise" angestossen.

• 539: ist hier statt des „mittleren Plato" nicht eher der Mittelpla-
tonismus gemeint?

• Der Umgang mit antiken Namen wirkt uneinheitlich. Auf der
einen Seite stehen Philon, Epiktet, Kelsos, Klemens, Porphyrios
(graece), auf der anderen Hercules, Plato, Marcion, Athanasius
(latine). Manchmal liest man „platonistisch", manchmal „platonisch".



5i° Samuel Vollenweider

Zusammenfassung
Der Aufsatz beschäftigt sich mit der Darstellung des frühen Christentums in
der Philosophiegeschichte von Jürgen Habermas. Die kulturellen Umbrüche,
die mit der Achsenzeit" ihren Anfang genommen haben, intensivieren sich
im antiken Christentum (verfolgt an Jesus und Paulus, an der Trinitätslehre
und an Augustin). Diskutiert wird die Frage, ob die Spannung zwischen
„Jerusalem" und „Athen" kreative und nachhaltige Reflexionsprozesse
ermöglicht hat. Der Aufsatz erinnert an den Widerstand, den die einzelnen
antiken Texte der Attraktion von Grosstheorien entgegensetzen.

Abstract
This essay deals with the representation of early Christianity in the history
ofphilosophy by Jürgen Habermas. The cultural upheavals that began with
the "Achsenzeit" ("Axis Age") intensify in ancient Christianity (observed in

Jesus and Paul, in the doctrine of the Trinity, and in Augustine). The question

is discussed whether the tension between "Jerusalem" and "Athens"
enabled creative and sustainable processes of thinking. This essay recalls the
resistance of particular ancient texts to the appeal that grand design theories

offer.


	Ein achsenzeitlicher Booster : das frühe Christentum in der Sicht von Jürgen Habermas

