Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 2

Artikel: Vernunftinteresse, Religion und Philosophie : zu Jirgen Habermas'
grossem Diskurs Gber Glauben und Wissen

Autor: Kohler, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047486

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEORG KOHLER

Vernunftinteresse, Religion und Philosophie
Zu Jurgen Habermas’ grossem Diskurs iiber
Glauben und Wissen

Auch eine Geschichte der Philosophie ist nicht nur, aber auch eine Ge-
schichte der Philosophie. ,Philosophiegeschichte“ im iiblichen Sinn liefert
dieses eindrucksvolle Werk nicht, wenn man eine Uberblicksdarstellung his-
torischer Gestalten philosophischen Denkens erwartet. Aber was ist ,Philo-
sophie“? Und welches ist die methodisch leitende Absicht von Habermas’
ebenso machtiger wie subtiler Abhandlung? Den Einstieg in die Antwort
suche ich von der Seite; liber die Leseenttauschung eines philosophisch in-
teressierten Theologen!.

RELIGIOSE ERFAHRUNG UND DIE ZUKUNFT DER PHILOSOPHIE

In einer kurzen, aber an viel gelesener Stelle publizierten Bemerkung kon-
statiert Niklaus Peter, was er von Habermas erhofft, stattdessen aber be-
kommen habe. Erhofft habe er - nicht zuletzt veranlasst durch Habermas’
Friedenspreis-Dankensrede von 2001 - die Beschaftigung des Philosophen
mit jenen ,Sinnressourcen“ aus der religiosen Tradition, die zeigten, wie
sehr - zum Beispiel - ,der liberale Staat von moralischen Grundlagen zeh-
re, die viel mit religiosen Motivationsquellen zu tun hatten®. Seine Leseer-
fahrung beschreibt Peter anschliessend so:

»Als ich mich [..] an die Lektiire (dieser) Philosophiegeschichte machte, die
ja den Untertitel ,die okzidentale Konstellation von Glauben und Wissen* tragt,
war das am Ende eine herbe Enttauschung: Es handelt sich namlich nicht
wirklich um eine Geistesgeschichte der okzidentalen Spannung von Glauben
und Wissen, sondern um die langliche Erfolgsstory seines eigenen ,nachmeta-
physischen’ Denkens.“

Niklaus Peters Arger ist hilfreich, weil er vier Dinge zum Ausdruck bringt:
Erstens ist es, wie gesagt, ein fatales Vorurteil, diese Untersuchung als ein-
fache Geistesgeschichte zu lesen. In Wahrheit ist sie primar die in syste-
matischer Perspektive historisch entfaltete Analyse der Differenz zwischen
Glauben und Wissen. Zweitens tragt nur der erste Band der - mit leicht

1 In: Das Magazin, Samstagsbeilage zum Tages-Anzeiger, Ziirich, 17.02.2020: , Wir brau-
chen Sinnressourcen“. Wiederabgedruckt in: PETER, Niklaus: Himmelsleiter und Propheten-
mantel. Kleine Denkstiicke in Religion und Literatur. Stuttgart: Radius 2022, 68f.

Wie mir Niklaus Peter privat mitteilte, hat er sein Urteil unter verschiedenen Gesichts-
punkten inzwischen revidiert und modifiziert.



478 Georg Kohler

ironischem Unterton ,auch” eine Geschichte der Philosophie genannten -
Untersuchung den von Niklaus Peter notierten Untertitel. ,Glauben“ und/
versus ,Wissen“ markiert im Ubrigen einen Unterschied, der nicht mit
»Theologie vs. Philosophie“ iibersetzt werden kann. So gilt drittens der
zweite, auf die Selbstkritik der Vernunft bezogene, Band explizit der fir
Habermas seit langem zentralen Frage nach der ,verniinftigen Freiheit®;
ein Problem, das ihm allerdings - im Blick auf die religiose Tradition des
Westens - nicht weniger als eine Defizienz im Herzen der Philosophie
selbst aufzeigt. Viertens miindet zweifellos der lange, beide Binde durch-
querende Durchgang von Kapitel III., Band 1 bis Kapitel X., Band 2 (durch
die Stationen der achsenzeitlichen Weltbilder, der christlichen - von ,Je-
rusalem und Athen® gepragten - Metaphysik der neuzeitlichen Subjektphi-
losophie, tber die ,Wegscheide nachmetaphysischen Denkens: Hume und
Kant“ und die junghegelianische Verarbeitung der kantisch-transzenden-
taltheoretischen Hinterlassenschaft) in die von Peter monierte (nachmeta-
physische) Freilegung sprachpragmatisch fassbarer Wurzeln der verntinfti-
gen Freiheit. Doch das geschieht gerade nicht als Triumphgeste einer ,Er-
folgsstory”“, sondern fiihrt zur nachdenklichen Frage, ob nicht die Vernunft
selbst - mit dem ,Verschwinden jeden [von der Religion geerbten] Gedan-
kens, der das in der Welt Seiende im Ganzen transzendiert ,, — verkiimme-
re (2, 802).

Hier, am Ende der monumentalen Uberschau iiber die Geschichte phi-
losophischer Anstrengungen, aufs Ganze zu gehen, kommt in aller Deut-
lichkeit noch einmal zum Vorschein, weshalb eine rein ,buchtheologisch”
inspirierte Erwartung gegeniiber Habermas’ Untersuchung enttdauscht wer-
den muss. Der eben zitierte Satz findet seine Fortsetzung namlich in der
die eigentliche Beunruhigung Habermas’ resiimierenden Bemerkung:

,Die Abwehr dieser Entropie [= des Verschwindens eines gedanklichen Uber-
stiegs Uiber die Welt im Ganzen] ist ein Punkt der Beriihrung des nachmeta-
physischen Denkens mit dem religiosen Bewusstsein, solange sich dieses in
der liturgischen Praxis einer Gemeinde von Gldubigen [kursiv GK] verkorpert
und damit als eine gegenwadrtige Gestalt des Geistes behauptet. Der Ritus
[kursiv GK] beansprucht, die Verbindung mit einer aus der Transzendenz in
die Welt einbrechenden Macht herzustellen. Solange sich die religiose Erfah-
rung noch auf diese Praxis der Vergegenwirtigung einer starken Transzendenz
[kursiv GK] stiitzen kann, bleibt sie ein Pfahl im Fleisch einer Moderne, die
dem Sog zu einem transzendenzlosen Sein nachgibt - und solange hilt sie
auch fur die sikulare Vernunft die Frage offen, ob es unabgegoltene semanti-
sche Gehalte gibt, die noch einer Ubersetzung ,ins Profane‘ harren. (2, 807).

Diese Satze sind allein dann zu entschliisseln, wenn man die von Habermas
betonte Verbindung zwischen den Begriffen einerseits des ,religiosen Be-
wusstseins“, andererseits der ,liturgischen Praxis“ bzw. des ,Ritus“ ernst
nimmt. Wer die in AGdPh entwickelte Auseinandersetzung mit dem Zu-
sammenhang zwischen Religion und Philosophie richtig rekonstruieren



Zu Jirgen Habermas’ grossem Diskurs iiber Glauben und Wissen 479

will, muss sich daher klar machen, dass nicht das Kapitel III. iiber die
,2achsenzeitlichen Weltbilder“ die erste und wesentliche Perspektive auf
das Verhaltnis zwischen philosophischem Denken und Religion eréffnet,
sondern dass das bereits im Kapitel II. - ,Die sakralen Wurzeln der ach-
senzeitlichen Uberlieferungen“ (hier insbesondere Abschnitt 2. und 3.,
,Mythos und Ritus“ bzw. ,Der Sinn des Sakralen“) - geschieht.

In diesen evolutionsanthropologischen und religionstheoretischen Uber-
legungen wird deutlich, warum Habermas die ,religiése Erfahrung®, in der
sich die ,Vergegenwartigung einer starken Transzendenz® vollzieht, immer
noch - oder erst recht - fiir unverzichtbar auch fiir das ,nachmetaphy-
sische Denken“ halt; fiir den ,Pfahl im Fleisch einer Moderne“, die Gefahr
lauft, in der Gleichgiiltigkeit einer haltlosen Rationalitdt und amoralischen
Unempfindlichkeit zu enden. Ist dieser Sinn des Sakralen aber erkannt,
wird deutlich, dass Habermas keineswegs seine in der Friedenspreisrede
und andernorts2 erwdahnte Angewiesenheit liberaler, sikularer Gesellschaf-
ten auf ,Sinnressourcen® aus religiésen Traditionen aus dem Auge verloren
hat. Sie sind nur nicht ohne Weiteres dort zu finden, wo man sie erwartet.

In meinem Beitrag will ich den iibergreifenden Zusammenhang von
AGdPh skizzieren. Zundchst mit dem Versuch zu zeigen, wie sich Habermas’
Religionsbegriff mit jenem - fiir die Philosophie nicht weniger als fiir das
menschliche Existieren tiberhaupt grundlegenden - Gedanken verkniipft,
,der Welt - theoretisch wie praktisch - im Ganzen“ zu begegnen. Dann ist
darzulegen, wie Band 1 die ,Entstehung der okzidentalen Konstellation
von Glauben und Wissen“ aus den ,achsenzeitlichen Weltbildern“ herleitet
und dadurch eine Genealogie der abendlandischen Metaphysik bis hin zur
eigentlichen Subjektphilosophie ermoglicht. Die darauffolgende ,Zasur der
Trennung von Glauben und Wissen® fiihrt zur ,Wegscheide nachmetaphy-
sischen Denkens“ und so zum gegenwartsdiagnostisch zentralen Problem
der ,verniinftigen Freiheit“, welches Habermas mit grosser Exaktheit am
Beispiel von Kants praktischer Philosophie erdrtert. Schliesslich ist, vier-
tens, der ,junghegelianisch vermittelte Schritt vom ,objektiven Geist"
Hegels zur nachmetaphysischen, in der gesellschaftlichen Praxis kommuni-
kativer Lern- und Einigungsprozesse verkorperten Gestalt der Vernunft und
ihrer Freiheit anzudeuten.

Dass dies nur in der Form einer ganz und gar fliichtigen Uberschau ge-
schieht, versteht sich leicht. Darum kann das Folgende nicht viel mehr lie-
fern als eine systematisch informierte Erlauterung des Inhaltsverzeichnis-
ses. Wem sie einleuchtet, dem/der wird zugleich bewusst, wie sehr diese
Philosophiegeschichte-in-philosophischer-Absicht mit Habermas’ bisheri-
gem Werk und seiner schon vor mehr als fiinfzig Jahren formulierten Idee

2 Vgl. etwa: HABERMAS, Jiirgen: Israel und Athen oder: Wem gehért die anamnetische
Vernunft? Zur Einheit in der multikulturellen Vielfalt, in: METZ, ].B. et al. (Hgg.): Diagnosen
zur Zeit. Diisseldorf: Patmos Verlag 1994, 51-64.



480 Georg Kohler

eines urspriinglichen Verhdltnisses von Interesse und Vernunft zusam-
menhangt.3

DAS PROPRIUM VON RELIGION

Habermas benennt das ,Proprium der Religion“ in der Einleitung zum
Kapitel II., Band 1, und markiert damit eine Einsicht, die fiir das gesamte
Verstandnis von AGdPh verbindlich ist:

,Uber dem kognitiven Durchbruch, den die Lehren Achsenzeit herbeifiihren,
diirfen wir nicht vergessen, dass sich in den religiésen Uberlieferungen die
Einheit der Weltdeutung mit einer kultischen Praxis erhdlt. Ohne dieses Pro-
prium hatte sich die Religion nicht bis heute eigensinnig gegeniiber dem sa-
kularen Denken behaupten konnen. Aufgrund ihrer Verwurzelung im sakra-
len Komplex bewahrt die Religion einstweilen die Verbindung zu einer ar-
chaischen Erfahrung, fiir die im Laufe der Moderne alle tibrigen kulturellen
Sensorien unempfindlich geworden sind.“ (1, 180)

Die entscheidenden Stichworte sind die ,Einheit der Weltdeutung mit ei-
ner kultischen Praxis“, sowie zweitens die ,archaische Erfahrung, fiir die
im Laufe der Moderne alle iibrigen kulturellen Sensorien unempfindlich
geworden sind.“ Was Religion - oder genauer: den Vollzug religiosen Exis-
tierens - von allem Wissen und rationalem Tun unterscheidet, ist die Ak-
tualisierung und Aktualitat eines iiber alles Begreifen und Erklaren hinaus-
gehenden Vermoégens zu hoffen, dass ,die“ Welt - das Ganze der uns um-
gebenden Wirklichkeit - trotz allem kein boser Ort ist. Dabei kommt es
auf das Zusammenspiel von Ritus, d.h. gemeinsamer Praxis, mit der in ihm
vergegenwartigen Idee eines Umgreifenden an, das man in den Begriffen
einer an den archaischen Formen religioser Praxis orientierten Religions-
soziologie das performativ wirksame Glauben an das Walten guter, jeden-
falls die eigenen menschlichen Krifte transzendierenden Mdchte nennen
kann.

Habermas’ kulturanthropologische Erlauterung von Religion-iiberhaupt
ist zweipolig. Sie enthdlt sowohl den rituellen Umgang mit Heil und Un-
heil wie die ,Selbstthematisierung der [jeweiligen] Gesellschaft in identi-
tatsstabilisierenden Weltbildern® (1, 199), Weltbilder, die allerdings immer
wieder unter den kognitiven Druck neu gewonnenen profanen Wissens
geraten. Mythus (bzw. Weltbild) und Ritus sind die beiden Grundelemente
von Religion-iiberhaupt; sie bilden gemeinsam den ,sakralen Komplex®,
dessen Wirksamkeit verstanden werden muss, wenn die Geltung des reli-
giosen Weltbezugs zu begreifen ist. Uber seinen Weltbildcharakter besitzt
das religiose Existieren eine eigenstindige Orientierungsfunktion und, da-
riiber hinaus, durch seine Verwurzelung in sakral-rituellen Praktiken, eine

3 Vgl. Erkenntnis und Interesse, in: HABERMAS, Jiirgen: Technik und Wissenschaft als
,Ideologie”. Frankfurt: Suhrkamp 1968, 146-168.



Zu Jirgen Habermas’ grossem Diskurs iiber Glauben und Wissen = 481

ermutigende Kraft, die dem sdkularen Denken nicht mehr gegeben ist. Das
macht religioses Daseinsverhalten - jedenfalls fiir die nachmetaphysische
Philosophie, die es zwar als Orientierungskompetenz, aber nicht im per-
formativen Motivieren ersetzen kann - zum Anderen der ihr selbst fremd
gewordenen eigenen Idee.

Mit Hilfe eines langeren Zitats ist zu belegen, weshalb AGdPh eben auf
kein Selbstlob, sondern auf die hermeneutisch tiefreichende Begegnung des
Philosophen Habermas mit der Wirklichkeit genuin religidoser Energien
hinauslauft: Begreift man Religion als ein fremdgewordenes Alter Ego der
nachmetaphysischen Philosophie, dann geht es nicht allein um das Fremd-
sein der Religion gegeniiber der Vernunft, sondern ebenso um ein Defizit
der praktischen Vernunft selbst im Vergleich zur religidsen Praxis.

sJeder Kultus, auch die reflektierte Gestalt der inzwischen zu Andacht und
Geist sublimierten Gemeindepraxis, begegnet der Philosophie als Zeugnis und
Residuum einer fernen, in die archaische Ausgangskonstellation zuriickrei-
chenden Periode der Menschheitsentwicklung. Sakulare Bewusstseinsforma-
tionen erkldren sich geradezu dadurch, dass sich ihnen das Sakrale als das
schlechthin Irrationale entzieht. Die Religion zeichnet sich aus ihrer eigenen
Perspektive gegeniiber der Vernunft dadurch aus, dass sie in der epistemi-
schen Dimension von Weltbildern und Ethiken eben nicht aufgeht, sondern aus
der internen Verbindung mit Kultus und Gemeindebildung jene solidarisie-
rende Kraft schopft, die einer aufs Deontologische zugespitzten praktischen Ver-
nunft [...] fehlt.“ (1, 190f.)

Der letzte Satz bezieht sich u.a. auf die ausfiihrliche, etwa hundert Seiten
umfassende Interpretation und Kritik von Kants Vernunftverstindnis; von
dessen vergeblichem Versuch, der Vernunft ein nicht nur vage wirksames
Interesse an ihrem Fortschreiten in der Welt zuzuschreiben, um dem un-
vermeidlichen ,Zweifel an [ihrer] eigenen praktischen Wirksamkeit und
damit der Anfalligkeit fiir einen in ihrem Inneren briitenden Defdatismus
zu wehren.” (2, 370)

Es ist diese - philosophiegeschichtlich und systematisch zentrale - Fra-
ge nach einer streng philosophischen Begriindung des Interesses der Ver-
nunft an ihrer Wirksamkeit, die den eigentlichen Nukleus der Bemiihung
von AGdPh bildet; was zur Folge hat, dass die Passagen, die dem kategori-
schen Imperativ und Kants Teleologie gelten, fiir den Sinn der ganzen Un-
tersuchung von herausragender Bedeutung sind.

Doch bevor das zur Sprache kommen kann, ist Habermas’ ,Genealogie
der abendlindischen Metaphysik® zu durchlaufen, die Entwicklung jenes
europdischen Philosophierens, das seinen Ursprung in der ,achsenzeitli-
chen Transformation des religiosen Bewusstseins“ hat.



482 Georg Kohler

ACHSENZEIT UND DIE GENEALOGIE DER METAPHYSIK

»Genealogie® ist der Titel fir die Rekonstruktion einer Herkunftsgeschich-
te, die erklart wie und aufgrund welcher Anstdsse aus einer fritheren Wei-
se, die Welt und ihren Sinn zu verstehen, neue, charakteristisch verander-
te, Formationen hervorgehen; im Fall von AGdPh geht es im Speziellen um
die Genealogie philosophischen Denkens, um die Durchleuchtung eines
zweieinhalbtausend Jahre umfassenden Bildungsprozesses von der Vorsok-
ratik bis zu den Positionen der junghegelianischen Philosophie und dartii-
ber hinaus bis hinein in die Gegenwarts(problem)lage von Habermas’ eige-
nem Bemiihen, das Wesen ,verniinftiger Freiheit“ zu begreifen.

Die Betonung der Tatsache, dass sich AGdPh als eine Genealogie von im
eigentlichen Sinn philosophischen Ansdtzen betrachtet, ist wesentlich. Im
Kontext des ersten Bandes (,Die okzidentale Konstellation von Glauben
und Wissen®) ist das zu beachten wichtig, weil der Band zwar die Darstel-
lung der schrittweise vollzogenen Loslésung der Philosophie von den Vor-
gaben der Theologie (= d.h. der reflektierenden Aneignung und Beglaubi-
gung religioser Sinnversprechen) liefert, zugleich aber auch die Analyse
einer Verlustgeschichte ist.# Der Abschied des ,Wissens“ vom ,Glauben” ist
nicht einfach als Triumph der Reflexion iiber dunkles Erzdhlen zu deuten.

AGdPh rekonstruiert den Entwicklungsprozess philosophischer Doktri-
nen als Resultat kognitiver Dynamiken; als Ergebnis von Vorgaben und
Lernreaktionen, die der menschlichen Existenz mit dem Fortschritt theo-
retischer und praktischer Kontrollen und Beherrschungsweisen der andran-
genden Realitdt unumganglich geworden sind. Dabei ist zu beachten, dass
die habermasianische Genealogie mit dem Prinzip tiberwolbender, aber bin-
nendifferenzierter Epochalisierung arbeitet: Den einheitlichen Zusammen-
hang und Grundraster der Untersuchung bildet von (Band 1) III. bis zu
(Band 2) VII. (,Die Trennung von Glauben und Wissen®) die innere Verbin-
dung dreier Thematiken: Erstens der Kldrung des Ausgangspunktes, zwei-
tens der internen Verschiebungen zwischen Glauben und Wissen bzw. Theo-
logie und Philosophie und drittens die der Erliuterung des (vorldufigen)
Abschluss’ des ,Zeitalters des Weltbildes®:

,In gewisser Weise beendet namlich schon der Protestantismus das [von der
Metaphysik dominierte, GK] ,Zeitalter des Weltbildes‘. Allerdings hilt die aus
dem christlichen Horizont entlassene Philosophie im 17. Jahrhundert noch
am metaphysischen Anspruch fest, in Gestalt eines ,Systems der Wissenschaf-
ten‘ die Welt im Ganzen zu erkldaren. Weil aber fiir diese Art der Systembil-
dung die Gottesreferenz ihre Bedeutung verloren hat, tritt die Referenz auf
das erlebende, erkennende und handelnde Subjekt an deren Stelle. Damit ge-
winnt die Subjet-Objekt-Beziehung paradigmenbildende Kraft®. (2, 14)

4 Vgl. AGdPh 1, 12-13; dort auch Anm. 6.



Zu Jirgen Habermas’ grossem Diskurs iiber Glauben und Wissen = 483

In Habermas’ Sicht radikalisieren also Luther und Descartes - zwar von
der gleichen Erfahrung der Uniiberbriickbarkeit des Unterschieds zwischen
religiosem Dogma und epistemischer Evidenz bestimmt, aber doch kontra-
diktorisch - die Differenz zwischen dem, was man glauben muss, und dem,
was man wissen kann, und lésen so das Band der Philosophie an die von
der christlichen Theologie iibernommenen Leistungen einer religiosen Da-
seinssicherung. - Luther im Rekurs auf den Glauben allein, Descartes durch
den Rekurs auf das fundamentum inconcussum des seiner selbst bewussten
Subjekts. - Urspriinglich ermoglicht aber wurde diese, erst mit der Neuzeit
beendete theologisch-philosophische Suche nach der Wahrheit des Glau-
bens (fides quaerens intellctum), durch die primordiale Weichenstellung
der Achsenzeit; durch das, was Habermas die ,achsenzeitliche Transforma-
tion des religiosen Bewusstseins“ nennt.

Die Achsenzeit und der mit ihr vollzogene Einschnitt in der kulturellen
Evolution sind nicht nur historisch, sondern auch systematisch grundle-
gend fiir AGdPh und ihre Deutung der Philosophie; fiir deren Verschwis-
terung mit der Theologie und - {iber die letztere - des urspriinglichen Be-
zugs philosophischen Denkens zum religiosen Daseinsmodus. Der Beginn
der Genealogie bei den geistigen Strukturen der Achsenzeit entwickelt das
Besondere der auf Metaphysik festgelegten Philosophie aus nichts ande-
rem als aus den Umwalzungen des - im Titel von Abschnitt II.4.,1 betonten
- ,religiésen Bewusstseins“ der Menschen. Was Philosophie auf den Weg
bringt, ist nicht irgendein Ursprungsakt philosophischen Staunens, sondern
die Auseinandersetzung mit und in den Vorgaben von Gedankenformen,
die sich aus den und gegen die archaischen Dimensionen des mythisch-re-
ligiosen Denkens entwickelt haben.

Kennzeichnend fiir den Bruch zwischen archaischer und achsenzeitli-
cher Einstellung sind zwei Vorginge; einerseits der Uberstieg - die Trans-
zendenz - alles innerweltlich Gegebenen auf ein umgreifendes und dem
naiven Blick verborgenes Ganzes hin, andererseits die das Existenzgefiihl
und die Lebenspraxis bestimmende Verheissung einer den gerechten Aus-
gleich rettenden und finale Gerechtigkeit gewdhrenden Macht - eine tra-
gende Hoffnung angesichts des erfahrenen und als solches auch als unge-
recht kritisierten Unheils in der lebensweltlichen Wirklichkeit. Es sind ge-
nau diese zwei, von der Achsenzeit ermoglichten Perspektiven: der Bezug
auf den transzendenten Horizont des ,Ganzen“ und die praktisch folgen-
reiche, von Habermas so genannte ,Moralisierung des Heiligen®, die der
Philosophie eine Sonderstellung gegeniiber der objektivierenden, normativ
neutralisierten und disziplindr spezialisierten Wissenschaft verschafften
bzw. bis in unserer Gegenwart hinein verschaffen konnten.

Mit dem Konzept der ,Achsenzeit® orientiert sich Habermas an Karl
Jaspers’ Uberlegung, dass sich ,das Jahr 500 v.Chr. als die ,Achse’ [vorstel-
len ldsst], um die sich die Rotation der Weltgeschichte gleichsam beschleu-
nigt, weil sich wiahrend der vergleichsweise kurzen Periode zwischen un-



484 Georg Kohler

gefahr 800 und 200 v. Chr. in den frithen eurasischen Hochkulturen unab-
hangig voneinander dhnliche Revolutionen in der Mentalitdt von Eliten er-
eignet haben. (1, 177)

Der geographisch-kulturelle, weit iiber Europa hinausreichende Umfang
der Achsenzeit ist ein Grund fiir die explizite Einschrankung von AGdPh,
nur der okzidentalen Konstellation von Glauben und Wissen nachzugehen;
eine Begrenzumg, die Habermas vornimmt und sorgfaltig begriindet. West-
licher Selbstiiberschiatzung kann er nicht bezichtigt werden, was aber
nicht bedeutet, auf den Anspruch zu verzichten, am Verlauf der abendlan-
dischen Geschichte ein evolutiondres Grundmuster der Menschheitsent-
wicklung zu erfassen.’

Jaspers Konzept der Achsenzeit betont von Anfang an, dass nicht nur in
Griechenland und Paldstina, sondern ebenso in China, Indien und im Iran
Vorstellungen bestimmend werden, durch die ,der Mensch sich des Seins
im Ganzen, seiner selbst und seiner Grenzen bewusst wird. [...] Er stellt
[nun] radikale Fragen. Er drangt vor dem Abgrund auf Befreiung und Erlo-
sung. [...] Er erfahrt die Unbedingtheit (und die) Klarheit der Transzen-
denz.“¢

Die Einsicht in die Verklammerung von Achsenzeit und philosophi-
scher Genealogie ist wesentlich, um Habermas’ Diagnose besser zu verste-
hen, wonach die Philosophie mit ihrem, dem Anspruch auf ,Wissen“ ge-
horchenden, insofern unumganglichen Abschied von den Vorgaben der
achsenzeitlichen Religiositit und Weltkonstitution (= Transzendenz und
Heilshoffnung) in eine prekare Lage gerdt, wenn sie - in postmetaphysi-
scher Zeit - nicht mehr theoretisch und praktisch ,aufs Ganze“ zu zielen
vermag. Denn allein das in der Achsenzeit eréffnete Weltbilddenken lie-
ferte jene fundamentale Einheit von metaphysischer Begrifflichkeit und re-
ligiés inspirierter, heilgeschichtlicher Erwartung, welche der Philosophie
eine selbstverstandliche Verbindung von Theorie und Praxis verschafft(e),
die der reinen Wissenschaft verschlossen sein muss.

Insofern Habermas, den ,gemeinsamen Ursprung von Metaphysik und
Monotheismus® aus der Weltbildrevolution der Achsenzeit herleitet, zeigt
er von den Wurzeln her, was die Philosophie - auf freilich sehr verschlun-
gene Weise - noch immer mit dem Erleben religioser Erfahrungen und Be-
diirfnisse verbindet.

5 Fiir die Zusammenfassung dieser Annahme vgl. den Anfang der ,Ersten Zwischenbe-
merkung“: Bd. 1, 463-464.
6 JASPERS, Karl: Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. Miinchen: Piper Verlag 1949, 14f.



Zu Jirgen Habermas’ grossem Diskurs tiber Glauben und Wissen 485

METAPHYSIK UND (VERNUNFT)RECHT

Eine Bemerkung am Schluss der ersten ,Zwischenbetrachtung zum Diskurs
tiber Glauben und Wissen® bekriftigt unzweideutig, dass es bei diesem
Thema um die philosophische Sache selbst geht:

»,Nach meiner Auffassung diirfen wir den Streit Giber das richtige professionelle
Selbstverstandnis der Philosophie heute nicht links liegen lassen, weil sich die-
se Auseinandersetzung auf die Frage zuspitzt, ob die Philosophie aus der be-
grifflichen Osmose ihrer Verschwisterung mit der Theologie ein Erbe geltend ma-
chen kann, das tiber die Schwelle der methodischen Trennung von Glauben und
Wissen hinaus zahlt.“ (1, 480)

Der Diskurs tiber Glauben und Wissen, in dem sich christliche Verkiindi-
gung, jidischer Monotheismus und platonisch-griechische Lehre begeg-
nen, befeuert die abendldndische Philosophie von Augustin bis zur nomi-
nalistischen ,Radikalisierung der Frage, wie Theologie als Wissenschaft“ (1,
764) Uiberhaupt moglich sei.

Da eine griindliche Auseinandersetzung mit den diesbeziiglichen Ana-
lysen von AGdPh in den Einzelstudien des vorliegenden Heftes geschieht,
verzichte ich auf die Zusammenfassung der entsprechenden Passagen. Da-
rauf hinweisen mochte ich nur, dass die leitende Frage nach dem Gegen-
satz von Glauben und Wissen nicht bedeutet, dass AGdPh allein der Aus-
einandersetzung zwischen Theologie und theoretischer Philosophie folgt;
dafiir sorgt schon die bedeutsame Stellung der Kirche im christlichen Eu-
ropa:

»Fur die [...] evolutiondren Schritte auf dem okzidentalen Weg in die [prinzi-
piell der Trennung von Glauben und Wissen verpflichtete, GK] Moderne ist
[...] entscheidend, dass der Organisation der geistlichen Gewalt in der Gestalt
der romisch-katholischen Kirche sowohl bei der Auflésung der [von der poli-
tischen Struktur dominierten, GK] Gesellschaft und deren Ubergang zu einer
funktional ausdifferenzierten Gesellschaft als auch bei der Vorbereitung zur
einem dezentrierten Selbst-und Weltverstandnis eine dynamische Rolle zuge-
fallen ist: Sie spielte die Rolle eines Opponenten im spannungsreichen Ver-
hdltnis von sacerdotium und regnum und bot die Bithne fiir [den] - zuneh-
mend intern von Lernprozessen gesteuerten - Diskurs iiber Glauben und Wis-
sen.” (1, 638)

Weil die Kirche im Mittelalter zu einem einflussreichen Gegenpol der welt-
lichen Herrschaft wird, ist die in ihr sich profilierende Spaltung zwischen
Theologie und Philosophie - zwischen der christlichen Glaubenslehre und
dem philosophischen Wissen - auch ein kausal wirksamer Vorgang in der
sich fortlaufend verschiarfenden Unterscheidung zwischen theoretischen
und praktischen Aspekten der zu bearbeitenden Glaubensinhalte.” Den

7 Vgl. Band 1, 653.



486 Georg Kohler

Abschluss der Freisetzung der politisch-praktischen Argumentation von
den Vorgaben der theologisch-christlichen Lehre behandelt Habermas im
Kapitel VI. (,Die Via Moderna: Philosophische Weichenstellung zur wis-
senschaftlichen, religiosen und gesellschaftlich-politischen Moderne®) mit
der Diskussion der ausdriicklich nicht christlichen politischen Doktrin
Machiavellis und der Erorterung von Francisco de Vitorias Rechtslehre, die
zwar vom (christlichen) Naturrecht universale (Menschen)Rechte ableitet,
damit aber auf einen Rahmen normativer Verstandigung schliesst, der -
bei aller Zeitgebundenheit seiner Begriindung - weit iiber die Grenzen der
christlichen Welt hinausgreift. Besonders bemerkenswert in dieser Rekon-
struktion der Via Moderna ist die problemgeschichtliche Darstellung des
Ubergangs von der Metaphysik des Thomas von Aquin zum nominalisti-
schen Neuansatz und Paradigmenwechsel.

In der Deutung des Verhadltnisses zwischen Gott und den Menschen voll-
zieht sich hier - bedingt durch den nominalistisch-voluntaristischen Gottes-
begriff - ein Verstandnis der menschlichen Freiheit, die den menschlichen
Willen entbindet und zu jenem Moment von Spontaneitit werden lasst,
das sich schliesslich in Kants Kritik der verniinftigen Freiheit als nur durch
sich selber bestimmbar erweisen wird.8 Gleichermassen vorausweisend auf
Kapitel VIII. ist Habermas’ eindringliche Bemiihung um die Differenz zwi-
schen Duns Scotus und Willhelm von Ockham, den zwei Protagonisten
der ,nominalistischen Revolution®:

»Hinsichtlich der weiteren philosophischen Entwicklung weisen die Werke
der beiden Denker von der britischen Insel [...] in zwei komplementare Rich-
tungen. In den subtilen Differenzen zwischen Duns Scotus auf der einen und
Willhelm von Ockham auf der anderen Seite ist schon die Gabelung angelegt,
die die philosophische Entwicklung im 17. Jahrhundert nehmen wird. Diese
Aufspaltung in rationalistische und empiristische Grundiiberzeugungen weist
[...] auf den epochemachenden Gegensatz von Kant und Hume voraus, in dem
sich wiederum kontrare Einstellungen der Philosophie zum Menschenheits-
erbe der Religion ausdriicken werden. (1, 764)

Mit Descartes bzw. mit der von Habermas ,Subjektphilosophie“ genannten
Phase beginnt (vgl. oben) das Ende der Zeit des Weltbildes. Luther verkor-
pert, komplementdr dazu, den Widerstand religioser Erfahrung gegen den
Verlust der vom Gewicht des ,Wissens“ belasteten Macht des , Glaubens“.
Die Philosophie kann nicht linger die Verbiindete der Theologie sein. Kenn-
zeichen der anbrechenden Moderne ist darum der Wechsel der Philoso-
phie an die Seite der methodisch verselbstandigten (Natur)Wissenschaft.
Die Preisgabe ,jeden Kontakts mit dem Erfahrungsbereich des Sakralen®
ist die entsprechende Konsequenz.

8 ,Der Naturzusammenhang kausaler Notwendigkeiten wird gewissermassen von mensch-
lichen Initiativen durchlochert [...]Y, 794. Zum ganzen Gedankengang: Bd. 1, 794-798.



Zu Jirgen Habermas’ grossem Diskurs iiber Glauben und Wissen 487

Die neuzeitliche Scheidung von Glauben und Wissen ist zwar nicht re-
vozierbar,

saber ungeachtet dieses Umstandes teilt sich die im 17. Jahrhundert entste-
hende sdkulare, unter der methodisch-atheistischen Voraussetzung des ,etsi
deus non daretur' denkende Philosophie auch fortan mit der Theologie die
Welt- und Selbstverstandigungsfunktion, die Arbeit der Verstiandigung tber
uns selbst im Lichte dessen, was wir jeweils Neues iiber die Welt gelernt ha-
ben. Die Philosophie wird in dieser Konkurrenz sogar die Initiative tiberneh-
men und das Niveau der Reflexion bestimmen. [..] Andererseits bedeutet fir
die Theologie die aufrechterhaltene interne Verbindung mit dem gelebten
Glauben in der liturgischen Gemeindepraxis nicht nur eine Abhangigkeit, von
der sich die Philosophie befreit hat; denn auf diese Weise behalt die Theo-
logie auch den Zugang zu einer Ressource der gesellschaftlichen Integration.
[...] Jedoch setzt sich unter dem Reflexionsdruck einer [vom Anspruch kogni-
tiver Standards herausgeforderten, GK| Theologie, die das Selbstverstdndnis
der Glaubigen pragt, auch der Gestaltwandel des Sakralen fort. Seit Luther
und der Reformation zieht sich das religiose Element gewissermassen auf den
Kern der im Gemeindekultus immer wieder erneuerten und subjektiv vertief-
ten Glaubenskommunikation zusammen.“ (2, 99)°

Meine Grobskizze des Kapitels VII. (immerhin 180 Seiten) iiberspringt er-
hellende Studien; z.B. zu Luthers Gottesverstindnis oder seiner Zwei-Rei-
che-Lehre. Deren Umarbeitung verfolgt Habermas eindringlich. Denn aus
ihr entwickelt sich im Calvinismus ein zukunftsweisendes Verstindnis der
Institution ,Recht”: Fir Calvin ist Recht weit mehr als ein sanktionenbe-
wehrter Komplex obrigkeitlicher Imperative. Im Horizont seines Denkens
ist es das praktisch wichtigste Medium, um im Gemeinwesen Gerechtigkeit
und Freiheit - zumal die Freiheit der Biirger gegen die Staatsgewalt - zu er-
moglichen und zu sichern.

Im abschliessenden Exkurs zum ,Naturrechtsdenken” erhilt der Leser
eine konzis-knappe Genealogie rechtsphilosophischer Grundbegriffe, die
zeigt, wie sich das neuzeitlich-moderne Naturrecht von Thomas {iber Duns
Scotus und Ockham zur eigenen Ressource nicht religios-metaphysischer
Staatslegitimation entwickelt und damit zu einer treibenden Kraft der Sa-
kularisierung wird. Glauben und Wissen treten aus politisch-praktisch
besten Griinden auseinander, wenn die konflikttrachtigen Glaubensgewiss-
heiten privatisiert und die 6ffentliche Ordnung auf nichts als auf den tiber-
greifenden Wunsch nach zivilem Frieden und gemeinsamem Wohlstand ge-
stellt werden kann. Die von Metaphysik und gottlicher Herrschaft entbun-
dene Idee des politischen Gesellschaftsvertrags leistet genau das. Was auf
Dauer aber nur gelingt, wenn sich die einzelnen Subjekte der vertraglichen

9 Bedenkenswert sind auch die auf das Zitierte folgenden Sitze, die sich einerseits auf
die dsthetische Erfahrung (die sich als ,Sublimationsform einer urspriinglich religiosen Er-
fahrung“ deuten lasse) beziehen, anderseits auf die Enthusiasmen politischer und gesell-
schaftlicher Solidaritat.



488 Georg Kohler

Vereinigung zugleich als Mitglieder eines gemeinsamen Willens begreifen
konnen. AGdPh diskutiert, ausgehend von Hobbes, die kanonischen Vertre-
ter dieses Modells und bereitet so den Schritt zum von Rousseaus belehr-
ten Kant vor; dariiber hinaus eroffnet sie in Weiterfithrung den Blick in die
nachmetaphysische Verkorperung der verniinftigen Freiheit im Paradigma
diskursiv-deliberativer Verstandigung.

Bevor der Bogen zu Kant geschlagen werden kann, muss die Genealogie
aber die Systementwiirfe des 17. Jahrhunderts bis zum Ende durchschrei-
ten und sie als den Versuch rekonstruieren, ,ein aus Vernunft allein be-
griindetes [...] Selbst- und Weltverstandnis zu entwickeln®; ein Versuch,
der in sich widerspriichlich ist und darum scheitert. Denn er hdlt am von
der klassischen Metaphysik geerbten Gottesstandpunkt fest, der mit der Er-
kenntnisperspektive einer more geometrico operierenden Methode des
ywissenschaftlichen Philosophierens unvereinbar ist (vgl. 2, 119f.). Im Ab-
schnitt tiber Descartes, der diesen Zwiespalt reprasentiert, wird im Gegen-
zug auch auf die Pensées von Blaise Pascal verwiesen, den ersten ,religio-
sen Schriftsteller unter den Philosophen (vgl. 2, 132).

KANTS STELLUNG UND KANTS SCHEITERN

Von grosster Bedeutung fiir die grundlegende Architektur AGdPh ist nach
der im 17. Jahrhundert vollzogenen Trennung von Glauben und Wissen das,
was Habermas als die ,Wegscheide nachmetaphysischen Denkens“ ein-
fithrt: der Gegensatz zwischen dem ,,Empiristen“ Hume und dem ,Rationa-
listen“ Kant.

,Da im 18. Jahrhundert der naturalistische Verzicht auf normative Aussagen
noch keine Option darstellt, steht die Subjektphilosophie vor einer Heraus-
forderung, die Kant und Hume in ganz verschiedener Weise beantworten wer-
den. Die Alternative ist klar: entweder muss die erkennende subjektive Ver-
nunft um ein Vermogen der praktischen Vernunft erganzt werden, das fiir die
entwertete transzendente Gesetzgebung Gottes ein innerweltliches Aquivalent
erzeugen kann; oder die normativen Gehalte der transzendierenden Begriffe
des Gerechten, Guten und Schénen miissen [...] im buchstdblichen Sinne ,de-
konstruiert, also auseinandergenommen ,reduziert’, das heisst via empiri-
scher Erklarung auf beobachtbare Phdnomene zuriickgefiihrt werden.” (2, 207)

Auf diese Unterscheidung ldauft auch die Fragestellung des nachmetaphy-
sischen Denkens zu - auf die Entscheidung ,zwischen einer verniinftigen
Rekonstruktion oder iiberzeugenden Dekonstruktion von Gehalten philo-
sophisch angeeigneter religiéser Uberlieferungen.“ Fiir Habermas reprasen-
tieren Hume und Kant die noch immer geltende Zweiteilung des Sinnes
philosophischer Arbeit. Auf die Folgen dieser Weichenstellung - Philoso-
phie auf den Spuren Humes als sozusagen normalwissenschaftliches Fach,
das ,nur noch mit ihren begriffsanalytischen Fertigkeiten und als die Ver-
walterin ihrer eigenen Geschichte tiberlebt®, oder in kantischer Tradition,



Zu Jiirgen Habermas’ grossem Diskurs iiber Glauben und Wissen = 489

als eine ,wissenschaftliche Denkungsart, jedoch keine Wissenschaft®, weil
,den Bezug zum Ganzen" festhaltend - bezieht sich AGdPh, ernsthaft und
besorgt, schon im ,Vorwort®. So wird von allem Anfang an klar, was mit
dem Gegensatz Hume vs. Kant auf dem Spiel steht - und was es bedeutet,
wenn im Fall Kants das Ergebnis der Untersuchung eine durchaus fragwiir-
dige Ankniipfung ans Erbe der christlichen Philosophie freilegt. Denn ge-
nau das ist das Ergebnis der exakten Analyse der kantischen Philosophie
hinsichtlich ihres Anspruchs, aus Vernunft allein herzuleiten, was als Hoff-
nung auf wirkliches Geschehen schon biblisches Versprechen war: das
Gut-Werden der Welt. Kant nennt es in der Kritik der Urteilskraft das
,hochste Gut“ bzw. den ,Endzweck".

»Als eigentliches Problem erweist sich die Motivationsschwache einer verntiinf-
tigen [..] Moral, der [..] von Haus aus die Antriebskraft des religiésen Heils-
versprechens fehlt [und] die auch mit der Aufgabe iiberfordert wird, die Kant
ihr [...] in der Welt aufbiirdet.” (2, 332)

Der Aufkldrer Kant verbindet nimlich die moralisch zu beantwortende Fra-
ge ,Was soll ich tun?“ mit dem der Vernunft innewohnenden Interesse an
einer nicht defatistischen, dem ,Vernunftglauben® in den Mund gelegten
Antwort auf die Frage ,Was darf ich hoffen?“. Zu dieser Hoffnung gehort
auch die Idee, dass die Befolgung der moralischen Gebote - wenngleich
nicht unmittelbar - das hochmotivierende Streben nach der jeweils eige-
nen Gliickseligkeit und dariiber hinaus die Verwirklichung des ,Endzwecks”
bzw. ,hochsten Gutes“ (d.h. eine alle verniinftigen Wesen unter selbstge-
gebenen Gesetzen vereinigende Gemeinschaft) mit umfasst.

An dieser Stelle beginnt Habermas’ Kritik; zunachst im Hinblick auf die
schon von vielen Interpreten Kants kritisierte Postulatentheorie:

»Weil dieses Ziel ohne gottliche Intervention nicht einmal gedacht werden
kann, versucht Kant zu begriinden, warum wir als moralische Handelnde die
Existenz Gottes und die Unsterblichkeit der Seele wenigstens ,postulieren’,
d.h. in einem ambivalenten Sinn ,fiir wahr halten’ diirfen. [...] Es wird sich he-
rausstellen, dass der Kredit, den Kant der Postulatentheorie einraumt, nicht
gedeckt ist.“ (2, 333)

Dann formuliert Habermas, was er spater noch ausfiihrlicher darlegt, ndm-
lich,

,dass das Postulat eines Weltenurhebers, der den Lauf des unter kausalen Ge-
setzten stehenden Weltgeschehens mit den Folgen der moralischen freien
Handlungen koordiniert, ebenso wie das Postulat der Unsterblichkeit der Seele
auf der falschen Voraussetzung beruhen, dass die Beférderung dieser iiber-
schwidnglichen Ziele als moralische Pflicht qualifiziert werden kann. Denn
die Verwirklichung des Endzwecks, der die jeweils eigene Gliickseligkeit als
Folge moralischen Handelns einschliesst, verlangt eine solidarische, aber von
der Mithilfe anderer [kursiv, G.K.] abhdngige Anstrengung, die nicht ohne Ver-



490 Georg Kohler

letzung des Grundsatzes nemo ultra posse obligatur zum Inhalt einer an den
Einzelnen adressierten Pflicht gemacht werden kann.“ (2, 333)

Fazit also: ,Kants auf die Grenzen der Vernunft abzielende Kritik ist im
Hinblick auf die praktische Vernunft nicht kritisch genug® (2, 354); was um-
gekehrt eine uneingestandene Angewiesenheit auf den Zuschuss von in der
(christlichen) Metaphysik noch wirksamen religiosen Energien belegt. Be-
kraftigt wird das auch von der anscheinend so niichtern ,innerhalb der
Grenzen der blossen Vernunft“ verharrenden Religionsphilosophie: In ihr
,schiesst die eschatologische Vorstellung vom Gottesvolk, das fiir die Griin-
dung eines Reiches Gottes auf Erden kampft, tiber alles hinaus, was Kant in
moralphilosophischen Begriffen verniinftig einholen kann.“ (2, 357)

Der Abschied vom Glauben des Monotheismus gelingt der Subjektphi-
losophie selbst bei Kant noch nicht radikal genug und auch Hegel bleibt
ihm verhaftet, wenn er - in Habermas’ Worten - den ,,Glauben ans Wissen
assimiliert” und so das metaphysische, dem Jenseits der historisch erfahre-
nen Wirklichkeit verpflichtete Denken noch einmal auf die Szene bringt.

,Was das bedeutet, zeigt der Vergleich mit Kant. Wie dieser ist Hegel davon
uberzeugt, dass die philosophische Erkenntnis, die sich ausschliesslich auf sa-
kulare Griinde stiitzt, gegeniiber der Religion und deren Offenbarungswahr-
heiten das letzte Wort behalten muss. [..] Aber wahrend Kant der Religion
alles ,bloss zeremonielle’, das fiir den sakralen Kern des ,Kirchenglaubens‘ kon-
stitutiv ist, abstreitet [...] entfaltet Hegel aus dem sakralen Kern der Eucharis-
tie [d.h. der Menschwerdung des Sohnes Gottes, GK.] jenes Versohnungsge-
schehen, das in der begriffenen Moderne allerdings nur durch Vernunft voran-
getrieben werden kann.*

Das heisst:

,Die philosophische Erkenntnis soll das Verniinftige nicht aus dem ausserli-
chen Traditionsbalast aussortieren, sie soll vielmehr inklusiv verfahren.“ (2, 480)

Hegel korrigiert Kant insofern, als er dessen Reduktion der religiésen Pra-
xis zugunsten der Suche nach dem verniinftigen Gehalt ihrer Lehre gerade
nicht mitmacht. Vernunft (,Wissen“) muss in den sakramentalen Handlun-
gen selbst nicht weniger als in den Inhalten des Dogmas aufzuspiiren sein.
Erst mit Hegel kommt die tausendjahrige abendlandische ,Konstellation
von Glauben und Wissen® an ihr - sozusagen - logisches Ende: Hegel tiber-
bietet ,noch den Anspruch der christlichen Philosophie des Mittelalters, er
will nicht nur die Kompatibilitat des Glaubens mit dem Wissen nachwei-
sen, sondern die Identitat der Inhalte. Was der Glaube im Modus der Vor-
stellung enthdlt, entfaltet die Philosophie begrifflich.“ (2, 481)

Der Preis, den sie dafiir zahlen muss, ist allerdings die Inflation der
praktischen Wahrung: der Verlust ihrer lebensdienlichen Kraft. Habermas
bringt es in der entsprechenden Schlussbemerkung auf den Punkt:



Zu Jirgen Habermas’ grossem Diskurs iiber Glauben und Wissen 491

»~Aber die Philosophie kann nicht trdsten. [...] Indem der Philosoph die Selbst-
bewegung des Begriffs als solche erkennt, hat er sich im Denken ebenso tiber
sich, also den subjektiven Geist der denkenden Person in ihrer tdglichen Ex-
istenz, wie iiber den objektiven Geist der historischen Zeitgenossenschaft hi-
naus auf das Niveau des an und fiir sich sein im Geiste aufgeschwungen. Auf
dieser Reflexionsstufe des Fiir-sich-Seins der absoluten Idee bezahlt der Phi-
losoph, der im Erkennen aufgeht, die Levitation seines Geistes mit der Unfa-
higkeit, auf die Welt praktisch zuriickzuwirken. (2, 504)10

DIE NEUE STUFE PHILOSOPHISCHER SELBSTVERSTANDIGUNG

Mit Hegel vollzieht sich die Vollendung einer (allzu) selbstsicheren Ver-
nunft im Verhdltnis zur religiosen Erfahrung. Zugleich eroffnet sich aber
in Hegels Versuch, die Momente einer in vielfache Gestalten des Geistes
zerstreuten Welt in die Alleinheit des Absoluten selbst zuriickzuholen, ein
neuer - nun dezidiert nachmetaphysischer - Weg: ,Hegel ist der erste Phi-
losoph, der ,Geschichte’ als das widerstaindige Medium von Bildungspro-
zessen endlicher Vernunftwesen ernstnimmt:“ Er geht von gesellschaftli-
chen Krisen und sozialen Widerspriichen aus, um zu zeigen - am deut-
lichsten in seiner Philosophie des Rechts -, wie sich die Kraft der (prakti-
schen) Vernunft nach 1789 in der Vermittlung der Entzweiungen der Mo-
derne bewdhren kann:

»Hegels Schiiler brauchten die Widerspriiche zwischen dem Autonomiebegriff
[Kants], an dem Hegel festhdlt und der metaphysischen Hintergrundkonzep-
tion nur auszubuchstabieren, um die darin angelegten Pramissen nachmetaphy-
sischen Denkens aus dem Korsett der subjektphilosophischen Grundbegriffe zu
erlosen.” (2, 383)

In der genealogischen Choreographie, die AGdPh durchlduft, vollzieht
Hegels Denken einerseits den Sprung zur letzten Moglichkeit einer - in die
uniiberbietbare Hohe des subjektphilosophischen Absoluten aufgehobenen
- Metaphysik, wird aber anderseits zuriickgeholt von der Gravitation sei-
ner eigenen Erdenschwere, zum Ort der nachmetaphysischen von Grund
auf zwischenmenschlichen Vernunft.!!

Zwar ist es geradezu ein Definitionsmerkmal, dass es im nachmetaphy-
sischen Denken nicht mehr um die Beziehung zwischen Glauben und Wis-
sen geht, dennoch - oder vielleicht deswegen - ist es die Religionskritik
der nachhegelschen Philosophie, die in AGdPh den systematisch neuen

10 vgl. zu diesem Fazit die Zitate aus der Hegelschen Religionsphilosophie in den Fuss-
noten 68 und 69, AGdPh, Bd. 2, 504.

11 Wie sich das fiigt, erliutert Habermas in einer brillanten Analyse der Grundlinien der
Philosophie des Rechts; dabei - im Blick auf das Verhdltnis von Sittlichkeit und Moral - das
kantische Argumentieren mit Hegels Ansatz vergleichend. Verfolgt man die Analyse dieser
Debatte, fillt der Einstig ins nachmetaphysische Denken iiber die Passage der ,Zeitgenos-
senschaft des junghegelianischen Denkens“ nicht allzu schwer. Vgl. insbesondere 2, 542-555.



492 Georg Kohler

Horizont weitrdumig aufschliesst: Thre ,radikale Religionskritik fiihrt die
Nachfolger Hegels auf die Bahn eines nicht mehr ans Paradigma der Be-
wusstseinsphilosophie gebundenen nachmetaphysischen Denkens. Denn
nun koénnen sie die Totalitdt der Welt, und sei diese auch zum dialekti-
schen Prozess verfliissigt, nicht mehr zum Gegenstand einer Theorie ma-
chen.“ (2, 559)

In der ,Dritten Zwischenbetrachtung: Vom objektiven Geist zur kom-
munikativen Vergesellschaftung erkennender und handelnder Subjekte®,
aus der das Zitat stammt, gelangt AGdPh - nach Achsenzeit und dem Sinn
des Sakralen, nach dem Gang der (christlichen) Metaphysik bis zur Subjekt-
philosophie, der Weichenstellung bei Hume und Kant und, zuletzt, Hegels
abstrakt-weltleerer Vollendung der Einsicht ins denkbar Umfassendste -
auf jene neue Stufe philosophischer Arbeit, die auch noch heutiges Nach-
denken bestimmt, sofern es im Versuch umfassender Selbstverstindigung
aufs Ganze gehen will.

Auf den Seiten (Band 2) 559-589 wird dieser Ubergang in konzis ge-
drangter Form als Prozess des allmahlichen Hervortretens eines niemals
ganz und niemals ein fiir allemal beherrschbaren (sprachlichen) Hinter-
grundverstandnisses interpretiert, das die Mdglichkeit eines monologi-
schen, aus der eingeschrankten Perspektive eines einzelnen Subjekts vor-
genommenen, theoretischen oder praktischen Bezugs auf die Totalitat
menschlicher Lebensverhaltnisse dementiert:

,Gegentliber der Subjektphilosophie verschiebt sich im Paradigma sprachli-
cher Vergesellschaftung das begriffsbildende Zentrum vom Selbstbewusstsein,
also der reflexiven Einstellung des fiir sich seienden Subjekts, zu jener triadi-
schen Beziehungsstruktur [kursiv GK], wonach sich reziprok der Eine auf den
Anderen bezieht und beide sich gemeinsam auf etwas in der objektiven Welt
richten.“ (2, 573f.)

Dieser Vorgang ist nicht weniger als die Entmdchtigung jedes Anspruchs
einer einzeln-endlichen Intelligenz, dem Ganzen ganz zu begegnen: ,Die
bis dahin als originadr geltenden Selbstbeziehungen des erkennenden, han-
delnden und erlebenden Subjekts werden nun als Akte begriffen, fiir die
das Innestehen im interpersonalen Beziehungsnetz einer intersubjektiv ge-
teilten Lebenswelt konstitutiv ist: Ego tibernimmt den Blick von Alter auf
sich und macht sich diesen selbstreflexiv zu eigen.“ (2, 574) Was diese Uber-
nahme gestattet, ist ein Medium, das von niemandem vollstandig be-
herrscht werden kann: ,[Es] ist die unthematische Gegenwart des als
sprachlich strukturierter Hintergrund prasenten Ganzen, die den Schliissel
zur Kritik an jeder Vergegenstandlichung dieser gewissermassen behau-
senden, aber darum ,fiir uns‘ nur performativ, gewissermassen ,von innen’
zuganglichen Totalitat liefert.” Und folgerichtig ergibt sich aus dieser Ein-
sicht die radikale Verabschiedung aller sonstigen, seien es monotheisti-
sche, kosmologische oder auch hegelische Totalitdatsideen:



Zu Jiirgen Habermas’ grossem Diskurs {iber Glauben und Wissen = 493

»,Denn die im rational rekonstruierenden Nachvollzug erfassten Strukturen
einer fiir die Beteiligten Ganzheit stiftenden, in diesem Sinn ,totalisierenden
Lebenswelt bedeutet etwas anderes als der Versuch der theoretischen Verge-
genstdndlichung der Gestalt eines totalisierenden Vollzugs - sei es in der Art
eines Kosmos oder einer gottlich regierten Schopfungs- und Heilsgeschichte,
sei es in der Art einer Selbsteinholung eines absoluten, sich urspriinglich von
sich selbst entfremdeten Subjekts.” (2, 574)

Die Stufe des nachmetaphysischen, doch immer noch philosophischen, d.h.
nicht wissenschaftlich spezialisierten Denkens, kann ich nicht weiter eror-
tern. Zwar ist sie aufschlussreich fiir Habermas’ eigene Position im Fort-
gang der philosophischen Auseinandersetzung mit dem Thema der ,Ver-
niinftigen Freiheit“ - und die Spuren des Denkens iiber Glauben und Wis-
sen sind auch in ihm tberall zu erkennen -, aber die sie (inklusive ,Post-
scriptum®) umfassenden zweihundert Seiten sind mit ein paar Kennzeich -
nungen nicht mehr zu umreissen.

Eine Ausnahme von diesem Verzicht erlaubt mir jedoch der Abschnitt
zu Kierkegaard. In und mit ihm ldsst sich wenigstens ein erstes ,nachmeta-
physisches” Fazit formulieren.

KIERKEGAARD UND DER LOGOS DER SPRACHE

Habermas versteht Kierkegaard als ,religiosen Schriftsteller, dem es ,um
die Explikation von Erfahrungen geht, die eine bestimmte [...] Erklarung
des Vollzugs von Glaubensakten stiitzen sollen.” (2, 600) Kierkegaard denkt
iber den unvertretbar eigenen Lebensvollzug nach; und er tut dies im Rah-
men einer christlich inspirierten Existenzdeutung. Er analysiert die ,nor-
malisierenden Zwidnge einer biirgerlichen Welt®, der die Religion zum -
freilich undurchschauten - Betdubungsmittel eigener Lebensdngste wird.
Dabei begreift sich Kierkegaard ausdriicklich nicht als ,Philosophen®; er ist
- im Vollzug seines Daseins - reflexiv wie performativ der Autor seiner
Selbstbestimmung.

In Entweder/Oder heisst es: ,Der Philosoph spricht: ,So ist es bisher
zugegangen'; ich frage, was habe ich zu tun?“ Es geht Kierkegaard also
nicht nur darum, die passende Regel einer normativen Theorie zu finden.
Er will Prinzipielleres und zielt auf das, was der klassische Lehrer des Rich-
tigen schon voraussetzt: auf die Freiheit. Climacus (Kierkegaards Name fiir
die weltlich-sokratische Position) fragt in Entweder/Oder daher zu allererst
danach, wie es einer Person, die sich in einem kontigenten lebensgeschicht-
lichen Kontext vorfindet, iiberhaupt gelingen kann, ,ihre Freiheit zu gewin-
nen, eine mit Willensfreiheit ausgestatte Person zu werden.“ (2, 682)

Menschliches Dasein ist Selbstsein und das Selbst ist ein ,Verhaltnis,
das sich zu sich selbst verhalt“. Existieren heisst, sich zu sich, zu seiner Zu-
kunft zu verhalten und das bedeutet - im Wortsinn - sein Leben zu fiihren;
also zu wahlen, wer und wie man sein will. Angesichts dieser Notwendig-



494 Georg Kohler

keit der Wahl muss die Lebensfithrung in tiefe Widerspriiche geraten, wenn
sie sich mit dem lutherisch-christlichen Siindenbewusstsein konfrontiert
(= die Position von Anti-Climacus). Sie muss, meint Kierkegaard, entweder
erstarren oder in Verzweiflung geraten. Und deswegen - so die Abschlies-
sende unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philosophischen Brocken -
kann die Existenz, die sich doch gerade zu sich selbst und zu ihrem auto-
nomen Handeln befreit hatte, zugunsten ihres Daseins nur noch auf die
Intervention einer ,héheren Macht“ hoffen.

Aber wer oder was ist diese Macht? - Christus, der Mensch gewordene
Gott als Erloser? Oder doch nur die dialogisch zerstreute und kommunika-
tiv zusammenfiihrende Vernunft, die die in ihre Geschichte und Lebensge-
schichte verstrickten Subjekte auf sich selbst und ihre existentiell errun-
gene Freiheit verweist? - Gott oder die menschenmaogliche Vernunft?: ,Die-
se Alternative bildet im gesamten Werk des religiosen Schriftstellers die
Schliisselfrage.” (2, 691f.)

In der Folge seiner weiteren Kierkegaard-Lektiire vertritt Habermas
Climacus gegen Kierkegaards Anti-Climacus, der glaubt, auf die ,wirkliche
Macht eines personlichen Gottes“ setzen zu miissen. Dieser gedachte
Climacus (der Habermas selbst ist) behauptet so wenig wie sein Gegner,
menschliches Dasein sei selbstmachtige causa sui; aber die es ,setzende®
Macht wird nicht mehr mit einem - ,wie auch immer paradox eingekreis-
ten“ - Erloser identifiziert. Denn unter Bedingungen nachmetaphysischen
Denkens konnte ein sikularer Geist wie Climacus - wenn Kierkegaard ihn
noch einmal zu Wort kommen liesse - in der

»daseinsgriindenden Macht jenen anonymen Logos der Sprache [kursiv G.K.]
wiedererkennen, der die ethische Selbstermdchtigung des Subjekts und die
Befreiung zum Selbstsein erméglicht. Der Sprachlogos [kursiv GK] beherrscht
die in seinem Medium vergesellschafteten Individuen in dem Masse, wie die-
se ihrerseits im kommunikativen Gebrauch ihrer Sprache ihn, den Logos, ,be-
herrschen‘. Eine solche [...] Deutung er6ffnete [...] dem Individuum keine Er-
l6sung, aber einen nachmetaphysischen Ausgang aus der verzweifelten Isolie-
rung in der selbstbezogenen Innerlichkeit. [...] Das Selbstverhaltnis ist gleich-
urspriinglich mit dem Verhaltnis zur Anderen.“ (2, 696)12

»Sprachlogos“ - der Begriff ist bemerkenswert und ein wenig geheimnis-
voll. Die Verdoppelung (logos: griechisch ,Vernunft und Sprache; aber
auch ,Relation“, ,Verhaltnis“) signalisiert, dass hier Sphdren verbunden
werden: das Umgreifende der Sprache - als gegenwartiges Arbeitsfeld der
nachmetaphysischen Philosophie - mit der Anmutungsvielfalt des griechi-
schen Wortes, die vom vorplatonischen Denken13 bis zur Bibel reicht. So

12 Dazu aufschlussreich die Erliuterung zum ,Logos der Sprache” in der Fussnote 86,
AGdPh Bd. 2, 696.

13 vgl. Heraklits Charakterisierung der Welt der Wachen im Gegensatz zu der der Schla-
fenden, 1, 429f.



Zu Jirgen Habermas’ grossem Diskurs liber Glauben und Wissen 495

wird mit diesem Begriff eine Briicke geschlagen, tiber die Sinnbreite des
ganzen Glauben/Wissens-Komplex - von den Urspriingen religiéser Prak-
tiken!4 bis zur zeitgendssischen Auseinandersetzung mit der Transsubstan-
tatiantionslehre, die Habermas unmittelbar im Anschluss an die Entgeg-
nung auf Kierkegaards Sprung in den Glauben thematisiert (vgl. 2, 698ff.):

Im Medium der Sprache verbindet sich die Intersubjektivitdt der Ver-
nunft mit der Macht und Botschaft eines liturgischen Wiederholungsaktes
(vgl. 2, 701). In solchen Handlungen - genauer gesagt: im Bedeutungsge-
halt, den sie vergegenwartigen - sieht Habermas die nach wie vor wesent-
liche Aufgabe des Religiosen und der Kirchen in der Welt. Aus anthropo-
logischer Sicht stellen die Sakramente die ununterbrochen Verbindung zwi-
schen dem Kultus der Gegenwart mit den archaischen Anfangen ritueller
Praktiken her. Denn

,das Christentum hat das magische Denken und die mystischen Narrative
tiberwunden, [und] gleichzeitig in sublimierter Form festgehalten. Ohne die-
se dialektische Aufhebung wiirde [...] die Kirche ihr religiéses Proprium preis-
geben; sie wiirde auf eine innerweltliche Vergegenwartigung des aus der Trans-
zendenz, also von jenseits der Welt hereinbrechenden Heilsgeschehens ver-
zichten und damit die Rolle des sakralen Komplexes aufgeben, zur Erzeugung
Stabilisierung gesellschaftlicher Solidaritdt beizutragen.“ (2, 702)

Auf den ersten Blick mag man diese Feststellung hinsichtlich der heutigen
Rolle des Religiosen fiir die Explikation einer funktionalen Aufgabe halten.
Fiir eine Aussage aus der objektivierenden Distanz der 3. Person, die da-
durch allerdings gerade nicht verstindlich zu machen vermag, warum reli-
giose Kommunikation dem ,wirklich aufgeklarten“ Geist - tiber ihre eigen-
tiimliche Stabilisierungsfunktion hinaus - noch etwas von philosophischem
Interesse sein konnte. Aber wozu dann diese zweieinhalbtausend Jahre
iberbriickende Spurensuche nach dem philosophischen Unentbehrlichen
im Verhaltnis von Glauben und Wissen?

Der zu Beginn zitierte Unmut des enttauschten Lesers und Theologen
kommt einem wieder in den Sinn - und damit aber auch das, worauf
Habermas von Anfang an hinweist: dass im Herzen der Philosophie ein De-
fizit bestehe; das Defizit, dass die Vernunft allein nicht in der Lage sei, das
Problem ihrer eigenen Wirksamkeit - ihrer wahrhaft praktischen Bedeu-
tung - zu losen. Habermas formuliert es - gegen Ende der langen Reise
von AGdPh und nicht zufdllig im Abschnitt zu Karl Marx - in radikaler
Knappheit einmal so: ,Das Problem einer in der Geschichte situierten ver-
niinftigen Freiheit besteht darin, das Verhdltnis der frei handelnden Sub-
jekte zur eigensinnigen Bewegung [kursiv GK] des gesellschaftlichen Prozes-
ses zu bestimmen.” (2, 636)

14 vgl. die Passage zur rituellen, ausseralltiglichen Kommunikation, 1, 246-272.



496 Georg Kohler

In Ultrakurzform fasst dieser Satz die systematische Frage zusammen,
die AGdPh insgesamt auf den Weg bringt. Mit dem Adjektiv ,eigensinnig"
bezeichnet Habermas die wesentlichen Punkte: Erstens, dass auch die ver-
niinftige Freiheit primar Freiheit ist, also allein aus sich selbst, spontan, zu
einem Handeln kommen muss bzw. miisste, das zuverldssig den im kate-
gorischen Imperativ Kants enthaltenen Normen der Mitmenschlichkeit und
Solidaritat entspricht. Zweitens - und ergo -, dass ,die“ menschliche Ver-
nunft (wie immer sie sich definiert) fiir sich selbst genommen, eine solche
Einstellung weder garantieren noch nachhaltig dazu motivieren kann. Des-
halb, um es zu wiederholen, ist die habermasianische Kritik an Kants ge-
scheitertem Versuch, das moralisch richtige Tun durch einen besonderen
,Vernunftglauben® zu sichern, fiir das Ganze von AGdPh so signifikant.

Das Defizit der Philosophie - als der Statthalterin der Vernunft - ist die
Offenheit der menschlichen Natur fiir beides: fiir die uneingeschrankte An-
erkennung der Anderen als ebenbiirtigen Personen und fiir jenen egozen-
trischen Selbstbezug, der sich nicht scheut, alle und alles allein dem eige-
nen Bediirfnis zu unterwerfen. Eben darum gilt: ,[Auch] eine nachmeta-
physisch denkende Philosophie [kann] die Frage [...] - warum tiberhaupt mo-
ralisch sein? - nicht [zwingend] beantworten.“15

Dennoch ware es falsch, aus dieser Schwache umgekehrt zu folgern,
dass sich die Diskurstheorie bzw. die gegenwartige Philosophie zu einer
nur noch theologisch-religios zu leistenden Fundierung genotigt sehen
wiirde.'¢ Denn wer sich dieser Frage - ,Warum moralisch sein?“ - wirklich
und wahrhaftig stellt, kann ja nicht umhin, sie auch an die (oder den)
andere(n) zu richten, an Menschen also, die selbst auch in ihrem Selbst-
und Gleichwertig-Sein anerkannt sein wollen. So betrachtet kann man nie
intersubjektiv iiberzeugende Griinde finden, sich dezidiert unmoralisch zu
verhalten.

Was aber dennoch immer wieder geschieht - und damit die beschrank-
te Motivationskraft guter Griinde bezeugt. Doch das allein ist noch nichts,
was nach dem Zuschuss religioser Energien verlangt. Die iiblichen Ver-
bindlichkeiten ziviler Verhdltnisse geniigen, um uns an die verpflichten-
den moralischen Intuitionen zu erinnern. Nicht so einfach verhailt es sich
allerdings mit dem ,Engagement fiir die Abschaffung ungerechter Verhalt-
nisse, fir die Forderung von Lebensformen, die solidarisches Handeln nicht
nur wahrscheinlicher, sondern im Ernst erst zumutbar machen wiirden.
[...] [Denn] die auf das kollektive Gute gerichteten Gedanken und Erwar-
tungen haben - nach der Metaphysik - nur noch einen schwachen Status.“17

15 HABERMAS, Jiirgen: Exkurs: Transzendenz von innen, Transzendenz ins Diesseits, 436,
in: HABERMAS: Studienausgabe, Philosophische Texte, Band 5. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009,
417-450.

16 Anm. 15, 434.

17 Anm. 15, 437.



Zu Jirgen Habermas’ grossem Diskurs liber Glauben und Wissen 497

Wenn Habermas bei vielen Gelegenheiten erklart, es komme darauf an,
aus ,religiésen Uberlieferungen einen normativen Kern“ nachmetaphysisch
verniinftig anzueignen (vgl. etwa 2, 588f.), dann nicht, um die moralischen
Anspriiche kommunikativer Intersubjektivitat zu fundieren, sondern - me-
taphorisch gesagt - um sie in ihrer Dringlichkeit erst recht hérbar zu ma-
chen. Mithilfe dieser Differenz mag man sich hermeneutisch sensibel im
Resonanzraum eines sdakularen, aber religios zuganglichen Vokabular das
Zitat erschliessen, mit dem Auch eine Geschichte der Philosophie ausklingt:

,Es gibt einen enigmatischen Satz von Adorno, der mich seit langem faszi-
niert: ,Nichts an theologischem Gehalt wird unverwandelt fortbestehen; ein
jeglicher wird der Probe sich stellen miissen, ins Sdkulare, Profane einzuwan-
dern. Am Leitfaden dieses Satzes habe ich versucht den Prozess des ,Einwan-
derung’ theologischer Gehalte ins profane Denken als einen philosophisch
nachvollziehbaren Lernprozess darzustellen.” (2, 806)

Zum verniinftigen Gebrauch der menschlichen Freiheit vermag die Ver-
nunft nicht zu zwingen, aber zu ermutigen; weil und wenn sie die Kraft der
in den Kommunikationsbedingungen menschlichen Existierens angelegten
Anspriiche aufruft. Anspriiche, die sich im guten Willen und in der affek-
tiven Bereitschaft zur zwanglosen Suche nach dem Wahren und Richtigen
realisieren, ebenso aber - und das seit langem - von den Zuschiissen reli-
gioser Erfahrung auf den Weg geschickt werden, indem deren Geist - seit
der Friihzeit eines Bewusstseins fiir das Seiende im Ganzen - uns auf eine
Welt verweist, die gut und gerecht fiir alle werden soll und, so darf man
hoffen, es einmal auch sein kann.

Habermas’ philosophisches Ziel war es seit seiner Antrittsvorlesung von
1956, in praktischer Absicht den inneren Zusammenhang von Erkenntnis,
Interesse und verniinftiger, d.h. lernender Freiheit des Menschen zu ent-
wickeln. In Auch eine Geschichte der Philosophie zeigt er, was dieses Pro-
gramm bedeutet, wenn es zum Leitfaden einer Selbstverstindigung der
Philosophie selbst wird.



498 Georg Kohler

Zusammenfassung

Auch eine Geschichte der Philosophie ist in der Tat auch eine Philosophie-
geschichte. In erster Linie ist dieses Werk jedoch als die historisch entfaltete
Ausarbeitung einer systematischen Fragestellung zu lesen: Was ist unter ,,Phi-
losophie® noch zu verstehen, wenn sie auf ihre Bindung an die Tradition der
Metaphysik - deren Ausgriff auf Transzendenz und die Idee der Totalitdt,
den Horizont des ,Ganzen“ - verzichtet? Da Habermas den Ursprungssinn
metaphysischen Denkens aus den Positionen der achsenzeitlichen Revolu-
tion des religiosen Weltbezuges ableitet, ist diese Frage von allem Anfang an
mit den Themen ,Religion und/vs Erkenntnissuch®, ,Glauben und Wissen“
verkniipft. Habermas’ Untersuchung ist als Genealogie konzipiert; als eine
Untersuchung, die aus den epochemachenden Arbeiten der Geschichte den
Weg philosophischen Nachdenkens iiber Transzendenz und das ,Ganze* als
Auseinandersetzung mit dem Fragwiirdig-Werden religiéser Erbschaften re-
konstruiert — und damit zugleich die aktuellen Probleme dezidiert nachmeta-
pysischen Denkens freilegt. Der Aufsatz folgt diesem Aufriss bis an die Schwelle
der Gegenwart, indem er sich auf die wegleitenden Schritte von AGdPh kon-
zentriert.

Abstract

Auch eine Geschichte der Philosophie (“Also a History of Philosophy”) is, in
fact, also a history of philosophy. However, in the first place it is to be seen
as a historically unfolded elaboration of a topical question: how is one to
understand a “philosophy” that relinquishes its link to the tradition of meta-
physics with its recourse to transcendence, the idea of totality, and the ho-
rizon of the “whole”? Since Habermas derives the original meaning of meta-
physical thought from the revolution of the “Achsenzeit” (“Axis Age”) of a
religious reference to the world, this question is, from the beginning, connect-
ed with the themes of “religion and/vs. the search for cognition”, and “belief
and knowledge”. Habermas’ analysis is conceived as a genealogy, as an en-
quiry that reconstructs from the epoch-making works of history the way of
philosophical reflection on transcendence and the “whole” as a discussion
about the fact that religious heritages have become questionable, thus at the
same time revealing the current problems of decidedly post-metaphysical
thinking. The article follows this sketch to the threshold of the present by
focussing on the guiding steps of Auch eine Geschichte der Philosophie.



	Vernunftinteresse, Religion und Philosophie : zu Jürgen Habermas' grossem Diskurs über Glauben und Wissen

