
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 2

Artikel: Vernunftinteresse, Religion und Philosophie : zu Jürgen Habermas'
grossem Diskurs über Glauben und Wissen

Autor: Kohler, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047486

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georg Kohler

Vernunftinteresse, Religion und Philosophie
Zu Jürgen Habermas' grossem Diskurs über

Glauben und Wissen

Auch eine Geschichte der Philosophie ist nicht nur, aber auch eine
Geschichte der Philosophie. „Philosophiegeschichte" im üblichen Sinn liefert
dieses eindrucksvolle Werk nicht, wenn man eine Überblicksdarstellung
historischer Gestalten philosophischen Denkens erwartet. Aber was ist
„Philosophie"? Und welches ist die methodisch leitende Absicht von Habermas'
ebenso mächtiger wie subtiler Abhandlung? Den Einstieg in die Antwort
suche ich von der Seite; über die Leseenttäuschung eines philosophisch
interessierten Theologen1.

Religiöse Erfahrung und die Zukunft der Philosophie

In einer kurzen, aber an viel gelesener Stelle publizierten Bemerkung
konstatiert Nikiaus Peter, was er von Habermas erhofft, stattdessen aber
bekommen habe. Erhofft habe er - nicht zuletzt veranlasst durch Habermas'
Friedenspreis-Dankensrede von 2001 - die Beschäftigung des Philosophen
mit jenen „Sinnressourcen" aus der religiösen Tradition, die zeigten, wie
sehr - zum Beispiel - „der liberale Staat von moralischen Grundlagen zehre,

die viel mit religiösen Motivationsquellen zu tun hätten". Seine
Leseerfahrung beschreibt Peter anschliessend so:

„Als ich mich [...] an die Lektüre (dieser) Philosophiegeschichte machte, die
ja den Untertitel ,die okzidentale Konstellation von Glauben und Wissen' trägt,
war das am Ende eine herbe Enttäuschung: Es handelt sich nämlich nicht
wirklich um eine Geistesgeschichte der okzidentalen Spannung von Glauben
und Wissen, sondern um die längliche Erfolgsstory seines eigenen
machmetaphysischen' Denkens."

Nikiaus Peters Ärger ist hilfreich, weil er vier Dinge zum Ausdruck bringt:
Erstens ist es, wie gesagt, ein fatales Vorurteil, diese Untersuchung als
einfache Geistesgeschichte zu lesen. In Wahrheit ist sie primär die in
systematischer Perspektive historisch entfaltete Analyse der Differenz zwischen
Glauben und Wissen. Zweitens trägt nur der erste Band der - mit leicht

1 In: Das Magazin, Samstagsbeilage zum Tages-Anzeiger, Zürich, 17.02.2020: „Wir brauchen

Sinnressourcen". Wiederabgedruckt in: PETER, Nikiaus: Himmelsleiter und Prophetenmantel.

Kleine Denkstücke in Religion und Literatur. Stuttgart: Radius 2022, 68f.
Wie mir Nikiaus Peter privat mitteilte, hat er sein Urteil unter verschiedenen Gesichtspunkten

inzwischen revidiert und modifiziert.



478 Georg Kohler

ironischem Unterton „auch" eine Geschichte der Philosophie genannten -
Untersuchung den von Nikiaus Peter notierten Untertitel. „Glauben" und/
versus „Wissen" markiert im Übrigen einen Unterschied, der nicht mit
„Theologie vs. Philosophie" übersetzt werden kann. So gilt drittens der

zweite, auf die Selbstkritik der Vernunft bezogene, Band explizit der für
Habermas seit langem zentralen Frage nach der „vernünftigen Freiheit";
ein Problem, das ihm allerdings - im Blick auf die religiöse Tradition des

Westens - nicht weniger als eine Defizienz im Herzen der Philosophie
selbst aufzeigt. Viertens mündet zweifellos der lange, beide Bände
durchquerende Durchgang von Kapitel III., Band 1 bis Kapitel X., Band 2 (durch
die Stationen der achsenzeitlichen Weltbilder, der christlichen - von
„Jerusalem und Athen" geprägten - Metaphysik der neuzeitlichen Subjektphilosophie,

über die „Wegscheide nachmetaphysischen Denkens: Hume und
Kant" und die junghegelianische Verarbeitung der kantisch-transzendentaltheoretischen

Hinterlassenschaft) in die von Peter monierte (nachmetaphysische)

Freilegung sprachpragmatisch fassbarer Wurzeln der vernünftigen

Freiheit. Doch das geschieht gerade nicht als Triumphgeste einer
„Erfolgsstory", sondern führt zur nachdenklichen Frage, ob nicht die Vernunft
selbst - mit dem „Verschwinden jeden [von der Religion geerbten] Gedankens,

der das in der Welt Seiende im Ganzen transzendiert „ - verkümmere
(2, 802).
Hier, am Ende der monumentalen Überschau über die Geschichte

philosophischer Anstrengungen, aufs Ganze zu gehen, kommt in aller
Deutlichkeit noch einmal zum Vorschein, weshalb eine rein „buchtheologisch"
inspirierte Erwartung gegenüber Habermas' Untersuchung enttäuscht werden

muss. Der eben zitierte Satz findet seine Fortsetzung nämlich in der
die eigentliche Beunruhigung Habermas' resümierenden Bemerkung:

„Die Abwehr dieser Entropie [= des Verschwindens eines gedanklichen Über-
stiegs über die Welt im Ganzen] ist ein Punkt der Berührung des
nachmetaphysischen Denkens mit dem religiösen Bewusstsein, solange sich dieses in
der liturgischen Praxis einer Gemeinde von Gläubigen [kursiv GK] verkörpert
und damit als eine gegenwärtige Gestalt des Geistes behauptet. Der Ritus
[kursiv GK] beansprucht, die Verbindung mit einer aus der Transzendenz in
die Welt einbrechenden Macht herzustellen. Solange sich die religiöse Erfahrung

noch auf diese Praxis der Vergegenwärtigung einer starken Transzendenz
[kursiv GK] stützen kann, bleibt sie ein Pfahl im Fleisch einer Moderne, die
dem Sog zu einem transzendenzlosen Sein nachgibt - und solange hält sie

auch für die säkulare Vernunft die Frage offen, ob es unabgegoltene semantische

Gehalte gibt, die noch einer Übersetzung ,ins Profane' harren." (2, 807).

Diese Sätze sind allein dann zu entschlüsseln, wenn man die von Habermas
betonte Verbindung zwischen den Begriffen einerseits des „religiösen Be-
wusstseins", andererseits der „liturgischen Praxis" bzw. des „Ritus" ernst
nimmt. Wer die in AGdPh entwickelte Auseinandersetzung mit dem
Zusammenhang zwischen Religion und Philosophie richtig rekonstruieren



Zu Jürgen Habermas' grossem Diskurs über Glauben und Wissen 479

will, muss sich daher klar machen, dass nicht das Kapitel III. über die
„achsenzeitlichen Weltbilder" die erste und wesentliche Perspektive auf
das Verhältnis zwischen philosophischem Denken und Religion eröffnet,
sondern dass das bereits im Kapitel II. - „Die sakralen Wurzeln der
achsenzeitlichen Überlieferungen" (hier insbesondere Abschnitt 2. und 3.,
„Mythos und Ritus" bzw. „Der Sinn des Sakralen") - geschieht.

In diesen evolutionsanthropologischen und religionstheoretischen
Überlegungen wird deutlich, warum Habermas die „religiöse Erfahrung", in der
sich die „Vergegenwärtigung einer starken Transzendenz" vollzieht, immer
noch - oder erst recht - für unverzichtbar auch für das „nachmetaphysische

Denken" hält; für den „Pfahl im Fleisch einer Moderne", die Gefahr
läuft, in der Gleichgültigkeit einer haltlosen Rationalität und amoralischen
Unempflndlichkeit zu enden. Ist dieser Sinn des Sakralen aber erkannt,
wird deutlich, dass Habermas keineswegs seine in der Friedenspreisrede
und andernorts2 erwähnte Angewiesenheit liberaler, säkularer Gesellschaften

auf „Sinnressourcen" aus religiösen Traditionen aus dem Auge verloren
hat. Sie sind nur nicht ohne Weiteres dort zu finden, wo man sie erwartet.

In meinem Beitrag will ich den übergreifenden Zusammenhang von
AGdPh skizzieren. Zunächst mit dem Versuch zu zeigen, wie sich Habermas'
Religionsbegriff mit jenem - für die Philosophie nicht weniger als für das
menschliche Existieren überhaupt grundlegenden - Gedanken verknüpft,
„der Welt - theoretisch wie praktisch - im Ganzen" zu begegnen. Dann ist
darzulegen, wie Band 1 die „Entstehung der okzidentalen Konstellation
von Glauben und Wissen" aus den „achsenzeitlichen Weltbildern" herleitet
und dadurch eine Genealogie der abendländischen Metaphysik bis hin zur
eigentlichen Subjektphilosophie ermöglicht. Die darauffolgende „Zäsur der
Trennung von Glauben und Wissen" führt zur „Wegscheide nachmetaphysischen

Denkens" und so zum gegenwartsdiagnostisch zentralen Problem
der „vernünftigen Freiheit", welches Habermas mit grosser Exaktheit am
Beispiel von Kants praktischer Philosophie erörtert. Schliesslich ist, viertens,

der „junghegelianisch" vermittelte Schritt vom „objektiven Geist"
Hegels zur nachmetaphysischen, in der gesellschaftlichen Praxis kommunikativer

Lern- und Einigungsprozesse verkörperten Gestalt der Vernunft und
ihrer Freiheit anzudeuten.

Dass dies nur in der Form einer ganz und gar flüchtigen Überschau
geschieht, versteht sich leicht. Darum kann das Folgende nicht viel mehr
liefern als eine systematisch informierte Erläuterung des Inhaltsverzeichnisses.

Wem sie einleuchtet, dem/der wird zugleich bewusst, wie sehr diese

Philosophiegeschichte-in-philosophischer-Absicht mit Habermas' bisherigem

Werk und seiner schon vor mehr als fünfzig Jahren formulierten Idee

2 Vgl. etwa: Habermas, Jürgen: Israel und Athen oder: Wem gehört die anamnetische
Vernunft? Zur Einheit in der multikulturellen Vielfalt, in: METZ, J.B. et al. (Hgg.): Diagnosen
zur Zeit. Düsseldorf: Patmos Verlag 1994, 51-64.



480 Georg Kohler

eines ursprünglichen Verhältnisses von Interesse und Vernunft
zusammenhängt.3

Das Proprium von Religion

Habermas benennt das „Proprium der Religion" in der Einleitung zum
Kapitel II., Band 1, und markiert damit eine Einsicht, die für das gesamte
Verständnis von AGdPh verbindlich ist:

„Über dem kognitiven Durchbruch, den die Lehren Achsenzeit herbeiführen,
dürfen wir nicht vergessen, dass sich in den religiösen Überlieferungen die
Einheit der Weltdeutung mit einer kultischen Praxis erhält. Ohne dieses
Proprium hätte sich die Religion nicht bis heute eigensinnig gegenüber dem
säkularen Denken behaupten können. Aufgrund ihrer Verwurzelung im sakralen

Komplex bewahrt die Religion einstweilen die Verbindung zu einer
archaischen Erfahrung, für die im Laufe der Moderne alle übrigen kulturellen
Sensorien unempfindlich geworden sind." (1, 180)

Die entscheidenden Stichworte sind die „Einheit der Weltdeutung mit
einer kultischen Praxis", sowie zweitens die „archaische Erfahrung, für die
im Laufe der Moderne alle übrigen kulturellen Sensorien unempfindlich
geworden sind." Was Religion - oder genauer: den Vollzug religiösen
Existierens - von allem Wissen und rationalem Tun unterscheidet, ist die
Aktualisierung und Aktualität eines über alles Begreifen und Erklären
hinausgehenden Vermögens zu hoffen, dass „die" Welt - das Ganze der uns
umgebenden Wirklichkeit - trotz allem kein böser Ort ist. Dabei kommt es

auf das Zusammenspiel von Ritus, d.h. gemeinsamer Praxis, mit der in ihm
vergegenwärtigen Idee eines Umgreifenden an, das man in den Begriffen
einer an den archaischen Formen religiöser Praxis orientierten Religions-
Soziologie das performativ wirksame Glauben an das Walten guter, jedenfalls

die eigenen menschlichen Kräfte transzendierenden Mächte nennen
kann.

Habermas' kulturanthropologische Erläuterung von Religion-überhaupt
ist zweipolig. Sie enthält sowohl den rituellen Umgang mit Heil und Unheil

wie die „Selbstthematisierung der [jeweiligen] Gesellschaft in identi-
tätsstabilisierenden Weltbildern" (1, 199), Weltbilder, die allerdings immer
wieder unter den kognitiven Druck neu gewonnenen profanen Wissens

geraten. Mythus (bzw. Weltbild) und Ritus sind die beiden Grundelemente
von Religion-überhaupt; sie bilden gemeinsam den „sakralen Komplex",
dessen Wirksamkeit verstanden werden muss, wenn die Geltung des

religiösen Weltbezugs zu begreifen ist. Über seinen Weltbildcharakter besitzt
das religiöse Existieren eine eigenständige Orientierungsfunktion und,
darüber hinaus, durch seine Verwurzelung in sakral-rituellen Praktiken, eine

3 Vgl. Erkenntnis und Interesse, in: Habermas, Jürgen: Technik und Wissenschaft als

„Ideologie". Frankfurt: Suhrkamp 1968,146-168.



Zu Jürgen Habermas' grossem Diskurs über Glauben und Wissen 481

ermutigende Kraft, die dem säkularen Denken nicht mehr gegeben ist. Das
macht religiöses Daseinsverhalten - jedenfalls für die nachmetaphysische
Philosophie, die es zwar als Orientierungskompetenz, aber nicht im per-
formativen Motivieren ersetzen kann - zum Anderen der ihr selbst fremd
gewordenen eigenen Idee.

Mit Hilfe eines längeren Zitats ist zu belegen, weshalb AGdPh eben auf
kein Selbstlob, sondern auf die hermeneutisch tiefreichende Begegnung des

Philosophen Habermas mit der Wirklichkeit genuin religiöser Energien
hinausläuft: Begreift man Religion als ein fremdgewordenes Alter Ego der
nachmetaphysischen Philosophie, dann geht es nicht allein um das Fremdsein

der Religion gegenüber der Vernunft, sondern ebenso um ein Defizit
der praktischen Vernunft selbst im Vergleich zur religiösen Praxis.

„Jeder Kultus, auch die reflektierte Gestalt der inzwischen zu Andacht und
Geist sublimierten Gemeindepraxis, begegnet der Philosophie als Zeugnis und
Residuum einer fernen, in die archaische Ausgangskonstellation zurückreichenden

Periode der Menschheitsentwicklung. Säkulare Bewusstseinsforma-
tionen erklären sich geradezu dadurch, dass sich ihnen das Sakrale als das
schlechthin Irrationale entzieht. Die Religion zeichnet sich aus ihrer eigenen
Perspektive gegenüber der Vernunft dadurch aus, dass sie in der epistemi-
schen Dimension von Weltbildern und Ethiken eben nicht aufgeht, sondern aus
der internen Verbindung mit Kultus und Gemeindebildung jene solidarisierende

Kraft schöpft, die einer aufs Deontologische zugespitzten praktischen
Vernunft [...] fehlt." (1, 199h)

Der letzte Satz bezieht sich u.a. auf die ausführliche, etwa hundert Seiten
umfassende Interpretation und Kritik von Kants Vernunftverständnis; von
dessen vergeblichem Versuch, der Vernunft ein nicht nur vage wirksames
Interesse an ihrem Fortschreiten in der Welt zuzuschreiben, um dem
unvermeidlichen „Zweifel an [ihrer] eigenen praktischen Wirksamkeit und
damit der Anfälligkeit für einen in ihrem Inneren brütenden Defätismus
zu wehren." (2, 370)

Es ist diese - philosophiegeschichtlich und systematisch zentrale - Frage

nach einer streng philosophischen Begründung des Interesses der
Vernunft an ihrer Wirksamkeit, die den eigentlichen Nukleus der Bemühung
von AGdPh bildet; was zur Folge hat, dass die Passagen, die dem kategorischen

Imperativ und Kants Teleologie gelten, für den Sinn der ganzen
Untersuchung von herausragender Bedeutung sind.

Doch bevor das zur Sprache kommen kann, ist Habermas' „Genealogie
der abendländischen Metaphysik" zu durchlaufen, die Entwicklung jenes
europäischen Philosophierens, das seinen Ursprung in der „achsenzeitlichen

Transformation des religiösen Bewusstseins" hat.



482 Georg Kohler

Achsenzeit und die Genealogie der Metaphysik

„Genealogie" ist der Titel für die Rekonstruktion einer Herkunftsgeschichte,
die erklärt wie und aufgrund welcher Anstösse aus einer früheren Weise,

die Welt und ihren Sinn zu verstehen, neue, charakteristisch veränderte,

Formationen hervorgehen; im Fall von AGdPh geht es im Speziellen um
die Genealogie philosophischen Denkens, um die Durchleuchtung eines
zweieinhalbtausend jähre umfassenden Bildungsprozesses von der Vorsok-
ratik bis zu den Positionen der junghegelianischen Philosophie und darüber

hinaus bis hinein in die Gegenwarts(problem)lage von Habermas' eigenem

Bemühen, das Wesen „vernünftiger Freiheit" zu begreifen.
Die Betonung der Tatsache, dass sich AGdPh als eine Genealogie von im

eigentlichen Sinn philosophischen Ansätzen betrachtet, ist wesentlich. Im
Kontext des ersten Bandes („Die okzidentale Konstellation von Glauben
und Wissen") ist das zu beachten wichtig, weil der Band zwar die Darstellung

der schrittweise vollzogenen Loslösung der Philosophie von den
Vorgaben der Theologie d.h. der reflektierenden Aneignung und Beglaubigung

religiöser Sinnversprechen) liefert, zugleich aber auch die Analyse
einer Verlustgeschichte ist.4 Der Abschied des „Wissens" vom „Glauben" ist
nicht einfach als Triumph der Reflexion über dunkles Erzählen zu deuten.

AGdPh rekonstruiert den Entwicklungsprozess philosophischer Doktrinen

als Resultat kognitiver Dynamiken; als Ergebnis von Vorgaben und
Lernreaktionen, die der menschlichen Existenz mit dem Fortschritt
theoretischer und praktischer Kontrollen und Beherrschungsweisen der andrängenden

Realität unumgänglich geworden sind. Dabei ist zu beachten, dass
die habermasianische Genealogie mit dem Prinzip überwölbender, aber
binnendifferenzierter Epochalisierung arbeitet: Den einheitlichen Zusammenhang

und Grundraster der Untersuchung bildet von (Band 1) III. bis zu
(Band 2) VII. („Die Trennung von Glauben und Wissen") die innere Verbindung

dreier Thematiken: Erstens der Klärung des Ausgangspunktes, zweitens

der internen Verschiebungen zwischen Glauben und Wissen bzw. Theologie

und Philosophie und drittens die der Erläuterung des (vorläufigen)
Abschluss' des „Zeitalters des Weltbildes":

„In gewisser Weise beendet nämlich schon der Protestantismus das [von der
Metaphysik dominierte, GK] ,Zeitalter des Weltbildes'. Allerdings hält die aus
dem christlichen Horizont entlassene Philosophie im 17. Jahrhundert noch
am metaphysischen Anspruch fest, in Gestalt eines .Systems der Wissenschaften'

die Welt im Ganzen zu erklären. Weil aber für diese Art der Systembildung

die Gottesreferenz ihre Bedeutung verloren hat, tritt die Referenz auf
das erlebende, erkennende und handelnde Subjekt an deren Stelle. Damit
gewinnt die Subjet-Objekt-Beziehung paradigmenbildende Kraft". (2, 14)

4 Vgl. AGdPh 1,12-13; dort auch Anm. 6.



Zu Jürgen Habermas' grossem Diskurs über Glauben und Wissen 483

In Habermas' Sicht radikalisieren also Luther und Descartes - zwar von
der gleichen Erfahrung der Unüberbrückbarkeit des Unterschieds zwischen
religiösem Dogma und epistemischer Evidenz bestimmt, aber doch
kontradiktorisch - die Differenz zwischen dem, was man glauben muss, und dem,
was man wissen kann, und lösen so das Band der Philosophie an die von
der christlichen Theologie übernommenen Leistungen einer religiösen
Daseinssicherung. - Luther im Rekurs auf den Glauben allein, Descartes durch
den Rekurs auf das fundamentum inconcussum des seiner selbst bewussten
Subjekts. - Ursprünglich ermöglicht aber wurde diese, erst mit der Neuzeit
beendete theologisch-philosophische Suche nach der Wahrheit des Glaubens

{fides quaerens intellctum), durch die primordiale Weichenstellung
der Achsenzeit; durch das, was Habermas die „achsenzeitliche Transformation

des religiösen Bewusstseins" nennt.
Die Achsenzeit und der mit ihr vollzogene Einschnitt in der kulturellen

Evolution sind nicht nur historisch, sondern auch systematisch grundlegend

für AGdPh und ihre Deutung der Philosophie; für deren Verschwis-
terung mit der Theologie und - über die letztere - des ursprünglichen
Bezugs philosophischen Denkens zum religiösen Daseinsmodus. Der Beginn
der Genealogie bei den geistigen Strukturen der Achsenzeit entwickelt das
Besondere der auf Metaphysik festgelegten Philosophie aus nichts anderem

als aus den Umwälzungen des - im Titel von Abschnitt II.4.4 betonten
- „religiösen Bewusstseins" der Menschen. Was Philosophie auf den Weg
bringt, ist nicht irgendein Ursprungsakt philosophischen Staunens, sondern
die Auseinandersetzung mit und in den Vorgaben von Gedankenformen,
die sich aus den und gegen die archaischen Dimensionen des mythisch-religiösen

Denkens entwickelt haben.
Kennzeichnend für den Bruch zwischen archaischer und achsenzeitlicher

Einstellung sind zwei Vorgänge; einerseits der Überstieg - die
Transzendenz - alles innerweltlich Gegebenen auf ein umgreifendes und dem
naiven Blick verborgenes Ganzes hin, andererseits die das Existenzgefühl
und die Lebenspraxis bestimmende Verheissung einer den gerechten
Ausgleich rettenden und finale Gerechtigkeit gewährenden Macht - eine
tragende Hoffnung angesichts des erfahrenen und als solches auch als ungerecht

kritisierten Unheils in der lebensweltlichen Wirklichkeit. Es sind
genau diese zwei, von der Achsenzeit ermöglichten Perspektiven: der Bezug
auf den transzendenten Horizont des „Ganzen" und die praktisch folgenreiche,

von Habermas so genannte „Moralisierung des Heiligen", die der
Philosophie eine Sonderstellung gegenüber der objektivierenden, normativ
neutralisierten und disziplinär spezialisierten Wissenschaft verschafften
bzw. bis in unserer Gegenwart hinein verschaffen konnten.

Mit dem Konzept der „Achsenzeit" orientiert sich Habermas an Karl
Jaspers' Überlegung, dass sich „das Jahr 500 v.Chr. als die ,Achse' [vorstellen

lässt], um die sich die Rotation der Weltgeschichte gleichsam beschleunigt,

weil sich während der vergleichsweise kurzen Periode zwischen un-



484 Georg Kohler

gefähr 800 und 200 v. Chr. in den frühen eurasischen Hochkulturen
unabhängig voneinander ähnliche Revolutionen in der Mentalität von Eliten
ereignet haben." (1,177)

Der geographisch-kulturelle, weit über Europa hinausreichende Umfang
der Achsenzeit ist ein Grund für die explizite Einschränkung von AGdPh,
nur der okzidentalen Konstellation von Glauben und Wissen nachzugehen;
eine Begrenzumg, die Habermas vornimmt und sorgfältig begründet. Westlicher

Selbstüberschätzung kann er nicht bezichtigt werden, was aber
nicht bedeutet, auf den Anspruch zu verzichten, am Verlauf der abendländischen

Geschichte ein evolutionäres Grundmuster der Menschheitsentwicklung

zu erfassen.5

Jaspers Konzept der Achsenzeit betont von Anfang an, dass nicht nur in
Griechenland und Palästina, sondern ebenso in China, Indien und im Iran
Vorstellungen bestimmend werden, durch die „der Mensch sich des Seins
im Ganzen, seiner selbst und seiner Grenzen bewusst wird. [...] Er stellt
[nun] radikale Fragen. Er drängt vor dem Abgrund auf Befreiung und
Erlösung. [...] Er erfahrt die Unbedingtheit (und die) Klarheit der Transzendenz."6

Die Einsicht in die Verklammerung von Achsenzeit und philosophischer

Genealogie ist wesentlich, um Habermas' Diagnose besser zu verstehen,

wonach die Philosophie mit ihrem, dem Anspruch auf „Wissen"
gehorchenden, insofern unumgänglichen Abschied von den Vorgaben der
achsenzeitlichen Religiosität und Weltkonstitution Transzendenz und
Heilshoffnung) in eine prekäre Lage gerät, wenn sie - in postmetaphysischer

Zeit - nicht mehr theoretisch und praktisch „aufs Ganze" zu zielen

vermag. Denn allein das in der Achsenzeit eröffnete Weltbilddenken
lieferte jene fundamentale Einheit von metaphysischer Begrifflichkeit und
religiös inspirierter, heilgeschichtlicher Erwartung, welche der Philosophie
eine selbstverständliche Verbindung von Theorie und Praxis verschafft(e),
die der reinen Wissenschaft verschlossen sein muss.

Insofern Habermas, den „gemeinsamen Ursprung von Metaphysik und
Monotheismus" aus der Weltbildrevolution der Achsenzeit herleitet, zeigt
er von den Wurzeln her, was die Philosophie - auf freilich sehr verschlungene

Weise - noch immer mit dem Erleben religiöser Erfahrungen und
Bedürfnisse verbindet.

5 Für die Zusammenfassung dieser Annahme vgl. den Anfang der „Ersten Zwischenbemerkung":

Bd. 1, 463-464.
6 JASPERS, Karl: Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. München: Piper Verlag 1949, 14h



Zu Jürgen Habermas' grossem Diskurs über Glauben und Wissen 485

Metaphysik und (Vernunft)Recht

Eine Bemerkung am Schluss der ersten „Zwischenbetrachtung zum Diskurs
über Glauben und Wissen" bekräftigt unzweideutig, dass es bei diesem
Thema um die philosophische Sache selbst geht:

„Nach meiner Auffassung dürfen wir den Streit über das richtige professionelle
Selbstverständnis der Philosophie heute nicht links liegen lassen, weil sich diese

Auseinandersetzung auf die Frage zuspitzt, ob die Philosophie aus der
begrifflichen Osmose ihrer Verschwisterung mit der Theologie ein Erbe geltend
machen kann, das über die Schwelle der methodischen Trennung von Glauben und
Wissen hinaus zählt." (1, 480)

Der Diskurs über Glauben und Wissen, in dem sich christliche Verkündigung,

jüdischer Monotheismus und platonisch-griechische Lehre begegnen,

befeuert die abendländische Philosophie von Augustin bis zur nomi-
nalistischen „Radikalisierung der Frage, wie Theologie als Wissenschaft" (1,

764) überhaupt möglich sei.
Da eine gründliche Auseinandersetzung mit den diesbezüglichen

Analysen von AGdPh in den Einzelstudien des vorliegenden Heftes geschieht,
verzichte ich auf die Zusammenfassung der entsprechenden Passagen.
Darauf hinweisen möchte ich nur, dass die leitende Frage nach dem Gegensatz

von Glauben und Wissen nicht bedeutet, dass AGdPh allein der
Auseinandersetzung zwischen Theologie und theoretischer Philosophie folgt;
dafür sorgt schon die bedeutsame Stellung der Kirche im christlichen
Europa:

„Für die [...] evolutionären Schritte auf dem okzidentalen Weg in die [prinzipiell

der Trennung von Glauben und Wissen verpflichtete, GK] Moderne ist
[...] entscheidend, dass der Organisation der geistlichen Gewalt in der Gestalt
der römisch-katholischen Kirche sowohl bei der Auflösung der [von der
politischen Struktur dominierten, GK] Gesellschaft und deren Übergang zu einer
funktional ausdifferenzierten Gesellschaft als auch bei der Vorbereitung zur
einem dezentrierten Selbst-und Weltverständnis eine dynamische Rolle
zugefallen ist: Sie spielte die Rolle eines Opponenten im spannungsreichen
Verhältnis von sacerdotium und regnum und bot die Bühne für [den] - zunehmend

intern von Lernprozessen gesteuerten - Diskurs über Glauben und
Wissen." (1, 638)

Weil die Kirche im Mittelalter zu einem einflussreichen Gegenpol der
weltlichen Herrschaft wird, ist die in ihr sich profilierende Spaltung zwischen
Theologie und Philosophie - zwischen der christlichen Glaubenslehre und
dem philosophischen Wissen - auch ein kausal wirksamer Vorgang in der
sich fortlaufend verschärfenden Unterscheidung zwischen theoretischen
und praktischen Aspekten der zu bearbeitenden Glaubensinhalte.7 Den

7 Vgl. Band 1, 653.



486 Georg Kohler

Abschluss der Freisetzung der politisch-praktischen Argumentation von
den Vorgaben der theologisch-christlichen Lehre behandelt Habermas im
Kapitel VI. („Die Via Moderna: Philosophische Weichenstellung zur
wissenschaftlichen, religiösen und gesellschaftlich-politischen Moderne") mit
der Diskussion der ausdrücklich nicht christlichen politischen Doktrin
Machiavellis und der Erörterung von Francisco de Vitorias Rechtslehre, die
zwar vom (christlichen) Naturrecht universale (Menschen)Rechte ableitet,
damit aber auf einen Rahmen normativer Verständigung schliesst, der -
bei aller Zeitgebundenheit seiner Begründung - weit über die Grenzen der
christlichen Welt hinausgreift. Besonders bemerkenswert in dieser
Rekonstruktion der Via Moderna ist die problemgeschichtliche Darstellung des

Übergangs von der Metaphysik des Thomas von Aquin zum nominalisti-
schen Neuansatz und Paradigmenwechsel.

In der Deutung des Verhältnisses zwischen Gott und den Menschen
vollzieht sich hier - bedingt durch den nominalistisch-voluntaristischen Gottesbegriff

- ein Verständnis der menschlichen Freiheit, die den menschlichen
Willen entbindet und zu jenem Moment von Spontaneität werden lässt,
das sich schliesslich in Kants Kritik der vernünftigen Freiheit als nur durch
sich selber bestimmbar erweisen wird.8 Gleichermassen vorausweisend auf
Kapitel VIII. ist Habermas' eindringliche Bemühung um die Differenz
zwischen Duns Scotus und Willhelm von Ockham, den zwei Protagonisten
der „nominalistischen Revolution":

„Hinsichtlich der weiteren philosophischen Entwicklung weisen die Werke
der beiden Denker von der britischen Insel [...] in zwei komplementäre
Richtungen. In den subtilen Differenzen zwischen Duns Scotus auf der einen und
Willhelm von Ockham auf der anderen Seite ist schon die Gabelung angelegt,
die die philosophische Entwicklung im 17. Jahrhundert nehmen wird. Diese
Aufspaltung in rationalistische und empiristische Grundüberzeugungen weist
[...] auf den epochemachenden Gegensatz von Kant und Hume voraus, in dem
sich wiederum konträre Einstellungen der Philosophie zum Menschenheitserbe

der Religion ausdrücken werden." (1, 764)

Mit Descartes bzw. mit der von Habermas „Subjektphilosophie" genannten
Phase beginnt (vgl. oben) das Ende der Zeit des Weltbildes. Luther verkörpert,

komplementär dazu, den Widerstand religiöser Erfahrung gegen den
Verlust der vom Gewicht des „Wissens" belasteten Macht des „Glaubens".
Die Philosophie kann nicht länger die Verbündete der Theologie sein.
Kennzeichen der anbrechenden Moderne ist darum der Wechsel der Philosophie

an die Seite der methodisch verselbständigten (Natur)Wissenschaft.
Die Preisgabe „jeden Kontakts mit dem Erfahrungsbereich des Sakralen"
ist die entsprechende Konsequenz.

8 „Der Naturzusammenhang kausaler Notwendigkeiten wird gewissermassen von menschlichen

Initiativen durchlöchert [...]", 794. Zum ganzen Gedankengang: Bd. 1, 794-798.



Zu Jürgen Habermas' grossem Diskurs über Glauben und Wissen 487

Die neuzeitliche Scheidung von Glauben und Wissen ist zwar nicht re-
vozierbar,

„aber ungeachtet dieses Umstandes teilt sich die im 17. Jahrhundert entstehende

säkulare, unter der methodisch-atheistischen Voraussetzung des ,etsi
deus non daretur' denkende Philosophie auch fortan mit der Theologie die
Welt- und Selbstverständigungsfunktion, die Arbeit der Verständigung über
uns selbst im Lichte dessen, was wir jeweils Neues über die Welt gelernt
haben. Die Philosophie wird in dieser Konkurrenz sogar die Initiative übernehmen

und das Niveau der Reflexion bestimmen. [...] Andererseits bedeutet für
die Theologie die aufrechterhaltene interne Verbindung mit dem gelebten
Glauben in der liturgischen Gemeindepraxis nicht nur eine Abhängigkeit, von
der sich die Philosophie befreit hat; denn auf diese Weise behält die Theologie

auch den Zugang zu einer Ressource der gesellschaftlichen Integration.
[...] Jedoch setzt sich unter dem Reflexionsdruck einer [vom Anspruch kognitiver

Standards herausgeforderten, GK] Theologie, die das Selbstverständnis
der Gläubigen prägt, auch der Gestaltwandel des Sakralen fort. Seit Luther
und der Reformation zieht sich das religiöse Element gewissermassen auf den
Kern der im Gemeindekultus immer wieder erneuerten und subjektiv vertieften

Glaubenskommunikation zusammen." (2, gg)9

Meine Grobskizze des Kapitels VII. (immerhin 180 Seiten) überspringt
erhellende Studien; z.B. zu Luthers Gottesverständnis oder seiner
Zwei-Reiche-Lehre. Deren Umarbeitung verfolgt Habermas eindringlich. Denn aus
ihr entwickelt sich im Calvinismus ein zukunftsweisendes Verständnis der
Institution „Recht": Für Calvin ist Recht weit mehr als ein sanktionenbewehrter

Komplex obrigkeitlicher Imperative. Im Horizont seines Denkens
ist es das praktisch wichtigste Medium, um im Gemeinwesen Gerechtigkeit
und Freiheit - zumal die Freiheit der Bürger gegen die Staatsgewalt - zu
ermöglichen und zu sichern.

Im abschliessenden Exkurs zum „Naturrechtsdenken" erhält der Leser
eine konzis-knappe Genealogie rechtsphilosophischer Grundbegriffe, die
zeigt, wie sich das neuzeitlich-moderne Naturrecht von Thomas über Duns
Scotus und Ockham zur eigenen Ressource nicht religiös-metaphysischer
Staatslegitimation entwickelt und damit zu einer treibenden Kraft der
Säkularisierung wird. Glauben und Wissen treten aus politisch-praktisch
besten Gründen auseinander, wenn die konfliktträchtigen Glaubensgewiss-
heiten privatisiert und die öffentliche Ordnung auf nichts als auf den
übergreifenden Wunsch nach zivilem Frieden und gemeinsamem Wohlstand
gestellt werden kann. Die von Metaphysik und göttlicher Herrschaft entbundene

Idee des politischen Gesellschaftsvertrags leistet genau das. Was auf
Dauer aber nur gelingt, wenn sich die einzelnen Subjekte der vertraglichen

9 Bedenkenswert sind auch die auf das Zitierte folgenden Sätze, die sich einerseits auf
die ästhetische Erfahrung (die sich als „Sublimationsform einer ursprünglich religiösen
Erfahrung" deuten lasse) beziehen, anderseits auf die Enthusiasmen politischer und
gesellschaftlicher Solidarität.



488 Georg Kohler

Vereinigung zugleich als Mitglieder eines gemeinsamen Willens begreifen
können. AGdPh diskutiert, ausgehend von Hobbes, die kanonischen Vertreter

dieses Modells und bereitet so den Schritt zum von Rousseaus belehrten

Kant vor; darüber hinaus eröffnet sie in Weiterführung den Blick in die
nachmetaphysische Verkörperung der vernünftigen Freiheit im Paradigma
diskursiv-deliberativer Verständigung.

Bevor der Bogen zu Kant geschlagen werden kann, muss die Genealogie
aber die Systementwürfe des 17. Jahrhunderts bis zum Ende durchschreiten

und sie als den Versuch rekonstruieren, „ein aus Vernunft allein
begründetes [...] Selbst- und Weltverständnis zu entwickeln"; ein Versuch,
der in sich widersprüchlich ist und darum scheitert. Denn er hält am von
der klassischen Metaphysik geerbten Gottesstandpunkt fest, der mit der

Erkenntnisperspektive einer more geometrico operierenden Methode des

„wissenschaftlichen Philosophierens" unvereinbar ist (vgl. 2, uçf.). Im
Abschnitt über Descartes, der diesen Zwiespalt repräsentiert, wird im Gegen-

zug auch auf die Pensées von Blaise Pascal verwiesen, den ersten „religiösen

Schriftsteller" unter den Philosophen (vgl. 2,132).

Kants Stellung und Kants Scheitern

Von grösster Bedeutung für die grundlegende Architektur AGdPh ist nach
der im 17. Jahrhundert vollzogenen Trennung von Glauben und Wissen das,

was Habermas als die „Wegscheide nachmetaphysischen Denkens"
einführt: der Gegensatz zwischen dem „Empiristen" Hume und dem „Rationalisten"

Kant.

„Da im 18. Jahrhundert der naturalistische Verzicht auf normative Aussagen
noch keine Option darstellt, steht die Subjektphilosophie vor einer
Herausforderung, die Kant und Hume in ganz verschiedener Weise beantworten werden.

Die Alternative ist klar: entweder muss die erkennende subjektive
Vernunft um ein Vermögen der praktischen Vernunft ergänzt werden, das für die

entwertete transzendente Gesetzgebung Gottes ein innerweltliches Äquivalent
erzeugen kann; oder die normativen Gehalte der transzendierenden Begriffe
des Gerechten, Guten und Schönen müssen [...] im buchstäblichen Sinne
Rekonstruiert', also auseinandergenommen reduziert', das heisst via empirischer

Erklärung auf beobachtbare Phänomene zurückgeführt werden." (2, 207)

Auf diese Unterscheidung läuft auch die Fragestellung des nachmetaphysischen

Denkens zu - auf die Entscheidung „zwischen einer vernünftigen
Rekonstruktion oder überzeugenden Dekonstruktion von Gehalten
philosophisch angeeigneter religiöser Überlieferungen." Für Habermas repräsentieren

Hume und Kant die noch immer geltende Zweiteilung des Sinnes

philosophischer Arbeit. Auf die Folgen dieser Weichenstellung - Philosophie

auf den Spuren Humes als sozusagen normalwissenschaftliches Fach,
das „nur noch mit ihren begriffsanalytischen Fertigkeiten und als die
Verwalterin ihrer eigenen Geschichte überlebt", oder in kantischer Tradition,



Zu Jürgen Habermas' grossem Diskurs über Glauben und Wissen 489

als eine „wissenschaftliche Denkungsart, jedoch keine Wissenschaft", weil
„den Bezug zum Ganzen" festhaltend - bezieht sich AGdPh, ernsthaft und
besorgt, schon im „Vorwort". So wird von allem Anfang an klar, was mit
dem Gegensatz Hume vs. Kant auf dem Spiel steht - und was es bedeutet,
wenn im Fall Kants das Ergebnis der Untersuchung eine durchaus fragwürdige

Anknüpfung ans Erbe der christlichen Philosophie freilegt. Denn
genau das ist das Ergebnis der exakten Analyse der kantischen Philosophie
hinsichtlich ihres Anspruchs, aus Vernunft allein herzuleiten, was als Hoffnung

auf wirkliches Geschehen schon biblisches Versprechen war: das

Gut-Werden der Welt. Kant nennt es in der Kritik der Urteilskraft das

„höchste Gut" bzw. den „Endzweck".

„Als eigentliches Problem erweist sich die Motivationsschwäche einer vernünftigen

[...] Moral, der [...] von Haus aus die Antriebskraft des religiösen
Heilsversprechens fehlt [und] die auch mit der Aufgabe überfordert wird, die Kant
ihr [...] in der Welt aufbürdet." (2, 332)

Der Aufklärer Kant verbindet nämlich die moralisch zu beantwortende Frage

„Was soll ich tun?" mit dem der Vernunft innewohnenden Interesse an
einer nicht defätistischen, dem „Vernunftglauben" in den Mund gelegten
Antwort auf die Frage „Was darf ich hoffen?". Zu dieser Hoffnung gehört
auch die Idee, dass die Befolgung der moralischen Gebote - wenngleich
nicht unmittelbar - das hochmotivierende Streben nach der jeweils eigenen

Glückseligkeit und darüber hinaus die Verwirklichung des „Endzwecks"
bzw. „höchsten Gutes" (d.h. eine alle vernünftigen Wesen unter selbstgegebenen

Gesetzen vereinigende Gemeinschaft) mit umfasst.
An dieser Stelle beginnt Habermas' Kritik; zunächst im Hinblick auf die

schon von vielen Interpreten Kants kritisierte Postulatentheorie:

„Weil dieses Ziel ohne göttliche Intervention nicht einmal gedacht werden
kann, versucht Kant zu begründen, warum wir als moralische Handelnde die
Existenz Gottes und die Unsterblichkeit der Seele wenigstens .postulieren',
d.h. in einem ambivalenten Sinn ,für wahr halten' dürfen. [...] Es wird sich
herausstellen, dass der Kredit, den Kant der Postulatentheorie einräumt, nicht
gedeckt ist." (2, 333)

Dann formuliert Habermas, was er später noch ausführlicher darlegt, nämlich,

„dass das Postulat eines Weltenurhebers, der den Lauf des unter kausalen
Gesetzten stehenden Weltgeschehens mit den Folgen der moralischen freien
Handlungen koordiniert, ebenso wie das Postulat der Unsterblichkeit der Seele

auf der falschen Voraussetzung beruhen, dass die Beförderung dieser über-
schwänglichen Ziele als moralische Pflicht qualifiziert werden kann. Denn
die Verwirklichung des Endzwecks, der die jeweils eigene Glückseligkeit als

Folge moralischen Handelns einschliesst, verlangt eine solidarische, aber von
der Mithilfe anderer [kursiv, G.K.] abhängige Anstrengung, die nicht ohne Ver-



490 Georg Kohler

letzung des Grundsatzes nemo ultra posse obligatur zum Inhalt einer an den

Einzelnen adressierten Pflicht gemacht werden kann." (2, 333)

Fazit also: „Kants auf die Grenzen der Vernunft abzielende Kritik ist im
Hinblick auf die praktische Vernunft nicht kritisch genug" (2, 354); was
umgekehrt eine uneingestandene Angewiesenheit auf den Zuschuss von in der
(christlichen) Metaphysik noch wirksamen religiösen Energien belegt.
Bekräftigt wird das auch von der anscheinend so nüchtern „innerhalb der
Grenzen der blossen Vernunft" verharrenden Religionsphilosophie: In ihr
„schiesst die eschatologische Vorstellung vom Gottesvolk, das für die Gründung

eines Reiches Gottes auf Erden kämpft, über alles hinaus, was Kant in
moralphilosophischen Begriffen vernünftig einholen kann." (2, 357)

Der Abschied vom Glauben des Monotheismus gelingt der Subjektphilosophie

selbst bei Kant noch nicht radikal genug und auch Hegel bleibt
ihm verhaftet, wenn er - in Habermas' Worten - den „Glauben ans Wissen
assimiliert" und so das metaphysische, dem Jenseits der historisch erfahrenen

Wirklichkeit verpflichtete Denken noch einmal auf die Szene bringt.

„Was das bedeutet, zeigt der Vergleich mit Kant. Wie dieser ist Hegel davon
überzeugt, dass die philosophische Erkenntnis, die sich ausschliesslich auf
säkulare Gründe stützt, gegenüber der Religion und deren Offenbarungswahrheiten

das letzte Wort behalten muss. [...] Aber während Kant der Religion
alles ,bloss zeremonielle', das für den sakralen Kern des ,Kirchenglaubens'
konstitutiv ist, abstreitet [...] entfaltet Hegel aus dem sakralen Kern der Eucharistie

[d.h. der Menschwerdung des Sohnes Gottes, GK.] jenes Versöhnungsgeschehen,

das in der begriffenen Moderne allerdings nur durch Vernunft
vorangetrieben werden kann."

Das heisst:

„Die philosophische Erkenntnis soll das Vernünftige nicht aus dem äusserli-
chen Traditionsbaiast aussortieren, sie soll vielmehr inklusiv verfahren." (2, 480)

Hegel korrigiert Kant insofern, als er dessen Reduktion der religiösen Praxis

zugunsten der Suche nach dem vernünftigen Gehalt ihrer Lehre gerade
nicht mitmacht. Vernunft („Wissen") muss in den sakramentalen Handlungen

selbst nicht weniger als in den Inhalten des Dogmas aufzuspüren sein.
Erst mit Hegel kommt die tausendjährige abendländische „Konstellation
von Glauben und Wissen" an ihr - sozusagen - logisches Ende: Hegel
überbietet „noch den Anspruch der christlichen Philosophie des Mittelalters, er
will nicht nur die Kompatibilität des Glaubens mit dem Wissen nachweisen,

sondern die Identität der Inhalte. Was der Glaube im Modus der
Vorstellung enthält, entfaltet die Philosophie begrifflich." (2, 481)

Der Preis, den sie dafür zahlen muss, ist allerdings die Inflation der

praktischen Währung: der Verlust ihrer lebensdienlichen Kraft. Habermas

bringt es in der entsprechenden Schlussbemerkung auf den Punkt:



Zu Jürgen Habermas' grossem Diskurs über Glauben und Wissen 491

„Aber die Philosophie kann nicht trösten. [...] Indem der Philosoph die
Selbstbewegung des Begriffs als solche erkennt, hat er sich im Denken ebenso über
sich, also den subjektiven Geist der denkenden Person in ihrer täglichen
Existenz, wie über den objektiven Geist der historischen Zeitgenossenschaft
hinaus auf das Niveau des an und für sich sein im Geiste aufgeschwungen. Auf
dieser Reflexionsstufe des Für-sich-Seins der absoluten Idee bezahlt der
Philosoph, der im Erkennen aufgeht, die Lévitation seines Geistes mit der
Unfähigkeit, auf die Welt praktisch zurückzuwirken." (2, 504)10

Die neue Stufe philosophischer Selbstverständigung

Mit Hegel vollzieht sich die Vollendung einer (allzu) selbstsicheren
Vernunft im Verhältnis zur religiösen Erfahrung. Zugleich eröffnet sich aber
in Hegels Versuch, die Momente einer in vielfache Gestalten des Geistes
zerstreuten Welt in die Alleinheit des Absoluten selbst zurückzuholen, ein
neuer - nun dezidiert nachmetaphysischer - Weg: „Hegel ist der erste
Philosoph, der .Geschichte' als das widerständige Medium von Bildungsprozessen

endlicher Vernunftwesen ernstnimmt:" Er geht von gesellschaftlichen

Krisen und sozialen Widersprüchen aus, um zu zeigen - am
deutlichsten in seiner Philosophie des Rechts -, wie sich die Kraft der (praktischen)

Vernunft nach 1789 in der Vermittlung der Entzweiungen der
Moderne bewähren kann:

„Hegels Schüler brauchten die Widersprüche zwischen dem Autonomiebegriff
[Kants], an dem Hegel festhält und der metaphysischen Hintergrundkonzeption

nur auszubuchstabieren, um die darin angelegten Prämissen nachmetaphysischen

Denkens aus dem Korsett der subjektphilosophischen Grundbegriffe zu
erlösen." (2, 383)

In der genealogischen Choreographie, die AGdPh durchläuft, vollzieht
Hegels Denken einerseits den Sprung zur letzten Möglichkeit einer - in die
unüberbietbare Höhe des subjektphilosophischen Absoluten aufgehobenen
- Metaphysik, wird aber anderseits zurückgeholt von der Gravitation seiner

eigenen Erdenschwere, zum Ort der nachmetaphysischen von Grund
auf zwischenmenschlichen Vernunft.11

Zwar ist es geradezu ein Definitionsmerkmai, dass es im nachmetaphysischen

Denken nicht mehr um die Beziehung zwischen Glauben und Wissen

geht, dennoch - oder vielleicht deswegen - ist es die Religionskritik
der nachhegelschen Philosophie, die in AGdPh den systematisch neuen

10 Vgl. zu diesem Fazit die Zitate aus der Hegeischen Religionsphilosophie in den
Fussnoten 68 und 69, AGdPh, Bd. 2, 504.

11 Wie sich das fügt, erläutert Habermas in einer brillanten Analyse der Grundlinien der
Philosophie des Rechts-, dabei - im Blick auf das Verhältnis von Sittlichkeit und Moral - das
kantische Argumentieren mit Hegels Ansatz vergleichend. Verfolgt man die Analyse dieser
Debatte, fallt der Einstig ins nachmetaphysische Denken über die Passage der „Zeitgenossenschaft

des junghegelianischen Denkens" nicht allzu schwer. Vgl. insbesondere 2, 542-555.



492 Georg Kohler

Horizont weiträumig aufschliesst: Ihre „radikale Religionskritik führt die

Nachfolger Hegels auf die Bahn eines nicht mehr ans Paradigma der Be-

wusstseinsphilosophie gebundenen nachmetaphysischen Denkens. Denn
nun können sie die Totalität der Welt, und sei diese auch zum dialektischen

Prozess verflüssigt, nicht mehr zum Gegenstand einer Theorie
machen." (2, 559)

In der „Dritten Zwischenbetrachtung: Vom objektiven Geist zur
kommunikativen Vergesellschaftung erkennender und handelnder Subjekte",
aus der das Zitat stammt, gelangt AGdPh - nach Achsenzeit und dem Sinn
des Sakralen, nach dem Gang der (christlichen) Metaphysik bis zur
Subjektphilosophie, der Weichenstellung bei Hume und Kant und, zuletzt, Hegels
abstrakt-weltleerer Vollendung der Einsicht ins denkbar Umfassendste -
auf jene neue Stufe philosophischer Arbeit, die auch noch heutiges
Nachdenken bestimmt, sofern es im Versuch umfassender Selbstverständigung
aufs Ganze gehen will.

Auf den Seiten (Band 2) 559-589 wird dieser Übergang in konzis
gedrängter Form als Prozess des allmählichen Hervortretens eines niemals

ganz und niemals ein für allemal beherrschbaren (sprachlichen)
Hintergrundverständnisses interpretiert, das die Möglichkeit eines monologischen,

aus der eingeschränkten Perspektive eines einzelnen Subjekts
vorgenommenen, theoretischen oder praktischen Bezugs auf die Totalität
menschlicher Lebensverhältnisse dementiert:

„Gegenüber der Subjektphilosophie verschiebt sich im Paradigma sprachlicher

Vergesellschaftung das begriffsbildende Zentrum vom Selbstbewusstsein,
also der reflexiven Einstellung des für sich seienden Subjekts, zu jener triadischen

Beziehungsstruktur [kursiv GK], wonach sich reziprok der Eine auf den
Anderen bezieht und beide sich gemeinsam auf etwas in der objektiven Welt
richten." (2, 573f.)

Dieser Vorgang ist nicht weniger als die Entmächtigung jedes Anspruchs
einer einzeln-endlichen Intelligenz, dem Ganzen ganz zu begegnen: „Die
bis dahin als originär geltenden Selbstbeziehungen des erkennenden,
handelnden und erlebenden Subjekts werden nun als Akte begriffen, für die
das Innestehen im interpersonalen Beziehungsnetz einer intersubjektiv
geteilten Lebenswelt konstitutiv ist: Ego übernimmt den Blick von Alter auf
sich und macht sich diesen selbstreflexiv zu eigen." (2, 574) Was diese
Übernahme gestattet, ist ein Medium, das von niemandem vollständig
beherrscht werden kann: „[Es] ist die unthematische Gegenwart des als

sprachlich strukturierter Hintergrund präsenten Ganzen, die den Schlüssel

zur Kritik an jeder Vergegenständlichung dieser gewissermassen
behausenden, aber darum ,für uns' nur performativ, gewissermassen ,von innen'
zugänglichen Totalität liefert." Und folgerichtig ergibt sich aus dieser
Einsicht die radikale Verabschiedung aller sonstigen, seien es monotheistische,

kosmologische oder auch hegelische Totalitätsideen:



Zu Jürgen Habermas' grossem Diskurs über Glauben und Wissen 493

„Denn die im rational rekonstruierenden Nachvollzug erfassten Strukturen
einer für die Beteiligten Ganzheit stiftenden, in diesem Sinn .totalisierenden'
Lebenswelt bedeutet etwas anderes als der Versuch der theoretischen
Vergegenständlichung der Gestalt eines totalisierenden Vollzugs - sei es in der Art
eines Kosmos oder einer göttlich regierten Schöpfungs- und Heilsgeschichte,
sei es in der Art einer Selbsteinholung eines absoluten, sich ursprünglich von
sich selbst entfremdeten Subjekts." (2, 574)

Die Stufe des nachmetaphysischen, doch immer noch philosophischen, d.h.
nicht wissenschaftlich spezialisierten Denkens, kann ich nicht weiter erörtern.

Zwar ist sie aufschlussreich für Habermas' eigene Position im Fortgang

der philosophischen Auseinandersetzung mit dem Thema der
„Vernünftigen Freiheit" - und die Spuren des Denkens über Glauben und Wissen

sind auch in ihm überall zu erkennen -, aber die sie (inklusive „Post-
scriptum") umfassenden zweihundert Seiten sind mit ein paar Kennzeichnungen

nicht mehr zu umreissen.
Eine Ausnahme von diesem Verzicht erlaubt mir jedoch der Abschnitt

zu Kierkegaard. In und mit ihm lässt sich wenigstens ein erstes „nachmetaphysisches"

Fazit formulieren.

Kierkegaard und der Logos der Sprache

Habermas versteht Kierkegaard als „religiösen Schriftsteller", dem es „um
die Explikation von Erfahrungen geht, die eine bestimmte [...] Erklärung
des Vollzugs von Glaubensakten stützen sollen." (2, 600) Kierkegaard denkt
über den unvertretbar eigenen Lebensvollzug nach; und er tut dies im Rahmen

einer christlich inspirierten Existenzdeutung. Er analysiert die
„normalisierenden Zwänge einer bürgerlichen Welt", der die Religion zum -
freilich undurchschauten - Betäubungsmittel eigener Lebensängste wird.
Dabei begreift sich Kierkegaard ausdrücklich nicht als „Philosophen"; er ist
- im Vollzug seines Daseins - reflexiv wie performativ der Autor seiner
Selbstbestimmung.

In Entweder/Oder heisst es: „Der Philosoph spricht: ,So ist es bisher
zugegangen'; ich frage, was habe ich zu tun?'" Es geht Kierkegaard also
nicht nur darum, die passende Regel einer normativen Theorie zu finden.
Er will Prinzipielleres und zielt auf das, was der klassische Lehrer des Richtigen

schon voraussetzt: auf die Freiheit. Climacus (Kierkegaards Name für
die weltlich-sokratische Position) fragt in Entweder/Oder daher zu allererst
danach, wie es einer Person, die sich in einem kontigenten lebensgeschichtlichen

Kontext vorfindet, überhaupt gelingen kann, „ihre Freiheit zu gewinnen,

eine mit Willensfreiheit ausgestatte Person zu werden." (2, 682)
Menschliches Dasein ist Selbstsein und das Selbst ist ein „Verhältnis,

das sich zu sich selbst verhält". Existieren heisst, sich zu sich, zu seiner
Zukunft zu verhalten und das bedeutet - im Wortsinn - sein Leben zuführen;
also zu wählen, wer und wie man sein will. Angesichts dieser Notwendig-



494 Georg Kohler

keit der Wahl muss die Lebensführung in tiefe Widersprüche geraten, wenn
sie sich mit dem lutherisch-christlichen Sündenbewusstsein konfrontiert

die Position von Anti-Climacus). Sie muss, meint Kierkegaard, entweder
erstarren oder in Verzweiflung geraten. Und deswegen - so die Abschliessende

unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philosophischen Brocken -
kann die Existenz, die sich doch gerade zu sich selbst und zu ihrem
autonomen Handeln befreit hatte, zugunsten ihres Daseins nur noch auf die
Intervention einer „höheren Macht" hoffen.

Aber wer oder was ist diese Macht? - Christus, der Mensch gewordene
Gott als Erlöser? Oder doch nur die dialogisch zerstreute und kommunikativ

zusammenführende Vernunft, die die in ihre Geschichte und Lebensgeschichte

verstrickten Subjekte auf sich selbst und ihre existentiell errungene

Freiheit verweist? - Gott oder die menschenmögliche Vernunft?: „Diese

Alternative bildet im gesamten Werk des religiösen Schriftstellers die
Schlüsselfrage." (2, 691L)

In der Folge seiner weiteren Kierkegaard-Lektüre vertritt Habermas
Climacus gegen Kierkegaards Anti-Climacus, der glaubt, auf die „wirkliche
Macht eines persönlichen Gottes" setzen zu müssen. Dieser gedachte
Climacus (der Habermas selbst ist) behauptet so wenig wie sein Gegner,
menschliches Dasein sei selbstmächtige causa sui; aber die es „setzende"
Macht wird nicht mehr mit einem - „wie auch immer paradox eingekreisten"

- Erlöser identifiziert. Denn unter Bedingungen nachmetaphysischen
Denkens könnte ein säkularer Geist wie Climacus - wenn Kierkegaard ihn
noch einmal zu Wort kommen Hesse - in der

„daseinsgründenden Macht jenen anonymen Logos der Sprache [kursiv G.K.]
wiedererkennen, der die ethische Selbstermächtigung des Subjekts und die
Befreiung zum Selbstsein ermöglicht. Der Sprachlogos [kursiv GK] beherrscht
die in seinem Medium vergesellschafteten Individuen in dem Masse, wie diese

ihrerseits im kommunikativen Gebrauch ihrer Sprache ihn, den Logos,
beherrschen'. Eine solche [...] Deutung eröffnete [...] dem Individuum keine
Erlösung, aber einen nachmetaphysischen Ausgang aus der verzweifelten Isolierung

in der selbstbezogenen Innerlichkeit. [...] Das Selbstverhältnis ist
gleichursprünglich mit dem Verhältnis zur Anderen." (2, 696)12

„Sprachlogos" - der Begriff ist bemerkenswert und ein wenig geheimnisvoll.

Die Verdoppelung (logos: griechisch „Vernunft und Sprache; aber
auch „Relation", „Verhältnis") signalisiert, dass hier Sphären verbunden
werden: das Umgreifende der Sprache - als gegenwärtiges Arbeitsfeld der
nachmetaphysischen Philosophie - mit der Anmutungsvielfalt des griechischen

Wortes, die vom vorplatonischen Denken13 bis zur Bibel reicht. So

12 Dazu aufschlussreich die Erläuterung zum „Logos der Sprache" in der Fussnote 86,
AGdPh Bd. 2, 696.

13 Vgl. Heraklits Charakterisierung der Welt der Wachen im Gegensatz zu der der
Schlafenden, 1, 429L



Zu Jürgen Habermas' grossem Diskurs über Glauben und Wissen 495

wird mit diesem Begriff eine Brücke geschlagen, über die Sinnbreite des

ganzen Glauben/Wissens-Komplex - von den Ursprüngen religiöser
Praktiken14 bis zur zeitgenössischen Auseinandersetzung mit der Transsubstan-
tatiantionslehre, die Habermas unmittelbar im Anschluss an die Entgegnung

auf Kierkegaards Sprung in den Glauben thematisiert (vgl. 2, 698ff.):
Im Medium der Sprache verbindet sich die Intersubjektivität der

Vernunft mit der Macht und Botschaft eines liturgischen Wiederholungsaktes
(vgl. 2, 701). In solchen Handlungen - genauer gesagt: im Bedeutungsgehalt,

den sie vergegenwärtigen - sieht Habermas die nach wie vor wesentliche

Aufgabe des Religiösen und der Kirchen in der Welt. Aus anthropologischer

Sicht stellen die Sakramente die ununterbrochen Verbindung
zwischen dem Kultus der Gegenwart mit den archaischen Anfangen ritueller
Praktiken her. Denn

„das Christentum hat das magische Denken und die mystischen Narrative
überwunden, [und] gleichzeitig in sublimierter Form festgehalten. Ohne diese

dialektische Aufhebung würde [...] die Kirche ihr religiöses Proprium
preisgeben; sie würde auf eine innerweltliche Vergegenwärtigung des aus der
Transzendenz, also von jenseits der Welt hereinbrechenden Heilsgeschehens
verzichten und damit die Rolle des sakralen Komplexes aufgeben, zur Erzeugung
Stabilisierung gesellschaftlicher Solidarität beizutragen." (2, 702)

Auf den ersten Blick mag man diese Feststellung hinsichtlich der heutigen
Rolle des Religiösen für die Explikation einer funktionalen Aufgabe halten.
Für eine Aussage aus der objektivierenden Distanz der 3. Person, die
dadurch allerdings gerade nicht verständlich zu machen vermag, warum
religiöse Kommunikation dem „wirklich aufgeklärten" Geist - über ihre
eigentümliche Stabilisierungsfunktion hinaus - noch etwas von philosophischem
Interesse sein könnte. Aber wozu dann diese zweieinhalbtausend Jahre
überbrückende Spurensuche nach dem philosophischen Unentbehrlichen
im Verhältnis von Glauben und Wissen?

Der zu Beginn zitierte Unmut des enttäuschten Lesers und Theologen
kommt einem wieder in den Sinn - und damit aber auch das, worauf
Habermas von Anfang an hinweist: dass im Herzen der Philosophie ein
Defizit bestehe; das Defizit, dass die Vernunft allein nicht in der Lage sei, das

Problem ihrer eigenen Wirksamkeit - ihrer wahrhaft praktischen Bedeutung

- zu lösen. Habermas formuliert es - gegen Ende der langen Reise

von AGdPh und nicht zufällig im Abschnitt zu Karl Marx - in radikaler
Knappheit einmal so: „Das Problem einer in der Geschichte situierten
vernünftigen Freiheit besteht darin, das Verhältnis der frei handelnden
Subjekte zur eigensinnigen Bewegung [kursiv GK] des gesellschaftlichen Prozesses

zu bestimmen." (2, 636)

14 Vgl. die Passage zur rituellen, ausseralltäglichen Kommunikation, 1, 246-272.



496 Georg Kohler

In Ultrakurzform fasst dieser Satz die systematische Frage zusammen,
die AGdPh insgesamt auf den Weg bringt. Mit dem Adjektiv „eigensinnig"
bezeichnet Habermas die wesentlichen Punkte: Erstens, dass auch die
vernünftige Freiheit primär Freiheit ist, also allein aus sich selbst, spontan, zu
einem Handeln kommen muss bzw. müsste, das zuverlässig den im
kategorischen Imperativ Kants enthaltenen Normen der Mitmenschlichkeit und
Solidarität entspricht. Zweitens - und ergo -, dass „die" menschliche
Vernunft (wie immer sie sich definiert) für sich selbst genommen, eine solche
Einstellung weder garantieren noch nachhaltig dazu motivieren kann.
Deshalb, um es zu wiederholen, ist die habermasianische Kritik an Kants
gescheitertem Versuch, das moralisch richtige Tun durch einen besonderen
„Vernunftglauben" zu sichern, für das Ganze von AGdPh so signifikant.

Das Defizit der Philosophie - als der Statthalterin der Vernunft - ist die
Offenheit der menschlichen Natur für beides: für die uneingeschränkte
Anerkennung der Anderen als ebenbürtigen Personen und für jenen
egozentrischen Selbstbezug, der sich nicht scheut, alle und alles allein dem eigenen

Bedürfnis zu unterwerfen. Eben darum gilt: „[Auch] eine nachmetaphysisch

denkende Philosophie [kann] die Frage [...] - warum überhaupt
moralisch sein? - nicht [zwingend] beantworten."15

Dennoch wäre es falsch, aus dieser Schwäche umgekehrt zu folgern,
dass sich die Diskurstheorie bzw. die gegenwärtige Philosophie zu einer
nur noch theologisch-religiös zu leistenden Fundierung genötigt sehen
würde.16 Denn wer sich dieser Frage - „Warum moralisch sein?" - wirklich
und wahrhaftig stellt, kann ja nicht umhin, sie auch an die (oder den)
andere(n) zu richten, an Menschen also, die selbst auch in ihrem Selbst -
und Gleichwertig-Sein anerkannt sein wollen. So betrachtet kann man nie
intersubjektiv überzeugende Gründe finden, sich dezidiert unmoralisch zu
verhalten.

Was aber dennoch immer wieder geschieht - und damit die beschränkte
Motivationskraft guter Gründe bezeugt. Doch das allein ist noch nichts,

was nach dem Zuschuss religiöser Energien verlangt. Die üblichen
Verbindlichkeiten ziviler Verhältnisse genügen, um uns an die verpflichtenden

moralischen Intuitionen zu erinnern. Nicht so einfach verhält es sich
allerdings mit dem „Engagement für die Abschaffung ungerechter Verhältnisse,

für die Förderung von Lebensformen, die solidarisches Handeln nicht
nur wahrscheinlicher, sondern im Ernst erst zumutbar machen würden.
[...] [Denn] die auf das kollektive Gute gerichteten Gedanken und
Erwartungen haben - nach der Metaphysik - nur noch einen schwachen Status."17

15 Habermas, Jürgen: Exkurs: Transzendenz von innen, Transzendenz ins Diesseits, 436,
in: Habermas: Studienausgabe, Philosophische Texte, Band 5. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009,
417-450.

16 Anm. 15, 434.
17 Anm. 15, 437.



Zu Jürgen Habermas' grossem Diskurs über Glauben und Wissen 497

Wenn Habermas bei vielen Gelegenheiten erklärt, es komme darauf an,
aus „religiösen Überlieferungen einen normativen Kern" nachmetaphysisch
vernünftig anzueignen (vgl. etwa 2, 588f.), dann nicht, um die moralischen
Ansprüche kommunikativer Intersubjektivität zu fundieren, sondern -
metaphorisch gesagt - um sie in ihrer Dringlichkeit erst recht hörbar zu
machen. Mithilfe dieser Differenz mag man sich hermeneutisch sensibel im
Resonanzraum eines säkularen, aber religiös zugänglichen Vokabular das

Zitat erschliessen, mit dem Auch eine Geschichte der Philosophie ausklingt:

„Es gibt einen enigmatischen Satz von Adorno, der mich seit langem fasziniert:

.Nichts an theologischem Gehalt wird unverwandelt fortbestehen; ein
jeglicher wird der Probe sich stellen müssen, ins Säkulare, Profane einzuwandern.'

Am Leitfaden dieses Satzes habe ich versucht den Prozess des .Einwan¬
derung' theologischer Gehalte ins profane Denken als einen philosophisch
nachvollziehbaren Lernprozess darzustellen." (2, 806)

Zum vernünftigen Gebrauch der menschlichen Freiheit vermag die
Vernunft nicht zu zwingen, aber zu ermutigen; weil und wenn sie die Kraft der
in den Kommunikationsbedingungen menschlichen Existierens angelegten
Ansprüche aufruft. Ansprüche, die sich im guten Willen und in der affektiven

Bereitschaft zur zwanglosen Suche nach dem Wahren und Richtigen
realisieren, ebenso aber - und das seit langem - von den Zuschüssen
religiöser Erfahrung auf den Weg geschickt werden, indem deren Geist - seit
der Frühzeit eines Bewusstseins für das Seiende im Ganzen - uns auf eine
Welt verweist, die gut und gerecht für alle werden soll und, so darf man
hoffen, es einmal auch sein kann.

Habermas' philosophisches Ziel war es seit seiner Antrittsvorlesung von
1956, in praktischer Absicht den inneren Zusammenhang von Erkenntnis,
Interesse und vernünftiger, d.h. lernender Freiheit des Menschen zu
entwickeln. In Auch eine Geschichte der Philosophie zeigt er, was dieses

Programm bedeutet, wenn es zum Leitfaden einer Selbstverständigung der
Philosophie selbst wird.



498 Georg Kohler

Zusammenfassung
Auch eine Geschichte der Philosophie ist in der Tat auch eine Philosophiegeschichte.

In erster Linie ist dieses Werk jedoch als die historisch entfaltete
Ausarbeitung einer systematischen Fragestellung zu lesen: Was ist unter
„Philosophie" noch zu verstehen, wenn sie auf ihre Bindung an die Tradition der

Metaphysik - deren Ausgriff auf Transzendenz und die Idee der Totalität,
den Horizont des „Ganzen" - verzichtet? Da Habermas den Ursprungssinn
metaphysischen Denkens aus den Positionen der achsenzeitlichen Revolution

des religiösen Weltbezuges ableitet, ist diese Frage von allem Anfang an
mit den Themen „Religion und/vs Erkenntnissuch", „Glauben und Wissen"
verknüpft. Habermas' Untersuchung ist als Genealogie konzipiert; als eine

Untersuchung, die aus den epochemachenden Arbeiten der Geschichte den

Weg philosophischen Nachdenkens über Transzendenz und das „Ganze" als

Auseinandersetzung mit dem Fragwürdig-Werden religiöser Erbschaften
rekonstruiert - und damit zugleich die aktuellen Probleme dezidiert nachmeta-
pysischen Denkens freilegt. Der Aufsatz folgt diesem Aufriss bis an die Schwelle
der Gegenwart, indem er sich auf die wegleitenden Schritte von AGdPh
konzentriert.

Abstract
Auch eine Geschichte der Philosophie ("Also a History ofPhilosophy") is, in

fact, also a history ofphilosophy. However, in the first place it is to be seen

as a historically unfolded elaboration of a topical question: how is one to
understand a "philosophy" that relinquishes its link to the tradition of
metaphysics with its recourse to transcendence, the idea of totality, and the
horizon of the "whole"? Since Habermas derives the original meaning of
metaphysical thought from the revolution of the "Achsenzeit" ("Axis Age") of a

religious reference to the world, this question is, from the beginning, connected

with the themes of "religion and/vs. the search for cognition", and "belief
and knowledge". Habermas' analysis is conceived as a genealogy, as an
enquiry that reconstructs from the epoch-making works of history the way of
philosophical reflection on transcendence and the "whole" as a discussion
about the fact that religious heritages have become questionable, thus at the

same time revealing the current problems of decidedly post-metaphysical
thinking. The article follows this sketch to the threshold of the present by
focussing on the guiding steps ofAuch eine Geschichte der Philosophie.


	Vernunftinteresse, Religion und Philosophie : zu Jürgen Habermas' grossem Diskurs über Glauben und Wissen

