
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 2

Artikel: Was theologische Erkenntnis vorantreibt und woran sie sich bemisst :
Loci theologici im Raster von Entdeckungs-, Begründungs- und
Vermittlungszusammenhang

Autor: Schumacher, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047485

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ursula Schumacher

Was theologische Erkenntnis vorantreibt und
woran sie sich bemisst.

Loci theologici im Raster von Entdeckungs-,
Begründungs- und Vermittlungszusammenhang

l. Hinführung und Fragestellung

„Der Physiker Werner Heisenberg soll seine besten Einfalle auf Spaziergängen

gehabt haben, am besten in aufsteigendem Gelände und im
Halbschatten. Das ist physiologisch und in noch manch anderer Hinsicht interessant,

trägt aber zur Begründung der so gewonnenen Aussagen nichts aus."1
Diese Beobachtung aus Gerhard Sauters Zugängen zur Dogmatik führt auf
plastische und unmittelbar einleuchtende Weise an eine Differenzierung
heran, die der philosophischen Erkenntnistheorie entstammt und die seit
ihrer Ausformulierung durch Hans Reichenbach2 zu einem Grundbestandteil

des gnoseologischen Begriffsinstrumentariums avanciert ist: Gemeint
ist die Unterscheidung zwischen dem „Entdeckungszusammenhang" einer
Aussage, dem die Gesamtheit der für ihr Entstehen relevanten Faktoren
zuzurechnen ist, und dem „Begründungs-" oder auch „Rechtfertigungszusammenhang",

auf dessen Ebene sich erst die „Geltungsansprüche" einer
Aussage entscheiden.3

Auch in der theologischen Argumentation wurde und wird diese
terminologische Differenzierung immer wieder herangezogen - oft im Anschluss
an Gerhard Sauter, der in erkenntnistheoretischen Kontexten immer wieder

auf sie Bezug nahm.4 Die Tatsache, dass es sich dabei um ein in der
philosophischen Erkenntnislehre fest etabliertes und inhaltlich klar umris-
senes Begriffspaar handelt, verhindert freilich nicht, dass die theologische

1 SAUTER, Gerhard: Zugänge zur Dogmatik. Elemente theologischer Urteilsbildung.
Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1998, 333.

2 Siehe REICHENBACH, Hans: Erfahrung und Prognose. Eine Analyse der Grundlagen und
der Struktur der Erkenntnis, in: DERS.: Gesammelte Werke, hg. von Andreas Kamiah/Maria
Reichenbach, Bd. 4. Braunschweig/Wiesbaden: Vieweg 1983, zf.

3 Vgl. Gethmann, Carl F./Lorenz, Kuno: Art. Entdeckungszusammenhang/Begründungszusammenhang,

in: MiTTELSTRASS, Jürgen (Hg.): Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie.

Bd. 2: C-F. 2. neubearbeitete und wesentlich ergänzte Auflage. Stuttgart: Verlag J.B.
Metzler 2005, 330.

4 Vgl. etwa SAUTER, Gerhard: Die Begründung theologischer Aussagen - wissenschaftstheoretisch

gesehen, in: ZEE 15 (1971), 299-308; SAUTER, Gerhard: Eschatologische Rationalität,

in: DERS.: In der Freiheit des Geistes. Theologische Studien. Göttingen: Vandenhoeck &

Ruprecht 1988, 166-197, hier 174-190; SAUTER: Zugänge.



4Ö2 Ursula Schumacher

Verwendung im Hinblick auf Bezugnahme zum ursprünglichen
philosophischen Sachgehalt, inhaltliche Modifikationen und schlicht auch in der
Präzision deutliche Varianzen aufweist - für andere Rezeptionskontexte
wie etwa Sozial- oder Wirtschaftswissenschaften ließe sich vermutlich
Ähnliches feststellen. So kann inzwischen eine sich verselbständigende
theologische Rezeption und Diskussion konstatiert werden, die im
Vergleich zur ursprünglichen Vorgabe signifikante (und je nach Verwendungskontext

durchaus diskrepante) eigene Akzentsetzungen aufweist. Der Hauptteil

dieses Rezeptionsstranges verläuft im Bereich der evangelischen
Systematik, in der etwa die aus der jeweiligen Näherbestimmung des Terminus
„Begründungszusammenhang" resultierenden wissenschaftstheoretischen
Implikationen für theologische Argumentation diskutiert werden.5

Hier soll weder auf den breiteren philosophischen Hintergrund des
erwähnten Begriffspaares eingegangen noch ein Überblick über die systematische

Debatte in der protestantischen Theologie geboten werden. Die
folgenden Ausführungen richten sich vielmehr auf den Versuch, die Differenzierung

zwischen Entdeckungs- und Begründungszusammenhang für die
Reflexion der erkenntnistheoretischen Funktion der loci theologici im Rahmen

einer Begründung von Glaubensaussagen fruchtbar zu machen. Dazu
ist - gerade vor dem Hintergrund der vorher konstatierten terminologischen

Diskrepanzen - zunächst eine weitere Klärung der zugrunde gelegten

Konzeptionen erforderlich.
Für die Differenzierung zwischen den beiden Polen des Begriffspaares

ist üblicherweise maßgeblich, dass erst der Begründungszusammenhang
als rational verantwortet und logisch strukturiert verstanden wird, während

dem Entdeckungszusammenhang die Konnotation sprunghafter,
intuitiver, rein zufälliger oder sogar durch irrationale weltanschauliche
Überzeugungen verdunkelter gedanklicher Prozesse anhaftet6 - oder anders:
Beim Begründungszusammenhang liegt eine Erkenntnis mit ,Grund', beim
Entdeckungszusammenhang lediglich eine Erkenntnis mit .Ursache' vor.
Hans Reichenbach, auf den die begriffliche Differenzierung zwischen
Entdeckungs- und Begründungszusammenhang zurückgeht, hat im Unterschied

zu späteren Entwicklungen noch primär die Unterscheidung
zwischen der Frage nach dem faktischen Zustandekommen einer Erkenntnis
als Aufgabe der Psychologie einerseits und der Frage nach einer „ratio-
nale[n] Nachkonstruktion"7 im Sinne einer Benennung der logischen,
erkenntnisbegründenden Gedankenabfolge als Aufgabe der Erkenntnistheo-

5 Vgl. beispielsweise DETJEN, Hans-Jürgen: Geltungsbegründung traditionsabhängiger
Weltdeutungen im Dilemma. Theologie, Philosophie, Wissenschaftstheorie und Konstruktivismus.
Berlin: Lit 2010, 325L

6 Siehe etwa Hempelmann, Heinzpeter: Die Wirklichkeit Gottes. Bd. 1: Theologische
Wissenschaft im Diskurs mit Wissenschaftstheorie, Sprachphilosophie und Hermeneutik.
Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Theologie 2015,190-193.

7 Reichenbach zitiert hier Carnap, vgl. REICHENBACH: Erfahrung, 2, Anm. 1.



Was theologische Erkenntnis vorantreibt und woran sie sich bemisst 463

rie andererseits im Blick gehabt.8 Letztere wird als Bewusstmachung des

intuitiven Entdeckungszusammenhangs gewürdigt, dem somit nicht jegliche

Rationalität abgesprochen ist - impliziert er doch ungeordnet und un-
bewusst Schritte der logischen Begründung selbst.

Freilich ist zu beachten, dass Reichenbach zur Illustration auf Beispiele
aus dem Bereich mathematischer und physikalischer Erkenntnis rekurriert,
die eine in sich geschlossene mathematisch-logische Folgerungs- bzw. eine
empirisch erfassbare Kausalkette voraussetzen9 und sich von Erkenntnisprozessen

in Philosophie, Theologie oder Glaubensvollzug mit ihren je
eigenen Regeln kognitiver Verantwortungsübernahme grundlegend
unterscheiden. Vor diesem Hintergrund erscheint es tatsächlich legitim, gewisse
Modifikationen vorzunehmen, wenn eine Applikation des Begriffspaares
im Bereich der Theologie stattfinden soll. Inwieweit folgt also die hier
zugrunde gelegte Verwendungsweise der Termini „Entdeckungs-" und
„Begründungszusammenhang" dem ursprünglichen erkenntnistheoretischen
Bedeutungsgehalt - und worin liegen Spezifika des Begriffsgebrauchs?

Ganz im Sinne der philosophischen Vorgabe bezeichnet die Rede vom
„Entdeckungszusammenhang" im Folgenden den Erkenntnisprozess selbst
und die ihn vorantreibenden Momente, mit Sauter also „theoretisch alle
Faktoren, die auf irgendeine Weise Einsichten befördern oder zu
Entdeckungen beitragen, die sich als bedeutsam erweisen".10 Dem
„Begründungszusammenhang" hingegen kommt die Funktion einer kontextuellen
Fundierung von Wahrheitsansprüchen zu; näherhin ist im Folgenden die
Frage im Blick, auf welche begründenden Faktoren sich eine Glaubensaussage

stützen kann. Es wird also festgehalten an der Unterscheidung
zwischen der Konstitution, dem faktischen Zustandekommen von Erkenntnis

einerseits und ihrer Rechtfertigung bzw. der sie begründenden
Absicherung andererseits. Eine zentrale Differenz zur mehrheitlichen Verwendung

des Begriffspaares wird hingegen darin liegen, dass im Folgenden
nicht die Begründung wissenschaftlicher Positionierungen und Thesen,
sondern Entstehung, Begründung und Kriteriologie von Glaubensaussagen
und die Rolle der loci theologici dabei im Blick ist.

Auf dieser begrifflichen Basis lässt sich die Fragestellung formulieren,
der die anschließenden Überlegungen nachgehen wollen: Inwieweit kann,
so gilt es zu bedenken, die Unterscheidung zwischen Entdeckungs- und
Begründungszusammenhang für ein Verständnis der erkenntnisbegründenden

Funktion der loci theologici fruchtbar gemacht werden? Oder noch
konkreter: Lässt sich eine Korrelation oder eine Relationsanalogie zwischen den
beiden Spannungsfeldern Entdeckungszusammenhang - Begründungszusammenhang

einerseits und loci alieni - loci proprii andererseits ausmachen?

8 Siehe REICHENBACH: Erfahrung, if.
9 Vgl. Reichenbach: Erfahrung, 3.
10 Sauter: Zugänge, 333; im Original kursiv.



464 Ursula Schumacher

Ein Letztes ist zum Abschluss dieser begrifflichen Hinführung noch zu
ergänzen: Wie es auch im nichttheologischen erkenntnistheoretischen
Diskurs mitunter geschieht, soll das behandelte Begriffspaar noch um eine
dritte Dimension ergänzt werden, die den Praxisbezug von Erkenntnis in
den gnoseologischen Spannungsbogen mit aufnimmt. Dafür soll der
Begriff des „Vermittlungszusammenhangs" verwendet werden, der gerade im
Fall der wesentlich auf Mitteilbarkeit verwiesenen Glaubenserkenntnis ein
ebenfalls zentrales Moment des Erkenntnisvollzuges und der Verständigung

darüber thematisiert. Gemeint ist der lebensweltliche Kontext, innerhalb

dessen Glaubensrede verstanden und vertreten wird und der daher aus
dem erkenntnistheoretischen Gesamtkontext nicht einfach heraus dividiert
werden kann, wenngleich er vom Begründungszusammenhang natürlich
klar unterschieden werden muss.

Um zu einer Antwort auf die Frage nach einer Verwertbarkeit der
Differenzierung zwischen Entdeckungs-, Begründungs- und Vermittlungszusammenhang

für das Verständnis von loci theologici und deren
glaubensbegründender Funktion zu gelangen, sollen im Folgenden zunächst die
Konstitutionsbedingungen der loci proprii beleuchtet (2) und anschließend die

komplementären Geltungsansprüche der loci alieni thematisiert (3) werden,

bevor im Hauptabschnitt die Verbindung von loci proprii sowie loci
alieni mit dem Entdeckungs-, dem Begründungs- und dem Vermittlungszusammenhang

von Glaubenserkenntnis in den Blick genommen werden
kann (4). Den Abschluss bildet ein knappes Fazit (5).

2. Was einen theologischen Ort zum theologischen Ort macht: Der
Glaube im Konstitutionsgefüge der loci theologici

Eine erste Frage, deren Reflexion zur Aufklärung über die Begründungs-
funktion der loci theologici beitragen kann, ist die nach den Konstitutionsbedingungen

theologisch11 relevanter Erkenntnisquellen. Was genau macht
einen theologischen Ort zum theologischen Ort? Eine erste, im Folgenden
weiter auszuführende Antwort auf diese Frage lautet in aller Kürze: der
Glaube. Diese Aussage ist zunächst ganz selbstverständlich, wenn damit
der Glaube auf Seiten des Rezipienten gemeint ist: „Dass der Bischof von
Rom oder die Versammlung der Bischöfe auf einem Konzil Orte verläss-
licher Glaubensbezeugung sind - das lässt sich allein aus dem Glauben an
die Offenbarung bzw. auf der Basis von Aussagen in der Heiligen Schrift
begründen".12 Mit anderen Worten: Die Annahme, dass von irgendeiner

11 Im Sinne einer begrifflichen Klärung sei angemerkt, dass die Rede von einer Begründung

„theologischer" Aussagen im Folgenden nicht eine fachtheologisch-wissenschaftstheoretische

Aussagenbegründung, sondern die Begründung von Glaubensaussagen, also einer
christlichen Rede von Gott, Mensch und Welt, meint.

12 KÖRNER, Bernhard: Orte des Glaubens, loci theologici. Studien zur theologischen
Erkenntnislehre. Würzburg: Echter Verlag 2014, 170.



Was theologische Erkenntnis vorantreibt und woran sie sich bemisst 465

geschichtlich fassbaren - und damit zumindest in der empirischen
Außenwahrnehmung zunächst niemals zweifelsfrei als Offenbarungsträger
qualifizierten - Größe eine glaubensrelevante Erkenntnis erwartet werden kann,
beruht bereits auf einer glaubensspezifischen Prämissensetzung. Damit ist
allerdings für den Umgang mit den loci theologici noch nicht viel mehr
gewonnen als die nicht unwichtige, im Grunde aber evidente Aussage, dass
die Affirmation der gnoseologischen Relevanz eines theologischen Erkenntnisortes

an den Glaubensstandpunkt der Person gebunden ist, die die
entsprechende Relevanzzuschreibung vornimmt oder teilt.

Die Formulierung, dass der Glaube eine konstitutive Bedeutung für loci
theologici hat, kann aber auch noch anders gedeutet werden - nämlich
nicht nur mit Blick auf die Rezeptionsbedingungen, sondern auch auf eine
Voraussetzung im Konst/tut/onszusammenhang der Erkenntnisquellen selbst.
Dann wäre diese Überlegung so zu verstehen, dass es für den Glauben und
die ihn ausbuchstabierende Theologie im engeren Sinne dort ernst wird
mit der Erkenntnis, wo ein Glaubenszeugnis vorliegt. Auch diese Formulierung

erscheint zunächst relativ trivial. Gemeint ist damit aber mehr als

nur die Feststellung, dass für den Glauben eben insbesondere das relevant
ist, was auf der Basis des biblischen Zeugnisses mit einem - äußerlich für
alle erkennbaren - Etikett christlicher Glaubenspositionierung gedacht,
gesagt oder geschrieben worden ist. Hier wird stattdessen ein theologischer
Glaubensbegriff vorausgesetzt, der weit mehr bezeichnet als nur ein äußeres

Sich-Einordnen in eine bestimmte Überzeugungstradition oder das Für-
Wahr-Halten eines bestimmten unbeweisbaren Sachverhaltes. Ein theologischer

Zugriff deutet den Glauben vielmehr als „die Art ufnd] Weise der
Aneignung der christlichen] Botschaft, zugleich aber auch die v[on] ihr
wesenhaft intendierte, ihr angemessene u[nd] v[on] ihr ermöglichte
Existenzform",13 als „den religiösen] Grund- u[nd] Heilsakt der menschlfichen]
Existenz überhaupt, der sich in der personalen Hinwendung zu Gott als
der alles u[nd] alle bestimmenden, richtenden u[nd] erlösenden Macht
ereignet".14

Es geht also um das existentielle Engagiertsein in einer Beziehungsrealität,

mit dem freilich notwendig eine Dimension inhaltlicher Positionierung

einhergeht. Und im Hinblick auf die Konstitutionsbedingungen
theologischer Erkenntnisorte ist es nun von Bedeutung, dass einer langen cha-
ritologischen Tradition zufolge bei Vorliegen einer solcherart verstandenen

Glaubensrealität auch spezifische erkenntnistheoretische Erfolgsaussichten

angenommen werden können: Glaubensinhalte „erwachsen nicht
aus eigenem Erkenntnisvermögen, sondern aus bejahender Teilnahme an
einem Erkennen, das mitgeteilt wird und dessen Wahrheits- und Geltungs-

13 SECKLER, Max: Glaube IV. Systematisch-theologisch u. theologiegeschichtlich, in: LThK3
Bd. 4 (1993), 672-685, hier 672.

14 Seckler: Glaube IV, 673.



466 Ursula Schumacher

grund rational letztlich uneinholbar bleibt".15 Oder noch einmal anders:
„Der Heilige Geist ruft in den Menschen den Glauben hervor", d.h.: „das
rechte Verstehen der Zeugnisse [...], in denen Menschen in die Antwort
einstimmen, die Jesus Christus ist".16

Legt man diesen theologisch hoch aufgeladenen Glaubensbegriff
zugrunde, so eignet einer Realität echten Glaubens also stets auch ein Moment
besonderer, theologisch relevanter Erkenntnis. Ein Dokument, das aus
einem so verstandenen Glauben - also aus einer lebendigen Gottesbeziehung

heraus, im Hl. Geist - formuliert ist, kann daher einen hohen
Stellenwert als theologische Erkenntnisquelle beanspruchen. Herausragende
und für den Begründungszusammenhang von Glaubensaussagen besonders

relevante loci theologici wären demnach all jene Bereiche, in denen in
besonderer Weise mit dem Vorliegen solch authentischer Glaubenszeugnisse

gerechnet werden kann. Zuallererst gilt dies natürlich für die
biblischen Schriften, insofern darin Zeugnisse von heilsgeschichtlichen
Kulminationspunkten der Zuwendung Gottes zum Menschen und der menschlichen

Glaubensantwort versammelt sind.

3. Die prinzipielle Unabgeschlossenheit des Spektrums theologischer
Erkenntnisquellen

Solche Überlegungen werfen allerdings eine problematische Rückfrage auf:
Wird damit nicht das ganze Feld der nicht von einer expliziten christlichen

Glaubenshaltung geprägten Erkenntnisquellen als für die
Glaubenserkenntnis irrelevant bewertet? Diese Konsequenz kann keineswegs
beabsichtigt sein: Es steht zwar außer Frage, dass explizite Glaubenszeugnisse
für die Theologie einen besonderen begründungslogischen Stellenwert
haben. Aber ebenso wenig lässt sich beispielsweise bezweifeln, dass gestufte
Gegebenheitsweisen von Glauben existieren. Man muss jedoch nicht einmal

Rahners Rede von der Existenz „anonymer Christen"17 aufgreifen - so

bedenkenswert sein damit zum Ausdruck gebrachtes Anliegen m.E. auch
ist -, um menschliche Haltungen und Werte im außerchristlichen Bereich
als relevant für eine theologische Topologie aufweisen zu können. Dies
ergibt sich bereits aus der pneumatologischen Grundannahme, dass sich das

Wirken des Gottesgeistes keinesfalls auf die Grenzen des thematisch Christlichen

oder gar Katholischen beschränkt. Wenn Gottes Geist aber in jedem

15 Neuner, Peter: Der Glaube als subjektives Prinzip der theologischen Erkenntnis, in:
Kern, Walter/POTTMEYER, Hermann J./SECKLER, Max (Hgg.): Handbuch der Fundamentaltheologie.

Bd. 4: Traktat Theologische Erkenntnislehre mit Schlußteil Reflexion auf
Fundamentaltheologie. Tübingen: Francke *2000, 23-36, hier 23.

16 Werbick, Jürgen: Einführung in die Theologische Wissenschaftslehre. Freiburg i.Br.:
Herder 2010, 196.

17 Dazu vgl. bes. RAHNER, Karl: Die anonymen Christen, in: DERS.: Schriften zur Theologie,

Bd. 6. Einsiedeln: Benziger T968, 545-554.



Was theologische Erkenntnis vorantreibt und woran sie sich bemisst 467

Menschenleben, in jeder Gestalt menschlichen Schaffens und Strebens nach
dem Guten am Werk sein kann, dann ist auch kein Bereich menschlicher
Lebensvollzüge für die theologische Erkenntnis prinzipiell uninteressant -
sei es Philosophie oder Politik, Dichtung oder außerchristliche theologische

Reflexion.
Aber auch Erfahrungen des Wirkens eines Un-Geistes können und müssen

der Theologie zu denken geben - und wenn es dabei nur darum geht,
ex negativo zu reflektieren, wo Menschen sündhaft gegenüber dem zurückbleiben,

was ihnen von Gott als ein stellvertretergemäßes Handeln in der
Welt eigentlich zugedacht war. Und letztendlich erstreckt sich die theologische

Suche nach dem glaubensrelevanten „Wasserzeichen" auf die
gesamte Schöpfung: Wenn alles, was ist, durch Gott ist und im Dasein bleibt,
dann muss sich christliche Glaubensreflexion (wenigstens theoretisch, ohne

also etwas a priori auszuschließen) tatsächlich von allem, was ist, und
von jeder Art von Erkenntnis darüber betroffen wissen - solange zumindest

die Überzeugung nicht aufgegeben wird, dass Gott das Universum
und jedes noch so winzige Geschöpf darin dauerhaft schaffend bejaht.

Muss also die vorher ausgeführte Annahme relativiert werden, wonach
erst der Glaube einen theologischen Ort zum theologischen Ort macht?
Die Frage kann einerseits verneint werden, insofern es in jedem Fall der
Glaube ist, der das spezifische Formalobjekt theologischen Erkenntnisstrebens

prägt: Auch ein Ergebnis der neueren Kosmologie oder biologischen
Anthropologie beispielsweise wird, um es mit Thomas von Aquin zu formulieren,

sub ratione Dei, also im Hinblick auf seine Relevanz für ein christlich

geprägtes Welt- und Menschenbild befragt und ausgewertet werden.
In einer anderen Hinsicht ist die formulierte Frage allerdings zu bejahen,
da theologische Erkenntnis es nämlich keineswegs ausschließlich mit explizit

christlichen Topoi zu tun hat. Vielmehr prägt ein ausdrücklich christliches

Selbstverständnis nur bei einer bestimmten und daher besonderen
Gruppe theologischer Erkenntnisorte die Konstitutionsbedingungen - bei
denjenigen Erkenntnisorten, die von Melchior Cano18 unter den Begriff
der loci proprii subsummiert wurden. Damit ist die Differenzierung
zwischen loci proprii und loci alieni im Blick, die es im Folgenden mit dem
Begriffsraster von Entdeckungs-, Begründungs- und Vermittlungszusammenhang

in Relation zu setzen gilt.

18 Auf die Bedeutung Canos für die toci-Lehre soll an dieser Stelle nicht vertieft
eingegangen werden; vgl. dazu exemplarisch KÖRNER, Bernhard: Melchior Cano, De locis theologi-
cis. Ein Beitrag zur theologischen Erkenntnislehre. Graz: Styria-Medienservice 1994; Seckler,
Max: Die ekklesiologische Bedeutung des Systems der ,/oci theologici'. Erkenntnistheoretische
Katholizität und Strukturale Weisheit, in: BAIER, Walter u.a. (Hgg.): Weisheit Gottes - Weisheit

der Welt. FS J. Ratzinger, Bd. 1. St. Ottilien: EOS-Verlag 1987, 37-65.



468 Ursula Schumacher

4. Fremde und eigene Orte im Raster von Entdeckungs-, Begründungsund

Vermittlungszusammenhang

Die in den anschließenden Ausführungen explizierte These lautet wie folgt:
Insofern die loci proprii aufgrund ihrer Konstitutionsbedingungen das

Wasserzeichen des Glaubens in sich tragen und damit den expliziten Teil
des Offenbarungsgeschehens ausmachen, liegt es nahe, ihnen den Primat
im Begründungszusammenhang von Glaubensaussagen zuzuweisen. Die
vorher festgehaltene erkenntnistheoretische Bedeutung der loci alieni
hingegen könnte demgegenüber schwerpunktmäßig im Bereich des

Entdeckungs- sowie des Vermittlungszusammenhangs theologischer Erkenntnis
angesiedelt werden. Noch einmal anders und ein wenig vereinfachend
formuliert: Es geht um den Unterschied zwischen der Quelle, aus der eine
theologische Erkenntnis geschöpft wird und in ihrem genuin theologischen
Charakter auch allein begründet werden kann, und denjenigen Quellen,
deren Einfluss auf den theologischen Erkenntnisprozess primär darin liegt,
das von den loci proprii zur Verfügung gestellte Material ausgehend von
aktuellen Impulsen auf Relevanz und Verheutigungspotentiale wie auch -grenzen

hin zu befragen und für die Vermittlung Denkformen, Begriffe und
Kategoriensysteme bereitzustellen. Für diese Impulse im Entdeckungskontext,
die das theologische Denken anfragen und vorantreiben, wie auch für die

Aufklärung des Vermittlungszusammenhangs kommt aber - gerade in
einem immer weitergehend postchristlich verfassten Abendland - den loci
alieni die Schlüsselfunktion zu.

Nun mag die ihnen damit zugewiesene, schwerpunktmäßig außerhalb
des Begründungszusammenhangs angesiedelte erkenntnistheoretische Funktion

auf den ersten Blick sekundär erscheinen. Bedenkt man aber die enorme

hermeneutische Bedeutung der lebensweltlichen Verortung für jeden
(nicht nur für einen theologischen) Erkenntnisvorgang, so wird rasch deutlich,

dass dies ein Irrtum ist. Ganz im Gegenteil; es geht ein nicht zu
unterschätzender, auch mit weitreichenden inhaltlichen Konsequenzen
verbundener Einfluss der loci alieni auf die theologische Erkenntnis damit
einher, dass sich aus dem von ihnen maßgeblich geprägten Entdeckungsund

Vermittlungszusammenhang Denkanstöße, Grenzziehungen und die

Vorgabe von Fragestellungen für die theologische Arbeit ergeben. Loci
alieni eröffnen mithin „neue Aspekte, zeitgemäße Erschließungen",19 und
fungieren „als Bewährungsfelder für den Glauben, weil sie dazu zwingen,
ihre Einsichten beim Verstehen des Glaubens in Betracht zu ziehen".20
Gewissermaßen kommt ihnen durch ihre herausfordernde und infrage stellende

Wirkung somit die „Funktion eines Katalysators für die Glaubensein-

19 KÖRNER: Orte des Glaubens, 139.
20 KÖRNER: Orte des Glaubens, 160.



Was theologische Erkenntnis vorantreibt und woran sie sich bemisst 469

sieht" zu21 - eine Funktion also, die zwar eindeutig auf der Ebene des

Entdeckungszusammenhangs anzusiedeln, für den Erkenntnisfortschritt aber
von nicht zu unterschätzender Bedeutung ist.

Wie weit reicht aber diese inhaltliche Beeinflussung des Prozesses der
theologischen Erkenntnis durch die loci alieni genau? Anders formuliert:
Trägt die theologische Befassung mit den loci alieni nur dazu bei, etwas
auf neue Weise zu sagen - oder potentiell auch, etwas Neues zu sagen?
Kann und muss also von der Möglichkeit ausgegangen werden, dass auch
solche Erkenntnisorte, die nicht mit einem expliziten Glaubenssiegel
versehen sind, für die Theologie dennoch zu „Quellen der Erfindung und
Entdeckung von etwas Neuem" werden22 - oder ist dies aus offenbarungstheologischen

Gründen, zur Vermeidung einer Verwässerung oder Verfälschung
der entsprechenden Glaubensinhalte und aufgrund des benannten Primats
der loci proprii im Begründungszusammenhang theologischer Aussagen
gerade in aller Entschiedenheit auszuschließen?

Dass Letzteres nicht zutrifft, liegt bereits der vorher benannten pneu-
matologischen und schöpfungstheologischen Annahmen wegen auf der
Hand. Auf der anderen Seite muss aber auch klar sein, dass mit der weiten
Öffnung des Feldes theologischer Erkenntnisorte nicht einfach eine
Nivellierung der verschiedenen loci und der dabei jeweils vorausgesetzten Arten
von Offenbarung und Erkenntnisrelevanz impliziert sein kann. Zur
Beantwortung der Frage, in welcher Weise genau loci alieni ,Neues' in die
theologische Arbeit hineintragen, kann es daher weiterführend sein, noch einmal

die Unterscheidung zwischen Entdeckungs- und Begründungszusammenhang

aufzugreifen und dabei zwischen mehreren Varianten dessen zu
unterscheiden, was mit etwas .Neuem' näherhin gemeint ist. Im Rückgriff
auf konkrete inhaltliche Beispiele legt sich die Differenzierung von drei
verschiedenen semantischen Optionen nahe.

Eine erste Möglichkeit ist die, dass mit ,neu' hier .widersprechend', .in¬
haltlich entgegengesetzt' oder .unvereinbar' gemeint ist. In dem Falle wäre
die gestellte Frage zu verneinen - immer gesetzt, dass es wirklich eine
hinreichend starke Glaubenstradition gibt, die dem betreffenden .neuen'
Gehalt entgegensteht, und dass nicht auf dem Wege der Auslegung und
Neubewertung des eigentlich angezielten Kerns der Sache die Auflösung eines
nur vermeintlichen Konfliktes möglich ist. Innerhalb eines christlichen
Begründungszusammenhanges wäre es etwa, um einmal ein konkretes
Beispiel zu nennen, ausgeschlossen, ein im engeren Wortsinn polytheistisches
Gottesbild zu legitimieren; und auch bei einem nicht weitreichend umdefinierten

Reinkarnationsglauben dürfte es schwerfallen, eine Vereinbarkeit

2] KÖRNER: Orte des Glaubens, 161.

22 Stock, Alex: Poetische Dogmatik. Gotteslehre. Bd. 1: Orte. Paderborn: Schöningh 2004,
30.



47° Ursula Schumacher

mit dem Hauptstrang anthropologischen und geschichtstheologischen Denkens

der christlichen Tradition argumentativ aufzuweisen.
In einer zweiten denkbaren Spielart ist das zu integrierende ,Neue'

zutreffend in der Kategorie einer ,Wiedervergegenwärtigung' umschrieben.
Gemeint ist damit die erkenntnistheoretische Geschichte eines Glaubens-
gehalts, der zwar der christlichen Überzeugung und Tradition entspricht,
im Laufe der Theologiegeschichte aber - aus welchen Gründen auch immer
- in den Hintergrund gedrängt wurde. Der Impuls für eine Wiederverge-
genwärtigung, eine Rückbesinnung auf Bestandteile der eigenen Tradition
geht in diesem Szenario im Rahmen des Entdeckungszusammenhangs von
einem locus alienus aus. Hier könnte als konkretes Beispiel auf die durch
das im 20. Jahrhundert wachsende Umweltbewusstsein angeregte Renaissance

der Schöpfungstheologie verwiesen werden, nachdem dieser dogmatische

Traktat u.a. eines ungeklärten Verhältnisses zu den kosmologischen
Erkenntnissen der Naturwissenschaft wegen in der barock- und
neuscholastischen Dogmatik lange Zeit eher ein Schattendasein gefristet hatte.

Am wichtigsten ist wohl aber - nicht nur aufgrund der zahlreichen
Beispiele, die dabei gleich in den Sinn kommen - die dritte Bedeutungsvariante,

in der ,neu' am zutreffendsten mit dem Begriff .weiterführend'
wiedergegeben wäre. Auch diese erkenntnistheoretische Situation, in der durch
die Auseinandersetzung mit einem locus alienus eine bislang nicht eingehend

reflektierte Fragestellung an die Theologie herangetragen oder eine
bestehende theologische Überzeugung herausgefordert wird, sei durch
einige Beispiele illustriert.

Es legt sich etwa der Gedanke an die Theologiegeschichte der Moderne
nahe: Man kann heute leicht die Affirmation einer unveräußerlichen
Menschenwürde als Implikat der Gottebenbildlichkeit eines jeden Menschen
und dementsprechend als ein zutiefst christliches Anliegen qualifizieren;
im Blick auf Menschenrechtserklärungen kann dann auch festgehalten
werden, dass sie „im besten Fall göttliches Recht säkularisieren".23 Es liegt
sogar die Einschätzung nahe, dass sich die Unantastbarkeit der Menschenrechte

in einem christlichen Denksystem ausgehend von schöpfungstheologischen

und anthropologischen Prämissen wohl überhaupt mit dem
nachdrücklichsten Geltungsanspruch vertreten lässt. Nun wäre es aber eine

massive Untertreibung, zu formulieren, dass der Menschenrechtsgedanke

wenigstens in der katholischen Tradition nicht von Anfang an als

Ausbuchstabierung genuin christlicher Anliegen und Werte wahrgenommen

wurde - bestanden doch aufgrund weltanschaulich-politischer
Befürchtungen insbesondere den Problemkomplex der Religionsfreiheit
betreffend zunächst massive Ressentiments gegenüber dem in profanen
Kontexten entstehenden Menschenrechtskanon. Die damit von einem locus

23 SÖDING, Thomas: Glaube und Vernunft. Die christliche Theologie und die universitäre
Wissenschaft, in: IKaZ 37 (2008), 75-88, hier 83.



Was theologische Erkenntnis vorantreibt und woran sie sich bemisst 471

alienus an die theologische Reflexion herangetragene Herausforderung gab,
so ist rückblickend zu notieren, einen starken Impuls zur Klärung
anthropologischer, ethischer und sogar religionstheologischer Positionierungen.

Dies lässt sich auch anhand eines zweiten, sehr wichtigen Beispiels für
die Katalysatorenwirkung von loci alieni im Rahmen des Entdeckungszusammenhangs

von theologischen Aussagen verdeutlichen: Eine kaum zu
überschätzende Herausforderung für die Theologie gleich mehrerer
Jahrhunderte stellte die auf Darwin zurückgehende Evolutionstheorie dar. Hier
fand eine durch naturwissenschaftliche Erkenntnis initiierte Modifikation
des Weltbildes statt, die so tief ging und im Laufe der Zeit so breite Akzeptanz

gewann, dass sie von der Theologie trotz einiger dahingehender
Bemühungen weder zurückgewiesen noch ignoriert werden konnte. Der
Paradigmenwechsel und das Ausmaß der theologischen Denkprozesse, die
durch die evolutionstheoretische Herausforderung in Gang gesetzt wurden,

suchen ihresgleichen; für eine Reflexion theologischer Hermeneutik
ist dieses Beispiel daher höchst aufschlussreich. Es kristallisieren sich
Glaubensüberzeugungen heraus, die (wenigstens mehrheitlich) als unhinter-
gehbar und zu fest in der Tradition verankert wahrgenommen werden, um
sie preiszugeben - etwa die Affirmation eines Schöpferwirkens Gottes und
einer daraus resultierenden Qualifikation der Welt als „gut". Andere
Aspekte der bisherigen Schöpfungstheologie werden unter dem Druck unleugbarer

kosmologischer Erkenntnisse (wenn auch unter Schmerzen) preisgegeben,

wobei eine Klärung der Reichweite und Legitimität genuin theologischer

Aussagemöglichkeiten und deren Abgrenzung von zeitbedingten,
nichttheologischen Weltdeutungsanteilen stattfindet. Und schließlich kommt
es sogar zu einer Bereicherung theologischer Reflexion durch die eigentlich

der Kosmologie entstammende Denkform einer evolutiven Entwicklung

- man denke etwa an Teilhard de Chardins Kosmologie24 oder Rahners
evolutive Christologie.25 Man kann nun, durchaus mit Gründen, skeptisch
bleiben gegenüber den langfristigen Erfolgsaussichten von theologischen
Überlegungen, die in sehr weitgehendem Maß Denkformen aus dem
aktuellen naturwissenschaftlichen Diskurs aufgreifen. Es handelt sich hier in
jedem Fall aber um Beispiele für die notwendige Bemühung um eine Ver-
heutigung theologischer Rede, die im Übrigen Strukturparallelen zu Denk-
formübernahmen aus philosophischen Strömungen besitzen und ihre
Berechtigung aus dem Gebot einer je an die Rezeptionsbedürfnisse der Zeit
angepassten Formulierung theologischer Gehalte beziehen.

24 Der Evolutionsgedanke prägt im Grunde das gesamte theologische Denken des Jesuiten;

exemplarisch kann auf den Gedankengang eines seiner Hauptwerke, Der Mensch im
Kosmos, verwiesen werden.

25 Vgl. hierfür die entsprechenden Abschnitte in RAHNER, Karl: Grundkurs des Glaubens.

Einführung in den Begriffdes Christentums. Freiburg i.Br.: Herder 1984, 180-202.



472 Ursula Schumacher

5. Ein Fazit

Die vorangehenden Überlegungen dürften verdeutlicht haben, dass loci
proprii und loci alieni im Prozess der Aushandlung und Prüfung von
Glaubensaussagen aufgrund ihrer jeweils unterschiedlich konstituierten
theologischen Autorität verschieden geartete Funktionen übernehmen und dass

sich das Begriffspaar von Entdeckungs- und Begründungszusammenhang
(erweitert um den Aspekt des Vermittlungszusammenhangs) als hilfreich
bei der Erhellung dieser verschiedenen erkenntnistheoretischen Funktionen

erweisen kann. In den vorher zur Illustration herangezogenen Beispielen

trat nämlich jeweils die Katalysatorenfunktion von Impulsen aus dem
Bereich der loci alieni zutage, die darin liegt, dass bestimmte
geistesgeschichtliche Entwicklungen - wenn man so will: „Zeichen der Gegenwart
oder der Absicht Gottes"26 - eine neue (oder eine nun erst brisant werdende)

Fragestellung an die Theologie herantragen. Diese Katalysatorenfunktion
im Rahmen der theologischen Erkenntnis ist, wie gesehen, auf der

Ebene des Entdeckungszusammenhangs anzusiedeln, insofern es um
Einflüsse geht, „die auf irgendeine Weise Einsichten befördern oder zu
Entdeckungen beitragen, die sich als bedeutsam erweisen",27 um noch einmal
Gerhard Sauter zu zitieren. Zwar mag diese Funktion durchaus auch von
loci proprii ausgeübt werden; es dürfte aber doch auf der Hand liegen, dass

faktisch den loci alieni in diesem wichtigen Teilaspekt des
Entdeckungszusammenhangs, nämlich der Problematisierung und Herausforderung
theologischer Überzeugungen, die weitaus größere Bedeutung zukommt.

Wenn die theologische Reflexion der gestellten Herausforderung begegnet,

müssen die von den loci alieni ausgehenden Impulse gegen den
Stellenwert der hinterfragten Glaubensaussagen abgewogen und gegebenenfalls

vorzunehmende Anpassungen als theologisch vertretbar aufgewiesen
werden. Damit ist nun ein spezifisch theologischer Begründungszusammenhang

im Blick, insofern die von loci alieni an die Glaubensreflexion
herangetragenen nichttheologischen Geltungsansprüche nur zu solchen
Modifikationen von Glaubensaussagen Anlass geben dürfen, die sich auch am
Maßstab genuin theologischer Kriterien rechtfertigen lassen. Ist dies
eindeutig nicht der Fall, muss ein anderer Weg gesucht werden, um auf die
entsprechende Herausforderung zu reagieren. Im Blick auf den
Begründungszusammenhang spielen also - jedenfalls was das Moment einer
theologischen Bewertung angeht - die loci proprii die wichtigere Rolle: Der
Christusbotschaft kommt hier die höchste erkenntnistheoretische Valenz
und letztgültige Kriterialität zu. Dass dabei materialiter wiederum herme-
neutische Weichenstellungen und Vorannahmen zum Tragen kommen -
sei es bewusst oder unbewusst - und dass auch die Frage nach der Verhält-

26 GS u.
27 SAUTER: Zugänge, 333; im Original kursiv.



Was theologische Erkenntnis vorantreibt und woran sie sich bemisst 473

nisbestimmung der loci proprii untereinander noch eigens zu diskutieren
bleibt, versteht sich von selbst, ändert aber nichts an der formalen
Beobachtung einer kriteriellen Funktion der genuin theologischen Erkenntnisorte

für die theologische Erkenntnisgewinnung.
Im Entdeckungszusammenhang führen somit die loci alieni aufgrund

ihrer verstörenden, aufrührenden, herausfordernden Wirkung das Geschehen

an und im Begründungszusammenhang muss die Berufung auf die loci
proprii das letzte Wort haben. Im Vermittlungszusammenhang sind es

wiederum die loci alieni, an denen die Frage nach einer adäquaten Formulierung

von Glaubensaussagen für die zeitgenössische Verkündigung zu
bemessen ist. Freilich wäre diese Überlegung grundsätzlich missverstanden,

würde man sie im Sinne einer Exklusivität (und nicht nur einer
Schwerpunktsetzung) ausdeuten: Es versteht sich, dass die loci alieni im
Begründungszusammenhang eine Bedeutung behalten - auch wenn sie
eben nicht zur Begründung einer Glaubensaussage als Glaubensaussage
beitragen können; und dass der Entdeckungszusammenhang ohne die
Gegebenheit und den Einfluss der in den loci proprii verkörperten
Glaubensüberzeugungen nicht umfassend beschrieben ist, liegt vollends auf der
Hand. Dennoch aber mögen die skizzierten Zusammenhänge - der diese
Überlegungen fundierenden These gemäß - imstande sein, einen erhellenden

Beitrag zur Einordnung und Bestimmung der spezifischen Funktionalität

von loci proprii und loci alieni zu leisten.

Zusammenfassung
Die philosophische Differenzierung zwischen Erkenntnis- und
Begründungszusammenhang einer Einsicht wird im vorliegenden Beitrag auf ihre
Implikationen für die von Melchior Cano etablierte Unterscheidung zwischen loci
proprii und loci alieni hin befragt. Dabei wird der Grundansatz verfolgt, den

loci alieni als Anstoßfaktoren theologischer Reflexionsprozesse einen Primat

im Bereich des Erkenntniszusammenhangs, den loci proprii aufgrund
ihrer genuin christlichen Prägung hingegen die Vorrangstellung im Kontext
des Begründungszusammenhangs zuzuweisen. Die entsprechenden Reflexionen

suchen einen Beitrag zur Klärung der je unterschiedlichen epistemischen
und heuristischen Funktionen von loci proprii und loci alieni zu leisten.



474 Ursula Schumacher

Abstract
The philosophical differentiation between Erkenntniszusammenhang and
Begründungszusammenhang of an insight is analysed in this article with
regard to its implications for the distinction between loci proprii and loci
alieni established by Melchior Cano. The article argues that the loci alieni,
as catalysts ofprocesses of theological reflection, have primacy in the area
of the Erkenntniszusammenhang, while the loci proprii, due to their
genuinely Christian character, have primacy in the context of the
Begründungszusammenhang. This approach seeks to contribute to the clarification of the
different epistemic and heuristic functions of loci proprii and loci alieni.


	Was theologische Erkenntnis vorantreibt und woran sie sich bemisst : Loci theologici im Raster von Entdeckungs-, Begründungs- und Vermittlungszusammenhang

