
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 2

Artikel: Das Wirklichkeitsverständnis der Psalmen : eine strukturgenetische
Untersuchung

Autor: Fetz, Reto Luzius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047484

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reto Luzius Fetz

Das Wirklichkeitsverständnis der Psalmen
Eine strukturgenetische Untersuchung

Es besteht wohl kein Zweifel, dass sich in der Bibel von den ersten Büchern
des Alten Testaments über die Propheten bis hin zu den Evangelien des

Neuen Testaments und der Apokalypse ein tiefgreifender Wandel des
verkündeten und gelebten Glaubens vollzieht. Die Propheten rufen selbst
zu einer Erneuerung und Umgestaltung des überkommenen Glaubens auf.
Jesus setzt den tradierten Gesetzesformeln sein „Ich aber sage euch"
entgegen. Im himmlischen Jerusalem gibt es keinen Tempel mehr, weil die
göttliche Gegenwart eine unmittelbare und unvermittelte geworden ist.
Das sind nur wenige Beispiele

In der Bibel spielen sich Glaube und Glaubenswandlung innerhalb der
Gottesbeziehung ab, im Gegenüber zum sich offenbarenden lebendigen
Gott. Aber dieser Glaube hat auch seine genuin menschliche Seite. Er ist
vom menschlichen Selbstverständnis geprägt, menschliche Wirklichkeitsdeutungen,

Gerechtigkeitsvorstellungen, Auffassungen von Gut und Böse
und über die Auswirkungen menschlichen Handelns gehen in ihn ein.
Aber gerade diese menschliche Seite unterliegt einem tiefen Wandel. Die
Annahme eines strikten Zusammenhangs zwischen Tun und Ergehen wird
von Hiob radikal in Frage gestellt. Das „Wie du mir, so ich dir" des jus
talionis weitet sich zu einer Auffassung des Anderen als Nächsten, die ihn in
die Selbstliebe mit einschliesst. Die auf Israel beschränkte Gemeinschaft
öffnet sich zu einer alle Völker umspannenden Friedenshoffung. Die Belege

ließen sich vermehren, die von einer inneren Umgestaltung menschlichen

Denkens, Empfindens und Tuns und damit des Menschseins
überhaupt zeugen.

In diesem Beitrag wollen wir nun versuchen, die anthropologische Seite
biblischen Glaubens mit einem neuen Interpretationsansatz anzugehen. Es

ist dies die in den Sozialwissenschaften mittlerweile umfassend erprobte
und auch philosophisch wohl begründete strukturgenetische Methode.
Entsprechend gehen wir in zwei Schritten vor. In einem ersten Teil dieses

Beitrags erörtern wir den strukturgenetischen Ansatz im allgemeinen und seine

Anwendbarkeit auf die Bibelinterpretation im Besonderen. In einem
zweiten Teil erproben wir diesen Ansatz an einem fundamentalen Problem,
nämlich am Wirklichkeitsverständnis des Alten Testaments, wie es sich in
den Psalmen ausspricht.



436 Reto Luzius Fetz

I. Ein Neuansatz für die Bibelinterpretation: die strukturgenetische
Methode

l.i Der Ruf nach einer Historischen Anthropologie

In der Geschichtswissenschaft ist gegen Ende des letzten Jahrhunderts die

Forderung erhoben worden, eine Historische Anthropologie zu konzipieren,

die den geschichtlichen Wandel menschlicher Grundstrukturen und
damit des Menschseins überhaupt aufzudecken hätte. Im Hintergrund
stand die Erkenntnis, dass die geschichtlichen Veränderungen viel tiefer
reichen als bisher angenommen und es kein konstantes Menschenbild gibt,
das der Geschichtsbetrachtung zugrunde gelegt werden kann. Es geht hier
also um die „Historisierung anthropologischer Strukturen", um die Frage,
wie sie „geschichtlich bedingt und geschichtlich wandelbar" sind.1

Die Theologie hat sich in der letzten Zeit die Forderung nach einer
solchen Historischen Anthropologie für die Bibel und insbesondere für das

Alte Testament zu eigen gemacht.2 Sie gilt als ein „Desiderat der
Forschung". Ihr wird die Aufgabe zugewiesen, „die Unterschiedlichkeit der
materiellen Lebensbedingungen, die demographischen und sozialen
Besonderheiten einzelner Epochen und Regionen, die historisch variablen Wahr-
nehmungs- und Handlungsmuster, kurz die Fülle der konkreten Existenzformen

der Menschen in alttestamentlicher Zeit in Rechnung zu stellen
und zu entfalten".3 Aus unserer Sicht werden hier allerdings Faktoren von
unterschiedlichem Gewicht aufgeführt, auch wenn sie alle bedeutsam sind.
Nicht äußere materielle Umstände oder soziale Bedingungen, sondern die
Variabilität der inneren Organisation des Menschseins selbst, seiner
Wirklichkeitsauffassung, Denk-, Empfindungs- und Handlungsweise muss im
Zentrum einer Historischen Anthropologie stehen, die zum Kern des jeweiligen

Menschseins vorstoßen will.4 Aber wie kann man die Konstitution des

Menschen in ihrer geschichtlichen Bedingtheit erfassen, gerade in der Bibel?
Die primäre Antwort auf diese Grundfrage lautet, dass die Eigengestalt

der jeweiligen menschlichen Organisation nur aus den entsprechenden
biblischen Texten erschlossen werden kann, in denen sich der Glaube einer
Epoche oder einer besonderen Person ausspricht. Nur hier liegt der für uns
fassbare Ausdruck einer historischen Glaubensgestalt vor. Eine sachgemäße
Hermeneutik ist somit das A und O einer Historischen biblischen Anthro-

1 So der Historiker Nipperdey, Thomas: Bemerkungen zum Problem einer historischen
Anthropologie, in: Oldemeyer, E. (Hg.): Die Philosophie und die Wissenschaften (Festschrift
S. Moser). Meisenheim: Hain 1967, 350-370, 350, der damit wohl erstmals für eine Historische

Anthropologie plädiert hat
2 Vgl. Janowski, B.: Konfliktgespräche mit Gott. Eine Anthropologie der Psalmen, 4. Aufl.

Neukirchen: Neukirchener Theologie 2013, 2-6.
3 JANOWSKI: Konfliktgespräche, 2, Anm. 3.
4 So auch Böhme, G.: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1985, 264.



Das Wirklichkeitsverständnis der Psalmen 437

pologie. Die historisch-kritische Methode kann dabei helfen, Ursprüngliches

von später Hinzugekommenem zu scheiden und so den echten
Bestand des Textkorpus einer Glaubensfigur freizulegen. Doch diese Methode

hat eine authentische Bibelexegese schon lange betrieben. Gibt es
darüber hinaus keine Interpretationshilfe, die für die historische Bedingtheit
einer Glaubensgestalt in ihrer Abhebung von früheren oder späteren
Gestalten zu sensibilisieren vermag? Lässt sich das eigene Profil einer
geschichtlich gewordenen Glaubensfigur in seiner Besonderheit nicht schärfer

konturieren?

1.2 Von der Philosophischen zu einer Strukturgenetischen Anthropologie

Zu den großen sozialwissenschaftlichen Neuerungen des letzten Jahrhunderts

zählt die Erschließung der individualgeschichtlichen menschlichen
Entwicklung. Die Pioniertat von Jean Piaget war die Entdeckung, dass das
Kind kein kleiner Erwachsener ist, der mit den gleichen Erkenntnisstrukturen

ausgestattet wäre wie dieser, nur dass sie bei ihm noch nicht ausgereift

sind. Das Kind unterscheidet sich vielmehr grundlegend vom Erwachsenen.

Ihm fehlen am Anfang alle Denkvoraussetzungen, die für den
Erwachsenen selbstverständlich sind. In einem stufenförmigen Prozess, der
bis zum Jugendalter dauert, muss es die Strukturen aufbauen, die ein
logisches und speziell ein mathematisches Denken ermöglichen. Sein anfänglich

animistisch und magisch geprägtes Weltbild wandelt sich dabei von
Grund auf, bis es eine physikalische Kausalerklärung verstehen kann. Im
Gefolge Piagets hat Lawrence Kohlberg eine ähnliche Stufenfolge für die
Entwicklung der Moral aufgedeckt. Nacheinander wurde auch der Aufbau
der Identität, die Entfaltung des Gewissens, der Weg zur Freiheit und damit

zur autonomen Person erschlossen. Aus der Zusammenschau all dieser
Entwicklungslinien kann nunmehr eine Strukturgenetische Anthropologie
konzipiert werden.5 Anders als die frühere Philosophische Anthropologie,
für die die Namen von Scheler, Plessner und Gehlen stehen, vermag diese

Strukturgenetische Anthropologie den Menschen nicht bloß statisch in
seinem Wesen, sondern dynamisch in seinem Werden, in der Abfolge seiner
individualgeschichtlichen Entwicklungsstufen bis hin zur Autonomie der
Person zu erfassen.

Blicken wir auf eine der zentralen Entwicklungslinien, auf die Entwicklung

der Moralvorstellungen, wie sie Kohlberg untersucht hat. Die frühen
Stufen der Zweierbeziehungen sind in ihrer ausgeprägten Form durch eine
Haltung des Do ut des bestimmt. Gerechtigkeit besteht hier in einem
gleichwertigen Austausch zwischen zwei Personen. Auf der höheren Ebene des
Gemeinschaftsdenkens wird das als gut betrachtet, was der Gemeinschaft

5 Vgl. FETZ, R.L.: Strukturgenetische Anthropologie. Menschsein und Personwerden.
Biophilosophie Band 3. Freiburg: Verlag Karl Alber 2020.



438 Reto Luzius Fetz

dient. Maßgeblich für das Verhalten sind nun die Konventionen der
Gemeinschaft und die Rolle, die man in ihr einnimmt. Auf der höchsten
Ebene weitet sich die Moral ins Universelle, wird sie prinzipiengeleitet und
autonom.6 Eine ähnliche Entwicklung werden wir nun auch in der Bibel
wieder finden, wenn wir das auf Vergeltung ausgerichtete jus talionis
betrachten, dann die in der Glaubensgemeinschaft Israels verankerten Moral-
regeln und schließlich die auf den universellen Völkerffieden gerichteten
Hoffnungen der Propheten. Ähnliches ließe sich auch für die Entwicklung
des Selbstverständnisses, der sich über die Gemeinschaft erhebenden Identität

der Propheten bis hin zur paulinischen Auffassung des Gewissens
behaupten. Besonders bedeutsam ist hier jedoch, dass auch die Entwicklung
von Religiosität schon eigens untersucht und in Stufensequenzen erfasst
werden konnte.7 Das Gleiche gilt speziell auch für die Entwicklung der
Gottesvorstellung im Kontext der Weltbildentwicklung.8

Die Kenntnis dieser Entwicklungslinien vermag nun ohne Zweifel das

Bewusstsein für entsprechende Entwicklungsverläufe in der Bibel zu schärfen.

Somit bietet sich die Strukturgenetische Anthropologie als Interpretationshilfe

an, um die strukturellen Eigenheiten historischer Glaubensgestalten

von ihrer menschlichen Seite her genauer zu erfassen. Aber hier
stellt sich ein grundsätzliches Problem. Der Strukturwandel des Glaubens
in der Bibel ist ein historisches Phänomen, die von der Strukturgenetischen

Anthropologie erforschten Entwicklungslinien sind allgemein
individueller Natur. Inwieweit ist es nun überhaupt gestattet und legitim,
entwicklungspsychologische und damit auf die Individualentwicklung fokus-
sierte Theorien zur Erhellung von Geschichtsverläufen heranzuziehen? Das

ist die prinzipielle Frage, die sich stellt, wenn man, wie hier beabsichtigt,
die Strukturgenetische Anthropologie als Instrument für eine Historische
biblische Anthropologie heranziehen will.

1.3 Menschheitsgeschichte und Individualentwicklung

Die Aufeinanderbeziehung von Menschheitsgeschichte und Individualentwicklung

hat eine lange, wechselvolle Tradition. Deshalb müssen wir hier
weiter ausholen. Hegel hat als erster in seiner Phänomenologie des Geistes
die Parallelität der menschheits- und der individualgeschichtlichen Ent-

6 Vgl. KOHLBERG, L.: Die Psychologie der Moralentwicklung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1996, besonders 128-132.

7 Vgl. OSER, F./Gmünder, P.: Der Mensch. Stufen seiner religiösen Entwicklung. Ein

strukturgenetischer Ansatz, 3. Auflage. Gütersloh: Benziger 1996; dazu generell Bucher, A.A./
Oser, F.: Entwickliung von Religiosität und Spiritualität, in: OERTER, R./Montada, L. (Hgg.):
Entwicklungspsychologie, 6. Auflage. Basel: Beltz 2008, 607-624.

8 Vgl. FETZ, R.L./REICH, K.H./Valentin, P.: Weltbildentwicklung und Schöpfungsverständnis.
Eine strukturgenetische Untersuchung bei Kindern und Jugendlichen. Stuttgart: Kohlhammer

2001.



Das Wirklichkeitsverständnis der Psalmen 439

wicklung behauptet.9 Ernst Haeckel stellte dann in der zweiten Hälfte des

neunzehnten Jahrhunderts für die Biologie als „biogenetische Grundregel"
das Gesetz der sogenannten „ontophylogenetischen Rekapitulation" auf,
demzufolge sich in der Ontogenese, in der Individualentwicklung der
Lebewesen, in abgekürzter Forrrf ihre Stammesgeschichte, ihre Phylogenese
wiederholt - eine Regel, die sich in vielen Fällen bewährt hat, auch wenn
ihre Allgemeingültigkeit umstritten ist.

Hegels Behauptung, dass Menschheitsgeschichte und Individualentwicklung

parallel verlaufen, ergibt sich aus seiner idealistischen Grundthese,
dass in beiden der eine und gleiche Geist waltet. Darum geht Hegel in seiner

Phänomenologie auch scheinbar willkürlich von einer Entwicklungsreihe

zur anderen über, ohne beide säuberlich zu trennen. Aus moderner
wissenschaftlicher Sicht ist das eine gravierende methodologische Schwäche.

Ernst Cassirer ist ihr mit der Forderung begegnet, dass Hegels
„metaphysische Formel" in eine „methodische" umgewandelt werden müsse,10
bei der nicht nur auf einen absoluten Geist als Träger der ganzen Entwicklung

zu verzichten ist, sondern auch Menschheitsgeschichte und
Individualentwicklung gesondert anzugehen sind. Ihr Entsprechungsverhältnis
wird dann zu einem „Postulat", zu einem „Leitfaden" im Sinne einer
generellen „Hypothese".11 Was Cassirer damit anzielt, ist das Idealprogramm
einer interdisziplinären Forschung, die sich für die Individualentwicklung
auf die Entwicklungspsychologie stützt, für die Kulturgeschichte auf die
historischen Geisteswissenschaften und beide Entwicklungsreihen fruchtbar

zu einander in Beziehung setzt, indem sie wechselseitig aus der einen
für die andere Hypothesen generiert.12

Realisiert wurde ein solches Programm in der ersten Hälfte des letzten
Jahrhunderts im Neukantianismus französischer Prägung, mit Léon
Brunschvicg an der Spitze, dem auch Jean Piaget seine entscheidenden
Impulse verdankt. Für eine ganze Historikergeneration wurde die sogenannte
„historisch-kritische Methode" (die man nicht mit der Bibelexegese
gleichen Namens verwechseln darf!) bestimmend, mit der insbesondere die
Wissenschaftsgeschichte untersucht wurde. Diese Methode ist „kritisch" im

9 Die klassische Stelle lautet: „Jeder Einzelne muss auch dem Inhalte nach die Bildungsstufen

des allgemeinen Geistes durchlaufen, aber als vom Geiste schon abgelegte Gestalten,
als Stufen eines Wegs, der ausgearbeitet und geebnet ist." HEGEL, G.W.F.: Phänomenologie
des Geistes (- Gesammelte Werke 9). Hamburg: Meiner 1980, 25.

10 CASSIRER, E.: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren
Zeit, 1. Band, 1906; Cassirer, E.: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe, 2. Band. Hamburg:
Meiner 1999, 13.

11 Ebd.
12 Vgl. dazu Fetz, R.L.: „Die metaphysische Formel muss sich uns in eine methodische

wandeln." Cassirers Transformation von Hegels Phänomenologie des Geistes, in: Recki, B.

(Hg.): Philosophie der Kultur - Kultur des Philosophierens. Ernst Cassirer im 20. und 21.

Jahrhundert. Hamburg: Meiner 2012, 131-154.



44° Reto Luzius Fetz

kantischen Sinn, insofern sie nach den Voraussetzungen, den „Ermögli-
chungsgründen" des Denkens fragt. Sie will aber „historisch" sein, insofern
sie die kritische Frage nicht wie bei Kant allgemein stellt, sondern an die
großen geschichtlichen Erscheinungen des Denkens und insbesondere der
Wissenschaft heranträgt: an die Aristotelische Physik, an die Newtonsche
Physik und so weiter bis hin zu Einstein. Aus den Ergebnissen dieser
Historiker und insbesondere von Brunschvicg bezog nun auch der junge Piaget
seine Fragestellung: Könnte es nicht sein, dass der Mensch in seiner
Entwicklung vom Kind zum Erwachsenen die gleiche Entwicklung durchmacht

wie die Wissenschaft in ihren geschichtlichen Stationen? Da diese

Hypothese Piaget zu seinen revolutionären Entdeckungen verhalf, erhob er
diesen Methodenweg in der von ihm begründeten genetischen Epistemo-
logie - einer im Werden der Erkenntnis fundierten Wissenschaffstheorie -
zu einem interdisziplinär abgestützten Forschungsprogramm. Mittels der
historisch-kritischen Methode sollen fundamentale Geschichtsverläufe
analysiert, mittels der sogenannten psychogenetischen Methode entsprechende

Vorgänge in der Individualentwicklung eruiert werden.13 Die
historisch-kritische Methode kann zu Anfragen an die Individualentwicklung
führen, die mit der psychogenetischen Methode gewonnenen Ergebnisse,
aber auch umgekehrt eine neue Interpretation der geschichtlichen
Entwicklung ermöglichen.14

1.4 Anwendung auf den Glaubenswandel in der Bibel

Wir haben die Geschichte der in der genetischen Epistemologie Piagets
vereinigten Methodenwege so ausführlich beschrieben, weil diese für uns
Modellcharakter hat. Die genetische Epistemologie bewegt sich zwar mit
der Wissens- und Wissenschaffsentwicklung auf einem besonderen und eng
begrenzten Gebiet. Aber die Erschließung der Moralentwicklung durch
Kohlberg und der anderen in der Strukturgenetischen Anthropologie
zusammengeführten Entwicklungslinien hat gezeigt, dass dieses Modell auch
auf andere Gebiete übertragbar ist. Cassirer hat in seiner Philosophie der
symbolischen Formen den neukantianischen Ansatz von der Wissenschaft
auf alle Kulturgebiete ausgeweitet. In einer solchen Perspektive lässt sich
auch die Nutzung des strukturgenetischen Paradigmas für ein neues
Verständnis des Gestaltwandels des Glaubens in der Bibel rechtfertigen. Aber

13 Vgl. Piaget, J. (ed.): Logique et connaissance scientifique Encyclopédie de la Pléiade
22). Paris: Gallimard 1967, 105-132; dazu Fetz, R.L.: Struktur und Genese. Jean Piagets
Transformation der Philosophie. Bern: Haupt 1988, 24-41. Im Hinblick auf die Entwicklung von
Logik, Mathematik und Physik hat Piaget noch eine formalisierende Methode postuliert,
doch diese ist in unserem Zusammenhang nicht von Belang.

14 Die Beziehungen zwischen der Geschichte der Wissenschaft und der Psychogene des
Erkennens hat Piaget noch in seinen letzten Lebensjahren zuammen mit Rolando Garcia
umfassend darzustellen versucht. Vgl. Piaget, J./Garcia, R.: Psychogenèse et histoire des

sciences. Paris: Flammarion 1983.



Das Wirklichkeitsverständnis der Psalmen 441

wie ist hier vorzugehen, welchen Gewinn verspricht dieser Methodenweg,
und welche Gefahren sind zu vermeiden?

Dass die Bibelexegeten und die Neukantianer in einem unterschiedlichen

Sinn von der „historisch-kritischen Methode" gesprochen haben,
kann zum Anlass genommen werden, tiefer über das Verhältnis beider
nachzudenken. Die „historisch-kritische Methode" der Bibelexegese zielt
auf die Freilegung des ursprünglichen Korpus eines Textes, die gleichnamige

Methode der Neukantianer hingegen auf die Aufdeckung der
Denkvoraussetzungen einer Wissensgestalt, in unserem Fall einer Glaubensgestalt.

Das bedeutet keinen Gegensatz, sondern kann im Sinne einer
Komplementarität, einer Weiterführung der „historisch-kritischen Methode" der
Bibelexegese durch jene des Neukantianismus verstanden werden. Die
erste bildet dabei für die zweite die notwendige Voraussetzung. Nur ein
kritisch gereinigter, von späteren Zusätzen befreiter Text kann eine stimmige

Grundlage für die Frage der Voraussetzungen der in diesem Text sich
ausdrückenden Glaubensgestalt abgeben.15 Die Anwendung der
strukturgenetischen Methode auf die Bibel erfordert somit in einem ersten Schritt
eine Verbindung der „historisch-kritischen Methode" im exegetischen Sinn
mit der „historisch-kritischen Methode" im neukantianischen Sinn. Man
könnte diese Verbindung beider die „synthetische historisch-kritische
Methode" nennen.

Als Hilfe für die Erfassung einer besonderen Glaubensgestalt in ihrer
Abhebung von früheren oder späteren Gestalten kommt nun die psycho-
genetische Methode zum Zuge. Mit ihr kann gefragt werden, ob dieser
Glaubensgestalt eine Stufe in der Individualentwicklung entspricht,
insbesondere in der Entwicklung des Wirklichkeitsverständnisses, der
Moralvorstellungen, oder was immer für diese Glaubensgestalt prägend ist. Dabei
ist natürlich in Rechnung zu stellen, inwieweit die unter den Bedingungen
des 20. Jahrhunderts eruierten Entwicklungslinien für frühere Epochen
Gültigkeit haben. Für die Entwicklung der Intelligenz und der Moral konnte
gezeigt werden, dass die Entwicklung auch in den sogenannten primitiven
Kulturen auf den ersten Stufen gleich verläuft, dass aber hier nicht so hohe
Entwicklungsstufen erreicht werden wie in modernen Gesellschaften. Auch
ist zu bedenken, dass bei der Individualentwicklung die frühen Stufen in
der Regel jene von Kindern sind, der Glaubenswandel in der Bibel hingegen

generell von Erwachsenen getragen wird. Nun sind Kinder von ihrer
körperlichen Konstitution und ihren Sozialbedingungen her grundsätzlich
etwas anderes als Erwachsene, selbst in jenen Fällen, wo wir bei Erwachse-

15 Ein schönes Beispiel dafür ist der tiefe Psalm 51, der statt der Darbringung von Opfern
Gott um die Neuschaffung von „Herz" und „Geist" bittet, am Ende aber doch wieder Gott
sein Gefallen an „Brandopfern und Ganzopfern" finden lässt, was man mit Gunkel wohl als
den Zusatz eines „späteren, ängstlich gesetzlichen Frommen" ansehen darf, der „den hohen
Sinn des Psalmisten nicht zu erfassen vermochte". Vgl. GUNKEL, H.: Die Psalmen, 6. Auflage.
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1986, 226.



442 Reto Luzius Fetz

nen kindliche Vorstellungsformen wiederfinden. Eine eins zu eins Entsprechung

zwischen Individualentwicklung und dem Glaubenswandel in der
Bibel ist deshalb höchst unwahrscheinlich. Das ist aber auch nicht das Ziel
der anzustellenden Vergleiche. Dieses ist schon erreicht, wenn eine
Glaubensgestalt aufgrund ihrer Zuordnung zu einer Stufe eine genauere Kontur
erhält und in ihrem Vor- und Nachher besser verstanden werden kann.

Welche Fehler und Missgriffe sind zu vermeiden? Die größte Gefahr
kommt von einer Überschätzung dieser Methode. Wer die Parallelität von
Individualentwicklung und Menschheitsgeschichte für ein absolutes
Gesetz hält und damit die Menschheitsgeschichte von der Individualentwicklung

her in den Griff zu bekommen meint, erliegt leicht der Versuchung,
die ganze Menschheitsgeschichte in die Schemata individueller Entwicklung

zu zwängen. Diese werden dann zum Prokrustesbett, das die
Menschheitsgeschichte nivelliert und eintönig verflacht, statt sie zu erhellen und
in ihrer Eigenart besser verstehen zu lassen.16

Der strukturgenetische Ansatz kann seine Ergiebigkeit für die Interpretation

des Gestaltwandels des Glaubens in der Bibel nur in einer doppelten
Bewegung erweisen, in einer Bewegung auf die Bibel hin und einer Bewegung

von der Bibel her. Die erste Bewegung besteht in der Anwendung der
Strukturgenetischen Anthropologie auf die Bibel, mit der Frage, inwiefern
der Gestaltwandel des Glaubens sich ähnlich vollzogen hat wie die von ihr
aufgedeckten Entwicklungsverläufe. Es ist zu erwarten, dass ein solcher
Interpretationsversuch zwar partiell, aber nie vollständig den biblischen
Gestaltwandel des Glaubens zu erhellen vermag. Die zweite Bewegung führt
von der Bibel zur Strukturgenetischen Anthropologie zurück. Es ist die
Frage nach der anthropologischen Bedeutung des „Restes" beim Glaubens-
wandel, den die Strukturgenetischen Anthropologie in ihrer vorläufigen
Form - und wohl für immer - nicht einzufangen vermag. Es wäre ein schöner

Beweis für die Einmaligkeit und Größe des in der Bibel bezeugten
Glaubenswandels, wenn er über alle bekannten Entwicklungsverläufe
hinausgehen würde und sich letztlich nur als eine Wandlung sui generis
betrachten ließe.

16 Ein Beispiel dafür, wie man es nicht machen sollte, bietet das Buch von G.W.
Oesterdiekhoff mit dem signifikanten Titel Die Entwicklung der Menschheit von der

Kindheitsphase zur Erwachsenenreife (Wiesbaden: Springer 2013), für den pauschal „der
Entwicklungsstand vormoderner Menschen sich auf der Stufe von Kindern befindet", jener von
modernen Menschen (mit einer Schwelle um 1600) „auf der Stufe von Adoleszenten" (61).

Entsprechend sei „die antike und mittelalterliche Philosophie durch Animismus, Magie und
Artifizialismus, also durch die Wesenszüge des kindlichen Denkens und Weltbildes, geradezu

definiert" (24) - eine für jeden Philosophiehistoriker absurde Behauptung, die dieser Art
der Aufeinanderbeziehung von Individualentwicklung und Menschheitsgeschichte jede
Glaubwürdigkeit nimmt. - Für die Konsequenzen eines solchen Vorgehens für die Religion vgl.
unten, Anm. 41 und 47.



Das Wirklichkeitsverständnis der Psalmen 443

2.5 Zum Vorgehen

Wie soll nun eine strukturgenetische Interpretation der Bibel erfolgen, wo
soll sie ansetzen und in welchen Schritten vorgehen? Als erstes muss ein
Zugang zu der Glaubensgestalt der Bibel überhaupt gefunden werden. Dafür

scheint uns der Einstieg über die Psalmen der beste Weg zu sein. Die
Psalmen zeigen uns in den verschiedensten Formen des Gespräches des
Glaubenden mit Gott, von den Lobpreisungen und Dankliedern über die
Klage- und Bittlieder bis hin zu den Rufen um Vergeltung und Rache den
biblischen Glauben von seiner menschlichsten Seite. Nirgendwo sonst kommen

menschliche Gefühle und Reaktionen mit ihren Voraussetzungen aller
Art so unmittelbar zum Ausdruck wie in den Psalmen. Auch stehen sie
gewissermaßen in der Mitte der biblischen Glaubensentwicklung. Sie setzen
einen ausgebildeten Glauben voraus, der mit der Erschaffung der Welt, der
Erinnerung an die Heilstaten Gottes, der Tora und der auf ihr gegründeten
Lebensordnung alle für den Israeliten maßgeblichen Momente seines Glaubens

einschließt. Frühere Glaubensformen der Väter und spätere der
Propheten und des Neuen Testaments lassen sich von den Psalmen aus zwanglos

situieren und in ihrer Unterschiedlichkeit erfassen.
Aber auch die Psalmen bieten ein zu breites Spektrum von menschlichen

Erfahrungen, Situationen und Widerfahrnissen, als dass sich diese in
einem einzigen Durchgang einfangen ließen. So haben wir uns im folgenden

Teil auf einen umfassenden Grundaspekt beschränkt, der in allen Teil-
momenten gegenwärtig ist, nämlich auf das in den Psalmen vorausgesetzte
Wirklichkeitsverständnis. An ihm wollen wir erproben, ob sich mit der
strukturgenetischen Methode Einsichten in die Denk- und Verstehenswei-
se des Alten Testaments gewinnen lassen, die es bisher in dieser Form
nicht gab. Weiteren Untersuchungen bleibt es dann vorbehalten, dem
Glaubenswandel in den verschiedenen Epochen und bei herausragenden
biblischen Gestalten nachzugehen.

2. Das Wirklichkeitsverständnis der Psalmen

2.1 Das hebräisch-biblische Grundverständnis von Wirklichkeit: das Wort
hajah17

Das mit der griechischen Philosophiegeschichte beginnende abendländische

Denken geht von einer Wirklichkeitsauffassung aus, die von einer
fundamentalen Dichotomie geprägt ist: dem Gegensatz von Sein und Werden.
Für Piaton bestimmt dieser Gegensatz die Aufteilung der Wirklichkeit in
zwei grundverschiedene Bereiche: die unwandelbare Welt der Ideen, die
allein eigentlich „ist", und das Schattenreich der Erscheinungen, das dem

Für Korrekturen und Verbesserungen hinsichtlich des Hebräischen danke ich Renate
A. Falkner.



444 Reto Luzius Fetz

Werden und damit auch dem Vergehen unterliegt. Aristoteles lässt auch
das Werdende auf seine Art als ein „bewegtes" Seiendes gelten, aber auch
für ihn ist das höchste Seiende, der „erste Beweger", Gott, allem Werden
enthoben. Die nachfolgenden Formen der Metaphysik haben von Augustinus

und Thomas von Aquin über Kant und Hegel bis hin zu Whitehead
darum gerungen, Sein und Werden in ein sich ergänzendes Verhältnis zu
bringen, ohne den Grundunterschied beider in Frage zu stellen.

Was für das abendländische Wirklichkeitsverständnis undenkbar
erscheint, Sein und Werden in einer coincidentia oppositorum zu vereinigen,
ist im Wortschatz des hebräischen Alten Testaments von Anfang an ein
unübersehbarer Tatbestand. Das eine Wort hajah bedeutet sowohl ,werden'
wie ,sein'; es umgreift beides und fasst es auf die Primärbedeutung .wirken'
hin zusammen.18 Führen wir uns diesen für unser westliches Sprachverständnis

so ungewohnten Sachverhalt ausführlicher vor Augen.
Gehen wir zuerst dem Doppelsinn von hajah als Werden und Sein nach.

Es kann das eigentliche Werden in Natur und Geschichte bedeuten, das

Wachsen und Vergehen von Pflanzen und Tieren, das Entstehen historischer

Stätten, aber auch den Übergang von einem Zustand in den anderen,
wie bei Tag und Nacht. Für den Menschen trifft das auf den Beruf zu, so

wenn Kain Ackerbauer, Abel Viehhirt wurde.19 Das Werden kann dabei
verschiedene Schattierungen annehmen: als werden zu etwas, dienen als, gelten

als, werden wie, erscheinen als, wirklich werden.20 Hajah als Sein kann
bloß ein lokales Vorhandensein meinen. Dieses wird aber oft durchbrochen

auf ein Wirksam sein, auf ein Wirken hin. Es verstärkt sich zu etwas
sein, Bestehen, Gelten, Wirken auf, Herrschen über. Es kann auch auf .le¬

ben' hin tendieren.21
Mit welchen Wesen und Erscheinungen wird hajah nun verbunden? In

erster Linie ist Gott als der Allbewirker Träger von hajah. Es bezeichnet
sein in der Geschichte wirkendes Handeln, seine Erwählung Israels und
sein sich Durchsetzen in der Welt.22 Aber auch in der persönlichen
Gottesbegegnung des Einzelnen ist Gottes hajah am Werk. Das gilt nun gerade
im Hinblick auf die Psalmen, wie Ratschow herausstellt: „Das hajah Gottes
meint, so machen die Psalmen klar, nicht seine Anwesenheit, sondern seine
aufhelfende und rettende Fürsorge, auf die man baut, um die man fleht."23

18 Das hier vorgelegte Verständnis von hajah orientiert sich an der gründlichen Studie
von Ratschow, C.H.: Werden und Wirken. Eine Untersuchung des Wortes hajah als Beitrag
zur Wirklichkeitserfassung des Alten Testaments. Berlin: Töpelmann 1941. Zur Abhebung von
griechisch-abendländischer und israelitischer Geistesgeschichte vgl. 29L

19 Vgl. RATSCHOW: Werden und Wirken, 7-9. Dort sind auch die biblischen Belegstellen
aufgeführt.

20 RATSCHOW: Werden und Wirken, 9-15.
21 RATSCHOW: Werden und Wirken, 15-19, 22.
22 RATSCHOW: Werden und Wirken, 31t
23 RATSCHOW: Werden und Wirken, 34.



Das Wirklichkeitsverständnis der Psalmen 445

Hajah steht also für das als Hilfe erfahrene Wirken Gottes. Es wirkt sich in
seinem Wort aus, zeigt sich im aktiven Eingreifen seiner Hand, im Zugriff
seines Geistes. Aber auch der Schrecken Gottes und seine Furcht sind von
eigener unheimlicher Mächtigkeit. Ebenso ist der Tempel mehr als Gottes
Wohnung, nämlich Kraftzentrum seiner Präsenz.24

Doch nicht nur das Wirken von Personen wird mit hajah erfasst,
sondern auch das unterpersonhafte, unpersönliche. Es wird allen kraftgeladenen

Mächten zugeschrieben, die hinter dem natürlichen Ablauf der Dinge
stehen.25 So bezeichnet hajah das lebendige Wirksamsein von Größen, die
aus dem Rahmen einer Religion wie der israelitischen herausfallen, die um
den persönlichen Gott zentriert ist. In die Leerstellen zwischen Gott und
Welt drängen sich damit Gewalten und Kräfte, die noch aus einer mythischen

Urzeit stammen. Dass sich das Wort hajah zu ihrer Charakterisierung

anbietet, verdeutlicht die numinose Potenz, die ihm innewohnt.26
Lassen wir zum Schluss unserem Gewährsmann Ratschow das Wort.

„Wirksam sein Wirklich sein" ist für ihn das Ergebnis, das eine Untersuchung

von hajah erbringt. „Damit ist über die Grundauffassung des Alten
Testaments von Gott, Welt, Leben und Geschehen ein entscheidendes
Moment gefördert. Wirklich ist das, was wirksam ist, und solchen Größen
schreibt man ein hajah zu."27 Ein solches Wirklichkeitsverständnis wird dem
Alten Testament auch von anderen Autoren zugesprochen: „Was wirkt, ist;
was nicht wirkt, ist nicht."28

2.2 Das subjektivische Prinzip der Wirklichkeitsauffassung der Psalmen

Aus der Ineinssetzung von Wirklichsein und Wirksamsein kann man nun
das Grundprinzip herleiten, das das Wirklichkeitsverständnis der Psalmen
bestimmt. Wirksamsein, Wirken ist nicht etwas Freischwebendes, sondern
setzt etwas Wirkendes als seinen Träger voraus. Dieses Wirkende, dieses
Agens hat im weitesten Sinn den Charakter eines Subjekts, ist eine
subjektive Einheit. Daraus ergibt sich nun das subjektivische Prinzip, das man
- zumindest hypothetisch - der Analyse des Wirklichkeitsverständnisses
der Psalmen zugrunde legen kann: Die Wirklichkeit besteht aus wirkenden
Wesen - wir können sie Wirkwesen nennen29 -, die die Existenzweise von
Subjekten haben. Es versteht sich von selbst, dass sich dieses Prinzip nicht
in expliziter Form in den Psalmen selbst findet. Es ist ein theoretisches
Konstrukt, eine allgemeine Hypothese für die Erklärung der Psalmen, die

24 RATSCHOW: Werden und Wirken, 34-41.
25 RATSCHOW: Werden und Wirken,40, 42-44.
26 Vgl RATSCHOW: Werden und Wirken, 52
27 RATSCHOW: Werden und Wirken, 53. Hervorhebung im Text.
28 So Keel, O.: Feinde und Gottesleugner. Studien zum Image der Widersacher in den Indi-

vidualpsalmen. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk 1969, 63.
29 Vgl. unten, Anm. 33 und 43.



446 Reto Luzius Fetz

soweit Gültigkeit gewinnt, als sie sich bei der Analyse der Psalmen bewährt
und von den Texten gestützt wird. Damit müssen wir nun nacheinander
die verschiedenen Wirklichkeitsbereiche daraufhin befragen, inwiefern in
ihnen ein solches Grundverständnis zum Tragen kommt.

2.2.1 Die Nichtigkeit der Götzen und das wirkende Dasein Jahwes

Subjekt im höchsten und letzten, in einem absoluten Sinn ist für das Denken

der Psalmen Gott. Hier kann der Nachweis, dass die Wirklichkeit aus
wirkenden Wesen besteht, in einem doppelten Sinn geführt werden. Einmal

ex negativa, insofern sich die Nichtigkeit der Götzen gerade dadurch
erweist, dass ihnen kein Wirken zukommt. Dann, positiv und kontrastierend

dazu, durch den Hinweis auf das mit dem Namen und Wesen Jahwes

geradezu ineins gesetzte Wirken von ihm.
Von den Götzen heißt es in Psalm 115,4-7:

Die Götzen der Völker sind nur Silber und Gold,
ein Machwerk von Menschenhand.
Sie haben einen Mund und reden nicht,
Augen und sehen nicht;
sie haben Ohren und hören nicht,
eine Nase und riechen nicht;
mit ihren Händen können sie nicht greifen,
mit den Füßen nicht gehen,
sie bringen keinen Laut hervor aus ihrer Kehle.30
(Nahezu gleich Psalm 135,15-17)

Das ist das Paradox der Götzen: Dass sie Funktionsträger wie einen Mund,
Augen, Ohren, eine Nase, Hände und Füße haben, die aber nicht die
entsprechende Funktion ausüben, also wirken können. Eben darin zeigt sich,
dass sie ein Machwerk, ein Scheingebilde ohne wirkliche Existenz sind.

Die Frevler denken ähnlich von Gott; für sie ist er auch ein Popanz ohne

Wirksamkeit, ohne Kenntnis dessen, was die Frevler treiben: „Der Herr
sieht es ja nicht, der Gott Jakobs merkt es nicht" (Psalm 94,7). Aber darin
zeigt sich gerade ihre Unvernunft: „Sollte der nicht hören, der das Ohr
gepflanzt hat, sollte der nicht sehen, der das Auge geformt hat?" (Psalm
94,9). Dem Erschaffer von Auge und Ohr kann nicht weniger Wirktätigkeit
zukommen als dem von ihm Geschaffenen. Er muss im Gegenteil ein
Wirkender in einem potenzierten, alles übersteigenden Sinn sein (vgl. auch
Psalm 10,4; 10,11).

Die Identität von Sein und Wirken in Gott bringt dann Exodus 3,14 auf
unüberbietbare Weise zum Ausdruck. Man kann unterschiedlicher
Meinung sein, wie die Selbstoffenbarung Jahwes an Mose, das aehjaeh asher

30 Wir halten uns, wenn nicht anders angegeben, an die Übersetzung des Stuttgarter
Psalters, mit Einleitungen und Kurzkommentaren von Erich Zenger. Stuttgart: Verlag
Katholisches Bibelwerk 2005.



Das Wirklichkeitsverständnis der Psalmen 447

aehjaeh, im Deutschen wiederzugeben ist. Martin Buber und Franz Rosenzweig

übersetzen es mit „Ich werde dasein, als der ich dasein werde", die
Einheitsübersetzung wählte zuerst „Ich bin der ,ich bin da'" und neuerdings

(2016) „Ich bin, der ich bin". Immer geht dabei das „wirken" verloren,
das im Wort hajah steckt, womit übersehen wird, dass Jahwe hier von seiner

wirksamen Gegenwart für das Volk Israel reden will. Ebenso gut könnte

man also auch übersetzen: „Ich wirke als der (was) ich wirke". Damit ist
ausgesagt, dass Gottes Wesen im Wirken besteht, und dass er als der letztlich

allein Wirkmächtige allem von ihm Bewirkten und Verursachten
gegenübertritt.3!

2.2.2 Wirken und Subjektsein der Lebewesen

Dass Menschen, Tiere und Pflanzen, also die Lebewesen, für die Psalmen
Geschöpfe sind, denen ein Wirken zukommt und die insofern als Subjekte
gelten können, wenn auch in einem unterschiedlichen Maß, bedarf keiner
langen Begründung. Dem Menschen kommt dabei eine Vorragstellung zu;
an Gottes Stelle herrscht er über die ganze Welt und alle Tierarten, wie
Psalm 8,7-9 es besingt:

Du hast ihn als Herrscher eingesetzt
über das Werk deiner Hände,
hast ihm alles zu Füßen gelegt:
All die Schafe, Ziegen und Rinder
und auch die wilden Tiere,
die Vögel des Himmels und die Fische im Meer,
alles, was auf den Pfaden der Meere dahinzieht.

Die Tierarten selbst kommen dann in Psalm 104 zur Sprache, vom Steinbock

auf den hohen Bergen (V.18) über die Tiere, die sich im Wald regen
(V.20) und die jungen Löwen, die „nach Beute brüllen" (V.21), bis hin zum
Gewimmel der Meerestiere (V.25). Ihnen allen wird eine für sie typische
Lebenstätigkeit zugesprochen und so ein Wirken, durch das sie sich am
Leben erhalten. Das Gleiche gilt auch für die Vegetation, für das Gras, das
für das Vieh wächst und für die vom Menschen angebauten Pflanzen
(V.14). Wie Tier und Mensch trinken sich die Bäume, die Zedern des
Libanon satt (V.16) - es besteht also kein wesentlicher Unterschied in ihren
fundamentalen Lebenstätigkeiten. Darum lässt sich auch der Mensch mit
Tier und Pflanze vergleichen: „Wie der Hirsch lechzt nach frischem Wasser,

so lechzt meine Seele, Gott, nach dir" (Psalm 42,2). Wer „Freude hat
an der Weisung des Herrn [...], ist wie ein Baum, der an Wasserbächen
gepflanzt ist, der zur rechten Zeit seine Frucht bringt und dessen Blätter

31 Vgl. Ratschow: Werden und Wirken, 80-83.



448 Reto Luzius Fetz

nicht welken" (Psalm 1,2-3). »Der Gerechte blüht wie eine Palme"32 (Psalm
92,13).

2.2.3 Die Dynamik der unbelebten Natur

Schwieriger wird es bei der unbelebten Natur. Für den modernen, von den
Naturwissenschaften beeinflussten Menschen haben die leblosen Dinge
und die Naturelemente in der Regel kein Wirken, das ihrem Inneren
entspringt und damit personhaft zu interpretieren wäre, womit der
Subjektcharakter des Wirklichen beim Unbelebten wegfallt. Alles ist hier nur
Ausdruck der deterministisch aufgefassten Naturgesetze und der
Systemzusammenhänge.33

Für das biblische Denken ist das offensichtlich nicht so. Die Naturvor-
gänge fallen nicht aus dem Rahmen der lebendigen Weltordnung heraus,
wie eindrucksvoll Psalm 148 zeigt. Hier werden die Elemente und die
Naturmächte gleich wie die Lebewesen aufgefordert, den Herrn zu loben.
„Loben" ist aber eine Tätigkeit, die man nur subjektivisch, als Ausdruck
von Subjekten verstehen kann, womit hier zumindest im Ansatz der Sub-

jektcharaker auch der für uns „unbelebten" Natur behauptet wird.
Psalm 148 folgt der vertikalen Unterteilung der Wirklichkeit in Himmel

und Erde. „Vom Himmel her" sollen Sonne und Mond und alle Sterne Gott
loben, weil er sie geschaffen hat und ihnen ein immerwährendes Gesetz

gab (V.3.5-6). „Von der Erde her" sollen Berge und Hügel, Feuer und Hagel,

Schnee und Nebel und der Sturmwind, „der sein Wort vollzieht", den
Herrn loben (V.8-9). Die Naturelemente sind also als Vollstrecker des

göttlichen Willens gedacht, und damit wohnt ihnen ein subjektivischer Wesenszug

inne.
Von den Gestirnen wird in Psalm 19,6-7 die Sonne gleichsam als eine

selbständig agierende Person gezeichnet:

Sie tritt aus ihrem Gemach hervor wie ein Bräutigam;
sie frohlockt wie ein Held
und läuft ihre Bahn.
Am einen Ende des Himmels geht sie auf
und läuft bis ans andere Ende;
nichts kann sich vor ihrer Glut verbergen.

Auch den Bächen wird in Psalm 104,10 das Dahineilen als eine Eigentätigkeit

zugeschrieben:

32 Nach dem hebräischen Original.
33 Diese Sicht der unbelebten Natur gilt allerdings nur solange, als man sich an ihr

passives, oberflächliches Erscheinungsbild hält und nicht auf die sie konstituierenden ursprünglichen

Einheiten, die Atome, Moleküle und Elementarteilchen zurückgeht, die ein Zentrum
und eine entsprechende Reaktionsfähigkeit aufweisen. Vgl. FETZ, R.L.: Die Wirklichkeit der
Wirkwesen. Freiburg/München: Verlag Karl Alber 2019, Kap. 4.



Das Wirklichkeitsverständnis der Psalmen 449

Du lässt Quellen sprudeln in Bäche,
sie eilen zwischen den Bergen dahin.34

Natürlich kann man hier wie schon bei der Sonne einwenden, das sei
metaphorisch zu verstehen und nicht „wörtlich" aufzufassen. Aber der
metaphorische Charakter sagt noch nichts darüber aus, wie die metaphorisch
gefasste Realität zu denken ist. Und diese dürfen wir hier sicher nicht im
Sinne der Moderne als unbelebt ansehen. Die Selbstverständlichkeit, mit
der diese Metaphern gebildet werden, weist vielmehr darauf hin, dass die
entsprechende Wirklichkeit in Entspechung zu den Metaphern als etwas
Lebendiges gedacht ist.

2.2.4 Die Schöpfung: Zurückführung der gesamten Wirklichkeit auf
ein eminentes subjektivisches Agens

Das eigentliche subjektivische Agens, das hinter den Naturerscheinungen
steht, ist Gott: „Der Herr freue sich seiner Werke. Er blickt auf die Erde
und sie erbebt, er rührt die Berge an und sie rauchen" (Psalm 104,31-32).
„Der Gott der Herrlichkeit donnert über gewaltigen Wassern. [...] Die
Stimme des Herrn zerbricht die Zedern. [...] Er lässt den Libanon hüpfen
wie ein Kalb, wie einen Wildstier den Sirjon. Die Stimme des Herrn sprüht
flammendes Feuer, die Stimme des Herrn lässt die Wüste beben. [...] Die
Stimme des Herrn wirbelt Eichen empor, sie reißt ganze Wälder kahl"
(Psalm 29,3-9). „Gott gehören die Mächte der Erde; er ist hoch erhaben"
(Psalm 47,10).

Wenn Gott „die Erde auf Pfeilern gegründet hat" (Psalm 104,5) ur,d sie
„voll ist von seinen Geschöpfen" (Psalm 104,24), wenn der ganze Kosmos
als das „Werk seiner Hände" betrachtet wird (Psalm 19,2; 102,26), so
bedeutet das in unserer Perspektive die Zurückführung der Gesamtwirklichkeit

auf ein eminentes subjektivisches Agens, auf eine „Erstursache", die
alles trägt und hält. Die Psalmen machen keinen Unterschied zwischen
dem, was die scholastische Theologie die creatio prima und die creatio
continua, die Schöpfung am Anfang und ihre fortwährende Erhaltung
genannt hat. In jedem Moment verdankt sich die Schöpfung dem lebenspendenden

Geist Gottes, seinem „Atem", der die Geschöpfe stets erneuert:

Sie alle warten auf dich,
dass du ihnen Speise gibst zur rechten Zeit,
Gibst du ihnen, dann sammeln sie ein;
öffnest du deine Hand, werden sie satt an Gutem.
Verbirgst du dein Gesicht, sind sie verstört;
nimmst du ihnen den Atem, so schwinden sie hin
und kehren zurück zum Staub der Erde.
Sendest du deinen Geist aus, so werden sie alle erschaffen
und du erneuerst das Antlitz der Erde. (Psalm 104,27-30)

34 Nach der Einheitsübersetzung.



450 Reto Luzius Fetz

2.3. Der Finalismus der Wirktätigkeiten

Die Wirktätigkeiten, in denen das Wirken als das Sein der subjektivischen
Agenzien Gestalt annimmt, weisen ein fundamentales Merkmal auf, das

wir vor allem von den menschlichen Tätigkeiten her kennen: sie sind auf
ein Ziel gerichtet. Dieser Finalismus der Wirkvollzüge zeigt sich unter
verschiedenen Aspekten.

2.3.1 Die Zweckdienlichkeit des Geschaffenen

Alles Geschaffene dient einem Zweck und erfüllt damit einen Sinn. Wenn
der Psalmist die Werke des Herrn rühmt, weil er sie alle mit Weisheit
gemacht hat (Psalm 104,24), so deswegen, weil sie alle für etwas gut sind
und ihre Aufgabe im Ganzen erfüllen. Die Sonne ist gemacht als Licht für
den Tag, der Mond als Leuchte für die Nacht, und beide geben sie den
Zeiten ihr Maß vor (Psalm 104,19-22). Gott „lässt Gras wachsen für das

Vieh, auch Pflanzen für den Menschen, die er anbaut, damit er Brot
gewinnt von der Erde und Wein, der das Herz des Menschen erfreut" (Psalm
104,14-15). Alle Lebewesen warten darauf, dass Gott ihnen Speise gibt zur
rechten Zeit (Psalm 104,27).

Ein besonders auffallender, nur final erklärbarer Zug der Schöpfungstaten
Gottes ist, dass bestimmte Wesen in Umkehrung der natürlichen

Reihenfolge erst geschaffen werden, wenn sie „gebraucht" werden. So werden
in Psalm 104 die lichtspendenden und die Zeiten bestimmenden Gestirne
erst nach der Schöpfung von Erde und Meer und auch der Pflanzen und
Tiere geschaffen; erst jetzt scheinen sie für den Psalmisten „nötig" zu sein.35

2.3.2 Die Warum-Frage als Frage nach der intendierten Absicht

Der Finalismus im Sinn einer Orientierung am Ziel zeigt sich besonders
deutlich an einer Eigentümlichkeit des Hebräischen, die gerade im Psalter
klar hervortritt. Es geht um die Bedeutung der Warum-Frage. Das Hebräische

hat für diesen Fragenkomplex zwei Wörter, madua und lama. Das

erste „Warum?" fragt nach der vorfindbaren Ursache, ist also kausal im

engeren Sinn. Das zweite, lama hingegen zielt auf die intendierte Absicht,
ist die Frage nach dem Wozu und damit final ausgerichtet. Die Orientierung

an der Absicht (lama) ist nun typisch für den Psalter, der die kausale
Frage (madua) gar nicht kennt. Somit ist die Frage nach dem „Warum"
hier ausschließlich zielbezogen gemeint und auf den Sinn des Wirkens
gerichtet.36

35 Das hat schon Gunkel gesehen, der auf die Ähnlichkeit mit Gen 1 hinweist, vgl.
GUNKEL: Die Psalmen, 453.

36 Vgl. dazu MICHEL, D.: „Warum" und „wozu"? Eine bisher übersehene Eigentümlichkeit
des Hebräischen und ihre Konsequenz für das alttestamentliche Geschichtsverständnis, in:
DERS.: Studien zur Überlieferungsgeschichte alttestamentlicher Texte TB 93). Gütersloh:



Das Wirklichkeitsverständnis der Psalmen 451

2.3.3 Der „Stimmungsumschwung" in den Klagepsalmen
als vorweg genommene Erfüllung

Schließlich kann auch das vieldiskutierte Problem des sogenannten
„Stimmungsumschwungs" in den Klagepsalmen nur durch den dem Tätigsein
innewohnenden Finalismus befriedigend gelöst werden. Dieser „Stimmungsumschwung"

beschreibt den in den Klagepsalmen oft zu beobachtenden
Sachverhalt, dass im einen und gleichen Psalm die Klage plötzlich und ohne

ersichtlichen Grund in Dank oder Lob übergeht, beziehungsweise „um-
schwingt". Man hat diesen Umschwung auf eine äußerliche Einwirkung in
Form eines „priesterlichen Heilsorakels" zurückzuführen versucht. Aber das
ist eine gänzlich hypothetische Annahme, für die es keine Belege gibt, weder

in den Psalmen selbst noch im institutionalisierten Kult.
Somit muss die Erklärung im Prozessablauf des Betens selbst gesucht

werden. Dieser durchläuft die drei Stadien: Not und Gottesferne des
Beters, seine Bitte um die Hilfe Gottes, und am Ende die Gewissheit seiner
Erhörung. Indem der Beter nun den Psalm spricht, legt er von Anfang an
einen Vorschuss an Vertrauen in den Psalm, die implizite Hoffnung, erhört
zu werden. Dieses zielgerichtete Vertrauen nimmt gewissermaßen die
Erfüllung schon vorweg. So entsteht ein Sinnhorizont, der von Anfang an auf
die Erhörung hin offen ist. Und der Intensität des Betens verdankt sich
dann am Ende die Auflösung der Spannung zwischen der Erfahrung der
Gottverlassenheit und der Hoffnung auf Gottesnähe, in der das intendierte
Heil als gewiss erlebt und dafür gedankt wird. Ohne den finalen Charakter
des Betens ist somit dieser Prozess undenkbar.37

Die Gültigkeit des zunächst hypothetisch angenommenen subjektivi-
schen Prinzips, demzufolge für die Psalmen die Wirklichkeit aus Wirkwesen

mit Subjektcharakter besteht, darf damit als erwiesen gelten. Ebenso
kann zu Recht behauptet werden, dass der Finalismus ein Grundmerkmal
dieser Wirkwesen ist. Bevor wir dieses Wirklichkeitsverständnis der Psalmen

weiter entfalten und seine positiven Aspekte, aber auch seine Kehrseite

hervorkehren, wollen wir in einem Exkurs dieses Wirklichkeitsverständnis

auf eine Weise zu deuten versuchen, die genuin zu dem hier
verfolgten strukturgenetischen Ansatz gehört: Wir wollen nach dem Ort eines
solchen Wirklichkeitsverständnisses sowohl in der Menschheitsgeschichte
als auch in der Individualentwicklung fragen.

Kaiser 1997, 13-34; Janowski, B.: Konfliktgespräche mit Gott, 360, Anm. 56 (im Hinblick auf
Psalm 22,2: Mein Gott, mein Gott, warum (wozu!) hast du mich verlassen?).

37 Vgl. dazu ausführlich und mit allen Literaturangaben JANOWSKI: Konfliktgespräche mit
Gott, 75-84.



452 Reto Luzius Fetz

2.4 Exkurs: Menschheitsgeschichtliche und individualgeschichtliche Einordnung

eines solchen Wirklichkeitsverständnisses

Die Psalmen und überhaupt die Bibel haben ihren Ort in der Religionsgeschichte

Israels. So ist es angezeigt, dass wir zunächst nach dem Platz des

ihnen zugrunde liegenden Wirklichkeitsverständnisses in der Menschheitsgeschichte

fragen.

2.4.1 Situierung des Wirklichkeitsverständnisses der Psalmen
in der Menschheitsgeschichte

Ein Wirklichkeitsverständnis wie das aufgewiesene, das überall in der
Wirklichkeit wie Subjekte handelnde Wirkwesen am Werk sieht, also alles auf
subjektivische Agenzien zurückführt, muss einer frühen Stufe der Mensch-
heitsentwicklung zugeordnet werden. Dafür spricht auch die Auffassung
der Sonne als eines Himmelsläufers und der Bäche als dahineilend, worin
man das Residuum einer durchgehenden Beseelung des Kosmos und damit
eines Animismus erblicken kann.

Generell kann die Ähnlichkeit des Wirklichkeitsverständnisses der Psalmen

mit frühen Weltbildern darauf zurückgeführt werden, dass das, was
wir das subjektivische Prinzip genannt haben, ein Deutungsschema ist, das

hier überall die Wirklichkeitsauffassung bestimmt. Wir können es als das

„subjektivische Schema" bezeichnen. Günter Dux hat von der „subjektivi-
schen Matrix" gesprochen, aus der sowohl die Wirklichkeitsauffassung der

sogenannten Primitiven als auch der frühen Hochkulturen entsprungen
ist. Es bedeutet, dass alle Objekte als Subjekte wahrgenommen und ihnen
weniger Eigenschaften als vielmehr Tätigkeiten zugeschrieben werden.
Somit gibt es keine unpersönlichen Kräfte in der Wirklichkeit. Das heißt allerdings

nicht, dass damit jeder Unterschied zwischen dem Belebten und dem
Unbelebten im modernen Wortsinn dahinfällt. Aber nirgendwo ist die
Wirklichkeit ein lebloses Es, sondern hat eine innere Mächtigkeit, die jederzeit
hervorbrechen kann. Darum wird auch alles, was einem Menschen widerfährt,

als bedeutsam und beabsichtigt wahrgenommen.38
Götter sind in der Epoche der frühen Hochkulturen die subjektivischen

Agenzien, die aus der Umsetzung des subjektivischen Denkschemas in die
Wirklichkeit entstehen. Für jeden Eigenbereich ist ein eigener Gott zuständig,

der meistens diesen Bereich auch geschaffen hat. Dabei geht es in der
Götterwelt sehr menschlich zu, wie der griechische Olymp zeigt. Dadurch

38 Vgl. DUX, G.: Die Logik der Weltbilder. Sinnstrukturen im Wandel der Geschichte.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1982, 103-121, und die dort aufgeführten ethnographischen und
historischen Belege. - Dux erklärt das Entstehen des subjektivischen Erklärungsschemas on-
togenetisch aus der grundlegenden ersten Erfahrung, die ein jedes Kind mit einer sorgenden
Bezugsperson, in der Regel mit der Mutter macht, was dann zum Aufbau entsprechender
Kategorien - eines subjektiven Agens - führt. Vgl. a.a.O. 92-95. Nicht zu vergessen ist dabei
aber auch die eigene, wenn auch noch nicht bewusste zentrische Subjekterfahrung des
Kleinkindes.



Das Wirklichkeitsverständnis der Psalmen 453

wird das Fremde der Welt in die Dimension des Bekannten hineingeholt.
Aber die Götter bedeuten auch den Überstieg in eine übermenschliche
Welt, die das Gewohnte sprengt. Der Mensch begreift sein Leben in Abhängigkeit

von den Göttern. Deshalb muss er sie durch Kult und Opfer gnädig
oder günstig stimmen. Da sie Subjekte sind, nimmt so der Umgang mit
ihnen quasisoziale Züge an.39

Im israelitischen Glauben an den einen Gott wird die ganze Wirklichkeit

auf ein einziges subjektivisches Agens zurückgeführt, das über der von
ihm geschaffenen Welt steht. Als der überlegene Gott ist er auch der wahre

Gott. Die Beziehung zu ihm und ebenso die mitmenschlichen Beziehungen

erfahren dabei eine bisher unbekannte Ethisierung. Damit weist der
israelitische Monotheismus einzigartige Züge auf. Das bedeutet jedoch
nicht, dass das subjektivische Denkschema in ihm außer Kraft gesetzt ist.
Es gewinnt vielmehr eine nie zuvor gekannte Aussagekraft, die an
Vielgestaltigkeit, Tiefe und Intensität alles Bisherige übersteigt, wie das nächste
Kapitel andeuten wird.

Und die Psalmen? In der hier skizzierten Perspektive sind sie ein einzigartiges

literarisches Dokument. Nirgendwo sonst kommt die Selbsterfahrung

des Menschen als eines begrenzten Subjekts im Gegenüber zu Gott als
dem absoluten Subjekt im Raum einer Gemeinschaft und einer subjekti-
visch gedachten Natur so unmittelbar zum Ausdruck wie hier. So können
die Psalmen als ein Summum an verdichtetem Erleben im Horizont einer
subjektivisch gedachten Wirklichkeit gelten.

Das Ende der Herrschaft des subjektivischen Schemas kommt mit der
Dominanz des Begriffs eines leb- und gefühllosen Dinges, an dem sich fortan

die Wirklichkeitsauffassung orientiert. Ihren Höhepunkt erreicht eine
solche „objektive", subjektlose Fassung der Wirklichkeit in der neuzeitlichen

Wissenschaft mechanistischer Prägung. Statt den Ursprung des
Geschehens in subjektivischen Agenzien zu verorten, wird es nun an den
kausalen Abhängigkeiten eines Systems festgemacht. Ein relationales, die
Erscheinungen deterministisch miteinander verbindendes Denken löst damit

das Verständnis der Wirklichkeit als eines Verbundes subjektivischer
Wirkwesen ab.

Ist damit das frühere subjektivische Denken und die mit ihm verbundene

religiöse Wirklichkeitsdeutung hinfällig geworden? Oder kann es unter
veränderten Bedingungen immer noch einen Wahrheitsanspruch erheben,
auch außerhalb der Selbsterfahrung des Menschen als eines personalen
Subjekts, für das es nach wie vor gilt? An dieser Frage scheiden sich die Geister.

Für Günter Dux, von dem der Begriff der „subjektivischen Matrix"
stammt, ist die Ablösung des vorneuzeitlichen subjektivischen Denkens
durch das moderne relationale ein irreversibler Prozess. Damit hat auch
die religiöse Wirklichkeitsdeutung jeden Anhalt an der objektiven Wirk-

39 Dazu und für Belege vgl. Dux: Die Logik der Weltbilder, 186-203.



454 Reto Luzius Fetz

lichkeit verloren, was nicht bedeutet, dass der Einzelne nicht weiter einen
religiösen Glauben haben kann.40 Andere Autoren haben die Deklarierung
der Religion als das Produkt einer überholten, einer früheren Epoche
zugehörigen Denkform, das heute zum Verschwinden verurteilt ist, weniger
abgewogen vorgetragen.41

Gegen eine solche Argumentation kann man jedoch ins Feld führen,
dass der Begriff eines passiven Dinges, der von jeder inneren Dynamik
absieht, eine extreme Abstraktion ist, die nicht repräsentativ für die mit
Leben gefüllte Wirklichkeit sein kann. Ebenso kommt die in der neuzeitlichen

Wissenschaft dominierende mechanistische Auffassung der Wirklichkeit

als eines streng determinierten Kausalzusammenhangs einem
Reduktionismus gleich, der alle von innen gesteuerten Regulierungsvorgänge des

Wirklichen ignoriert. Bezieht man diese mit ein, so drängt sich statt des

mechanistischen ein organismisches Wirklichkeitsverständnis auf. Das ist
ein Transformationsprozess, den man heute vor allem in der Biologie
konstatieren kann.42 Damit kehrt ein Wirklichkeitsverständnis zurück, für das

ein Denken in den Kategorien der Subjektivität wieder grundlegend ist.43

Was in mythischer Form mit dem subjektivischen Schema der Frühzeit
begann, wird damit in rational durchdachter, wissenschaftlicher Form wieder
aktuell. Die subjektivische Welt der Psalmen steht damit nicht mehr quer
zur Wirklichkeit, wie es unter der strikten Dominanz eines rein
kausalursächlichen Denkens schien. Der Leser und Beter der Psalmen muss nicht
befürchten, dass er sich in einer illusionären Welt verliert. Vielmehr führen

ihn die Psalmen auf poetische Weise an eine Wirklichkeit heran, die er
nirgendwo sonst so unmittelbar und direkt als eine Welt erfahren kann,
wo er mit seiner endlichen Subjektivität einer absoluten Subjektivität
begegnet.

2.4.2 Einordnung des Wirklichkeitsverständnisses der Psalmen
in die Individualentwicklung

Wie das Wirklichkeitsverständnis der Psalmen einer frühen Epoche der
Menschheitsgeschichte zuzuordnen ist, so ist es auch in ein frühes
Stadium der Individualentwicklung einzureihen. Wir finden eine entsprechen-

40 Vgl. DUX: Die Logik der Weltbilder, 303-307. Ausführlich habe ich mich mit Dux
auseinander gesetzt in Fetz, R.L./ReiCH, K.H./VALENTIN, P.: Weltbildentwicklung und
Schöpfungsverständnis. Eine strukturgenetische Untersuchung bei Kindern und jugendlichen. Stuttgart:
Kohlhammer 2001, 83-95.

41 Vgl. OESTERDIEKHOFF, G.W.: Die Entwicklung der Menschheit von der Kindheitsphase
zur Erwachsenenreife. Wiesbaden: Springer 2013, 215-240.

42 Vgl. Falkner, G.G. und R.A.: Die Selbstgestaltung der Lebewesen in Erfahrungsakten.
Eine prozessbiologisch - ökologische Theorie der Organismen. Biophilosophie Band 2.
Freiburg: Verlag Karl Alber 2019.

43 Vgl. Fetz, R.L.: Die Wirklichkeit der Wirkwesen. Grundlegung einer organismischen
und strukturgenetischen Wirklichkeitskonzeption. Biophilosophie Band 1. Freiburg: Verlag Karl
Alber 2019.



Das Wirklichkeitsverständnis der Psalmen 455

de Wirklichkeitsauffassung im Vor- und Grundschulalter, also bei Kindern
von etwa 5 bis 12 Jahren. Ein mögliches Missverständnis ist dabei von
vorneherein auszuräumen. Wenn es eine Entsprechung zwischen dem Denken

der Verfasser der Psalmen und jenem der Kinder des angegebenen
Alters gibt, so bedeutet das natürlich keineswegs, dass die Psalmisten
Kindern gleichzusetzen sind. Das wäre schon deshalb abwegig, weil die erste-
ren eben keine Kinder, sondern Erwachsene sind, mit allen Unterschieden,
die Erwachsene von Kindern trennen. Was also behauptet wird, sind allein
Strukturähnlichkeiten im Denken und damit eine vergleichbare
Wirklichkeitsauffassung, die sich generell bei Kindern dieses Alters und speziell bei
jenen nachweisen lässt, die religiös sozialisiert wurden.

Eine fundamentale Übereinstimmung besteht darin, dass Kinder wie in
den Psalmen einen sehr weiten Begriff des Lebendigen haben, sodass am
Anfang geradezu von einem Animismus gesprochen werden kann. Allem,
was sich bewegt, sprechen sie Leben zu, so den Gestirnen, Sonne und Mond,
aber auch den fließenden Gewässern, wie wir es aus den Psalmen kennen.
Erst spät kommt der Begriff eines leblosen Dinges auf. Ebenso zeigt sich
bei den Kindern ein ausgeprägter Finalismus. Das Kind weiß, was ein Wesen

ist, wenn es dessen Zweck kennt, wenn es sagen kann, „das ist gemacht
zum" oder „gemacht für". Dabei wird angenommen, dass alles mit allem in
einem Zweck- und damit Sinnzusammenhang steht.44

Kinder nehmen bereitwillig den Glauben an einen Schöpfergott auf. Da
für sie die Eltern am Anfang Alleskönner sind, die alles eingerichtet haben,
drängt sich für sie dieser Glaube sogar auf, wenn die Grenzen elterlichen
und generell menschlichen Tuns erkannt werden. So kann ein fünfjähriges
Mädchen erklären: „Der liebe Gott, der gibt die Sachen und baut die
Sachen, die man nicht selber machen kann." Das Gottesbild ist dabei unref-
lektiert anthropomorph und ganz auf die Welt und die Menschen bezogen:
Hände braucht Gott, um die Erde gestalten zu können, Augen, um das
Geschehen zu überwachen, Ohren, um die Gebete zu hören, Flügel, um überall
gegenwärtig zu sein. Gottes Erschaffen folgt einer Sinnlogik, die die realen
Zusammenhänge geradezu auf den Kopf stellen kann. So kann ein nicht
bibelfestes Kind behaupten, Gott habe zuerst die Fruchtbäume geschaffen,
damit die Menschen etwas zu essen bekommen, und dann den Boden für
diese Bäume. Aber auch jene Kinder, die den biblischen Schöpfungsbericht
kennen, erklären die Aufeinanderfolge der Geschöpfe finalistisch: Gott schuf
die Erde, damit die Pflanzen kommen können, dann die Pflanzen, damit
die Tiere etwas zu essen haben, und schließlich dies alles im Hinblick auf

44 Der Klassiker für das kindliche Wirklichkeitsverständnis ist PlAGET, J.: Das Weltbild
des Kindes, 1926, deutsch Stuttgart: Klett-Cotta 1978.



456 Reto Luzius Fetz

den Menschen. Es erübrigt sich, im Einzelnen die Verwandtschaft dieses
kindlichen Denkens mit den Psalmen zu belegen.45

Die dem Kinderglauben eigene Welt ist voller Sinn. Alles, was zur
Sinnerfüllung des Menschen notwendig ist, ist da oder wird hergestellt, jede
Sinnwidrigkeit wird behoben. Der Gott des Kinderglaubens garantiert nicht
nur eine durchgängige Sinnstiftung, sondern gewährleistet auch eine Sinn-
reparation, weil er alles wieder gut machen kann.

Dieser Kinderglaube gerät im Jugendalter in eine fundamentale Krise.
Der Grund dafür ist einerseits die Entwicklung der Reflexionsfahigkeit, die
den anthropomorph vorgestellten Gott unglaubwürdig werden lässt.
Andererseits zerstört der Einbruch naturwissenschaftlichen Denkens, d.h. die in
der Schule gelehrte Urknalltheorie und Evolutionstheorie, den Glauben an
eine göttliche Schöpfung. Alles soll nun von selbst entstanden sein und
sich selbständig entwickelt haben. Gott wird, wenn überhaupt, wie im Deismus

nur ein Initialakt zugestanden. Der Kinderglaube gilt nun als etwas
Naives, Überwundenes. Die Entdeckung der eigenen Subjektivität in
Auseinandersetzung mit dem erwachten Triebleben kann jedoch dazu führen,
dass Jugendliche Gott neu entdecken, als eine Kraft, die einem hilft, ein
besserer Mensch zu sein, die Hilfe und Beistand gewährt. Der Begriff „Sinn",
der nun explizit verwendet wird, steht dabei für die positiven, von Gott
ausgehenden Möglichkeiten der Schöpfung und des eigenen Lebens.46

In diese Gesamtentwicklung lässt sich die Weltsicht der Psalmen nicht
einordnen, weil sie sich mit dem von den Naturwissenschaften geprägten
Denken unter Bedingungen vollzieht, die für die Moderne typisch, in den
frühen Kulturen aber nicht gegeben sind. Es bleibt also dabei, dass sich
das Wirklichkeitsverständnis der Psalmen wie aufgezeigt in jenem Rahmen

bewegt, der dem Kinderglauben eigen ist. Das heißt allerdings nicht, dass

wir das Denken der Psalmen auf diese Kindheitsstufe festnageln dürfen.
Indem sich der Psalmenbeter in ein reflektiertes Verhältnis zu seinem Gott
setzt, vollzieht er eine Reflexion, die ihn über eine wie beim Kind unmittelbar

gelebte Wirklichkeitsauffassung hinaushebt. Auch er lebt also in
einer eigens bedachten Wirklichkeit. Ein schönes Beispiel dafür ist Psalm 8,

wo nach der Preisung der Schöpfung und angesichts der herrscherlichen
Stellung des Menschen die übergeordnete Frage aufbricht: „Was ist der
Mensch, dass du an ihn denkst?"47

45 Alle Belege für die zitierten kindlichen Aussagen finden sich in FETZ, R.L./Reich,
K.H./VALENTIN, P.: Weltbildentwicklung und Schöpfungsverständnis, 183-246.

46 Für eine differenzierte Beschreibung dieses Wandels im Jugendalter vgl. FETZ/REICH/
VALENTIN: Weltbildentwicklung und Schöpfungsverständnis, 247-273.

47 Im - heute allgemein akzeptierten - Stufenmodell der kognitiven Entwicklung von
Piaget gilt die späte Kindheit als die Stufe des konkret operatorischen Denkens, weil hier
zwar echte Denkoperationen entwickelt werden, die sich aber an konkreten Gegenständen
vollziehen. Im Unterschied dazu entwickelt sich im Jugendalter das formal operatorische
Denken, das Reflexionscharakter gewinnt, weil hier Operationen zweiten Grades, also Ope-



Das Wirklichkeitsverständnis der Psalmen 457

2.5 Die positiven Aspekte dieses Wirklichkeitsverständnisses

Nachdem wir in einem ersten Abschnitt das Wirklichkeitsverständnis der
Psalmen eruiert und dieses in einem zweiten Abschmnitt menschheits-
und individualgeschichtlich situiert haben, wollen wir nun in einem
abschließenden dritten Abschnitt dieses Wirklichkeitsverständnis entfalten
und sowohl die positiven Aspekte als auch die negative Seite aufzuzeigen
versuchen. Bei den positiven Aspekten, die jedem Leser und Beter der Psalmen

vertraut sind, müssen wir es aus Raumgründen bei einigen wenigen
Andeutungen bewenden lassen, die in ihrer Allgemeinheit nicht im geringsten

beanspruchen, die konkrete Fülle und Farbigkeit der Psalmen
wiederzugeben.

Gemäß dem subjektivischen Prinzip, das wir als grundlegend für die
Wirklichkeitsauffassung der Psalmen aufgestellt haben, muss sich das Wirken

von Subjekten als das A und O der Psalmen erweisen. Drei personale
Subjekte sind es vornehmlich, die hier miteinander agieren: das individuelle
menschliche Ich, das sich in den Psalmen ausspricht, Gott als Adressat dieses

Ich, und eine Drittperson, die häufig vom Ich als existenzielle Bedrohung

erfahren wird, nämlich der Feind. Weniger präsent sind die Freunde.
Im Zentrum steht das Gegenüber von Ich und Gott, die Gottesbeziehung.

Diese wird als die Beziehung von zwei getrennt existierenden
Personen gesehen und spielt sich als ein polares Verhältnis von Ferne und Nähe

ab. Ein mystisches Einswerden des Menschen mit Gott kennen die Psalmen

nicht. Ein fundamentaler Unterschied zwischen Mensch und Gott liegt
in ihrer zeitlichen Existenz: Der Mensch entsteht und vergeht, ist vergänglich

wie das Gras, Gott steht über der Zeit, bleibt ewig derselbe (vgl. Psalm
90).

Die Dramatik der Psalmen liegt im korrelierenden Geschehen zwischen
Mensch und Gott, oft unter dem Eindruck feindlicher Mächte. Menschliches

und göttliches Wirken stehen in einem Entsprechungsverhältnis: Der
Mensch ruft und Gott hört; wenn der Mensch Gutes tut, wird er von Gott
belohnt, auf seine Verfehlung folgt die Bestrafung. Die Aktion des
Menschen und die Reaktion Gottes bedingen einander. Wie der Mensch handelt,

so ergeht es ihm. Der von den Kommentatoren oft herausgestellte
Tun-Ergehen-Zusammenhang bildet so die Achse menschlichen Glücks
und Unglücks. Der beständige Gott ist jedoch größer als der unbeständige
Mensch. Gottes Verzeihen, seine Huld und Gnade gleichen immer wieder
die menschlichen Verfehlungen aus. Das gilt für die geschichtliche Erfah-

rationen an Operationen, möglich werden. Nach den obigen Darlegungen wäre es falsch, das
Wirklichkeitsverständnis und Denken der Psalmen und des Alten Testaments überhaupt auf
die konkret operatorische Stufe eingrenzen zu wollen, wie es Religionskritiker wie Oester-
diekhoff (vgl. Anm 41) tun; mit der eigens bedachten Stellung des Menschen vor Gott steigen

die Psalmen auf ihre Weise auf die formal operatorische Stufe auf.



458 Reto Luzius Fetz

rung Israels, als eine Erfahrung von Geschlecht zu Geschlecht, die sich
jedoch im Leben des Einzelnen wiederholt.

Die Weisung Gottes, seine Tora, ist die Richtschnur menschlichen
Lebens und gibt so die Zielgestalt des Lebens vor. Durch die Erfüllung der
göttlichen Gesetze wird der Mensch zum Gerechten. Im Vertrauen auf Gott,
besonders in Not und Gefahr, im Hoffen und Harren auf ihn findet der
Mensch Geborgenheit und Sicherheit. Das gilt speziell für die Armen und
Gebeugten sowie für die Verfolgten. Die Erhörung durch Gott und das Heil
sind dem Menschen grundsätzlich gewiss. Auch wenn er sich in Sünden
verstrickt, darf er auf Vergebung hoffen und auf die Gnade Gottes, die sein
Herz rein macht und sein Leben von innen her erneuert. So wird das
Leben am Ende zum Lobgesang auf Gott, preist seine Schöpfung und seine
Wundertaten.

Die Psalmen gewinnen ihre besondere Ausstrahlung und Anziehungskraft

durch ihre intensiv gelebte Form dialogischer Subjektivität, die im
Einklang mit der ganzen Schöpfung steht. Sie sprechen zutiefst menschliche

Erfahrungen aus, die jedoch als Erfahrungen mit Gott über das Menschliche

hinausgehen. In ihnen kommen alle menschlichen Gefühle zum
Ausdruck, und zwar auf eine Weise, die sie in etwas Höherem aufgehoben sein
lässt. Es gibt wohl kein anderes Dokument, indem der Mensch sosehr er
selbst ist, ohne selbstbezogen zu sein, weil er hier in einer seine Person

einbegreifenden und zugleich über sie hinausführenden Beziehung lebt.

2.6 Die Schattenseiten dieses Wirklichkeitsverständnisses

Bei allem Positiven, das sich in den Psalmen mit diesem Wirklichkeitsverständnis

verbindet, ist jedoch nicht zu übersehen, dass es auch seine
Schattenseiten hat. Das gilt einmal für das Entsprechungsverhältnis von menschlicher

Aktion und göttlicher Reaktion. Wenn es zum Vergeltungsdogma
erstarrt, degradiert es Gott zum bloßen Re-Agens auf menschliches Tun
und beraubt ihn so seiner Freiheit. Bei Hiob wird man im Alten Testament
die bis zum Äußersten getriebene Auflehnung gegen die Konsequenzen
eines strikt durchgehaltenen Tun-Ergehen-Zusammenhangs finden. Auch die
Symmetrie zwischen Gottes Reaktion auf Gut und Böse kann zu einem
befremdlichen Gottesbild führen, wie in Psalm 18,27, wo es heißt: „Gegen den
Reinen zeigst du dich rein, doch falsch gegen den Falschen." In diesem
Zusammenhang wären auch die sogenannten Fluch- und Rachepsalmen zu
untersuchen.

Wir wollen jedoch die negativen Folgen dieses Wirklichkeitsverständnisses

an dem Psalm herausarbeiten, der als der schwärzeste und trostloseste

im ganzen Psalter gilt: Psalm 88. In ihm klagt ein verzweifelter und
vereinsamter Kranker Gott an, ohne von ihm am Ende irgendwelche Hilfe
oder Trost in seiner Verlassenheit zu erfahren.



Das Wirklichkeitsverständnis der Psalmen 459

Der Beter ruft zwar am Anfang den Herrn als „du Gott meines Heils an"
(Vers 2). Aber gleichzeitig empfindet er sich als dem Tode nahe und führt
das auf Gott zurück:

„Du hast mich ins tiefste Grab gebracht,
tief hinab in finstere Nacht.
Schwer lastet dein Grimm auf mir,
alle deine Wogen stürzen über mir zusammen." (Vers 7-8)

Auch für die Freunde ist er ein Abscheu. Dann stellt er rhetorisch die Frage:

„Wirst du an den Toten Wunder tun,
werden Schatten aufstehn, um dich zu preisen?
Erzählt man im Grab von deiner Huld,
von deiner Treue im Totenreich?" (Vers 11-12)

Doch dieser indirekte Appell an Gottes Gerechtigkeit findet kein Gehör, im
Gegenteil. Von Gott geht nur Zorn und Schrecken aus. Die Schlussverse zeigen

einen hilflos im Wasser Versinkenden, ohne Beistand der Finsternis
ausgeliefert:

„Gebeugt bin ich und todkrank von früher Jugend an,
deine Schrecken lasten auf mir und ich bin zerquält.
Über mich fuhr die Glut deines Zornes dahin,
deine Schrecken vernichten mich.
Sie umfluten mich allzeit wie Wasser
und dringen auf mich ein von allen Seiten.
Du hast mir die Freunde und Gefährten entfremdet;
mein Vertrauter ist nur noch die Finsternis." (Vers 16-19)

Weil der Psalm mit einem Appell an den Gott des Heils beginnt, haben die
Exegeten versucht, den Psalm als einen „betenden Kampf gegen Gott mit
Gott"48 zu deuten und ihm so seinen rein negativen Charakter zu nehmen.
Die „enorme theologische Stärke" dieses Psalms soll darin liegen, dass der
Beter an dem nur negativ erfahrenen Gott festhält.49 Aber bevor man
versucht, diesen Psalm mit jeder nur möglichen Dialektik ins Positive zu wenden,

was schlicht gegen seinen Wortlaut verstößt, sollte man sich fragen,
ob das Denken des Beters nicht strukturelle Gründe hat, ob seine Klage
gegen Gott als ärgsten Feind nicht einer Zwangsläufigkeit, einer inneren
Logik folgt, die durch seine unausgesprochenen Voraussetzungen bedingt
ist. Erich Zenger ist diesen immanenten Gründen auf der Spur, wenn er
erklärt, dass hier „Feind-Klage und Gott-Klage so verschmolzen sind, dass

Gott der Feind des Beters ist, dessen Treiben beklagt wird, während andere
Feinde fehlen".50

48 E. Zenger in: Stuttgarter Psalter, mit Einleitungen und Kurzkommentaren von Erich
Zenger. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk 2005, 232.

49 SCHNOCKS, J.: Psalmen. Paderborn: Schöningh 2014, 105.
50 ZENGER: Stuttgarter Psalter, 252.



460 Reto Luzius Fetz

Gemäß unserer Deutung des Wirklichkeitsverständnisses der Psalmen
ist dieses subjektivisch in dem Sinn, dass alles auf das Wirken von Subjekten

zurückgeführt wird. Die entscheidenden Subjekte sind dabei das
menschliche Ich, Gott als sein Gegenüber und Feinde als existenzielle
Bedrohung. In Psalm 88 ist der Beter sich keiner Schuld bewusst - also kann
die Schuld für sein Elend nicht an ihm liegen. Feinde führt er keine an, nur
Freunde, die ihn verlassen haben - also kann sein Unglück nicht von Feinden

herrühren. Somit bleibt nur Gott übrig, der für die Not des Beters
verantwortlich gemacht werden kann, und darum muss, grob gesagt, Gott auch
für alles herhalten, was dem Beter seit seiner Jugend und bis in die Gegenwart

Schlimmes widerfahren ist. Es wäre zu prüfen, ob eine solche aus der
Wirklichkeitsauffassung der Psalmen resultierende Zwangsläufigkeit nicht
auch in anderen Psalmen der Grund ist, warum Gott Negatives zugeschrieben

wird, das nicht zu einem gereinigten Gottesbild passt.
So ist nicht zu übersehen, dass das generell so positive Wirklichkeitsverständnis

der Psalmen auch seine dunklen Seiten hat. Es steht zu erwarten,

dass der Gestaltwandel biblischen Glaubens diese Schatten ausleuchten

und ein neues Licht auf die darin ein beschlossenen Fragen werfen
wird. Doch dieser weiteren Entwicklung nachzugehen ist hier nicht mehr
unsere Aufgabe.

Zusammenfassung
Dieser Beitrag versucht die Wirklichkeitsauffassung der Bibel am Beispiel der
Psalmen mittels der strukturgenetischen Methode neu zu erschließen. Der
erste Teil stellt diese Methode vor, ordnet sie geistesgeschichtlich ein und

prüft ihre Anwendbarkeit in der Bibel. Der zweite Teil untersucht mit ihr das
Wirklichkeitsverständnis der Psalmen. Im Ausgang vom hebräischen Grundwort

hajah, das sowohl „werden" wie „sein" bedeutet und beides auf die

Primärbedeutung „wirken" hin zusammenfasst, wird die subjektivische
Wirklichkeitsauffassung der Psalmen erschlossen und menschheits- und individual-
geschichtlich situiert. Bezüglich von Gott, Welt und Mensch zeigen sich ihre
positiven und negativen Seiten.

Abstract
This article attempts to reinterpret the Bible's conception of reality,
especially that of the Psalms, with the structural genetic method. The first part
presents this approach, determines its historical place and examines its
applicability to the Bible. The second part scrutinizes, by means of this method,
the understanding of reality in the Psalms. Based on the Hebrew word hajah,
which means both "becoming" and "being" and combining these meanings
with the primary meaning of "acting", the subjectivist conception of reality
in the Psalms is opened up and situated in terms of human and individual
history. With regard to God, the world and human beings, the positive and
negative sides of this conception are revealed.


	Das Wirklichkeitsverständnis der Psalmen : eine strukturgenetische Untersuchung

