Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 2

Artikel: Das Wirklichkeitsverstandnis der Psalmen : eine strukturgenetische
Untersuchung

Autor: Fetz, Reto Luzius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047484

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RETO LuUzIUS FETZ

Das Wirklichkeitsverstandnis der Psalmen
Eine strukturgenetische Untersuchung

Es besteht wohl kein Zweifel, dass sich in der Bibel von den ersten Biichern
des Alten Testaments liber die Propheten bis hin zu den Evangelien des
Neuen Testaments und der Apokalypse ein tiefgreifender Wandel des
verkiindeten und gelebten Glaubens vollzieht. Die Propheten rufen selbst
zu einer Erneuerung und Umgestaltung des iiberkommenen Glaubens auf.
Jesus setzt den tradierten Gesetzesformeln sein ,Ich aber sage euch® ent-
gegen. Im himmlischen Jerusalem gibt es keinen Tempel mehr, weil die
gottliche Gegenwart eine unmittelbare und unvermittelte geworden ist.
Das sind nur wenige Beispiele

In der Bibel spielen sich Glaube und Glaubenswandlung innerhalb der
Gottesbeziehung ab, im Gegeniiber zum sich offenbarenden lebendigen
Gott. Aber dieser Glaube hat auch seine genuin menschliche Seite. Er ist
vom menschlichen Selbstverstindnis geprdgt, menschliche Wirklichkeits-
deutungen, Gerechtigkeitsvorstellungen, Auffassungen von Gut und Bdse
und iber die Auswirkungen menschlichen Handelns gehen in ihn ein.
Aber gerade diese menschliche Seite unterliegt einem tiefen Wandel. Die
Annahme eines strikten Zusammenhangs zwischen Tun und Ergehen wird
von Hiob radikal in Frage gestellt. Das ,Wie du mir, so ich dir“ des jus ta-
lionis weitet sich zu einer Auffassung des Anderen als Nachsten, die ihn in
die Selbstliebe mit einschliesst. Die auf Israel beschrankte Gemeinschaft
offnet sich zu einer alle Volker umspannenden Friedenshoffung. Die Bele-
ge liefen sich vermehren, die von einer inneren Umgestaltung menschli-
chen Denkens, Empfindens und Tuns und damit des Menschseins iiber-
haupt zeugen.

In diesem Beitrag wollen wir nun versuchen, die anthropologische Seite
biblischen Glaubens mit einem neuen Interpretationsansatz anzugehen. Es
ist dies die in den Sozialwissenschaften mittlerweile umfassend erprobte
und auch philosophisch wohl begriindete strukturgenetische Methode. Ent-
sprechend gehen wir in zwei Schritten vor. In einem ersten Teil dieses Bei-
trags erortern wir den strukturgenetischen Ansatz im allgemeinen und sei-
ne Anwendbarkeit auf die Bibelinterpretation im Besonderen. In einem
zweiten Teil erproben wir diesen Ansatz an einem fundamentalen Problem,
namlich am Wirklichkeitsverstindnis des Alten Testaments, wie es sich in
den Psalmen ausspricht.



436 Reto Luzius Fetz

I. EIN NEUANSATZ FUR DIE BIBELINTERPRETATION: DIE STRUKTURGENETISCHE
METHODE

1.1 Der Ruf nach einer Historischen Anthropologie

In der Geschichtswissenschaft ist gegen Ende des letzten Jahrhunderts die
Forderung erhoben worden, eine Historische Anthropologie zu konzipie-
ren, die den geschichtlichen Wandel menschlicher Grundstrukturen und
damit des Menschseins iiberhaupt aufzudecken hatte. Im Hintergrund
stand die Erkenntnis, dass die geschichtlichen Veranderungen viel tiefer rei-
chen als bisher angenommen und es kein konstantes Menschenbild gibt,
das der Geschichtsbetrachtung zugrunde gelegt werden kann. Es geht hier
also um die ,Historisierung anthropologischer Strukturen®, um die Frage,
wie sie ,geschichtlich bedingt und geschichtlich wandelbar® sind.!

Die Theologie hat sich in der letzten Zeit die Forderung nach einer sol-
chen Historischen Anthropologie fiir die Bibel und insbesondere fiir das
Alte Testament zu eigen gemacht.? Sie gilt als ein ,Desiderat der For-
schung®. Ihr wird die Aufgabe zugewiesen, ,die Unterschiedlichkeit der ma-
teriellen Lebensbedingungen, die demographischen und sozialen Beson-
derheiten einzelner Epochen und Regionen, die historisch variablen Wahr-
nehmungs- und Handlungsmuster, kurz die Fiille der konkreten Existenz-
formen der Menschen in alttestamentlicher Zeit in Rechnung zu stellen
und zu entfalten“.3 Aus unserer Sicht werden hier allerdings Faktoren von
unterschiedlichem Gewicht aufgefiihrt, auch wenn sie alle bedeutsam sind.
Nicht dufRere materielle Umstdande oder soziale Bedingungen, sondern die
Variabilitdt der inneren Organisation des Menschseins selbst, seiner Wirk-
lichkeitsauffassung, Denk-, Empfindungs- und Handlungsweise muss im
Zentrum einer Historischen Anthropologie stehen, die zum Kern des jeweili-
gen Menschseins vorstofden will.# Aber wie kann man die Konstitution des
Menschen in ihrer geschichtlichen Bedingtheit erfassen, gerade in der Bibel?

Die primdre Antwort auf diese Grundfrage lautet, dass die Eigengestalt
der jeweiligen menschlichen Organisation nur aus den entsprechenden bib-
lischen Texten erschlossen werden kann, in denen sich der Glaube einer
Epoche oder einer besonderen Person ausspricht. Nur hier liegt der fiir uns
fassbare Ausdruck einer historischen Glaubensgestalt vor. Eine sachgemafie
Hermeneutik ist somit das A und O einer Historischen biblischen Anthro-

1 So der Historiker NIPPERDEY, Thomas: Bemerkungen zum Problem einer historischen
Anthropologie, in: OLDEMEYER, E. (Hg.): Die Philosophie und die Wissenschaften (Festschrift
S. Moser). Meisenheim: Hain 1967, 350-370, 350, der damit wohl erstmals fiir eine Histori-
sche Anthropologie pladiert hat

2 Vgl. JANOWSKI, B.: Konfliktgespriche mit Gott. Eine Anthropologie der Psalmen, 4. Aufl.
Neukirchen: Neukirchener Theologie 2013, 2-6.

3 JaNowsK1: Konfliktgesprdche, 2, Anm. 3.

4 So auch BOHME, G.: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1985, 264.



Das Wirklichkeitsverstandnis der Psalmen 437

pologie. Die historisch-kritische Methode kann dabei helfen, Urspriingli-
ches von spiter Hinzugekommenem zu scheiden und so den echten Be-
stand des Textkorpus einer Glaubensfigur freizulegen. Doch diese Metho-
de hat eine authentische Bibelexegese schon lange betrieben. Gibt es da-
riiber hinaus keine Interpretationshilfe, die fiir die historische Bedingtheit
einer Glaubensgestalt in ihrer Abhebung von fritheren oder spdteren Ge-
stalten zu sensibilisieren vermag? Ldsst sich das eigene Profil einer ge-
schichtlich gewordenen Glaubensfigur in seiner Besonderheit nicht schar-
fer konturieren?

1.2 Von der Philosophischen zu einer Strukturgenetischen Anthropologie

Zu den grofden sozialwissenschaftlichen Neuerungen des letzten Jahrhun-
derts zahlt die Erschliefung der individualgeschichtlichen menschlichen
Entwicklung. Die Pioniertat von Jean Piaget war die Entdeckung, dass das
Kind kein kleiner Erwachsener ist, der mit den gleichen Erkenntnisstruk-
turen ausgestattet ware wie dieser, nur dass sie bei ihm noch nicht ausge-
reift sind. Das Kind unterscheidet sich vielmehr grundlegend vom Erwach-
senen. Ilhm fehlen am Anfang alle Denkvoraussetzungen, die fiir den Er-
wachsenen selbstverstindlich sind. In einem stufenférmigen Prozess, der
bis zum Jugendalter dauert, muss es die Strukturen aufbauen, die ein logi-
sches und speziell ein mathematisches Denken erméglichen. Sein anfdng-
lich animistisch und magisch gepragtes Weltbild wandelt sich dabei von
Grund auf, bis es eine physikalische Kausalerklarung verstehen kann. Im
Gefolge Piagets hat Lawrence Kohlberg eine dhnliche Stufenfolge fiir die
Entwicklung der Moral aufgedeckt. Nacheinander wurde auch der Aufbau
der Identitat, die Entfaltung des Gewissens, der Weg zur Freiheit und da-
mit zur autonomen Person erschlossen. Aus der Zusammenschau all dieser
Entwicklungslinien kann nunmehr eine Strukturgenetische Anthropologie
konzipiert werden.5 Anders als die frithere Philosophische Anthropologie,
fir die die Namen von Scheler, Plessner und Gehlen stehen, vermag diese
Strukturgenetische Anthropologie den Menschen nicht blof statisch in sei-
nem Wesen, sondern dynamisch in seinem Werden, in der Abfolge seiner
individualgeschichtlichen Entwicklungsstufen bis hin zur Autonomie der
Person zu erfassen.

Blicken wir auf eine der zentralen Entwicklungslinien, auf die Entwick-
lung der Moralvorstellungen, wie sie Kohlberg untersucht hat. Die frithen
Stufen der Zweierbeziehungen sind in ihrer ausgepragten Form durch eine
Haltung des Do ut des bestimmt. Gerechtigkeit besteht hier in einem gleich-
wertigen Austausch zwischen zwei Personen. Auf der hoheren Ebene des
Gemeinschaftsdenkens wird das als gut betrachtet, was der Gemeinschaft

5 Vgl. FETZ, R.L.: Strukturgenetische Anthropologie. Menschsein und Personwerden. Bio-
philosophie Band 3. Freiburg: Verlag Karl Alber 2020.



438 Reto Luzius Fetz

dient. Mafdgeblich fiir das Verhalten sind nun die Konventionen der Ge-
meinschaft und die Rolle, die man in ihr einnimmt. Auf der hochsten
Ebene weitet sich die Moral ins Universelle, wird sie prinzipiengeleitet und
autonom.¢ Eine dhnliche Entwicklung werden wir nun auch in der Bibel
wieder finden, wenn wir das auf Vergeltung ausgerichtete jus talionis be-
trachten, dann die in der Glaubensgemeinschaft Israels verankerten Moral-
regeln und schlieflich die auf den universellen Volkerfrieden gerichteten
Hoffnungen der Propheten. Ahnliches lieRe sich auch fiir die Entwicklung
des Selbstverstandnisses, der sich tiber die Gemeinschaft erhebenden Iden-
titat der Propheten bis hin zur paulinischen Auffassung des Gewissens be-
haupten. Besonders bedeutsam ist hier jedoch, dass auch die Entwicklung
von Religiositat schon eigens untersucht und in Stufensequenzen erfasst
werden konnte.” Das Gleiche gilt speziell auch fiir die Entwicklung der
Gottesvorstellung im Kontext der Weltbildentwicklung.8

Die Kenntnis dieser Entwicklungslinien vermag nun ohne Zweifel das
Bewusstsein fiir entsprechende Entwicklungsverldufe in der Bibel zu schar-
fen. Somit bietet sich die Strukturgenetische Anthropologie als Interpreta-
tionshilfe an, um die strukturellen Eigenheiten historischer Glaubensge-
stalten von ihrer menschlichen Seite her genauer zu erfassen. Aber hier
stellt sich ein grundsatzliches Problem. Der Strukturwandel des Glaubens
in der Bibel ist ein historisches Phanomen, die von der Strukturgeneti-
schen Anthropologie erforschten Entwicklungslinien sind allgemein indivi-
dueller Natur. Inwieweit ist es nun iiberhaupt gestattet und legitim, ent-
wicklungspsychologische und damit auf die Individualentwicklung fokus-
sierte Theorien zur Erhellung von Geschichtsverlaufen heranzuziehen? Das
ist die prinzipielle Frage, die sich stellt, wenn man, wie hier beabsichtigt,
die Strukturgenetische Anthropologie als Instrument fiir eine Historische
biblische Anthropologie heranziehen will.

1.3 Menschheitsgeschichte und Individualentwicklung

Die Aufeinanderbeziehung von Menschheitsgeschichte und Individualent-
wicklung hat eine lange, wechselvolle Tradition. Deshalb miissen wir hier
weiter ausholen. Hegel hat als erster in seiner Phdnomenologie des Geistes
die Parallelitit der menschheits- und der individualgeschichtlichen Ent-

6 Vgl. KOHLBERG, L.: Die Psychologie der Moralentwicklung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1996, besonders 128-132.

7 Vgl. OSER, F./GMUNDER, P.: Der Mensch. Stufen seiner religiésen Entwicklung. Ein struk-
turgenetischer Ansatz, 3. Auflage. Giitersloh: Benziger 1996; dazu generell BUCHER, A.A./
OSER, F.: Entwickliung von Religiositdt und Spiritualitdt, in: OERTER, R./MONTADA, L. (Hgg.):
Entwicklungspsychologie, 6. Auflage. Basel: Beltz 2008, 607-624.

8 Vgl. FETZ, R.L./REICH, K.H./VALENTIN, P.: Weltbildentwicklung und Schopfungsverstdnd-
nis. Eine strukturgenetische Untersuchung bei Kindern und Jugendlichen. Stuttgart: Kohlham-
mer 2001.



Das Wirklichkeitsverstandnis der Psalmen 439

wicklung behauptet.” Ernst Haeckel stellte dann in der zweiten Halfte des
neunzehnten Jahrhunderts fiir die Biologie als ,biogenetische Grundregel®
das Gesetz der sogenannten ,ontophylogenetischen Rekapitulation® auf,
demzufolge sich in der Ontogenese, in der Individualentwicklung der Le-
bewesen, in abgekiirzter Fornf ihre Stammesgeschichte, ihre Phylogenese
wiederholt - eine Regel, die sich in vielen Fdllen bewahrt hat, auch wenn
ihre Allgemeingiiltigkeit umstritten ist.

Hegels Behauptung, dass Menschheitsgeschichte und Individualentwick-
lung parallel verlaufen, ergibt sich aus seiner idealistischen Grundthese,
dass in beiden der eine und gleiche Geist waltet. Darum geht Hegel in sei-
ner Phinomenologie auch scheinbar willkiirlich von einer Entwicklungs-
reihe zur anderen tiber, ohne beide sauberlich zu trennen. Aus moderner
wissenschaftlicher Sicht ist das eine gravierende methodologische Schwa-
che. Ernst Cassirer ist ihr mit der Forderung begegnet, dass Hegels ,meta-
physische Formel“ in eine ,methodische“ umgewandelt werden miisse,!0
bei der nicht nur auf einen absoluten Geist als Trager der ganzen Entwick-
lung zu verzichten ist, sondern auch Menschheitsgeschichte und Indivi-
dualentwicklung gesondert anzugehen sind. Ihr Entsprechungsverhaltnis
wird dann zu einem ,Postulat®, zu einem ,Leitfaden“ im Sinne einer ge-
nerellen ,Hypothese“.11 Was Cassirer damit anzielt, ist das Idealprogramm
einer interdisziplindren Forschung, die sich fiir die Individualentwicklung
auf die Entwicklungspsychologie stiitzt, fiir die Kulturgeschichte auf die
historischen Geisteswissenschaften und beide Entwicklungsreihen frucht-
bar zu einander in Beziehung setzt, indem sie wechselseitig aus der einen
fiir die andere Hypothesen generiert.12

Realisiert wurde ein solches Programm in der ersten Halfte des letzten
Jahrhunderts im Neukantianismus franzosischer Pragung, mit Léon
Brunschvicg an der Spitze, dem auch Jean Piaget seine entscheidenden Im-
pulse verdankt. Fiir eine ganze Historikergeneration wurde die sogenannte
yhistorisch-kritische Methode® (die man nicht mit der Bibelexegese glei-
chen Namens verwechseln darf!) bestimmend, mit der insbesondere die
Wissenschaftsgeschichte untersucht wurde. Diese Methode ist ,kritisch“ im

9 Die klassische Stelle lautet: ,Jeder Einzelne muss auch dem Inhalte nach die Bildungs-
stufen des allgemeinen Geistes durchlaufen, aber als vom Geiste schon abgelegte Gestalten,
als Stufen eines Wegs, der ausgearbeitet und geebnet ist.“ HEGEL, G.W.F.: Phdnomenologie
des Geistes (= Gesammelte Werke g). Hamburg: Meiner 1980, 25.

10 CASSIRER, E.: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren
Zeit, 1. Band, 1906; CASSIRER, E.: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe, 2. Band. Hamburg;:
Meiner 1999, 13.

11 Ebd.

12 vgl. dazu FETZ, R.L.: ,Die metaphysische Formel muss sich uns in eine methodische
wandeln.“ Cassirers Transformation von Hegels Phdnomenologie des Geistes, in: RECKI, B.
(Hg.): Philosophie der Kultur - Kultur des Philosophierens. Ernst Cassirer im zo0. und 21. Jahr-
hundert. Hamburg: Meiner 2012, 131-154.



440 Reto Luzius Fetz

kantischen Sinn, insofern sie nach den Voraussetzungen, den ,Ermogli-
chungsgriinden“ des Denkens fragt. Sie will aber ,historisch” sein, insofern
sie die kritische Frage nicht wie bei Kant allgemein stellt, sondern an die
grofden geschichtlichen Erscheinungen des Denkens und insbesondere der
Wissenschaft herantragt: an die Aristotelische Physik, an die Newtonsche
Physik und so weiter bis hin zu Einstein. Aus den Ergebnissen dieser His-
toriker und insbesondere von Brunschvicg bezog nun auch der junge Piaget
seine Fragestellung: Konnte es nicht sein, dass der Mensch in seiner Ent-
wicklung vom Kind zum Erwachsenen die gleiche Entwicklung durch-
macht wie die Wissenschaft in ihren geschichtlichen Stationen? Da diese
Hypothese Piaget zu seinen revolutionidren Entdeckungen verhalf, erhob er
diesen Methodenweg in der von ihm begriindeten genetischen Epistemo-
logie — einer im Werden der Erkenntnis fundierten Wissenschaftstheorie -
zu einem interdisziplindr abgestiitzten Forschungsprogramm. Mittels der
historisch-kritischen Methode sollen fundamentale Geschichtsverlaufe ana-
lysiert, mittels der sogenannten psychogenetischen Methode entsprechen-
de Vorginge in der Individualentwicklung eruiert werden.!3 Die histo-
risch-kritische Methode kann zu Anfragen an die Individualentwicklung
fithren, die mit der psychogenetischen Methode gewonnenen Ergebnisse,
aber auch umgekehrt eine neue Interpretation der geschichtlichen Ent-
wicklung ermoglichen. 14

1.4 Anwendung auf den Glaubenswandel in der Bibel

Wir haben die Geschichte der in der genetischen Epistemologie Piagets
vereinigten Methodenwege so ausfiihrlich beschrieben, weil diese fiir uns
Modellcharakter hat. Die genetische Epistemologie bewegt sich zwar mit
der Wissens- und Wissenschaftsentwicklung auf einem besonderen und eng
begrenzten Gebiet. Aber die ErschlieBung der Moralentwicklung durch
Kohlberg und der anderen in der Strukturgenetischen Anthropologie zu-
sammengefithrten Entwicklungslinien hat gezeigt, dass dieses Modell auch
auf andere Gebiete {ibertragbar ist. Cassirer hat in seiner Philosophie der
symbolischen Formen den neukantianischen Ansatz von der Wissenschaft
auf alle Kulturgebiete ausgeweitet. In einer solchen Perspektive lasst sich
auch die Nutzung des strukturgenetischen Paradigmas fiir ein neues Ver-
standnis des Gestaltwandels des Glaubens in der Bibel rechtfertigen. Aber

13 Vgl. PIAGET, ]. (ed.): Logique et connaissance scientifique (= Encyclopédie de la Pléiade
22). Paris: Gallimard 1967, 105-132; dazu FETZ, R.L.: Struktur und Genese. Jean Piagets Trans-
formation der Philosophie. Bern: Haupt 1988, 24-41. Im Hinblick auf die Entwicklung von
Logik, Mathematik und Physik hat Piaget noch eine formalisierende Methode postuliert,
doch diese ist in unserem Zusammenhang nicht von Belang,.

14 Die Beziehungen zwischen der Geschichte der Wissenschaft und der Psychogene des
Erkennens hat Piaget noch in seinen letzten Lebensjahren zuammen mit Rolando Garcia
umfassend darzustellen versucht. Vgl. PIAGET, J./GARCIA, R.: Psychogenése et histoire des
sciences. Paris: Flammarion 1983.



Das Wirklichkeitsverstaindnis der Psalmen 441

wie ist hier vorzugehen, welchen Gewinn verspricht dieser Methodenweg,
und welche Gefahren sind zu vermeiden?

Dass die Bibelexegeten und die Neukantianer in einem unterschiedli-
chen Sinn von der ,historisch-kritischen Methode“ gesprochen haben,
kann zum Anlass genommen werden, tiefer iber das Verhdltnis beider
nachzudenken. Die ,historisch-kritische Methode“ der Bibelexegese zielt
auf die Freilegung des urspriinglichen Korpus eines Textes, die gleichna-
mige Methode der Neukantianer hingegen auf die Aufdeckung der Denk-
voraussetzungen einer Wissensgestalt, in unserem Fall einer Glaubensge-
stalt. Das bedeutet keinen Gegensatz, sondern kann im Sinne einer Kom-
plementaritdt, einer Weiterfiihrung der ,historisch-kritischen Methode® der
Bibelexegese durch jene des Neukantianismus verstanden werden. Die
erste bildet dabei fiir die zweite die notwendige Voraussetzung. Nur ein
kritisch gereinigter, von spateren Zusdtzen befreiter Text kann eine stim-
mige Grundlage fiir die Frage der Voraussetzungen der in diesem Text sich
ausdriickenden Glaubensgestalt abgeben.!S Die Anwendung der struktur-
genetischen Methode auf die Bibel erfordert somit in einem ersten Schritt
eine Verbindung der ,historisch-kritischen Methode® im exegetischen Sinn
mit der ,historisch-kritischen Methode“ im neukantianischen Sinn. Man
konnte diese Verbindung beider die ,synthetische historisch-kritische Me-
thode“ nennen.

Als Hilfe fiir die Erfassung einer besonderen Glaubensgestalt in ihrer
Abhebung von fritheren oder spdteren Gestalten kommt nun die psycho-
genetische Methode zum Zuge. Mit ihr kann gefragt werden, ob dieser
Glaubensgestalt eine Stufe in der Individualentwicklung entspricht, insbe-
sondere in der Entwicklung des Wirklichkeitsverstandnisses, der Moralvor-
stellungen, oder was immer fiir diese Glaubensgestalt pragend ist. Dabei
ist natiirlich in Rechnung zu stellen, inwieweit die unter den Bedingungen
des 20. Jahrhunderts eruierten Entwicklungslinien fiir frithere Epochen Giil-
tigkeit haben. Fiir die Entwicklung der Intelligenz und der Moral konnte
gezeigt werden, dass die Entwicklung auch in den sogenannten primitiven
Kulturen auf den ersten Stufen gleich verlauft, dass aber hier nicht so hohe
Entwicklungsstufen erreicht werden wie in modernen Gesellschaften. Auch
ist zu bedenken, dass bei der Individualentwicklung die frithen Stufen in
der Regel jene von Kindern sind, der Glaubenswandel in der Bibel hinge-
gen generell von Erwachsenen getragen wird. Nun sind Kinder von ihrer
korperlichen Konstitution und ihren Sozialbedingungen her grundsatzlich
etwas anderes als Erwachsene, selbst in jenen Fallen, wo wir bei Erwachse-

15 Ein schénes Beispiel dafiir ist der tiefe Psalm 51, der statt der Darbringung von Opfern
Gott um die Neuschaffung von ,Herz" und ,Geist” bittet, am Ende aber doch wieder Gott
sein Gefallen an ,Brandopfern und Ganzopfern“ finden ldsst, was man mit Gunkel wohl als
den Zusatz eines ,spdteren, dngstlich gesetzlichen Frommen"“ ansehen darf, der ,den hohen
Sinn des Psalmisten nicht zu erfassen vermochte®. Vgl. GUNKEL, H.: Die Psalmen, 6. Auflage.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1986, 226.



442 Reto Luzius Fetz

nen kindliche Vorstellungsformen wiederfinden. Eine eins zu eins Entspre-
chung zwischen Individualentwicklung und dem Glaubenswandel in der
Bibel ist deshalb hochst unwahrscheinlich. Das ist aber auch nicht das Ziel
der anzustellenden Vergleiche. Dieses ist schon erreicht, wenn eine Glau-
bensgestalt aufgrund ihrer Zuordnung zu einer Stufe eine genauere Kontur
erhdlt und in ihrem Vor- und Nachher besser verstanden werden kann.

Welche Fehler und Missgriffe sind zu vermeiden? Die grofdte Gefahr
kommt von einer Uberschitzung dieser Methode. Wer die Parallelitit von
Individualentwicklung und Menschheitsgeschichte fiir ein absolutes Ge-
setz hidlt und damit die Menschheitsgeschichte von der Individualentwick-
lung her in den Griff zu bekommen meint, erliegt leicht der Versuchung,
die ganze Menschheitsgeschichte in die Schemata individueller Entwick-
lung zu zwangen. Diese werden dann zum Prokrustesbett, das die Mensch-
heitsgeschichte nivelliert und eintonig verflacht, statt sie zu erhellen und
in ihrer Eigenart besser verstehen zu lassen. 16

Der strukturgenetische Ansatz kann seine Ergiebigkeit fiir die Interpre-
tation des Gestaltwandels des Glaubens in der Bibel nur in einer doppelten
Bewegung erweisen, in einer Bewegung auf die Bibel hin und einer Bewe-
gung von der Bibel her. Die erste Bewegung besteht in der Anwendung der
Strukturgenetischen Anthropologie auf die Bibel, mit der Frage, inwiefern
der Gestaltwandel des Glaubens sich dhnlich vollzogen hat wie die von ihr
aufgedeckten Entwicklungsverlaufe. Es ist zu erwarten, dass ein solcher In-
terpretationsversuch zwar partiell, aber nie vollstindig den biblischen Ge-
staltwandel des Glaubens zu erhellen vermag. Die zweite Bewegung fiihrt
von der Bibel zur Strukturgenetischen Anthropologie zuriick. Es ist die
Frage nach der anthropologischen Bedeutung des ,Restes“ beim Glaubens-
wandel, den die Strukturgenetischen Anthropologie in ihrer vorliufigen
Form - und wohl fiir immer - nicht einzufangen vermag. Es ware ein schoé-
ner Beweis fiir die Einmaligkeit und Grofde des in der Bibel bezeugten
Glaubenswandels, wenn er iiber alle bekannten Entwicklungsverldaufe hin-
ausgehen wiirde und sich letztlich nur als eine Wandlung sui generis be-
trachten lief3e.

16 Ein Beispiel dafiir, wie man es nicht machen sollte, bietet das Buch von G.W.
Oesterdiekhoff mit dem signifikanten Titel Die Entwicklung der Menschheit von der Kind-
heitsphase zur Erwachsenenreife (Wiesbaden: Springer 2013), fiir den pauschal ,der Entwick-
lungsstand vormoderner Menschen sich auf der Stufe von Kindern befindet®, jener von mo-
dernen Menschen (mit einer Schwelle um 1600) ,auf der Stufe von Adoleszenten“ (61). Ent-
sprechend sei ,die antike und mittelalterliche Philosophie durch Animismus, Magie und
Artifizialismus, also durch die Wesensziige des kindlichen Denkens und Weltbildes, gerade-
zu definiert” (24) - eine fir jeden Philosophiehistoriker absurde Behauptung, die dieser Art
der Aufeinanderbeziehung von Individualentwicklung und Menschheitsgeschichte jede Glaub-
wiirdigkeit nimmt. - Fiir die Konsequenzen eines solchen Vorgehens fiir die Religion vgl.
unten, Anm. 41 und 47.

&



Das Wirklichkeitsverstandnis der Psalmen 443

1.5 Zum Vorgehen

Wie soll nun eine strukturgenetische Interpretation der Bibel erfolgen, wo
soll sie ansetzen und in welchen Schritten vorgehen? Als erstes muss ein
Zugang zu der Glaubensgestalt der Bibel iiberhaupt gefunden werden. Da-
fir scheint uns der Einstieg tiber die Psalmen der beste Weg zu sein. Die
Psalmen zeigen uns in den verschiedensten Formen des Gespriches des
Glaubenden mit Gott, von den Lobpreisungen und Dankliedern iiber die
Klage- und Bittlieder bis hin zu den Rufen um Vergeltung und Rache den
biblischen Glauben von seiner menschlichsten Seite. Nirgendwo sonst kom-
men menschliche Gefiihle und Reaktionen mit ihren Voraussetzungen aller
Art so unmittelbar zum Ausdruck wie in den Psalmen. Auch stehen sie ge-
wissermafden in der Mitte der biblischen Glaubensentwicklung. Sie setzen
einen ausgebildeten Glauben voraus, der mit der Erschaffung der Welt, der
Erinnerung an die Heilstaten Gottes, der Tora und der auf ihr gegriindeten
Lebensordnung alle fiir den Israeliten mafigeblichen Momente seines Glau-
bens einschliefdt. Frithere Glaubensformen der Vater und spatere der Pro-
pheten und des Neuen Testaments lassen sich von den Psalmen aus zwang-
los situieren und in ihrer Unterschiedlichkeit erfassen.

Aber auch die Psalmen bieten ein zu breites Spektrum von menschli-
chen Erfahrungen, Situationen und Widerfahrnissen, als dass sich diese in
einem einzigen Durchgang einfangen liefden. So haben wir uns im folgen-
den Teil auf einen umfassenden Grundaspekt beschrankt, der in allen Teil -
momenten gegenwadrtig ist, namlich auf das in den Psalmen vorausgesetzte
Wirklichkeitsverstandnis. An ihm wollen wir erproben, ob sich mit der
strukturgenetischen Methode Einsichten in die Denk- und Verstehenswei-
se des Alten Testaments gewinnen lassen, die es bisher in dieser Form
nicht gab. Weiteren Untersuchungen bleibt es dann vorbehalten, dem Glau-
benswandel in den verschiedenen Epochen und bei herausragenden bibli-
schen Gestalten nachzugehen.

2. DAS WIRKLICHKEITSVERSTANDNIS DER PSALMEN

2.1 Das hebrdisch-biblische Grundverstdandnis von Wirklichkeit: das Wort
hajah??

Das mit der griechischen Philosophiegeschichte beginnende abendlandi-
sche Denken geht von einer Wirklichkeitsauffassung aus, die von einer fun-
damentalen Dichotomie gepragt ist: dem Gegensatz von Sein und Werden.
Fiir Platon bestimmt dieser Gegensatz die Aufteilung der Wirklichkeit in
zwei grundverschiedene Bereiche: die unwandelbare Welt der Ideen, die
allein eigentlich ,ist“, und das Schattenreich der Erscheinungen, das dem

17 Fiir Korrekturen und Verbesserungen hinsichtlich des Hebrdischen danke ich Renate
A. Falkner.



444 Reto Luzius Fetz

Werden und damit auch dem Vergehen unterliegt. Aristoteles lisst auch
das Werdende auf seine Art als ein ,bewegtes® Seiendes gelten, aber auch
fiir ihn ist das hochste Seiende, der ,erste Beweger®, Gott, allem Werden
enthoben. Die nachfolgenden Formen der Metaphysik haben von Augusti-
nus und Thomas von Aquin iiber Kant und Hegel bis hin zu Whitehead da-
rum gerungen, Sein und Werden in ein sich ergdnzendes Verhaltnis zu
bringen, ohne den Grundunterschied beider in Frage zu stellen.

Was fiir das abendldandische Wirklichkeitsverstandnis undenkbar er-
scheint, Sein und Werden in einer coincidentia oppositorum zu vereinigen,
ist im Wortschatz des hebraischen Alten Testaments von Anfang an ein un-
iibersehbarer Tatbestand. Das eine Wort hajah bedeutet sowohl ,werden’
wie ,sein’; es umgreift beides und fasst es auf die Primarbedeutung ,wirken*
hin zusammen.!8 Fithren wir uns diesen fiir unser westliches Sprachver-
standnis so ungewohnten Sachverhalt ausfiihrlicher vor Augen.

Gehen wir zuerst dem Doppelsinn von hajah als Werden und Sein nach.
Es kann das eigentliche Werden in Natur und Geschichte bedeuten, das
Wachsen und Vergehen von Pflanzen und Tieren, das Entstehen histori-
scher Stitten, aber auch den Ubergang von einem Zustand in den anderen,
wie bei Tag und Nacht. Fiir den Menschen trifft das auf den Beruf zu, so
wenn Kain Ackerbauer, Abel Viehhirt wurde.1® Das Werden kann dabei ver-
schiedene Schattierungen annehmen: als werden zu etwas, dienen als, gel-
ten als, werden wie, erscheinen als, wirklich werden.20 Hajah als Sein kann
blof ein lokales Vorhandensein meinen. Dieses wird aber oft durchbro-
chen auf ein Wirksam sein, auf ein Wirken hin. Es verstarkt sich zu etwas
sein, Bestehen, Gelten, Wirken auf, Herrschen tiber. Es kann auch auf le-
ben‘ hin tendieren.2!

Mit welchen Wesen und Erscheinungen wird hajah nun verbunden? In
erster Linie ist Gott als der Allbewirker Trager von hajah. Es bezeichnet
sein in der Geschichte wirkendes Handeln, seine Erwdhlung Israels und
sein sich Durchsetzen in der Welt.22 Aber auch in der persénlichen Gottes-
begegnung des Einzelnen ist Gottes hajah am Werk. Das gilt nun gerade
im Hinblick auf die Psalmen, wie Ratschow herausstellt: ,Das hajah Gottes
meint, so machen die Psalmen klar, nicht seine Anwesenheit, sondern seine
aufhelfende und rettende Fiirsorge, auf die man baut, um die man fleht.“23

18 Das hier vorgelegte Verstindnis von hajah orientiert sich an der griindlichen Studie
von RATSCHOW, C.H.: Werden und Wirken. Eine Untersuchung des Wortes hajah als Beitrag
zur Wirklichkeitserfassung des Alten Testaments. Berlin: Topelmann 1941. Zur Abhebung von
griechisch-abendlandischer und israelitischer Geistesgeschichte vgl. 29f.

19 vgl. RATSCHOW: Werden und Wirken, 7-9. Dort sind auch die biblischen Belegstellen
aufgefiihrt.

20 RATSCHOW: Werden und Wirken, g-15.

21 RATSCHOW: Werden und Wirken, 15-19, 22.
22 RATSCHOW: Werden und Wirken, 31f.

23 RATSCHOW: Werden und Wirken, 34.



Das Wirklichkeitsverstindnis der Psalmen 445

Hajah steht also fiir das als Hilfe erfahrene Wirken Gottes. Es wirkt sich in
seinem Wort aus, zeigt sich im aktiven Eingreifen seiner Hand, im Zugriff
seines Geistes. Aber auch der Schrecken Gottes und seine Furcht sind von
eigener unheimlicher Machtigkeit. Ebenso ist der Tempel mehr als Gottes
Wohnung, namlich Kraftzentrum seiner Prasenz.24

Doch nicht nur das Wirken von Personen wird mit hajah erfasst, son-
dern auch das unterpersonhafte, unpersonliche. Es wird allen kraftgelade-
nen Mdchten zugeschrieben, die hinter dem natiirlichen Ablauf der Dinge
stehen.25 So bezeichnet hajah das lebendige Wirksamsein von Gréfen, die
aus dem Rahmen einer Religion wie der israelitischen herausfallen, die um
den personlichen Gott zentriert ist. In die Leerstellen zwischen Gott und
Welt drdangen sich damit Gewalten und Kréfte, die noch aus einer mythi-
schen Urzeit stammen. Dass sich das Wort hajah zu ihrer Charakterisie-
rung anbietet, verdeutlicht die numinose Potenz, die ihm innewohnt.26

Lassen wir zum Schluss unserem Gewdhrsmann Ratschow das Wort.
»Wirksam sein = Wirklich sein“ ist fiir ihn das Ergebnis, das eine Untersu-
chung von hajah erbringt. ,Damit ist (iber die Grundauffassung des Alten
Testaments von Gott, Welt, Leben und Geschehen ein entscheidendes Mo-
ment gefordert. Wirklich ist das, was wirksam ist, und solchen Groéfden
schreibt man ein hajah zu.“?7 Ein solches Wirklichkeitsverstindnis wird dem
Alten Testament auch von anderen Autoren zugesprochen: ,Was wirkt, ist;
was nicht wirkt, ist nicht.“28

2.2 Das subjektivische Prinzip der Wirklichkeitsauffassung der Psalmen

Aus der Ineinssetzung von Wirklichsein und Wirksamsein kann man nun
das Grundprinzip herleiten, das das Wirklichkeitsverstindnis der Psalmen
bestimmt. Wirksamsein, Wirken ist nicht etwas Freischwebendes, sondern
setzt etwas Wirkendes als seinen Trdger voraus. Dieses Wirkende, dieses
Agens hat im weitesten Sinn den Charakter eines Subjekts, ist eine sub-
jektive Einheit. Daraus ergibt sich nun das subjektivische Prinzip, das man
- zumindest hypothetisch - der Analyse des Wirklichkeitsverstandnisses
der Psalmen zugrunde legen kann: Die Wirklichkeit besteht aus wirkenden
Wesen - wir konnen sie Wirkwesen nennen2? -, die die Existenzweise von
Subjekten haben. Es versteht sich von selbst, dass sich dieses Prinzip nicht
in expliziter Form in den Psalmen selbst findet. Es ist ein theoretisches
Konstrukt, eine allgemeine Hypothese fiir die Erklarung der Psalmen, die

24 RATSCHOW: Werden und Wirken, 34-41.

25 RATSCHOW: Werden und Wirken, 40, 42—44.

26 Vgl RATSCHOW: Werden und Wirken, 52

27 RATSCHOW: Werden und Wirken, 53. Hervorhebung im Text.

28 So KEEL, O.: Feinde und Gottesleugner. Studien zum Image der Widersacher in den Indi-
vidualpsalmen. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk 1969, 63.

29 vgl. unten, Anm. 33 und 43.



446 Reto Luzius Fetz

soweit Giiltigkeit gewinnt, als sie sich bei der Analyse der Psalmen bewdhrt
und von den Texten gestiitzt wird. Damit miissen wir nun nacheinander
die verschiedenen Wirklichkeitsbereiche daraufhin befragen, inwiefern in
ihnen ein solches Grundverstandnis zum Tragen kommt.

2.2.1 Die Nichtigkeit der Gotzen und das wirkende Dasein Jahwes

Subjekt im hochsten und letzten, in einem absoluten Sinn ist fiir das Den-
ken der Psalmen Gott. Hier kann der Nachweis, dass die Wirklichkeit aus
wirkenden Wesen besteht, in einem doppelten Sinn gefiihrt werden. Ein-
mal ex negativo, insofern sich die Nichtigkeit der G6tzen gerade dadurch
erweist, dass ihnen kein Wirken zukommt. Dann, positiv und kontrastie-
rend dazu, durch den Hinweis auf das mit dem Namen und Wesen Jahwes
geradezu ineins gesetzte Wirken von ihm.
Von den Gotzen heifdt es in Psalm 115,4-7:

Die Gotzen der Vélker sind nur Silber und Gold,
ein Machwerk von Menschenhand.

Sie haben einen Mund und reden nicht,

Augen und sehen nicht;

sie haben Ohren und horen nicht,

eine Nase und riechen nicht;

mit ihren Hinden kdnnen sie nicht greifen,

mit den Fafden nicht gehen,

sie bringen keinen Laut hervor aus ihrer Kehle.30
(Nahezu gleich Psalm 135,15-17)

Das ist das Paradox der Gotzen: Dass sie Funktionstrager wie einen Mund,
Augen, Ohren, eine Nase, Hinde und Fiifle haben, die aber nicht die ent-
sprechende Funktion ausiiben, also wirken kénnen. Eben darin zeigt sich,
dass sie ein Machwerk, ein Scheingebilde ohne wirkliche Existenz sind.

Die Frevler denken dhnlich von Gott; fiir sie ist er auch ein Popanz oh-
ne Wirksamkeit, ohne Kenntnis dessen, was die Frevler treiben: ,Der Herr
sieht es ja nicht, der Gott Jakobs merkt es nicht“ (Psalm 94,7). Aber darin
zeigt sich gerade ihre Unvernunft: ,Sollte der nicht horen, der das Ohr ge-
pflanzt hat, sollte der nicht sehen, der das Auge geformt hat?* (Psalm
94,9). Dem Erschaffer von Auge und Ohr kann nicht weniger Wirktatigkeit
zukommen als dem von ihm Geschaffenen. Er muss im Gegenteil ein Wir-
kender in einem potenzierten, alles iibersteigenden Sinn sein (vgl. auch
Psalm 10,4; 10,11).

Die Identitat von Sein und Wirken in Gott bringt dann Exodus 3,14 auf
uniiberbietbare Weise zum Ausdruck. Man kann unterschiedlicher Mei-
nung sein, wie die Selbstoffenbarung Jahwes an Mose, das aehjaeh asher

30 Wir halten uns, wenn nicht anders angegeben, an die Ubersetzung des Stuttgarter
Psalters, mit Einleitungen und Kurzkommentaren von Erich Zenger. Stuttgart: Verlag Katho-
lisches Bibelwerk 2005.



Das Wirklichkeitsverstindnis der Psalmen 447

aehjaeh, im Deutschen wiederzugeben ist. Martin Buber und Franz Rosen-
zweig libersetzen es mit ,Ich werde dasein, als der ich dasein werde®, die
Einheitsiibersetzung wahlte zuerst ,Ich bin der ,ich bin da* und neuer-
dings (2016) ,Ich bin, der ich bin“. Immer geht dabei das ,,wirken“ verloren,
das im Wort hajah steckt, womit iibersehen wird, dass Jahwe hier von sei-
ner wirksamen Gegenwart fiir das Volk Israel reden will. Ebenso gut konn-
te man also auch iibersetzen: ,Ich wirke als der (was) ich wirke“. Damit ist
ausgesagt, dass Gottes Wesen im Wirken besteht, und dass er als der letzt-
lich allein Wirkmachtige allem von ihm Bewirkten und Verursachten ge-
geniibertritt.3!

2.2.2 Wirken und Subjektsein der Lebewesen

Dass Menschen, Tiere und Pflanzen, also die Lebewesen, fiir die Psalmen
Geschopfe sind, denen ein Wirken zukommt und die insofern als Subjekte
gelten konnen, wenn auch in einem unterschiedlichen Maf3, bedarf keiner
langen Begriindung. Dem Menschen kommt dabei eine Vorragstellung zu;
an Gottes Stelle herrscht er tiber die ganze Welt und alle Tierarten, wie
Psalm 8,7-9 es besingt:

Du hast ihn als Herrscher eingesetzt

tiber das Werk deiner Hande,

hast ihm alles zu Fiif3en gelegt:

All die Schafe, Ziegen und Rinder

und auch die wilden Tiere,

die Vogel des Himmels und die Fische im Meer,
alles, was auf den Pfaden der Meere dahinzieht.

Die Tierarten selbst kommen dann in Psalm 104 zur Sprache, vom Stein-
bock auf den hohen Bergen (V.18) iiber die Tiere, die sich im Wald regen
(V.20) und die jungen Léwen, die ,nach Beute briillen“ (V.21), bis hin zum
Gewimmel der Meerestiere (V.25). Ilhnen allen wird eine fiir sie typische
Lebenstatigkeit zugesprochen und so ein Wirken, durch das sie sich am
Leben erhalten. Das Gleiche gilt auch fiir die Vegetation, fiir das Gras, das
fir das Vieh wachst und fiir die vom Menschen angebauten Pflanzen
(V.14). Wie Tier und Mensch trinken sich die Baume, die Zedern des Li-
banon satt (V.16) - es besteht also kein wesentlicher Unterschied in ihren
fundamentalen Lebenstatigkeiten. Darum lasst sich auch der Mensch mit
Tier und Pflanze vergleichen: ,Wie der Hirsch lechzt nach frischem Was-
ser, so lechzt meine Seele, Gott, nach dir“ (Psalm 42,2). Wer ,Freude hat
an der Weisung des Herrn [...], ist wie ein Baum, der an Wasserbédchen ge-
pflanzt ist, der zur rechten Zeit seine Frucht bringt und dessen Blitter

31 vgl. RATSCHOW: Werden und Wirken, 80-83.



448 Reto Luzius Fetz

nicht welken“ (Psalm 1,2-3). ,,Der Gerechte bliiht wie eine Palme“32 (Psalm
92,13).

2.2.3 Die Dynamik der unbelebten Natur

Schwieriger wird es bei der unbelebten Natur. Fiir den modernen, von den
Naturwissenschaften beeinflussten Menschen haben die leblosen Dinge
und die Naturelemente in der Regel kein Wirken, das ihrem Inneren ent-
springt und damit personhaft zu interpretieren ware, womit der Subjekt-
charakter des Wirklichen beim Unbelebten wegfallt. Alles ist hier nur Aus-
druck der deterministisch aufgefassten Naturgesetze und der Systemzu-
sammenhdnge.33

Fiir das biblische Denken ist das offensichtlich nicht so. Die Naturvor-
gange fallen nicht aus dem Rahmen der lebendigen Weltordnung heraus,
wie eindrucksvoll Psalm 148 zeigt. Hier werden die Elemente und die Na-
turmdchte gleich wie die Lebewesen aufgefordert, den Herrn zu loben.
,Loben“ ist aber eine Tatigkeit, die man nur subjektivisch, als Ausdruck
von Subjekten verstehen kann, womit hier zumindest im Ansatz der Sub-
jektcharaker auch der fiir uns ,unbelebten Natur behauptet wird.

Psalm 148 folgt der vertikalen Unterteilung der Wirklichkeit in Himmel
und Erde. ,Vom Himmel her” sollen Sonne und Mond und alle Sterne Gott
loben, weil er sie geschaffen hat und ihnen ein immerwdhrendes Gesetz
gab (V.3.5-6). ,Von der Erde her” sollen Berge und Hiigel, Feuer und Ha-
gel, Schnee und Nebel und der Sturmwind, ,der sein Wort vollzieht®, den
Herrn loben (V.8-9). Die Naturelemente sind also als Vollstrecker des gott-
lichen Willens gedacht, und damit wohnt ihnen ein subjektivischer Wesens-
zug inne.

Von den Gestirnen wird in Psalm 19,6-7 die Sonne gleichsam als eine
selbstindig agierende Person gezeichnet:

Sie tritt aus ihrem Gemach hervor wie ein Brautigam;
sie frohlockt wie ein Held

und lauft ihre Bahn.

Am einen Ende des Himmels geht sie auf

und lauft bis ans andere Ende;

nichts kann sich vor ihrer Glut verbergen.

Auch den Bachen wird in Psalm 104,10 das Dahineilen als eine Eigentatig-
keit zugeschrieben:

32 Nach dem hebriischen Original.

33 Diese Sicht der unbelebten Natur gilt allerdings nur solange, als man sich an ihr pas-
sives, oberflachliches Erscheinungsbild hidlt und nicht auf die sie konstituierenden urspriing-
lichen Einheiten, die Atome, Molekiile und Elementarteilchen zuriickgeht, die ein Zentrum
und eine entsprechende Reaktionsfdhigkeit aufweisen. Vgl. FETZ, R.L.: Die Wirklichkeit der
Wirkwesen. Freiburg/Miinchen: Verlag Karl Alber 2019, Kap. 4.



Das Wirklichkeitsverstindnis der Psalmen 449

Du lasst Quellen sprudeln in Bache,
sie eilen zwischen den Bergen dahin.34

Natiirlich kann man hier wie schon bei der Sonne einwenden, das sei meta-
phorisch zu verstehen und nicht ,wortlich“ aufzufassen. Aber der meta-
phorische Charakter sagt noch nichts dariiber aus, wie die metaphorisch
gefasste Realitdt zu denken ist. Und diese diirfen wir hier sicher nicht im
Sinne der Moderne als unbelebt ansehen. Die Selbstverstandlichkeit, mit
der diese Metaphern gebildet werden, weist vielmehr darauf hin, dass die
entsprechende Wirklichkeit in Entspechung zu den Metaphern als etwas
Lebendiges gedacht ist.

2.2.4 Die Schopfung: Zuriickfithrung der gesamten Wirklichkeit auf
ein eminentes subjektivisches Agens

Das eigentliche subjektivische Agens, das hinter den Naturerscheinungen
steht, ist Gott: ,Der Herr freue sich seiner Werke. Er blickt auf die Erde
und sie erbebt, er rithrt die Berge an und sie rauchen® (Psalm 104,31-32).
,2Der Gott der Herrlichkeit donnert iliber gewaltigen Wassern. [..] Die
Stimme des Herrn zerbricht die Zedern. [...] Er lasst den Libanon hiipfen
wie ein Kalb, wie einen Wildstier den Sirjon. Die Stimme des Herrn spriiht
flaimmendes Feuer, die Stimme des Herrn ldasst die Wiiste beben. [...] Die
Stimme des Herrn wirbelt Eichen empor, sie reifdt ganze Walder kahl“
(Psalm 29,3-9). ,Gott gehoren die Machte der Erde; er ist hoch erhaben®
(Psalm 47,10).

Wenn Gott ,die Erde auf Pfeilern gegriindet hat* (Psalm 104,5) und sie
,voll ist von seinen Geschopfen® (Psalm 104,24), wenn der ganze Kosmos
als das ,Werk seiner Hiande“ betrachtet wird (Psalm 19,2; 102,26), so be-
deutet das in unserer Perspektive die Zuriickfiihrung der Gesamtwirklich-
keit auf ein eminentes subjektivisches Agens, auf eine ,Erstursache®, die
alles tragt und halt. Die Psalmen machen keinen Unterschied zwischen
dem, was die scholastische Theologie die creatio prima und die creatio
continua, die Schopfung am Anfang und ihre fortwahrende Erhaltung ge-
nannt hat. In jedem Moment verdankt sich die Schopfung dem lebenspen-
denden Geist Gottes, seinem ,Atem*, der die Geschopfe stets erneuert:

Sie alle warten auf dich,

dass du ihnen Speise gibst zur rechten Zeit,

Gibst du ihnen, dann sammeln sie ein;

offnest du deine Hand, werden sie satt an Gutem.
Verbirgst du dein Gesicht, sind sie verstort;

nimmst du ihnen den Atem, so schwinden sie hin

und kehren zuriick zum Staub der Erde.

Sendest du deinen Geist aus, so werden sie alle erschaffen
und du erneuerst das Antlitz der Erde. (Psalm 104,27-30)

34 Nach der Einheitsiibersetzung.



450 Reto Luzius Fetz

2.3. Der Finalismus der Wirktdtigkeiten

Die Wirktatigkeiten, in denen das Wirken als das Sein der subjektivischen
Agenzien Gestalt annimmt, weisen ein fundamentales Merkmal auf, das
wir vor allem von den menschlichen Tatigkeiten her kennen: sie sind auf
ein Ziel gerichtet. Dieser Finalismus der Wirkvollziige zeigt sich unter ver-
schiedenen Aspekten.

2.3.1 Die Zweckdienlichkeit des Geschaffenen

Alles Geschaffene dient einem Zweck und erfiillt damit einen Sinn. Wenn
der Psalmist die Werke des Herrn rithmt, weil er sie alle mit Weisheit
gemacht hat (Psalm 104,24), so deswegen, weil sie alle fiir etwas gut sind
und ihre Aufgabe im Ganzen erfiillen. Die Sonne ist gemacht als Licht fir
den Tag, der Mond als Leuchte fiir die Nacht, und beide geben sie den
Zeiten ihr Maf} vor (Psalm 104,19-22). Gott ,ldsst Gras wachsen fiir das
Vieh, auch Pflanzen fiir den Menschen, die er anbaut, damit er Brot ge-
winnt von der Erde und Wein, der das Herz des Menschen erfreut” (Psalm
104,14-15). Alle Lebewesen warten darauf, dass Gott ihnen Speise gibt zur
rechten Zeit (Psalm 104,27).

Ein besonders auffallender, nur final erklarbarer Zug der Schépfungsta-
ten Gottes ist, dass bestimmte Wesen in Umkehrung der natiirlichen Rei-
henfolge erst geschaffen werden, wenn sie ,gebraucht“ werden. So werden
in Psalm 104 die lichtspendenden und die Zeiten bestimmenden Gestirne
erst nach der Schépfung von Erde und Meer und auch der Pflanzen und
Tiere geschaffen; erst jetzt scheinen sie fiir den Psalmisten ,notig* zu sein.3s

2.3.2 Die Warum-Frage als Frage nach der intendierten Absicht

Der Finalismus im Sinn einer Orientierung am Ziel zeigt sich besonders
deutlich an einer Eigentiimlichkeit des Hebrdischen, die gerade im Psalter
klar hervortritt. Es geht um die Bedeutung der Warum-Frage. Das Hebrai-
sche hat fiir diesen Fragenkomplex zwei Worter, madua und lama. Das
erste ,Warum?“ fragt nach der vorfindbaren Ursache, ist also kausal im
engeren Sinn. Das zweite, lama hingegen zielt auf die intendierte Absicht,
ist die Frage nach dem Wozu und damit final ausgerichtet. Die Orientie-
rung an der Absicht (lama) ist nun typisch fiir den Psalter, der die kausale
Frage (madua) gar nicht kennt. Somit ist die Frage nach dem ,Warum“
hier ausschliefllich zielbezogen gemeint und auf den Sinn des Wirkens ge-
richtet.36

35 Das hat schon Gunkel gesehen. der auf die Ahnlichkeit mit Gen 1 hinweist, vgl.
GUNKEL: Die Psalmen, 453.

36 vgl. dazu MICHEL, D.: ,Warum*“ und ,wozu“? Eine bisher iibersehene Eigentiimlichkeit
des Hebrdischen und ihre Konsequenz fiir das alttestamentliche Geschichtsverstindnis, in:
DERs.: Studien zur Uberlieferungsgeschichte alttestamentlicher Texte (= TB g3). Giitersloh:



Das Wirklichkeitsverstdndnis der Psalmen 451

2.3.3 Der ,Stimmungsumschwung® in den Klagepsalmen
als vorweg genommene Erfiillung

Schlie8lich kann auch das vieldiskutierte Problem des sogenannten ,Stim-
mungsumschwungs® in den Klagepsalmen nur durch den dem Tatigsein
innewohnenden Finalismus befriedigend gelost werden. Dieser ,Stimmungs-
umschwung® beschreibt den in den Klagepsalmen oft zu beobachtenden
Sachverhalt, dass im einen und gleichen Psalm die Klage plétzlich und oh-
ne ersichtlichen Grund in Dank oder Lob iibergeht, beziehungsweise ,,um-
schwingt®. Man hat diesen Umschwung auf eine dufierliche Einwirkung in
Form eines ,priesterlichen Heilsorakels“ zuriickzufithren versucht. Aber das
ist eine ganzlich hypothetische Annahme, fiir die es keine Belege gibt, we-
der in den Psalmen selbst noch im institutionalisierten Kult.

Somit muss die Erklarung im Prozessablauf des Betens selbst gesucht
werden. Dieser durchlauft die drei Stadien: Not und Gottesferne des Be-
ters, seine Bitte um die Hilfe Gottes, und am Ende die Gewissheit seiner
Erhorung. Indem der Beter nun den Psalm spricht, legt er von Anfang an
einen Vorschuss an Vertrauen in den Psalm, die implizite Hoffnung, erhort
zu werden. Dieses zielgerichtete Vertrauen nimmt gewissermafien die Er-
fullung schon vorweg. So entsteht ein Sinnhorizont, der von Anfang an auf
die Erhorung hin offen ist. Und der Intensitat des Betens verdankt sich
dann am Ende die Auflésung der Spannung zwischen der Erfahrung der
Gottverlassenheit und der Hoffnung auf Gottesndhe, in der das intendierte
Heil als gewiss erlebt und dafiir gedankt wird. Ohne den finalen Charakter
des Betens ist somit dieser Prozess undenkbar.37

Die Giiltigkeit des zundchst hypothetisch angenommenen subjektivi-
schen Prinzips, demzufolge fiir die Psalmen die Wirklichkeit aus Wirkwe-
sen mit Subjektcharakter besteht, darf damit als erwiesen gelten. Ebenso
kann zu Recht behauptet werden, dass der Finalismus ein Grundmerkmal
dieser Wirkwesen ist. Bevor wir dieses Wirklichkeitsverstindnis der Psal-
men weiter entfalten und seine positiven Aspekte, aber auch seine Kehr-
seite hervorkehren, wollen wir in einem Exkurs dieses Wirklichkeitsver-
standnis auf eine Weise zu deuten versuchen, die genuin zu dem hier ver-
folgten strukturgenetischen Ansatz gehort: Wir wollen nach dem Ort eines
solchen Wirklichkeitsverstandnisses sowohl in der Menschheitsgeschichte
als auch in der Individualentwicklung fragen.

Kaiser 1997, 13-34; JANOWSKI, B.: Konfliktgesprdche mit Gott, 360, Anm. 56 (im Hinblick auf
Psalm 22,2: Mein Gott, mein Gott, warum (wozu!) hast du mich verlassen?).

37 Vgl. dazu ausfiihrlich und mit allen Literaturangaben JANOWSKI: Konfliktgespriche mit
Gott, 75-84.



452 Reto Luzius Fetz

2.4 Exkurs: Menschheitsgeschichtliche und individualgeschichtliche Einord-
nung eines solchen Wirklichkeitsverstandnisses

Die Psalmen und tiberhaupt die Bibel haben ihren Ort in der Religionsge-
schichte Israels. So ist es angezeigt, dass wir zundchst nach dem Platz des
ihnen zugrunde liegenden Wirklichkeitsverstindnisses in der Menschheits-
geschichte fragen.

2.4.1 Situierung des Wirklichkeitsverstindnisses der Psalmen
in der Menschheitsgeschichte

Ein Wirklichkeitsverstindnis wie das aufgewiesene, das iiberall in der Wirk-
lichkeit wie Subjekte handelnde Wirkwesen am Werk sieht, also alles auf
subjektivische Agenzien zuriickfiihrt, muss einer frithen Stufe der Mensch-
heitsentwicklung zugeordnet werden. Dafiir spricht auch die Auffassung
der Sonne als eines Himmelsldufers und der Bache als dahineilend, worin
man das Residuum einer durchgehenden Beseelung des Kosmos und damit
eines Animismus erblicken kann.

Generell kann die Ahnlichkeit des Wirklichkeitsverstindnisses der Psal-
men mit frithen Weltbildern darauf zurtickgefiihrt werden, dass das, was
wir das subjektivische Prinzip genannt haben, ein Deutungsschema ist, das
hier iberall die Wirklichkeitsauffassung bestimmt. Wir konnen es als das
»subjektivische Schema“ bezeichnen. Giinter Dux hat von der ,subjektivi-
schen Matrix“ gesprochen, aus der sowohl die Wirklichkeitsauffassung der
sogenannten Primitiven als auch der frithen Hochkulturen entsprungen
ist. Es bedeutet, dass alle Objekte als Subjekte wahrgenommen und ihnen
weniger Eigenschaften als vielmehr Tatigkeiten zugeschrieben werden. So-
mit gibt es keine unpersonlichen Kréfte in der Wirklichkeit. Das heifdt aller-
dings nicht, dass damit jeder Unterschied zwischen dem Belebten und dem
Unbelebten im modernen Wortsinn dahinfallt. Aber nirgendwo ist die Wirk-
lichkeit ein lebloses Es, sondern hat eine innere Machtigkeit, die jederzeit
hervorbrechen kann. Darum wird auch alles, was einem Menschen wider-
fahrt, als bedeutsam und beabsichtigt wahrgenommen.38

Gotter sind in der Epoche der frithen Hochkulturen die subjektivischen
Agenzien, die aus der Umsetzung des subjektivischen Denkschemas in die
Wirklichkeit entstehen. Fiir jeden Eigenbereich ist ein eigener Gott zustan-
dig, der meistens diesen Bereich auch geschaffen hat. Dabei geht es in der
Gotterwelt sehr menschlich zu, wie der griechische Olymp zeigt. Dadurch

38 Vgl. DUX, G.: Die Logik der Weltbilder. Sinnstrukturen im Wandel der Geschichte.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1982, 103-121, und die dort aufgefithrten ethnographischen und
historischen Belege. — Dux erklart das Entstehen des subjektivischen Erklarungsschemas on-
togenetisch aus der grundlegenden ersten Erfahrung, die ein jedes Kind mit einer sorgenden
Bezugsperson, in der Regel mit der Mutter macht, was dann zum Aufbau entsprechender
Kategorien - eines subjektiven Agens - fiihrt. Vgl. a.a.0. 92-95. Nicht zu vergessen ist dabei
aber auch die eigene, wenn auch noch nicht bewusste zentrische Subjekterfahrung des Klein-
kindes.



Das Wirklichkeitsverstindnis der Psalmen 453

wird das Fremde der Welt in die Dimension des Bekannten hineingeholt.
Aber die Gotter bedeuten auch den Uberstieg in eine iibermenschliche
Welt, die das Gewohnte sprengt. Der Mensch begreift sein Leben in Abhén-
gigkeit von den Goéttern. Deshalb muss er sie durch Kult und Opfer gnadig
oder ginstig stimmen. Da sie Subjekte sind, nimmt so der Umgang mit
ihnen quasisoziale Ziige an.3?

Im israelitischen Glauben an den einen Gott wird die ganze Wirklich-
keit auf ein einziges subjektivisches Agens zurtickgefiihrt, das tiber der von
ihm geschaffenen Welt steht. Als der iiberlegene Gott ist er auch der wah-
re Gott. Die Beziehung zu ihm und ebenso die mitmenschlichen Beziehun-
gen erfahren dabei eine bisher unbekannte Ethisierung. Damit weist der
israelitische Monotheismus einzigartige Ziige auf. Das bedeutet jedoch
nicht, dass das subjektivische Denkschema in ihm aufler Kraft gesetzt ist.
Es gewinnt vielmehr eine nie zuvor gekannte Aussagekraft, die an Vielge-
staltigkeit, Tiefe und Intensitdt alles Bisherige tibersteigt, wie das nachste
Kapitel andeuten wird.

Und die Psalmen? In der hier skizzierten Perspektive sind sie ein einzig-
artiges literarisches Dokument. Nirgendwo sonst kommt die Selbsterfah-
rung des Menschen als eines begrenzten Subjekts im Gegeniiber zu Gott als
dem absoluten Subjekt im Raum einer Gemeinschaft und einer subjekti-
visch gedachten Natur so unmittelbar zum Ausdruck wie hier. So konnen
die Psalmen als ein Summum an verdichtetem Erleben im Horizont einer
subjektivisch gedachten Wirklichkeit gelten.

Das Ende der Herrschaft des subjektivischen Schemas kommt mit der
Dominanz des Begriffs eines leb- und gefiihllosen Dinges, an dem sich fort-
an die Wirklichkeitsauffassung orientiert. [hren Hohepunkt erreicht eine
solche ,objektive“, subjektlose Fassung der Wirklichkeit in der neuzeitli-
chen Wissenschaft mechanistischer Pragung. Statt den Ursprung des Ge-
schehens in subjektivischen Agenzien zu verorten, wird es nun an den
kausalen Abhdngigkeiten eines Systems festgemacht. Ein relationales, die
Erscheinungen deterministisch miteinander verbindendes Denken 16st da-
mit das Verstandnis der Wirklichkeit als eines Verbundes subjektivischer
Wirkwesen ab.

Ist damit das friithere subjektivische Denken und die mit ihm verbunde-
ne religiose Wirklichkeitsdeutung hinfallig geworden? Oder kann es unter
veranderten Bedingungen immer noch einen Wahrheitsanspruch erheben,
auch auferhalb der Selbsterfahrung des Menschen als eines personalen Sub-
jekts, fir das es nach wie vor gilt? An dieser Frage scheiden sich die Geister.

Fir Giinter Dux, von dem der Begriff der ,subjektivischen Matrix*
stammt, ist die Ablosung des vorneuzeitlichen subjektivischen Denkens
durch das moderne relationale ein irreversibler Prozess. Damit hat auch
die religiose Wirklichkeitsdeutung jeden Anhalt an der objektiven Wirk-

39 Dazu und fiir Belege vgl. DUX: Die Logik der Weltbilder, 186-203.



454 Reto Luzius Fetz

lichkeit verloren, was nicht bedeutet, dass der Einzelne nicht weiter einen
religiosen Glauben haben kann.4? Andere Autoren haben die Deklarierung
der Religion als das Produkt einer iiberholten, einer fritheren Epoche zuge-
horigen Denkform, das heute zum Verschwinden verurteilt ist, weniger ab-
gewogen vorgetragen.4!

Gegen eine solche Argumentation kann man jedoch ins Feld fiihren,
dass der Begriff eines passiven Dinges, der von jeder inneren Dynamik ab-
sieht, eine extreme Abstraktion ist, die nicht reprasentativ fiir die mit Le-
ben gefiillte Wirklichkeit sein kann. Ebenso kommt die in der neuzeitli-
chen Wissenschaft dominierende mechanistische Auffassung der Wirklich-
keit als eines streng determinierten Kausalzusammenhangs einem Reduk-
tionismus gleich, der alle von innen gesteuerten Regulierungsvorgange des
Wirklichen ignoriert. Bezieht man diese mit ein, so drangt sich statt des
mechanistischen ein organismisches Wirklichkeitsverstindnis auf. Das ist
ein Transformationsprozess, den man heute vor allem in der Biologie kon-
statieren kann.42 Damit kehrt ein Wirklichkeitsverstandnis zuriick, fiir das
ein Denken in den Kategorien der Subjektivitit wieder grundlegend ist.43
Was in mythischer Form mit dem subjektivischen Schema der Friihzeit be-
gann, wird damit in rational durchdachter, wissenschaftlicher Form wieder
aktuell. Die subjektivische Welt der Psalmen steht damit nicht mehr quer
zur Wirklichkeit, wie es unter der strikten Dominanz eines rein kausalur-
sachlichen Denkens schien. Der Leser und Beter der Psalmen muss nicht
befiirchten, dass er sich in einer illusiondren Welt verliert. Vielmehr fiih-
ren ihn die Psalmen auf poetische Weise an eine Wirklichkeit heran, die er
nirgendwo sonst so unmittelbar und direkt als eine Welt erfahren kann,
wo er mit seiner endlichen Subjektivitdt einer absoluten Subjektivitat be-
gegnet.

2.4.2 Einordnung des Wirklichkeitsverstandnisses der Psalmen
in die Individualentwicklung

Wie das Wirklichkeitsverstindnis der Psalmen einer frithen Epoche der
Menschheitsgeschichte zuzuordnen ist, so ist es auch in ein frithes Sta-
dium der Individualentwicklung einzureihen. Wir finden eine entsprechen-

40 vgl. DUX: Die Logik der Weltbilder, 303-307. Ausfiihrlich habe ich mich mit Dux aus-
einander gesetzt in FETZ, R.L./REICH, K.H./VALENTIN, P.: Weltbildentwicklung und Schépfungs-
verstindnis. Eine strukturgenetische Untersuchung bei Kindern und Jugendlichen. Stuttgart:
Kohlhammer 2001, 83-95.

41 Vgl. OESTERDIEKHOFF, G.W.: Die Entwicklung der Menschheit von der Kindheitsphase
zur Erwachsenenreife. Wiesbaden: Springer 2013, 215-240.

42 Vgl. FALKNER, G.G. und R.A.: Die Selbstgestaltung der Lebewesen in Erfahrungsakten.
Eine prozessbiologisch - 6kologische Theorie der Organismen. Biophilosophie Band 2. Frei-
burg: Verlag Karl Alber 2019.

43 vgl. FETZ, R.L.: Die Wirklichkeit der Wirkwesen. Grundlegung einer organismischen
und strukturgenetischen Wirklichkeitskonzeption. Biophilosophie Band 1. Freiburg: Verlag Karl
Alber 2019.



Das Wirklichkeitsverstindnis der Psalmen 455

de Wirklichkeitsauffassung im Vor- und Grundschulalter, also bei Kindern
von etwa 5 bis 12 Jahren. Ein mogliches Missverstandnis ist dabei von vor-
neherein auszurdumen. Wenn es eine Entsprechung zwischen dem Den-
ken der Verfasser der Psalmen und jenem der Kinder des angegebenen Al-
ters gibt, so bedeutet das natiirlich keineswegs, dass die Psalmisten Kin-
dern gleichzusetzen sind. Das ware schon deshalb abwegig, weil die erste-
ren eben keine Kinder, sondern Erwachsene sind, mit allen Unterschieden,
die Erwachsene von Kindern trennen. Was also behauptet wird, sind allein
Strukturahnlichkeiten im Denken und damit eine vergleichbare Wirklich-
keitsauffassung, die sich generell bei Kindern dieses Alters und speziell bei
jenen nachweisen ldsst, die religios sozialisiert wurden.

Eine fundamentale Ubereinstimmung besteht darin, dass Kinder wie in
den Psalmen einen sehr weiten Begriff des Lebendigen haben, sodass am
Anfang geradezu von einem Animismus gesprochen werden kann. Allem,
was sich bewegt, sprechen sie Leben zu, so den Gestirnen, Sonne und Mond,
aber auch den fliefRenden Gewassern, wie wir es aus den Psalmen kennen.
Erst spat kommt der Begriff eines leblosen Dinges auf. Ebenso zeigt sich
bei den Kindern ein ausgepragter Finalismus. Das Kind weif3, was ein We-
sen ist, wenn es dessen Zweck kennt, wenn es sagen kann, ,das ist gemacht
zum“ oder ,gemacht fiir“. Dabei wird angenommen, dass alles mit allem in
einem Zweck- und damit Sinnzusammenhang steht.44

Kinder nehmen bereitwillig den Glauben an einen Schopfergott auf. Da
fiir sie die Eltern am Anfang Alleskénner sind, die alles eingerichtet haben,
drangt sich fiir sie dieser Glaube sogar auf, wenn die Grenzen elterlichen
und generell menschlichen Tuns erkannt werden. So kann ein fiinfjdhriges
Madchen erkldren: ,Der liebe Gott, der gibt die Sachen und baut die Sa-
chen, die man nicht selber machen kann.“ Das Gottesbild ist dabei unref-
lektiert anthropomorph und ganz auf die Welt und die Menschen bezogen:
Hédnde braucht Gott, um die Erde gestalten zu konnen, Augen, um das Ge-
schehen zu tiberwachen, Ohren, um die Gebete zu horen, Fliigel, um iiberall
gegenwartig zu sein. Gottes Erschaffen folgt einer Sinnlogik, die die realen
Zusammenhange geradezu auf den Kopf stellen kann. So kann ein nicht
bibelfestes Kind behaupten, Gott habe zuerst die Fruchtbaume geschaffen,
damit die Menschen etwas zu essen bekommen, und dann den Boden fir
diese Baume. Aber auch jene Kinder, die den biblischen Schépfungsbericht
kennen, erkldren die Aufeinanderfolge der Geschopfe finalistisch: Gott schuf
die Erde, damit die Pflanzen kommen konnen, dann die Pflanzen, damit
die Tiere etwas zu essen haben, und schlieflich dies alles im Hinblick auf

44 Der Klassiker fiir das kindliche Wirklichkeitsverstindnis ist PIAGET, J.: Das Weltbild
des Kindes, 1926, deutsch Stuttgart: Klett-Cotta 1978.



456 Reto Luzius Fetz

den Menschen. Es eriibrigt sich, im Einzelnen die Verwandtschaft dieses
kindlichen Denkens mit den Psalmen zu belegen.45

Die dem Kinderglauben eigene Welt ist voller Sinn. Alles, was zur Sinn-
erfiillung des Menschen notwendig ist, ist da oder wird hergestellt, jede
Sinnwidrigkeit wird behoben. Der Gott des Kinderglaubens garantiert nicht
nur eine durchgdngige Sinnstiftung, sondern gewdhrleistet auch eine Sinn-
reparation, weil er alles wieder gut machen kann.

Dieser Kinderglaube gerdt im Jugendalter in eine fundamentale Krise.
Der Grund dafiir ist einerseits die Entwicklung der Reflexionsfdhigkeit, die
den anthropomorph vorgestellten Gott unglaubwiirdig werden lasst. Ande-
rerseits zerstort der Einbruch naturwissenschaftlichen Denkens, d.h. die in
der Schule gelehrte Urknalltheorie und Evolutionstheorie, den Glauben an
eine gottliche Schopfung. Alles soll nun von selbst entstanden sein und
sich selbstindig entwickelt haben. Gott wird, wenn tiberhaupt, wie im Deis-
mus nur ein Initialakt zugestanden. Der Kinderglaube gilt nun als etwas
Naives, Uberwundenes. Die Entdeckung der eigenen Subjektivitit in Aus-
einandersetzung mit dem erwachten Triebleben kann jedoch dazu fiihren,
dass Jugendliche Gott neu entdecken, als eine Kraft, die einem hilft, ein
besserer Mensch zu sein, die Hilfe und Beistand gewahrt. Der Begriff ,Sinn®,
der nun explizit verwendet wird, steht dabei fiir die positiven, von Gott
ausgehenden Moglichkeiten der Schopfung und des eigenen Lebens.46

In diese Gesamtentwicklung lasst sich die Weltsicht der Psalmen nicht
einordnen, weil sie sich mit dem von den Naturwissenschaften gepragten
Denken unter Bedingungen vollzieht, die fiir die Moderne typisch, in den
frihen Kulturen aber nicht gegeben sind. Es bleibt also dabei, dass sich
das Wirklichkeitsverstandnis der Psalmen wie aufgezeigt in jenem Rahmen
bewegt, der dem Kinderglauben eigen ist. Das heifst allerdings nicht, dass
wir das Denken der Psalmen auf diese Kindheitsstufe festnageln diirfen.
Indem sich der Psalmenbeter in ein reflektiertes Verhaltnis zu seinem Gott
setzt, vollzieht er eine Reflexion, die ihn tber eine wie beim Kind unmit-
telbar gelebte Wirklichkeitsauffassung hinaushebt. Auch er lebt also in ei-
ner eigens bedachten Wirklichkeit. Ein schones Beispiel dafiir ist Psalm 8,
wo nach der Preisung der Schépfung und angesichts der herrscherlichen
Stellung des Menschen die libergeordnete Frage aufbricht: ,Was ist der
Mensch, dass du an ihn denkst?447

45 Alle Belege fiir die zitierten kindlichen Aussagen finden sich in FETZ, R.L./REICH,
K.H./VALENTIN, P.: Weltbildentwicklung und Schépfungsverstdndnis, 183-246.

46 Fiir eine differenzierte Beschreibung dieses Wandels im Jugendalter vgl. FETZ/REICH/
VALENTIN: Weltbildentwicklung und Schopfungsverstdndnis, 247-273.

47 Im - heute allgemein akzeptierten - Stufenmodell der kognitiven Entwicklung von
Piaget gilt die spate Kindheit als die Stufe des konkret operatorischen Denkens, weil hier
zwar echte Denkoperationen entwickelt werden, die sich aber an konkreten Gegenstinden
vollziehen. Im Unterschied dazu entwickelt sich im Jugendalter das formal operatorische
Denken, das Reflexionscharakter gewinnt, weil hier Operationen zweiten Grades, also Ope-



Das Wirklichkeitsverstindnis der Psalmen 457

2.5 Die positiven Aspekte dieses Wirklichkeitsverstdndnisses

Nachdem wir in einem ersten Abschnitt das Wirklichkeitsverstandnis der
Psalmen eruiert und dieses in einem zweiten Abschmnitt menschheits-
und individualgeschichtlich situiert haben, wollen wir nun in einem ab-
schlieBenden dritten Abschnitt dieses Wirklichkeitsverstindnis entfalten
und sowohl die positiven Aspekte als auch die negative Seite aufzuzeigen
versuchen. Bei den positiven Aspekten, die jedem Leser und Beter der Psal-
men vertraut sind, miissen wir es aus Raumgriinden bei einigen wenigen An-
deutungen bewenden lassen, die in ihrer Allgemeinheit nicht im gerings-
ten beanspruchen, die konkrete Fiille und Farbigkeit der Psalmen wieder-
zugeben.

Gemadfd dem subjektivischen Prinzip, das wir als grundlegend fiir die
Wirklichkeitsauffassung der Psalmen aufgestellt haben, muss sich das Wir-
ken von Subjekten als das A und O der Psalmen erweisen. Drei personale
Subjekte sind es vornehmlich, die hier miteinander agieren: das individuelle
menschliche Ich, das sich in den Psalmen ausspricht, Gott als Adressat die-
ses Ich, und eine Drittperson, die haufig vom Ich als existenzielle Bedro-
hung erfahren wird, namlich der Feind. Weniger prasent sind die Freunde.

Im Zentrum steht das Gegeniiber von Ich und Gott, die Gottesbezie-
hung. Diese wird als die Beziehung von zwei getrennt existierenden Per-
sonen gesehen und spielt sich als ein polares Verhaltnis von Ferne und Na-
he ab. Ein mystisches Einswerden des Menschen mit Gott kennen die Psal-
men nicht. Ein fundamentaler Unterschied zwischen Mensch und Gott liegt
in ihrer zeitlichen Existenz: Der Mensch entsteht und vergeht, ist vergang-
lich wie das Gras, Gott steht {iber der Zeit, bleibt ewig derselbe (vgl. Psalm
90).

Die Dramatik der Psalmen liegt im korrelierenden Geschehen zwischen
Mensch und Gott, oft unter dem Eindruck feindlicher Machte. Menschli-
ches und gottliches Wirken stehen in einem Entsprechungsverhaltnis: Der
Mensch ruft und Gott hort; wenn der Mensch Gutes tut, wird er von Gott
belohnt, auf seine Verfehlung folgt die Bestrafung. Die Aktion des Men-
schen und die Reaktion Gottes bedingen einander. Wie der Mensch han-
delt, so ergeht es ihm. Der von den Kommentatoren oft herausgestellte
Tun-Ergehen-Zusammenhang bildet so die Achse menschlichen Gliicks
und Ungliicks. Der bestandige Gott ist jedoch grofler als der unbestandige
Mensch. Gottes Verzeihen, seine Huld und Gnade gleichen immer wieder
die menschlichen Verfehlungen aus. Das gilt fiir die geschichtliche Erfah-

rationen an Operationen, moglich werden. Nach den obigen Darlegungen ware es falsch, das
Wirklichkeitsverstindnis und Denken der Psalmen und des Alten Testaments iiberhaupt auf
die konkret operatorische Stufe eingrenzen zu wollen, wie es Religionskritiker wie Oester-
diekhoff (vgl. Anm 41) tun; mit der eigens bedachten Stellung des Menschen vor Gott stei-
gen die Psalmen auf ihre Weise auf die formal operatorische Stufe auf.



458 Reto Luzius Fetz

rung Israels, als eine Erfahrung von Geschlecht zu Geschlecht, die sich je-
doch im Leben des Einzelnen wiederholt.

Die Weisung Gottes, seine Tora, ist die Richtschnur menschlichen Le-
bens und gibt so die Zielgestalt des Lebens vor. Durch die Erfiillung der
gottlichen Gesetze wird der Mensch zum Gerechten. Im Vertrauen auf Gott,
besonders in Not und Gefahr, im Hoffen und Harren auf ihn findet der
Mensch Geborgenheit und Sicherheit. Das gilt speziell fiir die Armen und
Gebeugten sowie fiir die Verfolgten. Die Erhérung durch Gott und das Heil
sind dem Menschen grundsdtzlich gewiss. Auch wenn er sich in Siinden
verstrickt, darf er auf Vergebung hoffen und auf die Gnade Gottes, die sein
Herz rein macht und sein Leben von innen her erneuert. So wird das Le-
ben am Ende zum Lobgesang auf Gott, preist seine Schopfung und seine
Wundertaten.

Die Psalmen gewinnen ihre besondere Ausstrahlung und Anziehungs-
kraft durch ihre intensiv gelebte Form dialogischer Subjektivitat, die im
Einklang mit der ganzen Schopfung steht. Sie sprechen zutiefst menschli-
che Erfahrungen aus, die jedoch als Erfahrungen mit Gott tiber das Mensch-
liche hinausgehen. In ihnen kommen alle menschlichen Gefiihle zum Aus-
druck, und zwar auf eine Weise, die sie in etwas Hoherem aufgehoben sein
lasst. Es gibt wohl kein anderes Dokument, indem der Mensch sosehr er
selbst ist, ohne selbstbezogen zu sein, weil er hier in einer seine Person ein-
begreifenden und zugleich iiber sie hinausfithrenden Beziehung lebt.

2.6 Die Schattenseiten dieses Wirklichkeitsverstdndnisses

Bei allem Positiven, das sich in den Psalmen mit diesem Wirklichkeitsver-
standnis verbindet, ist jedoch nicht zu tibersehen, dass es auch seine Schat-
tenseiten hat. Das gilt einmal fiir das Entsprechungsverhaltnis von mensch-
licher Aktion und gottlicher Reaktion. Wenn es zum Vergeltungsdogma
erstarrt, degradiert es Gott zum bloflen Re-Agens auf menschliches Tun
und beraubt ihn so seiner Freiheit. Bei Hiob wird man im Alten Testament
die bis zum AuRersten getriebene Auflehnung gegen die Konsequenzen ei-
nes strikt durchgehaltenen Tun-Ergehen-Zusammenhangs finden. Auch die
Symmetrie zwischen Gottes Reaktion auf Gut und Bose kann zu einem be-
fremdlichen Gottesbild fithren, wie in Psalm 18,27, wo es heifdt: ,Gegen den
Reinen zeigst du dich rein, doch falsch gegen den Falschen. In diesem Zu-
sammenhang wadren auch die sogenannten Fluch- und Rachepsalmen zu
untersuchen.

Wir wollen jedoch die negativen Folgen dieses Wirklichkeitsverstand-
nisses an dem Psalm herausarbeiten, der als der schwarzeste und trostlo-
seste im ganzen Psalter gilt: Psalm 88. In ihm klagt ein verzweifelter und
vereinsamter Kranker Gott an, ohne von ihm am Ende irgendwelche Hilfe
oder Trost in seiner Verlassenheit zu erfahren.



Das Wirklichkeitsverstandnis der Psalmen 459

Der Beter ruft zwar am Anfang den Herrn als ,,du Gott meines Heils an®
(Vers 2). Aber gleichzeitig empfindet er sich als dem Tode nahe und fiihrt
das auf Gott zuriick:

»,Du hast mich ins tiefste Grab gebracht,

tief hinab in finstere Nacht.

Schwer lastet dein Grimm auf mir,

alle deine Wogen stiirzen tiber mir zusammen.“ (Vers 7-8)

Auch fiir die Freunde ist er ein Abscheu. Dann stellt er rhetorisch die Frage:

,Wirst du an den Toten Wunder tun,

werden Schatten aufstehn, um dich zu preisen?
Erzahlt man im Grab von deiner Huld,

von deiner Treue im Totenreich?“ (Vers 11-12)

Doch dieser indirekte Appell an Gottes Gerechtigkeit findet kein Gehor, im
Gegenteil. Von Gott geht nur Zorn und Schrecken aus. Die Schlussverse zei-
gen einen hilflos im Wasser Versinkenden, ohne Beistand der Finsternis aus-
geliefert:

»,Gebeugt bin ich und todkrank von friher Jugend an,
deine Schrecken lasten auf mir und ich bin zerqualt.
Uber mich fuhr die Glut deines Zornes dahin,

deine Schrecken vernichten mich.

Sie umfluten mich allzeit wie Wasser

und dringen auf mich ein von allen Seiten.

Du hast mir die Freunde und Gefahrten entfremdet;
mein Vertrauter ist nur noch die Finsternis.“ (Vers 16-19)

Weil der Psalm mit einem Appell an den Gott des Heils beginnt, haben die
Exegeten versucht, den Psalm als einen ,betenden Kampf gegen Gott mit
Gott“48 zu deuten und ihm so seinen rein negativen Charakter zu nehmen.
Die ,enorme theologische Stirke“ dieses Psalms soll darin liegen, dass der
Beter an dem nur negativ erfahrenen Gott festhalt.#? Aber bevor man ver-
sucht, diesen Psalm mit jeder nur moglichen Dialektik ins Positive zu wen-
den, was schlicht gegen seinen Wortlaut verstof3t, sollte man sich fragen,
ob das Denken des Beters nicht strukturelle Griinde hat, ob seine Klage
gegen Gott als drgsten Feind nicht einer Zwangsldufigkeit, einer inneren
Logik folgt, die durch seine unausgesprochenen Voraussetzungen bedingt
ist. Erich Zenger ist diesen immanenten Griinden auf der Spur, wenn er er-
klart, dass hier ,Feind-Klage und Gott-Klage so verschmolzen sind, dass
Gott der Feind des Beters ist, dessen Treiben beklagt wird, wahrend andere
Feinde fehlen®.50

48 E. Zenger in: Stuttgarter Psalter, mit Einleitungen und Kurzkommentaren von Erich
Zenger. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk 2005, 232.

49 SCHNOCKS, ].: Psalmen. Paderborn: Schoningh 2014, 105.
50 ZENGER: Stuttgarter Psalter, 252.



460 Reto Luzius Fetz

Gemadfl unserer Deutung des Wirklichkeitsverstindnisses der Psalmen
ist dieses subjektivisch in dem Sinn, dass alles auf das Wirken von Subjek-
ten zuriickgefihrt wird. Die entscheidenden Subjekte sind dabei das
menschliche Ich, Gott als sein Gegeniiber und Feinde als existenzielle Be-
drohung. In Psalm 88 ist der Beter sich keiner Schuld bewusst - also kann
die Schuld fiir sein Elend nicht an ihm liegen. Feinde fiihrt er keine an, nur
Freunde, die ihn verlassen haben - also kann sein Ungliick nicht von Fein-
den herrithren. Somit bleibt nur Gott tibrig, der fiir die Not des Beters ver-
antwortlich gemacht werden kann, und darum muss, grob gesagt, Gott auch
fiir alles herhalten, was dem Beter seit seiner Jugend und bis in die Gegen-
wart Schlimmes widerfahren ist. Es wadre zu priifen, ob eine solche aus der
Wirklichkeitsauffassung der Psalmen resultierende Zwangsldaufigkeit nicht
auch in anderen Psalmen der Grund ist, warum Gott Negatives zugeschrie-
ben wird, das nicht zu einem gereinigten Gottesbild passt.

So ist nicht zu tbersehen, dass das generell so positive Wirklichkeits-
verstandnis der Psalmen auch seine dunklen Seiten hat. Es steht zu erwar-
ten, dass der Gestaltwandel biblischen Glaubens diese Schatten ausleuch-
ten und ein neues Licht auf die darin ein beschlossenen Fragen werfen
wird. Doch dieser weiteren Entwicklung nachzugehen ist hier nicht mehr
unsere Aufgabe.

Zusammenfassung

Dieser Beitrag versucht die Wirklichkeitsauffassung der Bibel am Beispiel der
Psalmen mittels der strukturgenetischen Methode neu zu erschlieffen. Der
erste Teil stellt diese Methode vor, ordnet sie geistesgeschichtlich ein und
priift ihre Anwendbarkeit in der Bibel. Der zweite Teil untersucht mit ihr das
Wirklichkeitsverstdndnis der Psalmen. Im Ausgang vom hebrdischen Grund-
wort hajah, das sowohl ,werden® wie ,sein“ bedeutet und beides auf die Pri-
mdrbedeutung ,wirken“ hin zusammenfasst, wird die subjektivische Wirklich-
keitsauffassung der Psalmen erschlossen und menschheits- und individual-
geschichtlich situiert. Beziiglich von Gott, Welt und Mensch zeigen sich ihre
positiven und negativen Seiten.

Abstract

This article attempts to reinterpret the Bible’s conception of reality, espe-
cially that of the Psalms, with the structural genetic method. The first part
presents this approach, determines its historical place and examines its ap-
plicability to the Bible. The second part scrutinizes, by means of this method,
the understanding of reality in the Psalms. Based on the Hebrew word hajah,
which means both “becoming” and “being” and combining these meanings
with the primary meaning of “acting”, the subjectivist conception of reality
in the Psalms is opened up and situated in terms of human and individual
history. With regard to God, the world and human beings, the positive and
negative sides of this conception are revealed.



	Das Wirklichkeitsverständnis der Psalmen : eine strukturgenetische Untersuchung

