Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 2

Artikel: Dialectique du pouvoir et de la violence selon Hannah Arendt
Autor: Elmoatassim, Charef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047483

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHAREF ELMOATASSIM

Dialectique du pouvoir et de la violence selon
Hannah Arendt

INTRODUCTION

Les chercheurs qui se penchent aujourd’hui sur les textes de la philosophe
Hannah Arendt se trouvent encore devant une riche production intellec-
tuelle liée essentiellement aux grandes questions du nouveau siécle. Méme
s'ils ne veulent pas classer cette production dans la catégorie des écrits de
la philosophie politique, ils se trouvent obligés de la réorganiser en fonc-
tion des dandinements de la politique et de I'histoire contemporaine. De-
puis la publication de ses deux livres De la révolution! et On violence2, s'est
construit un contexte théorique fondé sur la relation entre la politique et
la violence dans le discours critique de Hannah Arendt. Ce contexte théo-
rique s’est développé principalement dans ses textes critiques sur les révo-
lutions frangaise et américaine, soient dans les textes ou elle utilise sa pen-
sée pour souligner la distinction existante entre la violence et la politique
dans les expériences politiques, confirmant I'aspect d’opposition réciproque
entre le pouvoir politique et la violence, ou dans ses textes ultérieurs con-
sidérant la violence comme une forme d’action politique et comme une fa-
cette de la manifestation de la vie humaine et de I'histoire politique.

Nous élargissons notre perspective pour mettre en évidence cet aspect
complexe des textes a travers lesquels Hannah Arendt construit sa propre
maniére de penser les dimensions des relations tendues entre la politique
et la violence. Son discours se fonde sur sa trilogie textuelle qui représente
I'originalité de sa pensée philosophique sur ce sujet. Cette trilogie com-
prend ses trois livres fondamentaux, a savoir : De la révolution, On Vio-
lence, puis Qu’est-ce que la politique 7> Son premier livre pose la question
d'une violence associée aux débuts politiques au sens ou Hannah Arendt
évoque les événements des révolutions frangaise et américaine, alors le
deuxiéme aborde la question de la relation entre la violence et la politique
dans le contexte d’'une réflexion sur les luttes politiques étudiantes dans
les années 1960. Ce qui est frappant dans ces deux angles d’analyse, c’est
qu’ils reposent tous les deux sur I'essence d'un constat unanime : que les
deux expériences politiques majeures du XX¢ siécle les plus tendues 'une
par rapport a l'autre sont : les guerres et les révolutions.

1 ARENDT, Hannah : De la révolution. Paris : Gallimard 198s5.
2 ARENDT, Hannah : On violence. New York : Harcourt, Brace & World 1970.
3 ARENDT, Hannah : Qu'est-ce que la politique. Paris : Seuil 2001.



Dialectique du pouvoir et de la violence selon Hannah Arendt 427

C’est peut-étre la raison de la confusion entre la politique et la violence.
Plus précisément, les horizons de leur pensée commune sont ces formes
extrémes qui témoignent, du point de vue d’Hannah Arendt, de la perte et
de la disparition de la politique, a savoir : la guerre d’anéantissement et le
totalitarisme. Selon Arendt, cette perte dlie au développement et a la do-
mination bureaucratique. C’est ce qu'elle a tenté d’analyser dans ses tra-
vaux de recherche écrits entre 1956 et 1959, qui ont été rassemblés dans un
livre inédit publié aprés sa mort sous un titre éminent : Qu’est-ce que la
politique ?.

VIOLENCE, POLITIQUE ET POUVOIR

Si on observe 'ensemble de ces textes cités selon une lecture chronolo-
gique, on peut remarquer qu’il y a un écart entre eux, d'une maniére qu'un
texte précédent établit un texte postérieur en vertu de ce que Hannah
Arendt voit comme une intersection de positions et un rapprochement de
rives. Et c’est ce que nous constatons déja a travers la forte capacité de I'au-
teure a transformer les idées en balises et en puissantes étincelles environ-
nantes. Dans On Violence, le ton de I'appel a la distinction entre la poli-
tique et la violence s’estompe, alors que 'audace de la position décisive sy-
nonyme de séparation entre les deux sujets apparait dans ses textes précé-
dents. Nous avancons cela en pensant au rythme de I'écriture critique avec
lequel Hannah Arendt a suivi les manifestations du mécanisme de la vio-
lence en politique en le considérant comme le dernier modele possible de
I'action politique. Nous entendons par la, I'image a travers laquelle la bu-
reaucratie et la domination militaire peuvent apparaitre comme le résultat
d’'une nécessité politique, ou comme une technique qui exerce le langage
d’exclusion de tout facteur humain dans une autre phase, sachant que ce
qui peut mettre fin a cette nécessité et restaurer le pouvoir aux humains,
est la politique elle-méme.

Autrement dit, comment la violence et la politique peuvent-elles étre
combinées en une seule construction ? Plus précisément, peut-on dire que
la politique et la violence peuvent-elles coexister en une seule composante ?
En posant ces questions, nous pensons que cette dialectique repose sur un
large éventail de pertinences critiques en ce qui concerne la reconstruction
du contenu des textes d’Arendt dans le cercle de la philosophie politique
contemporaine.

Nous pensons aussi qu’il est indispensable pour les chercheurs qui es-
sayent de comprendre la caractéristique de la double tension dans le rap-
port entre la politique et la violence, de donner plus d'importance a I'oppo-
sition existante entre le champ politique et la nécessité de la violence. Il
s'agit d’'une opposition entre des situations régies par I'autorité des étres
humains dans leurs communautés et les organisations dans lesquelles le
facteur humain assume un réle majeur, et d’autres situations dans les-



428 Charef Elmoatassim

quelles les humains et leurs capacités sont exclus du travail jusqu’a I'im-
puissance dans laquelle le sillage des choses semble s'imposer comme une
nécessité. Dans cette perspective, le politique se distingue en tant qu’es-
pace d’activité et d’exercice du pouvoir, des modeéles de domination qui se
dispensent du travail des autres, diminuent le statut de leurs relations et
leurs capacités a travailler pour faire place a I'applicabilité de la nécessité
qui ne doit pas étre interrompue par aucune action ou accident. Cela sig-
nifie que la violence est rejetée ou acceptée dans |’espace politique selon le
point de vue de la nécessité ou de la part de celui qui 'obstrue.

Selon Valérie Gérard+, le rapport de la politique a la violence reste en-
core ambigu, dans la mesure ot le rapport de la violence a la nécessité est
lui-méme fondamentalement ambivalent. Cette ambivalence se joue au ni-
veau de I'ambiguité de la violence comme forme de relation. En effet,
Gérard pense qu'on peut considérer la violence comme une non-relation,
destruction de toute relation, ou comme une relation - méme si c’est une
relation qui se dissimule et vise a détruire la relation, mais qu’il faut inter -
préter comme relation, comme lien politique contingent, et non comme
nécessité, pour pouvoir la contrers.

De méme pour les chercheurs en philosophie politique, la violence peut
étre considérée comme une négation de la relation, c’est-a-dire une cri-
tique de toute relation et un instrument de sa destruction. Mais si on
I'aborde sous I'angle d'une relation et non d’une nécessité, on peut l'inter-
préter comme une relation ou comme un cadre politique accidentel pour
'assiéger. Dans la premiére conception, on remarque |’exclusion de la vio-
lence de la politique et la disjonction de I’association politique, alors que
la seconde s’ouvre sur une autre possibilité qui n’échappe pas a sa dimen-
sion politique au niveau des significations qui peuvent limiter les effets de
la dépolitisation et 'encerclement de la naturalisation du systéme humain,
créé par I'hégémonie antipolitique. Hannah Arendt dit a ce propos que :

Politiquement, il ne suffit pas de dire que le pouvoir et la violence ne sont
pas la méme chose. Le pouvoir et la violence sont en conflit : quand l'un
régne avec un pouvoir absolu, l'autre est absent. La violence apparait lorsque
le pouvoir est menacé, mais si elle est laissée a son caractere, on aboutira a la
disparition du pouvoir.6

Que désignent donc ces approches qui soulignent que la violence dans I'his-
toire de 'humanité n’est plus un sujet de conflit, en termes de contradic-
tion et d’entrecroisement, notamment dans le champ politique. Plus préci-

4 GERARD, Valérie : Politique et violence selon Hannah Arendt : La violence antipolitique
vs la politisation violente des rapports humains, in : Violences : Anthropologie, politique, phi-
losophie. Toulouse : EuroPhilosophie Editions 2017. Voir le lien suivant :

https://books.openedition.org/europhilosophie/234?lang=fr

3 Ibidem.

6 ARENDT, Hannah : On violence, 50.



Dialectique du pouvoir et de la violence selon Hannah Arendt 429

sément, savoir ce qui se cache derriére le premier pari déclaré dans I'ceuvre
d’Hannah Arendt?, a savoir les raisons argumentatives qui excluent la vio-
lence de la sphére politique, ou ce qui permet de multiplier le second pari
qui détermine le réle politique de la violence.

DEUX CONCEPTIONS DE LA POLITIQUE ET DE LA VIOLENCE

Les formules critiques dans lesquelles s’organisent les conceptions poli-
tiques de Hannah Arendt prennent des formes de dialogue basées sur des
connaissances historiques qui orientent ses positions théoriques sur le
rapport du pouvoir a la violence. Ces formules tendent a examiner les mé-
thodes de l'argumentation soutenant, au niveau conceptuel et théorique,
les références de la pensée politique moderne dans sa justification argumen-
tative la plus proche du jeu d’identification entre la violence et la politique.
Dans ce contexte, le travail critique de Hannah Arendt découle d’'une classi-
fication des références en précisant les grandes lignes de sa pensée a partir
de deux conceptions :

D’une part, la perception instrumentiste de la politique qui fait de la
violence un moyen d’atteindre des buts et des objectifs politiques. Selon
Valérie Gérards, il s'agit d'une perspective basée sur une tentative de pen-
ser le politique sur le modele de la fabrication : des moyens sont agencés
pour des buts, déduits méme de ces buts. Dés lors que I'on pose ainsi la
question politique, comme la définition de buts et la recherche des moyens
qui permettent de les atteindre, I'initiative et le facteur humain n’ont plus
de place. Gérard souligne que la violence est la pour réduire I'imprévi-
sibilité liée a la capacité d’initiative des hommes. C’est dans le domaine
militaire que s’exerce par excellence un tel mode de pensée. La question
sera par exemple celle des armes a déployer pour soumettre 'adversaire.
Arendt estime que : « Le pouvoir réside au cceur de chaque gouvernement,
mais la violence ne réside pas dans cette essence. La violence est par sa na-
ture un instrument, et comme tout moyen, a toujours besoin d’orienter et
de justifier le but qu’elle cherche a atteindre. »?

Alors que la seconde conception, toujours selon Gérard, raméne la vio-
lence a la nécessité, justifiant la violence comme le moyen de faire advenir
un cours des choses de toute fagon nécessaire - c’'est 'idée de la violence
accoucheuse de l'histoire - ou comme |'expression de tendances naturelles.
Les initiatives humaines sont exclues, dérisoires au regard de I'avénement
de processus nécessaires, historiques ou vitaux10. Plus précisément, Hannah
Arendt consideére que cette conception se fonde sur une tentative de nor-

7 GERARD, Valérie : Politique et violence selon Hannah Arendt, 31.
8 GERARD, Valérie : Politique et violence selon Hannah Arendt.

9 ARENDT, Hannah : On violence, 45.

10 GERARD, Valérie : Politique et violence selon Hannah Arendt.



430 Charef Elmoatassim

malisation du politique. Que cachent-elles donc ces méthodes argumenta-
tives ? Par cette question, nous ne cherchons pas a juger les intentions
d’Arendt, mais a souligner I'évocation constante de la nécessité de la poli-
tique de cette structure argumentative dans la déontologie de la pensée
politique contemporaine, notamment sa reconnaissance du caractére instru-
mental et inhumain de la violence. Une approbation que la philosophe ne
peut qu’exclure de la sphere politique, en tant qu'antithése au pouvoir po-
litique, c’est-a-dire comme une forme des représentations dans lesquelles
toutes les relations possibles et toutes les interactions entre les étres hu-
mains sont violées.

Nous ne voyons pas ici le besoin de nous rappeler que la question de
cette contradiction ne nous concerne que dans la mesure ot elle nous con-
science critique des formes de mensonge et de déformation de la philo-
sophe. Une conscience qui se présente comme le résultant d'une confusion
sémantique diie au probléme de la distinction entre les concepts de la phi-
losophie politique tels que : le pouvoir, la force, la capacité, I'autoritarisme
et la violence.

LA NECESSITE D’'UNE DISTINCTION ENTRE LE POUVOIR ET LA VIOLENCE

Entre le pouvoir et la violence, entre des concepts qui sont en conflit ou
qui se recoupent avec la philosophie politique, les différences qualitatives
sont nettes, affirmées par Hannah Arendt dans plus d’un contexte. Et peut-
étre méme ces différences se sont étendues pour inclure ’ensemble des
théories politiques abordées par la philosophie depuis Platon jusqu’aux
temps modernes, y compris la philosophie politique contemporaine.

En d’autres termes, 'enjeu de la conception de Hannah Arendt sur ces
différences sémantiques entre ces concepts, confirme sa volonté de ne pas
réduire ces phénomeénes politiques a des schémes ou a des modeles qui ont
une seule fonction : la fonction de dominance ou de contrdle. Hannah
Arendt a beaucoup insisté sur ce point :

Il me semble triste que le niveau actuel de science politique dans notre pays
ne permette pas a la science de la terminologie de faire la distinction entre
des mots de base tels que « autorité », « capacité », « force », « contréle » et
enfin « violence ». Ils nous renvoient tous a4 des phénomeénes différenciés et
différents les uns des autres, et il leur est difficile d’exister si cette différen-
ciation n’est pas présente.l!

Dans ce sens, les différences soulignées par Hannah Arendt peuvent nous
permettre de comprendre la relation entre le pouvoir et la violence. Le pou-
voir signifie la capacité de 'hnomme non seulement d’agir, mais de coor-
donner l'action. Cela en fait une condition préalable pour que les actions

11 ARENDT, Hannah : On violence, 38.



Dialectique du pouvoir et de la violence selon Hannah Arendt 431

des individus aient des résultats ou provoquent des changements dans les
choses. De cette maniére, il a la propriété d’introduire des attitudes et des
postures nouvelles et changeantes sans que son efficacité soit une condi-
tion pour transformer d’autres étres humains en position d'impuissance ou
de blocage de I'action. Cela signifie que le travail de I'autorité consiste a
réaliser '’harmonie et la coalition entre les actions, et donc ce n’est pas une
caractéristique individuelle, mais plutdt une caractéristique collective ap-
partenant au groupe, et « reste présente tant que les membres du groupe
continuent a vivre les uns avec les autres »12, C'est-a-dire dans un groupe
non divisé.

Ainsi, le pouvoir peut étre pensé en dehors de l'idée de controle, et donc
cela n'implique aucune distinction entre le vainqueur ou le perdant, ni
'exercice de la coercition de I'un sur 'autre. Et quand « on dit d’une per-
sonne qu’elle est “au pouvoir”, on indique en fait qu’elle a été forcée par un
certain nombre de personnes a agir en leur nom »13. Alors que la violence,
c'est une combinaison de moyens et de techniques que l'individu utilise
pour subjuguer les autres et atteindre ses objectifs. Mais, elle « aura besoin
d’une justification venant d’une autre partie qui ne peut jamais porter sur
quelque chose de fondamental »14. Pour renforcer sa pensée, Hannah Arendt
n’hésite pas a prendre les événements politiques contemporains comme un
exemple, considérant I'événement de l'affrontement frontal entre les véhi-
cules blindés russes et la résistance globale non violente manifestée par le
peuple tchécoslovaque comme un cas classique de confrontation entre le
pouvoir et la violence. C’est ce qui renforce I'affirmation d’Arendt selon
laquelle la violence ne dépend pas des chiffres ou de I'opinion publique,
mais des outils qui permettraient d’augmenter et de doubler la capacité
humaine.

C’est pourquoi, écrit Hannah Arendt, « un contre tous » est la forme ex-
tréme de la violence, et « tous contre un » la forme extréme du pouvoir. De
ce point de vue, le pouvoir d'un seul homme est toujours une violence, car
c'est une monopolisation du pouvoir de la multitude!S. Réciproquement, le
pouvoir est intrinséquement non-violent!é, parce qu’il existe comme pou-
voir lorsque des hommes coordonnent leurs actions, sans avoir besoin de
se contraindre mutuellement?7.

La violence est considérée comme illégitime puisque son utilisation est
le signe d’'un abus de pouvoir. Alors que tout pouvoir est par définition

12 ARENDT, Hannah : On violence, 39.

13 ARENDT, Hannah : On violence, 39.

14 ARENDT, Hannah : On violence, 45.

15 ARENDT, Hannah : Essai sur la révolution. Paris : Gallimard 1967, 221.

16 ARENDT, Hannah : Du mensonge a la violence. Paris : Calmann-Lévy 1972, 157.
17 GERARD, Valérie : Politique et violence selon Hannah Arendt.



432 Charef Elmoatassim

légitime. Selon Gérard18, la question de sa légitimité ne se pose pas en fait,
elle est manifeste. Hannah Arendt dit a ce propos :

le pouvoir est manifeste, mais il tire sa légitimité du fait initial du rassem-
blement plutdt que de I'action qui est susceptible de le suivre. Lorsque la 1é-
gitimité est contestée, elle cherche a faire appel au passé, tandis que la justi-
fication se référe a un objectif dont la réalisation se situe dans le futur. La
violence peut étre justifiable, mais elle ne sera jamais légitime.!?

Ceci dit, il semble que la politique est incapable de constituer le pouvoir.
Celui-ci est en effet fragile, d’'une part, parce qu'’il repose sur un appui et
sur des liens contingents, sur le rassemblement et 'action de concert29, qui
selon Arendt sont rares, et d’autre part, parce que la violence peut le
détruire a tout moment. Pour la philosophe, le choix par exemple d'une ré-
sistance non-violente par Ghandi a fait apparaitre ce qu'est un pouvoir a
I'état pur, mais elle n’a eu du succes que parce qu’il n’y avait pas en face un
adversaire prét a tout pour 'emporter, comme le stalinisme ou le nazisme,
au lieu de la Grande-Bretagne. Par conséquent, I’enjeu ici n’est pas suffi-
sant pour dire politiquement que le pouvoir et la violence ne sont pas les
deux faces d'une méme piéce. Au contraire, ils sont en opposition totale, et
la différence entre eux est évidente, car le pouvoir ne peut pas étre a |'ori-
gine de son opposant, qui est la violence. La réflexion de Hannah Arendt
sur ces paradoxes est un reflet qui réactualise les débats sur la violence a la
lumiére des guerres et des révolutions, comme le souligne la philosophe en
disant que : « Le pouvoir peut toujours étre détruit par la violence ; I'ordre
le plus efficace est celui que vient appuyer le canon du fusil, qui impose
I'obéissance immeédiate la plus compléte. Mais il ne peut jamais étre la source
du pouvoir ».21

Conjointement aux exemples empiriques cités précédemment, ces argu-
ments montrent que, selon la propre pensée d’Arendt, la violence et le
pouvoir sont souvent intimement liés. Selon la philosophe, il faut parfois
prendre des mesures qui mettent en danger la paix et la stabilité, per-
turbent la solidarité et se font des ennemis des autres acteurs, une vérité
que Hannah Arendt minimise par 'identification de la politique a une ami-
tié non coercitive. Pourtant, elle pourrait encore insister sur la question de
déployer de maniere instrumentale des moyens violents lorsque des occa-
sions tragiques surviennent, méme s’il ne s’agit pas d'une caractéristique
fondamentale du « politique » en tant que tel. Méme s'il est parfois néces-
saire, I'utilisation de moyens violents reste « antipolitique » dans la mesure
ou elle sape la solidarité, la base de toute politique. La violence est antipo-

18 GERARD, Valérie : Politique et violence selon Hannah Arendt.

19 ARENDT, Hannah : Du mensonge d la violence, trad. G. Durand. Paris : Calmann-Lévy
1972, 152-153.

20 ARENDT, Hannah : Du mensonge a la violence, 157.

21 ARENDT, Hannah : Du mensonge a la violence, 154.



Dialectique du pouvoir et de la violence selon Hannah Arendt 433

litique car elle menace la solidarité qui se définit comme le fondement de
l'existence politique. Bien qu’elle soit fondamentale, la solidarité n’est ja-
mais le seul fondement de la politique, malgré les différentes définitions
proposées par Arendt. En effet, 'imbrication intrinséque de la violence et
du pouvoir est impliquée par sa réponse a l'autorité charismatique weébé-
rienne comme acte de constituer une république.

CONCLUSION

La violence et le pouvoir sont inséparables du point de vue politique. Ce
qui est remarquable dans la pensée d’Arendt, c’est sa critique de l'aspect
instrumental de la violence qui menace I’harmonie des relations humaines
et la solidarité des peuples. La violence est étroitement liée a la nécessité,
ce qui fait de la révolte par exemple une réponse spontanée contre la do-
mination violente inhumaine. Rien ne peut justifier le recours a la violence
comme moyen de domination politique, car tout acte violent est considéré
comme antipolitique. Hannah Arendt a insisté sur I'aspect de rupture entre
la violence et la politique en considérant que la seule rupture réelle passe
par la fondation d'un espace politique réel, qui ne peut reposer sur la vio-
lence. Ainsi, la seule institution du politique peut finir avec la succession
de dominations et instaure un pouvoir. Arendt a insisté aussi sur les rap-
ports ambivalents entre la politique et la violence en soulignant la dimen-
sion politique de la violence quand cette derniére ne se présente pas comme
un moyen d'une domination.

Résumé

L’approche critique de Hannah Arendt a travers sa célébre trilogie, De la
révolution, On Violence et Qu’est-ce que la politique ? se focalise essen-
tiellement sur la distinction entre la violence et la politique ou sur les dimen-
sions de la relation tendue entre la politique et la violence. Cet article syn-
thétise de maniére générale les conceptions de Hannah Arendt sur les rela-
tions entre : la violence, le pouvoir, la nécessité et la politique, en tant
qu’idées novatrices qui méritent d’étre l'objet d’'une étude critique dans le
champ des études philosophiques politiques contemporaines, notamment
pour leur singularité théorique et critique. L’élément central de ['arqumen-
tation d’Arendt est la distinction entre le pouvoir et la violence a travers les
justifications instrumentales et les approches soulignant la « légitimité » de
la violence ou sa valeur intrinséque. L'ceuvre arendtienne se présente donc
comme une tentative de trouver dans 'histoire contemporaine les motifs ou
les raisons susceptibles de justifier le recours a la violence dans l'action du
pouvoir politique.



434 Charef Elmoatassim

Abstract

Hannah Arendt's critical approach throughout her famous trilogy, On Revo-
lution, On Violence and What is Politics? focuses essentially on the distinc-
tion between violence and politics, or on the dimensions of the tense rela-
tionship between politics and violence. This article synthesizes Hannah
Arendt's conceptions of the relationship between violence, power, necessity
and politics as innovative ideas that deserve to be critically examined in the
field of contemporary political philosophy, notably for their theoretical and
critical uniqueness. Central to Arendt's arqumentation is the distinction
between power and violence through instrumental justifications and approa-
ches that stress the 'legitimacy’ of violence or its intrinsic value. Arendt's
work is thus presented as an attempt to find in contemporary history the
motives or reasons that can justify the use of violence in the action of poli-
tical power.



	Dialectique du pouvoir et de la violence selon Hannah Arendt

