
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 2

Artikel: Dialectique du pouvoir et de la violence selon Hannah Arendt

Autor: Elmoatassim, Charef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047483

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Charef Elmoatassim

Dialectique du pouvoir et de la violence selon
Hannah Arendt

Introduction

Les chercheurs qui se penchent aujourd'hui sur les textes de la philosophe
Hannah Arendt se trouvent encore devant une riche production intellectuelle

liée essentiellement aux grandes questions du nouveau siècle. Même
s'ils ne veulent pas classer cette production dans la catégorie des écrits de
la philosophie politique, ils se trouvent obligés de la réorganiser en fonction

des dandinements de la politique et de l'histoire contemporaine.
Depuis la publication de ses deux livres De la révolution1 et On violence2, s'est

construit un contexte théorique fondé sur la relation entre la politique et
la violence dans le discours critique de Hannah Arendt. Ce contexte théorique

s'est développé principalement dans ses textes critiques sur les
révolutions française et américaine, soient dans les textes où elle utilise sa pensée

pour souligner la distinction existante entre la violence et la politique
dans les expériences politiques, confirmant l'aspect d'opposition réciproque
entre le pouvoir politique et la violence, ou dans ses textes ultérieurs
considérant la violence comme une forme d'action politique et comme une
facette de la manifestation de la vie humaine et de l'histoire politique.

Nous élargissons notre perspective pour mettre en évidence cet aspect
complexe des textes à travers lesquels Hannah Arendt construit sa propre
manière de penser les dimensions des relations tendues entre la politique
et la violence. Son discours se fonde sur sa trilogie textuelle qui représente
l'originalité de sa pensée philosophique sur ce sujet. Cette trilogie
comprend ses trois livres fondamentaux, à savoir : De la révolution, On
Violence, puis Qu'est-ce que la politique ?3 Son premier livre pose la question
d'une violence associée aux débuts politiques au sens où Hannah Arendt
évoque les événements des révolutions française et américaine, alors le
deuxième aborde la question de la relation entre la violence et la politique
dans le contexte d'une réflexion sur les luttes politiques étudiantes dans
les années i960. Ce qui est frappant dans ces deux angles d'analyse, c'est

qu'ils reposent tous les deux sur l'essence d'un constat unanime : que les

deux expériences politiques majeures du XXe siècle les plus tendues l'une

par rapport à l'autre sont : les guerres et les révolutions.

1 ARENDT, Hannah : De la révolution. Paris : Gallimard 1985.
2 ARENDT, Hannah : On violence. New York : Harcourt, Brace & World 1970.
3 Arendt, Hannah : Qu'est-ce que la politique. Paris : Seuil 2001.



Dialectique du pouvoir et de la violence selon Hannah Arendt 427

C'est peut-être la raison de la confusion entre la politique et la violence.
Plus précisément, les horizons de leur pensée commune sont ces formes
extrêmes qui témoignent, du point de vue d'Hannah Arendt, de la perte et
de la disparition de la politique, à savoir : la guerre d'anéantissement et le
totalitarisme. Selon Arendt, cette perte dûe au développement et à la
domination bureaucratique. C'est ce qu'elle a tenté d'analyser dans ses

travaux de recherche écrits entre 1956 et 1959, qui ont été rassemblés dans un
livre inédit publié après sa mort sous un titre éminent : Qu'est-ce que la

politique

Violence, politique et pouvoir

Si on observe l'ensemble de ces textes cités selon une lecture chronologique,

on peut remarquer qu'il y a un écart entre eux, d'une manière qu'un
texte précédent établit un texte postérieur en vertu de ce que Hannah
Arendt voit comme une intersection de positions et un rapprochement de
rives. Et c'est ce que nous constatons déjà à travers la forte capacité de l'au-
teure à transformer les idées en balises et en puissantes étincelles environnantes.

Dans On Violence, le ton de l'appel à la distinction entre la
politique et la violence s'estompe, alors que l'audace de la position décisive

synonyme de séparation entre les deux sujets apparaît dans ses textes précédents.

Nous avançons cela en pensant au rythme de l'écriture critique avec
lequel Hannah Arendt a suivi les manifestations du mécanisme de la
violence en politique en le considérant comme le dernier modèle possible de

l'action politique. Nous entendons par là, l'image à travers laquelle la
bureaucratie et la domination militaire peuvent apparaître comme le résultat
d'une nécessité politique, ou comme une technique qui exerce le langage
d'exclusion de tout facteur humain dans une autre phase, sachant que ce

qui peut mettre fin à cette nécessité et restaurer le pouvoir aux humains,
est la politique elle-même.

Autrement dit, comment la violence et la politique peuvent-elles être
combinées en une seule construction Plus précisément, peut-on dire que
la politique et la violence peuvent-elles coexister en une seule composante
En posant ces questions, nous pensons que cette dialectique repose sur un
large éventail de pertinences critiques en ce qui concerne la reconstruction
du contenu des textes d'Arendt dans le cercle de la philosophie politique
contemporaine.

Nous pensons aussi qu'il est indispensable pour les chercheurs qui
essayent de comprendre la caractéristique de la double tension dans le rapport

entre la politique et la violence, de donner plus d'importance à l'opposition

existante entre le champ politique et la nécessité de la violence. Il
s'agit d'une opposition entre des situations régies par l'autorité des êtres
humains dans leurs communautés et les organisations dans lesquelles le
facteur humain assume un rôle majeur, et d'autres situations dans les-



428 Charef Elmoatassim

quelles les humains et leurs capacités sont exclus du travail jusqu'à
l'impuissance dans laquelle le sillage des choses semble s'imposer comme une
nécessité. Dans cette perspective, le politique se distingue en tant qu'espace

d'activité et d'exercice du pouvoir, des modèles de domination qui se

dispensent du travail des autres, diminuent le statut de leurs relations et
leurs capacités à travailler pour faire place à l'applicabilité de la nécessité
qui ne doit pas être interrompue par aucune action ou accident. Cela
signifie que la violence est rejetée ou acceptée dans l'espace politique selon le

point de vue de la nécessité ou de la part de celui qui l'obstrue.
Selon Valérie Gérard4, le rapport de la politique à la violence reste

encore ambigu, dans la mesure où le rapport de la violence à la nécessité est
lui-même fondamentalement ambivalent. Cette ambivalence se joue au
niveau de l'ambiguïté de la violence comme forme de relation. En effet,
Gérard pense qu'on peut considérer la violence comme une non-relation,
destruction de toute relation, ou comme une relation - même si c'est une
relation qui se dissimule et vise à détruire la relation, mais qu'il faut
interpréter comme relation, comme lien politique contingent, et non comme
nécessité, pour pouvoir la contrer5.

De même pour les chercheurs en philosophie politique, la violence peut
être considérée comme une négation de la relation, c'est-à-dire une
critique de toute relation et un instrument de sa destruction. Mais si on
l'aborde sous l'angle d'une relation et non d'une nécessité, on peut l'interpréter

comme une relation ou comme un cadre politique accidentel pour
l'assiéger. Dans la première conception, on remarque l'exclusion de la
violence de la politique et la disjonction de l'association politique, alors que
la seconde s'ouvre sur une autre possibilité qui n'échappe pas à sa dimension

politique au niveau des significations qui peuvent limiter les effets de
la dépolitisation et l'encerclement de la naturalisation du système humain,
créé par l'hégémonie antipolitique. Hannah Arendt dit à ce propos que :

Politiquement, il ne suffit pas de dire que le pouvoir et la violence ne sont
pas la même chose. Le pouvoir et la violence sont en conflit : quand l'un
règne avec un pouvoir absolu, l'autre est absent. La violence apparaît lorsque
le pouvoir est menacé, mais si elle est laissée à son caractère, on aboutira à la

disparition du pouvoir.6

Que désignent donc ces approches qui soulignent que la violence dans
l'histoire de l'humanité n'est plus un sujet de conflit, en termes de contradiction

et d'entrecroisement, notamment dans le champ politique. Plus préci-

4 GÉRARD, Valérie : Politique et violence selon Hannah Arendt : La violence antipolitique
vs la politisation violente des rapports humains, in : Violences : Anthropologie, politique,
philosophie. Toulouse : EuroPhilosophie Éditions 2017. Voir le lien suivant :

https://books.openedition.org/europhilosophie/234?lang=fr
5 Ibidem.
6 ARENDT, Hannah : On violence, 50.



Dialectique du pouvoir et de la violence selon Hannah Arendt 429

sèment, savoir ce qui se cache derrière le premier pari déclaré dans l'œuvre
d'Hannah Arendt7, à savoir les raisons argumentatives qui excluent la
violence de la sphère politique, ou ce qui permet de multiplier le second pari
qui détermine le rôle politique de la violence.

Deux conceptions de la politique et de la violence

Les formules critiques dans lesquelles s'organisent les conceptions
politiques de Hannah Arendt prennent des formes de dialogue basées sur des
connaissances historiques qui orientent ses positions théoriques sur le

rapport du pouvoir à la violence. Ces formules tendent à examiner les
méthodes de l'argumentation soutenant, au niveau conceptuel et théorique,
les références de la pensée politique moderne dans sa justification argumentative

la plus proche du jeu d'identification entre la violence et la politique.
Dans ce contexte, le travail critique de Hannah Arendt découle d'une
classification des références en précisant les grandes lignes de sa pensée à partir
de deux conceptions :

D'une part, la perception instrumentiste de la politique qui fait de la
violence un moyen d'atteindre des buts et des objectifs politiques. Selon
Valérie Gérard8, il s'agit d'une perspective basée sur une tentative de penser

le politique sur le modèle de la fabrication : des moyens sont agencés

pour des buts, déduits même de ces buts. Dès lors que l'on pose ainsi la
question politique, comme la définition de buts et la recherche des moyens
qui permettent de les atteindre, l'initiative et le facteur humain n'ont plus
de place. Gérard souligne que la violence est là pour réduire l'imprévisibilité

liée à la capacité d'initiative des hommes. C'est dans le domaine
militaire que s'exerce par excellence un tel mode de pensée. La question
sera par exemple celle des armes à déployer pour soumettre l'adversaire.
Arendt estime que : « Le pouvoir réside au cœur de chaque gouvernement,
mais la violence ne réside pas dans cette essence. La violence est par sa
nature un instrument, et comme tout moyen, a toujours besoin d'orienter et
de justifier le but qu'elle cherche à atteindre. »9

Alors que la seconde conception, toujours selon Gérard, ramène la
violence à la nécessité, justifiant la violence comme le moyen de faire advenir
un cours des choses de toute façon nécessaire - c'est l'idée de la violence
accoucheuse de l'histoire - ou comme l'expression de tendances naturelles.
Les initiatives humaines sont exclues, dérisoires au regard de l'avènement
de processus nécessaires, historiques ou vitaux10. Plus précisément, Hannah
Arendt considère que cette conception se fonde sur une tentative de nor-

7 Gérard, Valérie : Politique et violence selon Hannah Arendt, 31.
8 GÉRARD, Valérie : Politique et violence selon Hannah Arendt.
9 ARENDT, Hannah : On violence, 45.
10 Gérard, Valérie : Politique et violence selon Hannah Arendt.



43° Charef Elmoatassim

malisation du politique. Que cachent-elles donc ces méthodes argumentatives

Par cette question, nous ne cherchons pas à juger les intentions
d'Arendt, mais à souligner l'évocation constante de la nécessité de la
politique de cette structure argumentative dans la déontologie de la pensée
politique contemporaine, notamment sa reconnaissance du caractère
instrumental et inhumain de la violence. Une approbation que la philosophe ne

peut qu'exclure de la sphère politique, en tant qu'antithèse au pouvoir
politique, c'est-à-dire comme une forme des représentations dans lesquelles
toutes les relations possibles et toutes les interactions entre les êtres
humains sont violées.

Nous ne voyons pas ici le besoin de nous rappeler que la question de

cette contradiction ne nous concerne que dans la mesure où elle nous
conscience critique des formes de mensonge et de déformation de la
philosophe. Une conscience qui se présente comme le résultant d'une confusion
sémantique dûe au problème de la distinction entre les concepts de la
philosophie politique tels que : le pouvoir, la force, la capacité, l'autoritarisme
et la violence.

La nécessité d'une distinction entre le pouvoir et la violence

Entre le pouvoir et la violence, entre des concepts qui sont en conflit ou
qui se recoupent avec la philosophie politique, les différences qualitatives
sont nettes, affirmées par Hannah Arendt dans plus d'un contexte. Et peut-
être même ces différences se sont étendues pour inclure l'ensemble des

théories politiques abordées par la philosophie depuis Platon jusqu'aux
temps modernes, y compris la philosophie politique contemporaine.

En d'autres termes, l'enjeu de la conception de Hannah Arendt sur ces

différences sémantiques entre ces concepts, confirme sa volonté de ne pas
réduire ces phénomènes politiques à des schèmes ou à des modèles qui ont
une seule fonction : la fonction de dominance ou de contrôle. Hannah
Arendt a beaucoup insisté sur ce point :

11 me semble triste que le niveau actuel de science politique dans notre pays
ne permette pas à la science de la terminologie de faire la distinction entre
des mots de base tels que « autorité », « capacité », « force », « contrôle » et
enfin « violence ». Ils nous renvoient tous à des phénomènes différenciés et
différents les uns des autres, et il leur est difficile d'exister si cette différenciation

n'est pas présente.11

Dans ce sens, les différences soulignées par Hannah Arendt peuvent nous

permettre de comprendre la relation entre le pouvoir et la violence. Le pouvoir

signifie la capacité de l'homme non seulement d'agir, mais de
coordonner l'action. Cela en fait une condition préalable pour que les actions

11 Arendt, Hannah : On violence, 38.



Dialectique du pouvoir et de la violence selon Hannah Arendt 431

des individus aient des résultats ou provoquent des changements dans les
choses. De cette manière, il a la propriété d'introduire des attitudes et des

postures nouvelles et changeantes sans que son efficacité soit une condition

pour transformer d'autres êtres humains en position d'impuissance ou
de blocage de l'action. Cela signifie que le travail de l'autorité consiste à

réaliser l'harmonie et la coalition entre les actions, et donc ce n'est pas une
caractéristique individuelle, mais plutôt une caractéristique collective
appartenant au groupe, et « reste présente tant que les membres du groupe
continuent à vivre les uns avec les autres »12, C'est-à-dire dans un groupe
non divisé.

Ainsi, le pouvoir peut être pensé en dehors de l'idée de contrôle, et donc
cela n'implique aucune distinction entre le vainqueur ou le perdant, ni
l'exercice de la coercition de l'un sur l'autre. Et quand « on dit d'une
personne qu'elle est "au pouvoir", on indique en fait qu'elle a été forcée par un
certain nombre de personnes à agir en leur nom »13. Alors que la violence,
c'est une combinaison de moyens et de techniques que l'individu utilise
pour subjuguer les autres et atteindre ses objectifs. Mais, elle « aura besoin
d'une justification venant d'une autre partie qui ne peut jamais porter sur
quelque chose de fondamental »14. Pour renforcer sa pensée, Hannah Arendt
n'hésite pas à prendre les événements politiques contemporains comme un
exemple, considérant l'événement de l'affrontement frontal entre les véhicules

blindés russes et la résistance globale non violente manifestée par le

peuple tchécoslovaque comme un cas classique de confrontation entre le

pouvoir et la violence. C'est ce qui renforce l'affirmation d'Arendt selon
laquelle la violence ne dépend pas des chiffres ou de l'opinion publique,
mais des outils qui permettraient d'augmenter et de doubler la capacité
humaine.

C'est pourquoi, écrit Hannah Arendt, « un contre tous » est la forme
extrême de la violence, et « tous contre un » la forme extrême du pouvoir. De

ce point de vue, le pouvoir d'un seul homme est toujours une violence, car
c'est une monopolisation du pouvoir de la multitude15. Réciproquement, le

pouvoir est intrinsèquement non-violent16, parce qu'il existe comme pouvoir

lorsque des hommes coordonnent leurs actions, sans avoir besoin de

se contraindre mutuellement17.
La violence est considérée comme illégitime puisque son utilisation est

le signe d'un abus de pouvoir. Alors que tout pouvoir est par définition

12 Arendt, Hannah : On violence, 39.
13 ARENDT, Hannah : On violence, 39.
14 ARENDT, Hannah : On violence, 45.
15 ARENDT, Hannah : Essai sur la révolution. Paris : Gallimard 1967, 221.
16 Arendt, Hannah : Du mensonge à la violence. Paris : Calmann-Lévy 1972,157.
17 Gérard, Valérie : Politique et violence selon Hannah Arendt.



432 Charef Elmoatassim

légitime. Selon Gérard18, la question de sa légitimité ne se pose pas en fait,
elle est manifeste. Hannah Arendt dit à ce propos :

le pouvoir est manifeste, mais il tire sa légitimité du fait initial du
rassemblement plutôt que de l'action qui est susceptible de le suivre. Lorsque la
légitimité est contestée, elle cherche à faire appel au passé, tandis que la
justification se réfère à un objectif dont la réalisation se situe dans le futur. La

violence peut être justifiable, mais elle ne sera jamais légitime.19

Ceci dit, il semble que la politique est incapable de constituer le pouvoir.
Celui-ci est en effet fragile, d'une part, parce qu'il repose sur un appui et

sur des liens contingents, sur le rassemblement et l'action de concert20, qui
selon Arendt sont rares, et d'autre part, parce que la violence peut le

détruire à tout moment. Pour la philosophe, le choix par exemple d'une
résistance non-violente par Ghandi a fait apparaître ce qu'est un pouvoir à

l'état pur, mais elle n'a eu du succès que parce qu'il n'y avait pas en face un
adversaire prêt à tout pour l'emporter, comme le stalinisme ou le nazisme,
au lieu de la Grande-Bretagne. Par conséquent, l'enjeu ici n'est pas suffisant

pour dire politiquement que le pouvoir et la violence ne sont pas les

deux faces d'une même pièce. Au contraire, ils sont en opposition totale, et
la différence entre eux est évidente, car le pouvoir ne peut pas être à l'origine

de son opposant, qui est la violence. La réflexion de Hannah Arendt
sur ces paradoxes est un reflet qui réactualise les débats sur la violence à la

lumière des guerres et des révolutions, comme le souligne la philosophe en
disant que : « Le pouvoir peut toujours être détruit par la violence ; l'ordre
le plus efficace est celui que vient appuyer le canon du fusil, qui impose
l'obéissance immédiate la plus complète. Mais il ne peut jamais être la source
du pouvoir ».21

Conjointement aux exemples empiriques cités précédemment, ces

arguments montrent que, selon la propre pensée d'Arendt, la violence et le

pouvoir sont souvent intimement liés. Selon la philosophe, il faut parfois
prendre des mesures qui mettent en danger la paix et la stabilité,
perturbent la solidarité et se font des ennemis des autres acteurs, une vérité
que Hannah Arendt minimise par l'identification de la politique à une amitié

non coercitive. Pourtant, elle pourrait encore insister sur la question de

déployer de manière instrumentale des moyens violents lorsque des occasions

tragiques surviennent, même s'il ne s'agit pas d'une caractéristique
fondamentale du « politique » en tant que tel. Même s'il est parfois nécessaire,

l'utilisation de moyens violents reste « antipolitique » dans la mesure
où elle sape la solidarité, la base de toute politique. La violence est antipo-

18 GÉRARD, Valérie : Politique et violence selon Hannah Arendt.
19 ARENDT, Hannah : Du mensonge à la violence, trad. G. Durand. Paris : Calmann-Lévy

1972, 152-153.
20 ARENDT, Hannah : Du mensonge à la violence, 157.
21 ARENDT, Hannah : Du mensonge à la violence, 154.



Dialectique du pouvoir et de la violence selon Hannah Arendt 433

litique car elle menace la solidarité qui se définit comme le fondement de
l'existence politique. Bien qu'elle soit fondamentale, la solidarité n'est
jamais le seul fondement de la politique, malgré les différentes définitions
proposées par Arendt. En effet, l'imbrication intrinsèque de la violence et
du pouvoir est impliquée par sa réponse à l'autorité charismatique wébé-
rienne comme acte de constituer une république.

Conclusion

La violence et le pouvoir sont inséparables du point de vue politique. Ce

qui est remarquable dans la pensée d'Arendt, c'est sa critique de l'aspect
instrumental de la violence qui menace l'harmonie des relations humaines
et la solidarité des peuples. La violence est étroitement liée à la nécessité,
ce qui fait de la révolte par exemple une réponse spontanée contre la
domination violente inhumaine. Rien ne peut justifier le recours à la violence
comme moyen de domination politique, car tout acte violent est considéré
comme antipolitique. Hannah Arendt a insisté sur l'aspect de rupture entre
la violence et la politique en considérant que la seule rupture réelle passe

par la fondation d'un espace politique réel, qui ne peut reposer sur la
violence. Ainsi, la seule institution du politique peut finir avec la succession
de dominations et instaure un pouvoir. Arendt a insisté aussi sur les

rapports ambivalents entre la politique et la violence en soulignant la dimension

politique de la violence quand cette dernière ne se présente pas comme
un moyen d'une domination.

Résumé

L'approche critique de Hannah Arendt à travers sa célèbre trilogie, De la
révolution, On Violence et Qu'est-ce que la politique se focalise
essentiellement sur la distinction entre la violence et la politique ou sur les dimensions

de la relation tendue entre la politique et la violence. Cet article
synthétise de manière générale les conceptions de Hannah Arendt sur les
relations entre : la violence, le pouvoir, la nécessité et la politique, en tant
qu'idées novatrices qui méritent d'être l'objet d'une étude critique dans le

champ des études philosophiques politiques contemporaines, notamment
pour leur singularité théorique et critique. L'élément central de l'argumentation

d'Arendt est la distinction entre le pouvoir et la violence à travers les

justifications instrumentales et les approches soulignant la « légitimité » de

la violence ou sa valeur intrinsèque. L'œuvre arendtienne se présente donc
comme une tentative de trouver dans l'histoire contemporaine les motifs ou
les raisons susceptibles de justifier le recours à la violence dans l'action du

pouvoir politique.



434 Charef Elmoatassim

Abstract
Hannah Arendt's critical approach throughout her famous trilogy, On
Revolution, On Violence and What is Politics focuses essentially on the distinction

between violence and politics, or on the dimensions of the tense
relationship between politics and violence. This article synthesizes Hannah
Arendt's conceptions of the relationship between violence, power, necessity
and politics as innovative ideas that deserve to be critically examined in the

field of contemporary political philosophy, notably for their theoretical and
critical uniqueness. Central to Arendt's argumentation is the distinction
between power and violence through instrumental justifications and approaches

that stress the 'legitimacy' of violence or its intrinsic value. Arendt's
work is thus presented as an attempt to find in contemporary history the
motives or reasons that can justify the use of violence in the action of political

power.


	Dialectique du pouvoir et de la violence selon Hannah Arendt

