
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 2

Artikel: "Gesetz" und "Evangelium" als Grundkategorien christlicher Theologie

Autor: Deinhammer, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Robert Deinhammer SJ

„Gesetz" und „Evangelium" als

Grundkategorien christlicher Theologie

Rudolf Bultmann hat 1958 zwei Versuchungen der evangelischen Theologie
beschrieben, nämlich die Versuchung zur „Reaktion" und die Versuchung
zur „Politisierung".1 Die Versuchung zur Reaktion besteht darin, dass Theologie

sich gegenüber kritischen Anfragen abschirmt und in einem schlechten

Sinn „dogmatisch" und lebensfremd wird. Sie sucht dann ihre Identität
im bloßen Rückzug auf traditionelle theologischen Formeln, verliert damit
aber auch Problembewusstsein und Dialogfähigkeit, und steht ganz be-
wusst nicht mehr auf der Höhe der Zeit. Die Versuchung zur Politisierung
besteht demgegenüber darin, die christliche Botschaft eben als eine
politisch-moralische Botschaft umzudeuten, um damit vielleicht ihre Relevanz
für die Gegenwart aufzuzeigen. In dieser Sicht hätte die Kirche in erster
Linie die Aufgabe, Orientierung in politischen und moralischen Fragen zu
geben.

Diese beiden Versuchungen dürften auch heute sehr wirksam sein,
gerade auch für die katholische Kirche und ihre Theologie. Der gegenwärtige
„Kulturkampf in der katholischen Kirche kann bis zu einem gewissen
Grad als ein Kampf zwischen Reaktion und Politisierung verstanden werden.

In der breiteren Öffentlichkeit, aber auch innerkirchlich, ist die
Moralisierung des Christentums weit fortgeschritten. Man spricht eigentlich
nur noch, wenn überhaupt, von christlichen Werten und reduziert die
christliche Botschaft auf Moral. Im Grunde weiß man jedoch gar nicht so

genau, was denn eine spezifisch christliche Moral wirklich bedeuten würde
oder was christliche Werte sind, und so kommt es dann vielfach zu einer
Anpassung an herrschende Konventionen oder Ideologien, zu einer Anpassung

an den Zeitgeist. Andererseits kann man derzeit, vielleicht eben auch
als Reaktion gerade darauf, verstärkt reaktionäre Tendenzen beobachten,
die auf einen Rückzug in traditionalistische theologische und liturgische
Ausdrucksformen hindeuten. Mit dem Gesagten soll übrigens keineswegs
bestritten werden, dass beide Versuchungen auch in unterschiedlichen
Kombinationen wirksam werden können. Aber sowohl Reaktion als auch

Politisierung sind meines Erachtens Symptome einer Verstehenskrise in
Bezug auf die christliche Botschaft, also Symptome einer fundamentalen
theologischen Orientierungskrise.

1 Vgl. BULTMANN, Rudolf: Gedanken über die gegenwärtige theologische Situation, in:
Ders.: Neues Testament und christliche Existenz. Theologische Aufsätze, ausgewählt, eingeleitet

und herausgegeben von Andreas Lindemann. Tübingen: Mohr Siebeck 2002, 267-273.



„Gesetz" und „Evangelium" als Grundkategorien christlicher Theologie 375

Angesichts einer solchen Situation ist es notwendig, sich ganz elementar

zu fragen: Worum geht es eigentlich in der christlichen Botschaft? Und
was ist das Verhältnis zwischen Glauben und Moral bzw. Glaube und Politik?

Worin besteht die Aufgabe der Kirche? Im Folgenden möchte ich
Antworten auf diese Fragen zur Diskussion stellen, und zwar durch eine
Besinnung auf die in der lutherischen Theologie so zentrale Unterscheidung
zwischen „Gesetz" und „Evangelium". Die Bedeutung dieser Unterscheidung

kann meines Erachtens nicht genug betont werden. Es handelt sich

sozusagen um den hermeneutischen Schlüssel für ein angemessenes
Verständnis der christlichen Botschaft. Martin Luther hat den Stellenwert der
Unterscheidung von Gesetz und Evangelium etwa so ausgedrückt: „Nahezu
die gesamte Schrift und die Erkenntnis der ganzen Theologie hängt in der
rechten Erkenntnis von Gesetz und Evangelium."2 „Wer das Evangelium
recht vom Gesetz zu unterscheiden weiß, der danke Gott und darf wissen,
daß er ein Theologe ist."3 Wenn also im Folgenden Gesetz und Evangelium
als Grundkategorien christlicher Theologie erläutert werden, dann geht es

einerseits um ein angemessenes Verständnis der christlichen Botschaft
überhaupt und andererseits um eine angemessene Verhältnisbestimmung
von Glaube und Moral bzw. Glaube und Politik. Zugleich geht es auch um
einen Beitrag zur ökumenischen Verständigung, die ja angesichts der
gegenwärtigen Krise des Christentums (in Europa) wichtiger ist als je zuvor.

1. „Gesetz" als „Wort Gottes" in einem ersten und uneigentlichen Sinn

Im Anschluss an Paulus unterscheidet Luther zwischen zwei Weisen des

„Wortes Gottes", nämlich zwischen zwei grundverschiedenen Weisen, wie
Gott zu uns spricht und wie wir ihn erfahren: Gesetz und Evangelium.
Luthers Unterscheidung wurzelt in bibelhermeneutischen Überlegungen.
In der Schrift - sowohl im Alten als auch im Neuen Testament - begegnet
uns Gottes Wort einerseits als Forderung und Anklage, andererseits aber
auch als unbedingte Zusage und Vergebung. Das Gesetz konfrontiert uns
mit einem kategorischen „Sollen" und zeigt uns damit auch, was wir schuldig

geblieben sind, weil wir ihm eben nicht entsprochen haben. Man denke
etwa an den Dekalog in der hebräischen Bibel oder an das Doppelgebot
von Gottes- und Nächstenliebe und dessen Konkretisierung in der
Bergpredigt im Neuen Testament.

Wiederum im Anschluss an Paulus kommt es in der lutherischen
Tradition zu einer Ausweitung des Gesetzesbegriffs. Nach Paulus können auch
die Heiden das Gesetz erkennen. In Rom 2,14-15 schreibt er: „Die Heiden,

2 LUTHER, Martin: Werke, Kritische Gesamtausgabe („Weimarer Ausgabe" WA). Weimar
i883Üf, 7; 502, 34L (1521).

3 WA, 40, 1; 207, 17L ([1531] 1535). Vgl. dazu auch EßELING, Gerhard: Luther. Einführung in
sein Denken, 6. Auflage. Tübingen: Mohr Siebeck 2017,121.



376 Robert Deinhammer SJ

die das mosaische Gesetz nicht haben, tun von Natur aus das, was im
Gesetz gefordert ist, weil ihnen die Forderung des Gesetzes ins Herz geschrieben

ist; ihr Gewissen legt Zeugnis davon ab In der traditionellen,
heute aber teilweise umstrittenen Auslegung dieser Stelle, bedeutet dies:
Das Gesetz findet sich nicht nur in der Bibel und gilt nicht nur für einen
bestimmten Personenkreis, sondern der Mensch als solcher steht immer
und überall unter dem Anspruch des Gesetzes.4 Aufgrund seiner
Vernunftbegabung und seines Gewissens ist der Mensch von vornherein einem
unbedingten moralischen Anspruch ausgesetzt.5 (Gerade darin wurzelt übrigens

auch die Würde des Menschen, dass er nämlich Subjekt sittlicher
Einsicht ist.) In der katholischen Tradition spricht man dabei vom „natürlichen

Sittengesetz" (lex naturalis), das der Mensch schon mithilfe seiner
„natürlichen" Vernunft, also noch ohne Glauben, erkennen kann und das

in den Strukturen der geschaffenen Wirklichkeit seine Grundlage hat. Die
Welt ist in dieser Sicht nicht bloß neutral vorhanden, sondern wird als
etwas erfahren, was uns in unserem Gewissen beansprucht. Abgesehen von
Evangelium und Glaube begegnet uns in der Welt das Gesetz, und zwar
ausschließlich das Gesetz.

Worin bestehen nun aber die Forderungen des Gesetzes? Was ist der
Inhalt des moralischen Anspruches? In einer weithin säkularen oder religiös

pluralistischen Gesellschaft kann es nicht genügen, hier einfach auf
bestimmte Schriftstellen hinzuweisen. Es ist ja auch noch zu klären, in
welchem Sinn die Bibel überhaupt Autorität in moralischen Fragen beanspruchen

kann. Konkrete Gesetzeserkenntnis ist meines Erachtens Sache der
argumentierenden Vernunft, was selbstverständlich nicht ausschließt, dass

objektiv geltende Moralnormen auch in der Bibel zu finden sind. Man
könnte die Ethik als den Versuch verstehen, das Gesetz inhaltlich auszulegen

und zu bestimmen. Natürlich geschieht es in diesem Zusammenhang
auch immer wieder, dass man die Objektivität des moralischen Anspruchs
leugnet und ihn in einer reduktionistischen Weise wegerklären möchte,
etwa als Forderungen eines auch kulturell bestimmten „Über-Ichs" oder als

Ausdruck evolutionsbiologischer Faktoren. Der brennende, aber nicht
verbrennende Dornbusch (Ex 3,1-4,17) ist vielleicht ein Symbol für die Reni-

4 Vgl. zu einer alternativen Exegese gegenüber dieser traditionellen Auffassung etwa
GATHERCOLE, S.J.: A Law unto Themselves. The Gentiles in Romans 2,14-15 Revisited, in: Journal

for the Study of the New Testament 85 (2002), 27-49. ~ Mir geht es hier nicht so sehr um
Exegese, sondern eher um die lutherische Deutung der Stelle sowie darum, sie als einen
systematischen Ausgangspunkt zu verstehen.

5 Das zeigt sich schon daran, dass wir sonst die Frage „Warum soll ich moralisch
handeln?" gar nicht verstehen könnten. Als Vernunftwesen befinden wir uns sozusagen von
vornherein in einem normativ strukturierten Raum. Die Sollenserfahrung in unserem Gewissen
ist eine unableitbare Grunderfahrung, welche allerdings bis zu einem gewissen Grad auch
verdrängt werden kann.



„Gesetz" und „Evangelium" als Grundkategorien christlicher Theologie 377

tenz der Gewissenserfahrung gegenüber solchen Reduktionsversuchen.6
Die weltgeschichtliche Bedeutung des Judentums besteht ja unter anderem
darin, dass in ihm die Unbedingtheit des moralischen Anspruchs entdeckt
und in einen Zusammenhang mit einem strikten Monotheismus gebracht
wurde.7

In formaler Hinsicht bedeutet die Unbedingtheit des moralischen
Anspruchs, dass er durch nichts relativiert werden kann, dass er

„[...] durch keinen übergeordneten Anspruch und durch keine entgegenstehenden

Verhältnisse sich entkräften lässt, und inhaltlich: daß er zum Tun
von Liebe beansprucht, auch da, wo das menschliche Bedingtsein durch eigene

Bedürfnisse und durch solches, was zu Angst oder Haß provoziert, dem
entgegensteht."8

Der moralische Anspruch bleibt auch dann bestehen, wenn man ihn nicht
anerkennen will oder ihm nicht entspricht.

Die nähere Auslegung des Gesetzes ist, wie gesagt, Aufgabe der normativen

Ethik. Ich selbst vertrete eine kritische Naturrechtsethik, deren
Grundaussagen ich hier nur kurz skizzieren kann. In jeder Handlung streben

wir notwendigerweise irgendwelche Werte an oder suchen irgendwelche
Übel zu vermeiden. Ein Übel als solches kann gar nicht angestrebt werden.

Menschliches Handeln ist nur sub ratione boni möglich, und Werte
können einfach verstanden werden als Korrelate des willentlichen
Strebens. Gewiss hängen die Werte, die wir anstreben, mit unserem Mensch-
sein zusammen. Die menschliche Natur bestimmt nämlich das Spektrum
der für uns bedeutsamen Werte. Unsere Natur und die sich aus ihr
ergebenden Dispositionen legen fest, was für uns vorteilhaft und erfüllend oder
aber schädlich und zerstörerisch ist. Hätten wir eine andere Natur, würden
wir deshalb auch andere Werte anstreben bzw. andere Übel vermeiden.9
Aber die entscheidende ethische Frage ist gar nicht so sehr, welche Werte
wir anstreben sollen, sondern ob wir den Werten, für die wir uns
entscheiden, auch auf die Dauer und im Ganzen gerecht werden. Man kann
nämlich einen Wert so anstreben, dass man ihn zwar für sich oder die

eigene Gruppe erreicht, ihn aber in einer universalen Betrachtungsweise
untergräbt oder andere Werte dabei unnötig opfert. Zum Beispiel kann

6 Vgl. dazu etwa Knauer, Peter: Handlungsnetze. Über das Grundprinzip der Ethik.
Frankfurt a.M.: BoD 2002, 148-151.

7 Möglicherweise besteht eine tiefliegende Wurzel des Antisemitismus darin, dass mit
der jüdischen Entdeckung des unbedingten moralischen Anspruchs auch das schlechte
Gewissen in die Welt kam. Dies konnte man den Juden nicht verzeihen.

8 Joest, Wilfried: Fundamentaltheologie. Theologische Grundlagen- und Methodenprobleme,

2. Auflage. Stuttgart: Kolhammer 1981, 53.
9 Zu den menschlichen Grundwerten, die auch um ihrer selbst willen angestrebt werden

können und durch die sich die Natur des Menschen verwirklicht, würde ich beispielsweise
zählen: Leben und die Weitergabe von Leben, Gemeinschaft in unterschiedlichen Formen,
Erkenntnis, ästhetische Erfahrung.



378 Robert Deinhammer S)

man Reichtum in einer Weise anstreben, dass dabei andere Menschen arm
werden. Moralisch richtiges Handeln besteht im vernünftigen, d.h. wirklich

nachhaltigen Umgang mit vormoralischen Werten. Es geht dabei
fundamental nicht um Nutzenmaximierung, sondern eher um Schadensmini-
mierung (für wen auch immer). Unverantwortliches Handeln hat letztlich
immer die Struktur von Raubbau oder Kontraproduktivität. Das Grundprinzip

einer vernünftigen Moral könnte also lauten: Handle so, dass du
nicht gerade den Wert, den du jeweils suchst, auf die Dauer und im Ganzen,

also in uneingeschränkt-universaler Hinsicht, untergräbst oder dabei

unnötig andere Werte beeinträchtigst!10
In theologischer Sicht geht es darum, die Welt in keiner Weise zu

vergöttern, sondern sie in ihrem Geschaffensein als etwas Vorletztes und
Relatives zu verstehen. Man vergöttert weltliche Wirklichkeit, wenn man sie
absolut setzt, sich um jeden Preis an sie klammert und dann auch „über
Leichen zu gehen" bereit ist. Das Gesetz fordert also vom Menschen, dass

er nichts in der Welt zu seinem Gott macht und um keinen Preis die Welt
mit Gott verwechselt. Gerade dadurch anerkennt man dann auch Gott und
erfüllt das erste Gebot des Dekalogs, welches ja das eigentliche Gebot in
allen weiteren Geboten ist: „Du sollst keine anderen Götter neben mir
haben" (Ex 20,3). Das erste Gebot des Dekalogs kann übrigens als Beispiel dafür

dienen, dass man ein und denselben Text in der Bibel sowohl gesetzlich

als auch evangelisch verstehen kann. Das erste Gebot ist tatsächlich
eine Forderung, die uns anklagt, wenn wir ihr nicht entsprechen. Aber es

kann vom Glauben her auch als eine befreiende Zusage verstanden werden:

„Du musst keine anderen Götter neben mir haben, du bist befreit vom
Götzendienst, der dich versklavt."

In der lutherischen Tradition unterscheidet man zwischen zwei
Anwendungsweisen des Gesetzes: Das Gesetz wird im politischen Sinn und im
theologischen Sinn in Gebrauch genommen (duplex usus legis: usus politi-
cus vs. usus theologicus).11 Der politische Gebrauch des Gesetzes bezieht
sich auf das äußere Verhalten des Menschen und besteht darin, notfalls
durch die Anwendung von Zwang, Willkür und illegitime Gewalt zu
verhindern, um so für ein geordnetes und möglichst friedliches Zusammenleben

zu sorgen. Das Gesetz verkörpert und konkretisiert sich in menschlichen

Institutionen, zum Beispiel im Staat, in der Rechtsordnung, in der
konventionellen Moral, in der Erziehung und im Bildungssystem, in Ehe

und Familie usw. Der usus legis politicus kann jedoch nur weltliche
Gerechtigkeit gewährleisten, d.h. er richtet sich nur auf das äußere Verhal-

10 Vgl. dazu etwa Deinhammer, Robert: Heute noch Naturrecht? Zur Idee einer kritischen
Naturrechtsethik, in: ZKTh 141 (2019), 64-79. - Vgl. zum traditionellen aristotelisch-thomasischen

Naturrechtsdenken, das im anglo-amerikanischen Sprachraum gegenwärtig eine
gewisse Renaissance erfahrt, etwa neuerdings die nützliche Einführung: BESONG, Brian: An
Introduction to Ethics. A Natural Law Approach. Eugene (Oregon): Cascade Books 2018.

11 Vgl. dazu etwa EßELING: Luther, 137-156.



„Gesetz" und „Evangelium" als Grundkategorien christlicher Theologie 379

ten. Und er ist selbstverständlich auch damit vereinbar, dass es gesetzliches

Unrecht und moralisch unverantwortliche Politik geben kann. Gerade
dann dient das natürliche Sittengesetz als Maßstab für eine Kritik an
ungerechter Herrschaft.

Der theologische Gebrauch des Gesetzes bezieht sich dagegen auf das

„Herz" des Menschen und deckt dessen Erlösungsbedürftigkeit auf.
Konfrontiert mit den Forderungen des Gesetzes wird deutlich, dass der Mensch
immer wieder am Gesetz scheitert, auch wenn er sich vielleicht äußerlich
angepasst und bürgerlich gesittet verhält. Durch das Gesetz zeigt sich die
Unfreiheit des Menschen zum Guten, es zeigt sich, dass der Mensch im
Grunde etwas anderes will als das, was das Gesetz von ihm fordert. Das
Gesetz offenbart also die menschliche Selbstverkrümmung, das Sündersein
des Menschen. Weil das Gesetz den Menschen somit radikal in Frage stellt,
versucht er regelmäßig, das Gesetz zu verdrängen oder abzuschwächen.
Oder er instrumentalisiert es, etwa in der Weise der Werkgerechtigkeit.
Durch „Werke des Gesetzes", durch religiöse oder moralische Leistungen,
will der gesetzlich Fromme nicht nur gegenüber seinen Mitmenschen,
sondern sogar Gott gegenüber seine Daseinsberechtigung beweisen und
Anerkennung verdienen. Er will damit gerade nicht auf Gott angewiesen sein,
sondern sich selbst gerecht machen, sich selbst rechtfertigen, was aber
entweder in den Hochmut oder in die Verzweiflung führen muss. Von dieser

Art der „Religion", die auch in säkularer Maskerade auftritt, hatte Karl
Barth gesagt, dass sie die Angelegenheit des gottlosen Menschen sei.12

Das Gesetz ist „Wort Gottes" im uneigentlichen Sinn. Der unbedingte
moralische Anspruch kann bereits ohne Glauben, nämlich aus der Welt
selbst erkannt werden. Und er ist letztlich der Anspruch Gottes, weil die
Welt als Schöpfung, Gottes Welt ist und auf ihn verweist. Aber das Gesetz
lässt den Menschen mit seinen eigenen Kräften allein und gewährt noch
nicht Gemeinschaft mit Gott. Im Grunde genommen wird in der
Gesetzeserfahrung nach Luther nur die „schreckliche Verborgenheit Gottes" erfahren,

der „Zorn Gottes", der darin besteht, dass der Mensch von sich aus
unfähig ist zur Gemeinschaft mit Gott. Wäre das Gesetz das letzte Wort
über den Menschen, so wäre damit auch seine Gottverlassenheit besiegelt.

2. „Evangelium" als „Wort Gottes" in einem letztgültigen und eigentlichen

Sinn

Erst in der Unterscheidung zum Gesetz kann sich das Evangelium als „Wort
Gottes" im eigentlichen Sinn Geltung verschaffen. Das Gesetz bildet den
Verstehenshintergrund für das Evangelium, das ein ganz anderes und neues

Wort ist, sowohl inhaltlich als auch in Bezug auf die Wirkung, die von

12 Vgl. etwa Barth, Karl: Kirchliche Dogmatik, I, 2, 3. Auflage. Zollikon-Zürich: TVZ
1945. 327 (§ 17)-



380 Robert Deinhammer SJ

ihm ausgeht. Luther kann das Gesetz im Gegensatz zum Evangelium auch
als bloßes „Menschenwort" bezeichnen und bemerkt:

„Sooft Gottes Wort verkündigt wird, macht es fröhliche, weite, sichere Gewissen

Gott gegenüber; denn es ist ein Wort der Gnade, der Vergebung, ein gutes

und wohltuendes Wort. Sooft aber Menschenwort verkündigt wird, macht
es ein betrübtes, enges, ängstliches Gewissen, denn es ist ein Wort des

Gesetzes, des Zornes und der Sünde, indem es zeigt, was man nicht getan hat
und wieviel man tun sollte."13

Das Evangelium ist eine unüberbietbar gute, eine frohmachende und
befreiende Botschaft, weil es nichts fordert, sondern Gott selbst sich darin
zusagt und schenkt, und zwar ohne irgendwelche Bedingungen, die der
Mensch zu erfüllen hätte. Im Evangelium geht es letztlich um nichts
anderes als um die von Gott her gewährte Gemeinschaft des Menschen mit
Gott, die nicht einmal durch den Tod aufgehoben werden kann (vgl. etwa
Rom 8,31-39).

Aber wie ist eine Botschaft als „Wort Gottes" überhaupt verstehbar?
„Wort" gibt es ja nur unter Menschen, als mitmenschliche Kommunikation.

Wie sollte Gott in einem menschlichen Wort zu uns sprechen
können? Handelt es sich dabei um eine schlechte Metapher oder um den
Versuch, zu verschleiern, dass man anderen die eigene Auffassung aufdrängen
will? Die christliche Botschaft beansprucht nun tatsächlich, Wort Gottes
zu sein (vgl. Thess 2,13). Und die Überzeugungskraft der christlichen
Botschaft besteht darin, dass ihr eigener Inhalt diesen Anspruch erläutert und
verständlich macht. Diese These soll nun im Anschluss an die
Fundamentaltheologie von Peter Knauer etwas näher ausgeführt werden.14 Zunächst
ist dabei zu klären, welches Gottesverständnis die christliche Botschaft
voraussetzt.

Nach der christlichen Botschaft ist Gott größer als alles, was wir denken
oder erfahren können, er übersteigt unser Begreifen (vgl. etwa Ijob 36,26;
Ps 145,3; Röm 11,33-36).15 Deshalb kann man ihn auch niemals für irgendwelche

Erklärungen oder Argumente „verwenden". Er ist kein Teil der Welt,
auch nicht die Welt als Ganze. Er ist kein Wesen neben anderen Wesen,
auch nicht das „höchste" Wesen. Und er ist schon gar keine menschliche
Selbstprojektion. Deshalb kann Gott auch nicht zu einem Gegenstand der
Naturwissenschaften werden, die ja nur innerweltliche Zusammenhänge
erforschen. Die christliche Botschaft setzt vielmehr voraus, dass Gott der

13 WA, 2; 453, 2-6 (1519). Vgl. auch EßELING: Luther, 131.
14 Vgl. KNAUER, Peter: Der Glaube kommt vom Hören. Ökumenische Fundamentaltheologie,

7. Auflage. Norderstedt: BoD 2015, sowie Deinhammer, Robert: Reductio in Unum
Mysterium. Fundamentaltheologische Erwägungen im Kontext Ignatianischer Spiritualität, in:
ThGl 101 (2011), 539-561.

15 Vgl. etwa ANSELM von Canterbury: Proslogion, 15: „Ergo domine, non solum es quo
maius cogitari nequit, sed es quiddam maius quam cogitari possit." Vgl. auch DH 800 und
DH 3001.



„Gesetz" und „Evangelium" als Grundkategorien christlicher Theologie 381

Schöpfer der gesamten Wirklichkeit ist und meint damit, dass wir immer
nur das von Gott Verschiedene begreifen können, nämlich die geschaffene
Welt, die als solche völlig auf ihn bezogen ist und ohne ihn nicht sein
kann. Gott ist der, „ohne den nichts ist und nichts sein kann". Dass die Welt
Gottes Schöpfung ist, betrifft also nicht nur einen möglichen zeitlichen
Anfang des Universums beim „Big Bang" vor ca. 13,8 Milliarden Jahren,
sondern bedeutet: Alles, was existiert, geht in jedem Augenblick seiner Existenz

völlig darin auf, ohne Gott nicht sein zu können. Das Sein und das
Geschaffensein der Welt ist ein und dasselbe. Könnten wir per impossibile
unser eigenes Geschaffensein beseitigen, bliebe nichts von uns übrig.

Dieses Schöpfungsverständnis steht in keinerlei Widerspruch zu
naturwissenschaftlicher Wahrheit. Zu beachten ist allerdings, dass wir immer
nur indirekt und hinweisend („analog") von Gott sprechen können. Die
Welt ist aufgrund ihres Geschaffenseins Gott ähnlich und unähnlich
zugleich. Gott seinerseits ist jedoch der Welt nur unähnlich; er kann nicht
als Bestandteil eines noch Welt und Gott übergreifenden Gesamtsystems
gedacht werden.

Gott wird also nur durch das Geschaffensein der Welt „hinweisend"
erkannt. Und das Geschaffensein der Welt ist als solches noch Gegenstand
der Vernunft. Wenn die Welt mit ihrem Geschaffensein identisch ist, müss-
te man Geschaffensein an der Welt selbst ablesen können. Darauf bezieht
sich die traditionelle Rede von einer „natürlichen Gotteserkenntnis". Es

kann aber keinen Gottesbeweis geben, wenn Gott nicht unter Begriffe fallt.
Es kann sich nur um ein Argument für das Geschaffensein der Welt
handeln: Alles in der Welt stellt eine Einheit von Gegensätzen wie Sein und
Nichtsein Endlichkeit), Identität und Nichtidentität Veränderung)
oder Notwendigkeit und Nichtnotwendigkeit Kontingenz) dar. Dies lässt
sich widerspruchsfrei nur als geschaffen im erläuterten Sinn aussagen, nämlich

als völlig auf Gott bezogen und gleichzeitig völlig von ihm verschieden.16

Angesichts dieses Gottesverständnisses erscheint die Möglichkeit von
„Wort Gottes" zunächst jedoch paradoxerweise als extrem problematisch.
Geschaffensein bedeutet, dass die Wirklichkeit der Welt als eine einseitige
Relation auf Gott konstituiert ist.17 Die Welt ist restlos von Gott abhängig,

16 Vgl. dazu etwa DEINHAMMER, Robert: Sein als Bezogensein. Anmerkungen zu einem
relational-ontologischen Geschöpflichkeitsbeweis, in: SJP 51 (2006), 99-122.

17 Vgl. bereits THOMAS VON AQUIN: Summa Theologiae, I q. 13, a. 7; sowie DERS.: Summa
Contra Gentiles, lib. 2, cap. 12, n. 1-2. - Thomas bleibt allerdings letztlich einer Substanzmetaphysik

verhaftet, in deren Rahmen man Geschaffensein nicht adäquat zur Sprache bringen
kann. Das christliche Schöpfungsverständnis (creatio ex nihilo) erfordert eine sehr
ungewohnte relationale Ontologie, wonach Geschaffensein eine einseitige Relation auf Gott ist,
welche die Wirklichkeit der Welt überhaupt erst konstituiert. Die Welt als Schöpfung ist
„restloses Bezogensein auf... / in restloser Verschiedenheit von ...". Man begreift von Gott
immer nur das von ihm Verschiedene, das allerdings restlos auf ihn verweist. Nur im Rahmen

einer solchen relationalen Ontologie lässt sich die Unbegreiflichkeit Gottes wahren und



382 Robert Deinhammer SJ

Gott ist jedoch in keiner Weise von der Welt abhängig. „Wort Gottes" würde

aber bedeuten, dass Gott sich der Welt zuwendet und sogar in einem
menschlichen Wort zu uns spricht. Wie sollte dies aber angesichts der
Absolutheit und Transzendenz Gottes möglich sein? Gemeinschaft mit Gott
ist jedenfalls kein selbstverständlicher Sachverhalt. Genau darin besteht
auch die Grundproblematik aller Religionen18. Nichts in der Welt, keine
geschöpfliche Qualität kann nämlich Gemeinschaft mit Gott begründen,
keine guten Werke des Menschen und keine noch so große geschaffene
Vollkommenheit oder Leistung. Von der Welt her gesehen gibt es keinen
Zugang zu Gott. In seiner Majestät ist Gott ein verborgener und abwesender

Gott, der „in unzugänglichem Licht wohnt" (1 Tim 6,16). Genau diese
Einsicht kommt auch in der so verzweifelt klingenden und für uns heute
leider eher fremd gewordenen Frage Luthers zum Ausdruck: „Wie kriege
ich einen gnädigen Gott?"

Erst vor diesem dunklen Hintergrund macht nun der trinitarische und
christologische Inhalt der christlichen Botschaft verständlich, wie trotzdem

von einem „Wort Gottes" und von „Gemeinschaft mit Gott" die Rede

sein kann. Um eine reale Beziehung Gottes zur Welt aussagen zu können,
durch die Gott dennoch nicht abhängig wird von der Welt, spricht die
christliche Botschaft von der Dreifaltigkeit Gottes. Gott ist der Welt mit
göttlicher Liebe zugewandt, d.h. die Welt ist von vornherein aufgenommen

in eine Liebe zwischen Gott und Gott, in die ewige Liebe des Vaters
zum Sohn, die der Heilige Geist ist (vgl. etwa Rom 5,1-11; Eph 2,18). Dabei
gilt: Die eine unbegreifliche und unteilbare göttliche Wirklichkeit existiert
von Ewigkeit her als Gott-Vater, Gott-Sohn und Gott-Heiliger Geist: Eine
Natur in drei Personen. Vater, Sohn und Heiliger Geist sind göttliche
Personen in dem Sinn, dass sie unterschiedliche Weisen der Selbstpräsenz
Gottes sind, nämlich Relationen Gottes auf sich selbst. Gott besitzt sich
selbst als Vater, als Sohn und als Heiliger Geist, und dies jeweils ganz. In
dieser Sicht kann sowohl ein Modalismus als auch ein Tritheismus vermieden

werden.
Die Bedeutung des Glaubens an die Dreifaltigkeit besteht wie gesagt

darin, Gottes Absolutheit und seine Zuwendung zur Welt miteinander
vereinbaren zu können: Gottes Liebe zur Welt ist ursprünglich eine innergöttliche

Relation und besteht von Ewigkeit her. Wenn ein Geschöpf in diese
Relation aufgenommen ist, wird Gott dadurch nicht abhängig von seiner
Schöpfung. Weil diese Liebe Gottes zur Welt ihr Maß nicht an der Welt
hat, d.h. nicht durch das Geschöpf als solches, sondern durch Gott konstituiert

wird, ist sie zwar schlechthin verlässlich; sie kann aber gerade des-

dennoch sinnvoll, nämlich indirekt und hinweisend, von ihm sprechen. Es ist elementar wichtig,

Gott nicht wie in ein Stück Welt zu denken.
18 Vgl. dazu etwa GäDE, Gerhard: Viele Religionen - welche Wahrheit? Ein neuer Blick auf

die nichtchristlichen Religionen. Freiburg. i.Br.: Herder 2021.



„Gesetz" und „Evangelium" als Grundkategorien christlicher Theologie 383

halb auch nicht an den Zuständen der Welt abgelesen werden, etwa am
eigenen Wohlbefinden. Man kann sie nicht mit bloßer Vernunft erkennen.
Woher weiß man dann überhaupt von ihr?

Auf diese Frage antwortet die christliche Botschaft, indem sie sich auf
Jesus von Nazaret als den menschgewordenen Sohn Gottes beruft. Erst in
einem christologischen Verständnis wird die Rede von einem „Wort Gottes"

endgültig sinnvoll. Gott begegnet als Mensch, um uns in einem schlichten

menschlichen Wort zu sagen, was wir von uns aus niemals wissen könnten:

Die frohmachende und befreiende Botschaft, dass wir mit Christus
und um seinetwillen von Gott angenommen sind, und dass dagegen keine
Macht der Welt ankommen kann, nicht einmal der Tod. Die Botschaft Jesu,
die er mit seinem Leben und mit seinem Sterben am Kreuz bezeugt hat, ist
das Evangelium, das Wort Gottes im eigentlichen Sinn. Dieser Botschaft
kann man nur im Glauben gerecht werden, indem man sie sich auch gegen
allen Anschein gesagt sein lässt und auf sie vertraut. An Jesus an den Sohn
Gottes glauben heißt also, dass man aufgrund seines Wortes aus der
Gewissheit leben kann, an seinem Verhältnis zum Vater Anteil zu haben (vgl.
etwa Joh 17,20-26), Alle einzelnen Glaubensaussagen müssen sich darauf
zurückführen lassen (reductio in unum mysterium).

Die Menschwerdung des Sohnes bedeutet, dass die menschliche Natur
Jesu aufgenommen ist in eine Relation der göttlichen Wirklichkeit auf sich
selbst, nämlich in die Selbstpräsenz Gottes, die wir den „Sohn" nennen:
Zwei Naturen in einer Person. Dabei sind nach dem Konzil von Chalze-
don19 (451) das Menschsein und das Gottsein Jesu weder miteinander
vermischt noch voneinander getrennt, sondern voneinander verschieden, aber
gleichzeitig durch eine Selbstpräsenz Gottes untrennbar miteinander
verbunden (hypostatische Union). Auch die Gottessohnschaft Jesu kann nur
im Glauben erkannt werden, weil sie nicht an seinem Menschsein ihr Maß
hat und deshalb auch nicht daran abgelesen werden kann. Und sie wird erst
dann in ihrer wahren Bedeutung erfasst, wenn es dabei zugleich um unser
eigenes Verhältnis zu Gott geht: Gott liebt uns so wie seinen eigenen ewigen

Sohn. Jesus ist also der, durch den wir im Heiligen Geist Zugang zum
Vater haben. In dieser durch Jesus Christus vermittelten ewigen Gemeinschaft

mit Gott besteht auch unser „ewiges Leben", das im Glauben schon
jetzt beginnt und sich im Tod vollenden wird.

Das Evangelium als „Wort Gottes" im eigentlichen Sinn lässt sich nur
im Glauben als wahr erkennen, man kann es außerhalb des Glaubens mit
Vernunftargumenten weder „plausibilisieren" noch widerlegen (vgl. etwa
1 Kor 1,18-2,16). Daran hat das „Wort Gottes" sein Kriterium, dass man ihm
nur im Glauben gerecht wird. Evangelische Theologie sagt dazu: Gott
allein begegnet allein im Wort dem Glauben allein. Das impliziert aber keinen

Fideismus, beim dem man ungeprüft alles Beliebige „schlucken" müss-

'9 Vgl. DH 301-303.



384 Robert Deinhammer S]

te. Gegenstand des Glaubens ist allein die durch das „Wort Gottes" offenbar

werdende Selbstmitteilung Gottes an sein Geschöpf, also dass wir mit
Gott Gemeinschaft haben, indem wir in die Liebe des Vaters zum Sohn

aufgenommen sind. Obwohl die Wahrheit des Glaubens alle Vernunft
übersteigt und nicht in ihren Rahmen eingeordnet werden kann, gibt es keinerlei

Widerspruch zwischen Glaube und wahrer Vernunfteinsicht. Man kann
sich jedenfalls nicht auf stichhaltige Vernunftgründe berufen, wenn man
sachgemäße Glaubensverkündigung ablehnt. Die Frage ist allerdings, wie
oft man sachgemäßer Glaubensverkündigung begegnet.

Wie wirkt sich der Glaube an das Evangelium im Leben aus? Der Glaube

befreit den Menschen zu wahrer Menschlichkeit, indem er ein Vertrauen

schenkt, das stärker ist als alle Angst um sich selbst.20 Denn diese in
unserer Todesverfallenheit wurzelnde ängstliche Selbstfixierung ist der
letzte Grund für alles Böse in unserer Welt (vgl. Hebr 2,15). Im Glauben
kann man aus einem Vertrauen leben, das stärker ist als alle Angst um sich
selbst, nämlich aus dem Vertrauen, unter allen Umständen in Gottes Liebe
geborgen zu sein. Deshalb muss man sich im Glauben nicht mehr um
jeden Preis an geschaffene Güter festklammern; man muss sich nicht mehr
um jeden Preis selber sichern und kann auch die eigene Endlichkeit akzeptieren.

Der Glaube ermöglicht somit die „Freiheit der Kinder Gottes" (vgl.
Rom 8,12-21). Er ist die erlösende Alternative zu jeder Form von
Weltvergötterung, die ja notwendig in eine abgrundtiefe Verzweiflung an der Welt
umschlagen muss. In diesem Glauben kommt die ganze Welt unter ein
neues Vorzeichen. Während außerhalb des Glaubens betrachtet die Welt
ein Gleichnis der Abwesenheit Gottes bzw. letzter Verlorenheit ist („Hölle"),

wird sie im Glauben betrachtet zu einem Gleichnis der Gemeinschaft
mit Gott („Himmel"). Man kann überhaupt nur in Gleichnissen, die aus

guter irdischer Erfahrung stammen, über die im Glauben gemeinte
Wirklichkeit sprechen. So wie Gott selbst fällt auch unsere Gemeinschaft mit
ihm nicht unter Begriffe oder Vorstellungskategorien. Wir können nur
„hinweisend" davon reden: Menschliche Liebe wird dann zu einem ganz
schwachen Bild für Gottes unendliche Liebe.

Es gibt übrigens auch einen „anonymen Glauben", der noch nicht den
Namen Jesu kennt. Es handelt sich dabei um ein aus der Welt nicht
erklärbares Grundvertrauen, das aber erst im Licht der christlichen Botschaft

ganz zu sich selbst kommt (vgl. Joh 3,21). Anonymer Glaube ist gegeben,
wenn Menschen aus einer Haltung leben, in der man grundsätzlich das

moralisch Richtige tun will und um keinen Preis bereit ist, unmenschlich
zu werden.

20 Vgl. dazu und zum Folgenden etwa DEINHAMMER, Robert: Das Verhältnis von Moral
und Religion, in: Ethica, 25 (2017), 195-208, hier 205F., sowie bereits KNAUER, Peter: Erbsünde
als Todesverfallenheit. Eine Deutung von Rom 5,12 aus dem Vergleich mit Hebr 2,14/., in: ThGl
58 (1968), 153-158.



„Gesetz" und „Evangelium" als Grundkategorien christlicher Theologie 385

3. Unterscheidendes In-Beziehung-Setzen von „Gesetz" und „Evangelium"

„Gesetz" und „Evangelium" sind Grundkategorien christlicher Theologie.
Als solche werden sie jedoch nur erfasst, wenn man sie streng voneinander
unterscheidet und gleichzeitig zueinander in Beziehung setzt, sie also in
ihrer Bedeutung füreinander betrachtet. Bei diesem unterscheidenden
InBeziehung-Setzen geht es um den Gegensatz zu Vermischen oder Trennen.
Alles ist verloren, wenn man das Evangelium als ein neues Gesetz, nämlich
als eine moralische Forderung oder als politisches Programm auffasst. Das

Evangelium findet aber im Gesetz seinen Anknüpfungspunkt und seine

Voraussetzung, weil es ja den Menschen zu wirklicher Menschlichkeit, nämlich

zur selbstlosen Erfüllung des Gesetzes befreien will. Ohne das Gesetz
könnte man den Sinn des Evangeliums nicht verstehen. Vom Evangelium
her kann es dann aber auch zu einer vertieften Erkenntnis des Gesetzes

kommen, das sonst oft wenigstens partiell verdrängt bleibt. Und erst vom
Evangelium her gesehen, also im Glauben, wird auch endgültig klar, dass

Werke des Gesetzes den Menschen vor Gott nicht rechtfertigen können.
Das Gesetz wird als Heilsweg ausgeschlossen und damit umso besser in
seiner weltlichen Bedeutung erkannt.

Die rechte Unterscheidung von Gesetz und Evangelium hilft bei allen
theologischen Unterscheidungen, etwa bei Natur und Gnade, Vernunft und
Glaube, Philosophie und Theologie. Sie ist natürlich besonders relevant für
eine angemessene Verhältnisbestimmung von Glaube und Moral bzw.
Glaube und Politik. Der Glaube als das Vertrauen auf ein letztes Geborgen-
sein in der Gemeinschaft mit Gott bringt keine neuen moralischen
Verpflichtungen mit sich. Aber er entmachtet die Angst des Menschen um
sich selbst und schenkt so die Freiheit, das bereits mit der Vernunft als

moralisch richtig Erkannte zu tun, eben weil es das Richtige ist. Es geht
dabei nicht um eine „religiöse Motivation", etwa Furcht vor göttlicher Strafe

oder Aussicht auf eine himmlische Belohnung, sondern um die Befreiung

zu selbstlosem und wirklich vernünftigem Handeln. Erst so kann das
Gesetz erfüllt werden. Dabei ist mit Luther zu beachten, dass nicht die
Früchte den Baum gut machen, sondern dass nur ein guter Baum auch

gute Früchte hervorbringen kann. Will man gute Früchte sehen, muss zuvor

der Baum gut sein. Mit anderen Worten: Gute Werke sind eine notwendige

Folge des Glaubens. Die Liebe kommt aus dem Glauben, also aus
einer letzten Geborgenheit, die der Mensch im Evangelium empfängt. Damit
ist jeder Form von Selbstgerechtigkeit von vornherein der Boden entzogen.

Luther bemerkt dazu in seiner Römerbriefvorrede:

„Glaube ist ein göttliches Werk in uns, das uns wandelt und neu gebiert aus
Gott (Joh 1,13), und den alten Adam tötet; er macht aus uns ganz andere
Menschen von Herzen, Mut, Sinn und allen Kräften und bringt den Heiligen Geist
mit sich. O, es ist ein lebendiges, geschäftiges, tätiges, mächtiges Ding um



386 Robert Deinhammer SJ

den Glauben, so dass es unmöglich ist, dass er nicht ohne Unterlass sollte
Gutes wirken. Er fragt auch nicht, ob gute Werke zu tun sind, sondern ehe

man fragt, hat er sie getan und ist immer im Tun."21

Der Glaube ist in dieser Sicht also die Quelle guter Werke. Nicht unser
Handeln rechtfertigt uns, sondern unsere Rechtfertigung durch Gott lässt

uns liebevoll handeln.22
Was ist nun der Auftrag der Kirche? Was ist die Aufgabe der Christen

und Christinnen in der Welt? Gegen alle Tendenzen zur Moralisierung
bzw. Politisierung muss immer wieder kompromisslos eingeschärft werden,

dass die eigentliche Aufgabe der Kirche die Verkündigung des

Evangeliums ist, nämlich die klare Bezeugung und verständliche Weitergabe
der christlichen Botschaft.23 Gerade so wird Kirche dann auch politisch
wirksam sein. Die Kirche ist aber keine Moralanstalt und auch kein politischer

Akteur im engeren Sinn. Freilich gilt ebenso, dass die Kirche das

Evangelium nur vor dem Hintergrund des Gesetzes verkündigen kann. Die
Aufgabe moralischer Unterweisung kommt der Kirche jedoch nur subsidiär

zu. Wer sich für das Evangelium einsetzen will, muss sich auch für das

Gesetz einsetzen, wo dieses verdunkelt wird. Dies kann nur durch überzeugende

ethische Argumentation geschehen. Hier reicht eine bloße Berufung
auf die Tradition der Kirche nicht aus.

Die rechte Unterscheidung von Gesetz und Evangelium ist immer wieder

neu einzuüben, sie versteht sich nicht von selbst, man hat sie sozusagen

nicht in der Tasche. Sie ist in einem eminenten Sinn praktisch und
macht das geistliche Leben im Alltag aus. Und im Grunde genommen ist
diese Unterscheidung bereits ein Ereignis der Gnade, nämlich das Wirken
des Heiligen Geistes im Menschen. Oder wie Luther sagt:

„Darum, welcher diese Kunst, das Gesetz vom Evangelium zu scheiden, wohl
kann, den setze obenan, und heiße ihn einen Doktor der heiligen Schrift. Denn
ohne den Heiligen Geist ist es unmöglich, diesen Unterschied zu treffen. Ich
erfahre es an mir selbst, sehe es auch täglich an anderen, wie schwer es ist, die
Lehre des Gesetzes und das Evangelium voneinander zu sondern. Der Heilige
Geist muss hier Meister und Lehrer sein, oder es wird's kein Mensch auf Erden
verstehen noch lehren können."24

21 WA DB, 7, 10, 6-12 (1522). Vgl. dazu etwa BAYER, Oswald: Martin Luthers Theologie.
Eine Vergegenwärtigung, 4. Auflage. Tübingen: Mohr Siebeck 2016, 261.

22 Spätestens seit der Gemeinsamen Erklärung zur Rechtfertigungslehre (1999) besteht
zwischen Katholiken und Lutheranern ein Grundkonsens in dieser Frage. Leider ist dieser
Meilenstein ökumenischer Verständigung praktisch folgenlos geblieben.

23 Dass dies so wenig geschieht, macht vermutlich einen der Hauptgründe für die sich
seit langer Zeit abgezeichnet habende gegenwärtige Krise des Christentums in Europa und
auch anderswo aus.

24 Zitiert nach https://www.evangelischer-glaube.de/stimmen-der-väter/luther-gesetz-
und-evangelium/ (24.2.2021) - Der voranstehende Artikel stellt die überarbeitete und erweiterte

Fassung eines theologischen Vortrags dar, den ich im Rahmen der interdisziplinären



„Gesetz" und „Evangelium" als Grundkategorien christlicher Theologie 387

4. Zusammenfassende Thesen

i) Die in der lutherischen Tradition so zentrale Unterscheidung von
Gesetz und Evangelium als zwei verschiedene Weisen des „Wortes Gottes" ist
notwendig zum Verständnis der christlichen Botschaft und zu einer
angemessenen Verhältnisbestimmung von Glaube und Moral bzw. Glaube und
Politik. Sie ist auch für die katholische Theologie unumgänglich.

Ii) Das Gesetz ist der schon mit der „natürlichen" Vernunft erkennbare
unbedingte moralische Anspruch, sich menschlich und nicht unmenschlich

zu verhalten. Normative Ethik könnte als die inhaltliche Auslegung
dieses Anspruchs verstanden werden. Der unbedingte moralische Anspruch
ist letztlich der Anspruch Gottes, weil die Welt als Schöpfung, Gottes Welt
ist und auf ihn verweist. Aber das Gesetz lässt den Menschen mit seinen
eigenen Kräften allein und gewährt noch nicht Gemeinschaft mit Gott.

Iii) Das Grundprinzip einer vernünftigen Ethik könnte lauten: Handle so,
dass du nicht gerade den Wert, den du jeweils anstrebt, auf die Dauer und
im Ganzen, also in uneingeschränkter Hinsicht, untergräbst oder dabei
unnötig andere Werte beeinträchtigst! Werte sind dabei Korrelate des will-
lentlichen Strebens und haben eine Grundlage in der menschlichen Natur.

IV) Das Gesetz wird im politischen und im theologischen Sinn in
Gebrauch genommen (duplex usus legis). Im politischen Sinn dient es zur
Ordnung des menschlichen Zusammenlebens und zur Verhinderung illegitimer

Gewalt. Im theologischen Sinn dient es vor allem zur Erkenntnis der
Erlösungsbedürftigkeit des Menschen. Im Gesetz zeigt sich letztlich die
Verlorenheit des Menschen.

v) Evangelium ist als „Wort Gottes" im eigentlichen Sinn die Selbstmitteilung

Gottes im mitmenschlichen Wort der Weitergabe des Glaubens. An
Jesus als den Sohn Gottes glauben bedeutet, aufgrund seines Wortes sich
(und die ganze Welt) von Gott um seinetwillen und nach seinem Maß
geliebt zu wissen. Der Anspruch der christlichen Botschaft, „Wort Gottes" zu
sein, wird durch den Inhalt dieser Botschaft (Dreifaltigkeit Gottes,
Menschwerdung des Sohnes) überhaupt erst verständlich. Darin besteht auch die
Vollmacht und Überzeugungskraft der christlichen Botschaft.

vi) Man darf Gesetz und Evangelium weder vermischen noch trennen,
sondern muss sie streng voneinander unterscheiden und zugleich in ihrer
Bedeutung füreinander verstehen. Das Evangelium befreit zur selbstlosen
Erfüllung des Gesetzes, indem es ein letztes Geborgensein mitteilt und die
in seiner Todesverfallenheit wurzelnde Macht der Angst des Menschen um

Gesprächswoche des Forums St. Stephan zum Thema „Ethik in einer globalisierten Welt" im
August 2020 in St. Georgen am Längsee (Kärnten) gehalten habe. Ich danke allen Teilnehmern

und Teilnehmerinnen für ihr Interesse und die lebhafte Diskussion.



388 Robert Deinhammer S)

sich relativiert, die sonst der letzte Grund für Unmenschlichkeit und Egoismus

ist. Die primäre Aufgabe der Kirche besteht in einer klaren und
verständlichen Verkündigung des Evangeliums, und zwar vor dem Hintergrund

des Gesetzes.

Zusammenfassung
„Gesetz" und „Evangelium" werden als theologische Grundkategorien erläutert,

die zum Verständnis der christlichen Botschaft und deren Beziehung zu
Moral bzw. Politik unerlässlich sind. Alles hängt dabei an der rechten
Verhältnisbestimmung von Gesetz und Evangelium. Statt beides zu vermischen
oder zu trennen, muss es um eine unterscheidende „ln-Beziehung-Setzung"
gehen. Der Artikel versteht sich auch als ein kleiner Beitrag zur ökumenischen

Verständigung.

Abstract
I present "Law" and "Gospel" as basic theological categories that are
necessary in order to understand the Christian message and its relation to
morality and politics. It is crucially important not to confuse or separate the
Law and the Gospel, but to distinguish both and to see their importance for
each other. The article also aims contribute to the ecumenical dialogue.


	"Gesetz" und "Evangelium" als Grundkategorien christlicher Theologie

