Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 2

Artikel: "Gesetz" und "Evangelium" als Grundkategorien christlicher Theologie
Autor: Deinhammer, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1047480

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1047480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ROBERT DEINHAMMER S]

,Gesetz" und ,Evangelium” als
Grundkategorien christlicher Theologie

Rudolf Bultmann hat 1958 zwei Versuchungen der evangelischen Theologie
beschrieben, namlich die Versuchung zur ,Reaktion“ und die Versuchung
zur ,Politisierung®! Die Versuchung zur Reaktion besteht darin, dass Theo-
logie sich gegeniiber kritischen Anfragen abschirmt und in einem schlech-
ten Sinn ,dogmatisch” und lebensfremd wird. Sie sucht dann ihre Identitat
im blof8en Riickzug auf traditionelle theologischen Formeln, verliert damit
aber auch Problembewusstsein und Dialogfahigkeit, und steht ganz be-
wusst nicht mehr auf der Hohe der Zeit. Die Versuchung zur Politisierung
besteht demgegeniiber darin, die christliche Botschaft eben als eine poli-
tisch-moralische Botschaft umzudeuten, um damit vielleicht ihre Relevanz
fir die Gegenwart aufzuzeigen. In dieser Sicht hdtte die Kirche in erster
Linie die Aufgabe, Orientierung in politischen und moralischen Fragen zu
geben.

Diese beiden Versuchungen diirften auch heute sehr wirksam sein, ge-
rade auch fiir die katholische Kirche und ihre Theologie. Der gegenwartige
,2Kulturkampf* in der katholischen Kirche kann bis zu einem gewissen
Grad als ein Kampf zwischen Reaktion und Politisierung verstanden wer-
den. In der breiteren Offentlichkeit, aber auch innerkirchlich, ist die Mo-
ralisierung des Christentums weit fortgeschritten. Man spricht eigentlich
nur noch, wenn {iiberhaupt, von christlichen Werten und reduziert die
christliche Botschaft auf Moral. Im Grunde weifd man jedoch gar nicht so
genau, was denn eine spezifisch christliche Moral wirklich bedeuten wiirde
oder was christliche Werte sind, und so kommt es dann vielfach zu einer
Anpassung an herrschende Konventionen oder Ideologien, zu einer Anpas-
sung an den Zeitgeist. Andererseits kann man derzeit, vielleicht eben auch
als Reaktion gerade darauf, verstarkt reaktiondre Tendenzen beobachten,
die auf einen Riickzug in traditionalistische theologische und liturgische
Ausdrucksformen hindeuten. Mit dem Gesagten soll iibrigens keineswegs
bestritten werden, dass beide Versuchungen auch in unterschiedlichen
Kombinationen wirksam werden kénnen. Aber sowohl Reaktion als auch
Politisierung sind meines Erachtens Symptome einer Verstehenskrise in
Bezug auf die christliche Botschaft, also Symptome einer fundamentalen
theologischen Orientierungskrise.

1 vgl. BULTMANN, Rudolf: Gedanken iiber die gegenwdrtige theologische Situation, in:
DERS.: Neues Testament und christliche Existenz. Theologische Aufsdtze, ausgewdhlt, einge-
leitet und herausgegeben von Andreas Lindemann. Tiibingen: Mohr Siebeck 2002, 267-273.



,Gesetz" und ,Evangelium® als Grundkategorien christlicher Theologie 375

Angesichts einer solchen Situation ist es notwendig, sich ganz elemen-
tar zu fragen: Worum geht es eigentlich in der christlichen Botschaft? Und
was ist das Verhadltnis zwischen Glauben und Moral bzw. Glaube und Poli-
tik? Worin besteht die Aufgabe der Kirche? Im Folgenden méchte ich Ant-
worten auf diese Fragen zur Diskussion stellen, und zwar durch eine Be-
sinnung auf die in der lutherischen Theologie so zentrale Unterscheidung
zwischen ,Gesetz“ und ,Evangelium®“. Die Bedeutung dieser Unterschei-
dung kann meines Erachtens nicht genug betont werden. Es handelt sich
sozusagen um den hermeneutischen Schliissel fiir ein angemessenes Ver-
standnis der christlichen Botschaft. Martin Luther hat den Stellenwert der
Unterscheidung von Gesetz und Evangelium etwa so ausgedriickt: ,Nahezu
die gesamte Schrift und die Erkenntnis der ganzen Theologie hdngt in der
rechten Erkenntnis von Gesetz und Evangelium.“?2 ,Wer das Evangelium
recht vom Gesetz zu unterscheiden weif}, der danke Gott und darf wissen,
dafd er ein Theologe ist.“3> Wenn also im Folgenden Gesetz und Evangelium
als Grundkategorien christlicher Theologie erldutert werden, dann geht es
einerseits um ein angemessenes Verstindnis der christlichen Botschaft
tiberhaupt und andererseits um eine angemessene Verhaltnisbestimmung
von Glaube und Moral bzw. Glaube und Politik. Zugleich geht es auch um
einen Beitrag zur 6kumenischen Verstindigung, die ja angesichts der ge-
genwdartigen Krise des Christentums (in Europa) wichtiger ist als je zuvor.

1. ,,GESETZ“ ALS ,, WORT GOTTES" IN EINEM ERSTEN UND UNEIGENTLICHEN SINN

Im Anschluss an Paulus unterscheidet Luther zwischen zwei Weisen des
,Wortes Gottes“, namlich zwischen zwei grundverschiedenen Weisen, wie
Gott zu uns spricht und wie wir ihn erfahren: Gesetz und Evangelium.
Luthers Unterscheidung wurzelt in bibelhermeneutischen Uberlegungen.
In der Schrift - sowohl im Alten als auch im Neuen Testament - begegnet
uns Gottes Wort einerseits als Forderung und Anklage, andererseits aber
auch als unbedingte Zusage und Vergebung. Das Gesetz konfrontiert uns
mit einem kategorischen ,Sollen“ und zeigt uns damit auch, was wir schul-
dig geblieben sind, weil wir ihm eben nicht entsprochen haben. Man denke
etwa an den Dekalog in der hebrdischen Bibel oder an das Doppelgebot
von Gottes- und Nachstenliebe und dessen Konkretisierung in der Berg-
predigt im Neuen Testament.

Wiederum im Anschluss an Paulus kommt es in der lutherischen Tra-
dition zu einer Ausweitung des Gesetzesbegriffs. Nach Paulus konnen auch
die Heiden das Gesetz erkennen. In Rom 2,14-15 schreibt er: ,Die Heiden,

2 LUTHER, Martin: Werke, Kritische Gesamtausgabe (,Weimarer Ausgabe“ = WA). Weimar
1883ff, 7; 502, 34f. (1521).

3 WA, 40, 1; 207, 17f. ([1531] 1535). Vgl. dazu auch EBELING, Gerhard: Luther. Einfiihrung in
sein Denken, 6. Auflage. Tiibingen: Mohr Siebeck 2017, 121.



376 Robert Deinhammer S

die das mosaische Gesetz nicht haben, tun von Natur aus das, was im Ge-
setz gefordert ist, weil ihnen die Forderung des Gesetzes ins Herz geschrie-
ben ist; ihr Gewissen legt Zeugnis davon ab [...].“ In der traditionellen,
heute aber teilweise umstrittenen Auslegung dieser Stelle, bedeutet dies:
Das Gesetz findet sich nicht nur in der Bibel und gilt nicht nur fiir einen
bestimmten Personenkreis, sondern der Mensch als solcher steht immer
und tberall unter dem Anspruch des Gesetzes.4 Aufgrund seiner Vernunft-
begabung und seines Gewissens ist der Mensch von vornherein einem un-
bedingten moralischen Anspruch ausgesetzt.5 (Gerade darin wurzelt tbri-
gens auch die Wiirde des Menschen, dass er namlich Subjekt sittlicher Ein-
sicht ist.) In der katholischen Tradition spricht man dabei vom ,natiirli-
chen Sittengesetz“ (lex naturalis), das der Mensch schon mithilfe seiner
ynatirlichen® Vernunft, also noch ohne Glauben, erkennen kann und das
in den Strukturen der geschaffenen Wirklichkeit seine Grundlage hat. Die
Welt ist in dieser Sicht nicht blof neutral vorhanden, sondern wird als et-
was erfahren, was uns in unserem Gewissen beansprucht. Abgesehen von
Evangelium und Glaube begegnet uns in der Welt das Gesetz, und zwar
ausschliellich das Gesetz.

Worin bestehen nun aber die Forderungen des Gesetzes? Was ist der
Inhalt des moralischen Anspruches? In einer weithin sikularen oder reli-
gios pluralistischen Gesellschaft kann es nicht geniigen, hier einfach auf be-
stimmte Schriftstellen hinzuweisen. Es ist ja auch noch zu klaren, in wel-
chem Sinn die Bibel iiberhaupt Autoritdt in moralischen Fragen beanspru-
chen kann. Konkrete Gesetzeserkenntnis ist meines Erachtens Sache der
argumentierenden Vernunft, was selbstverstandlich nicht ausschlief3t, dass
objektiv geltende Moralnormen auch in der Bibel zu finden sind. Man
konnte die Ethik als den Versuch verstehen, das Gesetz inhaltlich auszule-
gen und zu bestimmen. Natiirlich geschieht es in diesem Zusammenhang
auch immer wieder, dass man die Objektivitdt des moralischen Anspruchs
leugnet und ihn in einer reduktionistischen Weise wegerkliren méchte,
etwa als Forderungen eines auch kulturell bestimmten ,Uber-Ichs“ oder als
Ausdruck evolutionsbiologischer Faktoren. Der brennende, aber nicht ver-
brennende Dornbusch (Ex 3,1-4,17) ist vielleicht ein Symbol fiir die Reni-

4 Vgl. zu einer alternativen Exegese gegeniiber dieser traditionellen Auffassung etwa
GATHERCOLE, S.J.: A Law unto Themselves. The Gentiles in Romans 2,14-15 Revisited, in: Jour-
nal for the Study of the New Testament 85 (2002), 27-49. - Mir geht es hier nicht so sehr um
Exegese, sondern eher um die lutherische Deutung der Stelle sowie darum, sie als einen sys-
tematischen Ausgangspunkt zu verstehen.

5 Das zeigt sich schon daran, dass wir sonst die Frage ,Warum soll ich moralisch han-
deln?“ gar nicht verstehen konnten. Als Vernunftwesen befinden wir uns sozusagen von vorn-
herein in einem normativ strukturierten Raum. Die Sollenserfahrung in unserem Gewissen
ist eine unableitbare Grunderfahrung, welche allerdings bis zu einem gewissen Grad auch
verdrangt werden kann.



»Gesetz“ und , Evangelium* als Grundkategorien christlicher Theologie 377

tenz der Gewissenserfahrung gegeniiber solchen Reduktionsversuchen.é
Die weltgeschichtliche Bedeutung des Judentums besteht ja unter anderem
darin, dass in ihm die Unbedingtheit des moralischen Anspruchs entdeckt
und in einen Zusammenhang mit einem strikten Monotheismus gebracht
wurde.”

In formaler Hinsicht bedeutet die Unbedingtheit des moralischen An-
spruchs, dass er durch nichts relativiert werden kann, dass er

»[...] durch keinen tbergeordneten Anspruch und durch keine entgegenste-
henden Verhaltnisse sich entkriaften lisst, und inhaltlich: dafd er zum Tun
von Liebe beansprucht, auch da, wo das menschliche Bedingtsein durch eige-
ne Bediirfnisse und durch solches, was zu Angst oder Hafd provoziert, dem
entgegensteht.“8

Der moralische Anspruch bleibt auch dann bestehen, wenn man ihn nicht
anerkennen will oder ihm nicht entspricht.

Die ndhere Auslegung des Gesetzes ist, wie gesagt, Aufgabe der norma-
tiven Ethik. Ich selbst vertrete eine kritische Naturrechtsethik, deren
Grundaussagen ich hier nur kurz skizzieren kann. In jeder Handlung stre-
ben wir notwendigerweise irgendwelche Werte an oder suchen irgendwel-
che Ubel zu vermeiden. Ein Ubel als solches kann gar nicht angestrebt wer-
den. Menschliches Handeln ist nur sub ratione boni moglich, und Werte
konnen einfach verstanden werden als Korrelate des willentlichen Stre-
bens. Gewiss hdngen die Werte, die wir anstreben, mit unserem Mensch-
sein zusammen. Die menschliche Natur bestimmt nimlich das Spektrum
der fiir uns bedeutsamen Werte. Unsere Natur und die sich aus ihr erge-
benden Dispositionen legen fest, was fiir uns vorteilhaft und erfiillend oder
aber schadlich und zerstorerisch ist. Hatten wir eine andere Natur, wiirden
wir deshalb auch andere Werte anstreben bzw. andere Ubel vermeiden.®
Aber die entscheidende ethische Frage ist gar nicht so sehr, welche Werte
wir anstreben sollen, sondern ob wir den Werten, fiir die wir uns ent-
scheiden, auch auf die Dauer und im Ganzen gerecht werden. Man kann
nimlich einen Wert so anstreben, dass man ihn zwar fiir sich oder die ei-
gene Gruppe erreicht, ihn aber in einer universalen Betrachtungsweise
untergrabt oder andere Werte dabei unnétig opfert. Zum Beispiel kann

6 Vgl. dazu etwa KNAUER, Peter: Handlungsnetze. Uber das Grundprinzip der Ethik.
Frankfurt a.M.: BoD 2002, 148-151.

7 Moglicherweise besteht eine tiefliegende Wurzel des Antisemitismus darin, dass mit
der judischen Entdeckung des unbedingten moralischen Anspruchs auch das schlechte Ge-
wissen in die Welt kam. Dies konnte man den Juden nicht verzeihen.

8 Joest, Wilfried: Fundamentaltheologie. Theologische Grundlagen- und Methodenproble-
me, 2. Auflage. Stuttgart: Kolhammer 1981, 53.

9 Zu den menschlichen Grundwerten, die auch um ihrer selbst willen angestrebt werden
konnen und durch die sich die Natur des Menschen verwirklicht, wiirde ich beispielsweise
zahlen: Leben und die Weitergabe von Leben, Gemeinschaft in unterschiedlichen Formen,
Erkenntnis, asthetische Erfahrung.



378 Robert Deinhammer Sj

man Reichtum in einer Weise anstreben, dass dabei andere Menschen arm
werden. Moralisch richtiges Handeln besteht im verniinftigen, d.h. wirk-
lich nachhaltigen Umgang mit vormoralischen Werten. Es geht dabei fun-
damental nicht um Nutzenmaximierung, sondern eher um Schadensmini-
mierung (fir wen auch immer). Unverantwortliches Handeln hat letztlich
immer die Struktur von Raubbau oder Kontraproduktivitit. Das Grund-
prinzip einer verniinftigen Moral konnte also lauten: Handle so, dass du
nicht gerade den Wert, den du jeweils suchst, auf die Dauer und im Gan-
zen, also in uneingeschrankt-universaler Hinsicht, untergrdbst oder dabei
unnotig andere Werte beeintrachtigst!10

In theologischer Sicht geht es darum, die Welt in keiner Weise zu ver-
gottern, sondern sie in ihrem Geschaffensein als etwas Vorletztes und Re-
latives zu verstehen. Man vergottert weltliche Wirklichkeit, wenn man sie
absolut setzt, sich um jeden Preis an sie klammert und dann auch ,iiber
Leichen zu gehen” bereit ist. Das Gesetz fordert also vom Menschen, dass
er nichts in der Welt zu seinem Gott macht und um keinen Preis die Welt
mit Gott verwechselt. Gerade dadurch anerkennt man dann auch Gott und
erfillt das erste Gebot des Dekalogs, welches ja das eigentliche Gebot in
allen weiteren Geboten ist: ,,Du sollst keine anderen Gotter neben mir ha-
ben“ (Ex 20,3). Das erste Gebot des Dekalogs kann tibrigens als Beispiel da-
fiir dienen, dass man ein und denselben Text in der Bibel sowohl gesetz-
lich als auch evangelisch verstehen kann. Das erste Gebot ist tatsichlich
eine Forderung, die uns anklagt, wenn wir ihr nicht entsprechen. Aber es
kann vom Glauben her auch als eine befreiende Zusage verstanden wer-
den: ,Du musst keine anderen Gotter neben mir haben, du bist befreit vom
Gotzendienst, der dich versklavt.”

In der lutherischen Tradition unterscheidet man zwischen zwei Anwen-
dungsweisen des Gesetzes: Das Gesetz wird im politischen Sinn und im
theologischen Sinn in Gebrauch genommen (duplex usus legis: usus politi-
cus vs. usus theologicus).11 Der politische Gebrauch des Gesetzes bezieht
sich auf das duflere Verhalten des Menschen und besteht darin, notfalls
durch die Anwendung von Zwang, Willkiir und illegitime Gewalt zu ver-
hindern, um so fiir ein geordnetes und moglichst friedliches Zusammenle-
ben zu sorgen. Das Gesetz verkorpert und konkretisiert sich in menschli-
chen Institutionen, zum Beispiel im Staat, in der Rechtsordnung, in der
konventionellen Moral, in der Erziehung und im Bildungssystem, in Ehe
und Familie usw. Der usus legis politicus kann jedoch nur weltliche Ge-
rechtigkeit gewdhrleisten, d.h. er richtet sich nur auf das dufiere Verhal-

10 vgl, dazu etwa DEINHAMMER, Robert: Heute noch Naturrecht? Zur Idee einer kritischen
Naturrechtsethik, in: ZKTh 141 (2019), 64-79. - Vgl. zum traditionellen aristotelisch-thoma-
sischen Naturrechtsdenken, das im anglo-amerikanischen Sprachraum gegenwirtig eine ge-
wisse Renaissance erfihrt, etwa neuerdings die niitzliche Einfiihrung: BESONG, Brian: An In-
troduction to Ethics. A Natural Law Approach. Eugene (Oregon): Cascade Books 2018.

11 vgl. dazu etwa EBELING: Luther, 137-156.



»,Gesetz“ und ,Evangelium® als Grundkategorien christlicher Theologie 379

ten. Und er ist selbstverstandlich auch damit vereinbar, dass es gesetzli-
ches Unrecht und moralisch unverantwortliche Politik geben kann. Gerade
dann dient das natiirliche Sittengesetz als Maf3stab fiir eine Kritik an unge-
rechter Herrschaft.

Der theologische Gebrauch des Gesetzes bezieht sich dagegen auf das
,Herz“ des Menschen und deckt dessen Erlosungsbediirftigkeit auf. Kon-
frontiert mit den Forderungen des Gesetzes wird deutlich, dass der Mensch
immer wieder am Gesetz scheitert, auch wenn er sich vielleicht dufferlich
angepasst und biirgerlich gesittet verhdlt. Durch das Gesetz zeigt sich die
Unfreiheit des Menschen zum Guten, es zeigt sich, dass der Mensch im
Grunde etwas anderes will als das, was das Gesetz von ihm fordert. Das
Gesetz offenbart also die menschliche Selbstverkriimmung, das Siindersein
des Menschen. Weil das Gesetz den Menschen somit radikal in Frage stellt,
versucht er regelmadflig, das Gesetz zu verdrangen oder abzuschwachen.
Oder er instrumentalisiert es, etwa in der Weise der Werkgerechtigkeit.
Durch ,Werke des Gesetzes“, durch religiose oder moralische Leistungen,
will der gesetzlich Fromme nicht nur gegeniiber seinen Mitmenschen, son-
dern sogar Gott gegeniiber seine Daseinsberechtigung beweisen und Aner-
kennung verdienen. Er will damit gerade nicht auf Gott angewiesen sein,
sondern sich selbst gerecht machen, sich selbst rechtfertigen, was aber
entweder in den Hochmut oder in die Verzweiflung fithren muss. Von die-
ser Art der ,Religion®, die auch in sikularer Maskerade auftritt, hatte Karl
Barth gesagt, dass sie die Angelegenheit des gottlosen Menschen sei. 12

Das Gesetz ist ,Wort Gottes“ im uneigentlichen Sinn. Der unbedingte
moralische Anspruch kann bereits ohne Glauben, niamlich aus der Welt
selbst erkannt werden. Und er ist letztlich der Anspruch Gottes, weil die
Welt als Schopfung, Gottes Welt ist und auf ihn verweist. Aber das Gesetz
lasst den Menschen mit seinen eigenen Krdften allein und gewdhrt noch
nicht Gemeinschaft mit Gott. Im Grunde genommen wird in der Gesetzes-
erfahrung nach Luther nur die ,schreckliche Verborgenheit Gottes“ erfah-
ren, der ,,Zorn Gottes“, der darin besteht, dass der Mensch von sich aus
unfahig ist zur Gemeinschaft mit Gott. Ware das Gesetz das letzte Wort
tiber den Menschen, so wdre damit auch seine Gottverlassenheit besiegelt.

2. ,EVANGELIUM“ ALS ,WORT GOTTES" IN EINEM LETZTGULTIGEN UND EIGENT-
LICHEN SINN

Erst in der Unterscheidung zum Gesetz kann sich das Evangelium als ,Wort
Gottes“ im eigentlichen Sinn Geltung verschaffen. Das Gesetz bildet den
Verstehenshintergrund fiir das Evangelium, das ein ganz anderes und neu-
es Wort ist, sowohl inhaltlich als auch in Bezug auf die Wirkung, die von

12 vgl. etwa BARTH, Karl: Kirchliche Dogmatik, 1, 2, 3. Auflage. Zollikon-Ziirich: TVZ
1945, 327 (§ 17).



380 Robert Deinhammer SJ

ihm ausgeht. Luther kann das Gesetz im Gegensatz zum Evangelium auch
als blof3es ,Menschenwort“ bezeichnen und bemerkt:

~So0oft Gottes Wort verkiindigt wird, macht es frohliche, weite, sichere Gewis-
sen Gott gegeniiber; denn es ist ein Wort der Gnade, der Vergebung, ein gu-
tes und wohltuendes Wort. Sooft aber Menschenwort verkiindigt wird, macht
es ein betriibtes, enges, dngstliches Gewissen, denn es ist ein Wort des Ge-
setzes, des Zornes und der Siinde, indem es zeigt, was man nicht getan hat
und wieviel man tun sollte.“13

Das Evangelium ist eine uniiberbietbar gute, eine frohmachende und be-
freiende Botschaft, weil es nichts fordert, sondern Gott selbst sich darin
zusagt und schenkt, und zwar ohne irgendwelche Bedingungen, die der
Mensch zu erfiillen hétte. Im Evangelium geht es letztlich um nichts an-
deres als um die von Gott her gewdhrte Gemeinschaft des Menschen mit
Gott, die nicht einmal durch den Tod aufgehoben werden kann (vgl. etwa
R6m 8,31-39).

Aber wie ist eine Botschaft als ,Wort Gottes“ tiberhaupt verstehbar?
,Wort“ gibt es ja nur unter Menschen, als mitmenschliche Kommunika-
tion. Wie sollte Gott in einem menschlichen Wort zu uns sprechen kon-
nen? Handelt es sich dabei um eine schlechte Metapher oder um den Ver-
such, zu verschleiern, dass man anderen die eigene Auffassung aufdrangen
will? Die christliche Botschaft beansprucht nun tatsdchlich, Wort Gottes
zu sein (vgl. Thess 2,13). Und die Uberzeugungskraft der christlichen Bot-
schaft besteht darin, dass ihr eigener Inhalt diesen Anspruch erldutert und
verstandlich macht. Diese These soll nun im Anschluss an die Fundamen-
taltheologie von Peter Knauer etwas ndher ausgefiithrt werden.!# Zunéchst
ist dabei zu kliren, welches Gottesverstdndnis die christliche Botschaft vor-
aussetzt.

Nach der christlichen Botschaft ist Gott grofer als alles, was wir denken
oder erfahren konnen, er iibersteigt unser Begreifen (vgl. etwa [job 36,26;
Ps 145,3; Rom 11,33-36).15 Deshalb kann man ihn auch niemals fiir irgend-
welche Erklarungen oder Argumente ,verwenden®. Er ist kein Teil der Welt,
auch nicht die Welt als Ganze. Er ist kein Wesen neben anderen Wesen,
auch nicht das ,hochste“ Wesen. Und er ist schon gar keine menschliche
Selbstprojektion. Deshalb kann Gott auch nicht zu einem Gegenstand der
Naturwissenschaften werden, die ja nur innerweltliche Zusammenhange
erforschen. Die christliche Botschaft setzt vielmehr voraus, dass Gott der

13 WA, 2; 453, 2-6 (1519). Vgl. auch EBELING: Luther, 131.

14 Vgl. KNAUER, Peter: Der Glaube kommt vom Héren. Okumenische Fundamentaltheo-
logie, 7. Auflage. Norderstedt: BoD 2015, sowie DEINHAMMER, Robert: Reductio in Unum Mys-
terium. Fundamentaltheologische Erwdgungen im Kontext Ignatianischer Spiritualitdt, in:
ThGl 101 (2011), 539-561.

15 vgl. etwa ANSELM VON CANTERBURY: Proslogion, 15: ,Ergo domine, non solum es quo
maius cogitari nequit, sed es quiddam maius quam cogitari possit.“ Vgl. auch DH 800 und
DH 3001.



,Gesetz" und ,Evangelium“ als Grundkategorien christlicher Theologie 38

Schopfer der gesamten Wirklichkeit ist und meint damit, dass wir immer
nur das von Gott Verschiedene begreifen konnen, namlich die geschaffene
Welt, die als solche vollig auf ihn bezogen ist und ohne ihn nicht sein
kann. Gott ist der, ,ohne den nichts ist und nichts sein kann"“. Dass die Welt
Gottes Schopfung ist, betrifft also nicht nur einen moglichen zeitlichen An-
fang des Universums beim ,Big Bang“ vor ca. 13,8 Milliarden Jahren, son-
dern bedeutet: Alles, was existiert, geht in jedem Augenblick seiner Exis-
tenz vollig darin auf, ohne Gott nicht sein zu kénnen. Das Sein und das
Geschaffensein der Welt ist ein und dasselbe. Konnten wir per impossibile
unser eigenes Geschaffensein beseitigen, bliebe nichts von uns iibrig.

Dieses Schopfungsverstandnis steht in keinerlei Widerspruch zu natur-
wissenschaftlicher Wahrheit. Zu beachten ist allerdings, dass wir immer
nur indirekt und hinweisend (,analog“) von Gott sprechen kénnen. Die
Welt ist aufgrund ihres Geschaffenseins Gott dhnlich und undhnlich zu-
gleich. Gott seinerseits ist jedoch der Welt nur undhnlich; er kann nicht
als Bestandteil eines noch Welt und Gott iibergreifenden Gesamtsystems
gedacht werden.

Gott wird also nur durch das Geschaffensein der Welt ,hinweisend” er-
kannt. Und das Geschaffensein der Welt ist als solches noch Gegenstand
der Vernunft. Wenn die Welt mit ihrem Geschaffensein identisch ist, miiss-
te man Geschaffensein an der Welt selbst ablesen konnen. Darauf bezieht
sich die traditionelle Rede von einer ,natiirlichen Gotteserkenntnis“. Es
kann aber keinen Gottesbeweis geben, wenn Gott nicht unter Begriffe fallt.
Es kann sich nur um ein Argument fiir das Geschaffensein der Welt han-
deln: Alles in der Welt stellt eine Einheit von Gegensdtzen wie Sein und
Nichtsein (= Endlichkeit), Identitdit und Nichtidentitit (= Veranderung)
oder Notwendigkeit und Nichtnotwendigkeit (= Kontingenz) dar. Dies lasst
sich widerspruchsfrei nur als geschaffen im erlauterten Sinn aussagen, nam-
lich als véllig auf Gott bezogen und gleichzeitig vollig von ihm verschie-
den.1¢

Angesichts dieses Gottesverstindnisses erscheint die Moglichkeit von
,Wort Gottes“ zundchst jedoch paradoxerweise als extrem problematisch.
Geschaffensein bedeutet, dass die Wirklichkeit der Welt als eine einseitige
Relation auf Gott konstituiert ist.1” Die Welt ist restlos von Gott abhdngig,

16 Vgl. dazu etwa DEINHAMMER, Robert: Sein als Bezogensein. Anmerkungen zu einem
relational-ontologischen Geschdpflichkeitsbeweis, in: SJP 51 (2006), 99-122.

17 Vgl. bereits THOMAS VON AQUIN: Summa Theologiae, 1 q. 13, a. 7; sowie DERS.: Summa
Contra Gentiles, lib. 2, cap. 12, n. 1-2. - Thomas bleibt allerdings letztlich einer Substanzme-
taphysik verhaftet, in deren Rahmen man Geschaffensein nicht adiquat zur Sprache bringen
kann. Das christliche Schopfungsverstandnis (creatio ex nihilo) erfordert eine sehr unge-
wohnte relationale Ontologie, wonach Geschaffensein eine einseitige Relation auf Gott ist,
welche die Wirklichkeit der Welt iiberhaupt erst konstituiert. Die Welt als Schopfung ist
,restloses Bezogensein auf ... / in restloser Verschiedenheit von ..“. Man begreift von Gott
immer nur das von ihm Verschiedene, das allerdings restlos auf ihn verweist. Nur im Rah-
men einer solchen relationalen Ontologie lasst sich die Unbegreiflichkeit Gottes wahren und



382 Robert Deinhammer §]J

Gott ist jedoch in keiner Weise von der Welt abhangig. ,Wort Gottes“ wiir-
de aber bedeuten, dass Gott sich der Welt zuwendet und sogar in einem
menschlichen Wort zu uns spricht. Wie sollte dies aber angesichts der Ab-
solutheit und Transzendenz Gottes mdglich sein? Gemeinschaft mit Gott
ist jedenfalls kein selbstverstindlicher Sachverhalt. Genau darin besteht
auch die Grundproblematik aller Religionen!8. Nichts in der Welt, keine
geschopfliche Qualitit kann ndmlich Gemeinschaft mit Gott begriinden,
keine guten Werke des Menschen und keine noch so grofle geschaffene
Vollkommenheit oder Leistung. Von der Welt her gesehen gibt es keinen
Zugang zu Gott. In seiner Majestit ist Gott ein verborgener und abwesen-
der Gott, der ,in unzugdnglichem Licht wohnt“ (1 Tim 6,16). Genau diese
Einsicht kommt auch in der so verzweifelt klingenden und fiir uns heute
leider eher fremd gewordenen Frage Luthers zum Ausdruck: ,Wie kriege
ich einen gnadigen Gott?“

Erst vor diesem dunklen Hintergrund macht nun der trinitarische und
christologische Inhalt der christlichen Botschaft verstindlich, wie trotz-
dem von einem ,Wort Gottes“ und von ,Gemeinschaft mit Gott“ die Rede
sein kann. Um eine reale Beziehung Gottes zur Welt aussagen zu kénnen,
durch die Gott dennoch nicht abhdngig wird von der Welt, spricht die
christliche Botschaft von der Dreifaltigkeit Gottes. Gott ist der Welt mit
gottlicher Liebe zugewandt, d.h. die Welt ist von vornherein aufgenom-
men in eine Liebe zwischen Gott und Gott, in die ewige Liebe des Vaters
zum Sohn, die der Heilige Geist ist (vgl. etwa Rom 5,1-11; Eph 2,18). Dabei
gilt: Die eine unbegreifliche und unteilbare gottliche Wirklichkeit existiert
von Ewigkeit her als Gott-Vater, Gott-Sohn und Gott-Heiliger Geist: Eine
Natur in drei Personen. Vater, Sohn und Heiliger Geist sind gottliche Per-
sonen in dem Sinn, dass sie unterschiedliche Weisen der Selbstprasenz
Gottes sind, namlich Relationen Gottes auf sich selbst. Gott besitzt sich
selbst als Vater, als Sohn und als Heiliger Geist, und dies jeweils ganz. In
dieser Sicht kann sowohl ein Modalismus als auch ein Tritheismus vermie-
den werden.

Die Bedeutung des Glaubens an die Dreifaltigkeit besteht wie gesagt da-
rin, Gottes Absolutheit und seine Zuwendung zur Welt miteinander ver-
einbaren zu konnen: Gottes Liebe zur Welt ist urspriinglich eine innergott-
liche Relation und besteht von Ewigkeit her. Wenn ein Geschépf in diese
Relation aufgenommen ist, wird Gott dadurch nicht abhangig von seiner
Schopfung. Weil diese Liebe Gottes zur Welt ihr Maf§ nicht an der Welt
hat, d.h. nicht durch das Geschopf als solches, sondern durch Gott konsti-
tuiert wird, ist sie zwar schlechthin verlésslich; sie kann aber gerade des-

dennoch sinnvoll, namlich indirekt und hinweisend, von ihm sprechen. Es ist elementar wich-
tig, Gott nicht wie in ein Stiick Welt zu denken.

18 vgl. dazu etwa GADE, Gerhard: Viele Religionen - welche Wahrheit? Ein neuer Blick auf
die nichtchristlichen Religionen. Freiburg. i.Br.: Herder 2021.



»,Gesetz“ und ,Evangelium® als Grundkategorien christlicher Theologie 383

halb auch nicht an den Zustdnden der Welt abgelesen werden, etwa am ei-
genen Wohlbefinden. Man kann sie nicht mit bloler Vernunft erkennen.
Woher weifd man dann iiberhaupt von ihr?

Auf diese Frage antwortet die christliche Botschaft, indem sie sich auf
Jesus von Nazaret als den menschgewordenen Sohn Gottes beruft. Erst in
einem christologischen Verstindnis wird die Rede von einem ,Wort Got-
tes“ endgiiltig sinnvoll. Gott begegnet als Mensch, um uns in einem schlich-
ten menschlichen Wort zu sagen, was wir von uns aus niemals wissen kénn-
ten: Die frohmachende und befreiende Botschaft, dass wir mit Christus
und um seinetwillen von Gott angenommen sind, und dass dagegen keine
Macht der Welt ankommen kann, nicht einmal der Tod. Die Botschaft Jesu,
die er mit seinem Leben und mit seinem Sterben am Kreuz bezeugt hat, ist
das Evangelium, das Wort Gottes im eigentlichen Sinn. Dieser Botschaft
kann man nur im Glauben gerecht werden, indem man sie sich auch gegen
allen Anschein gesagt sein lasst und auf sie vertraut. An Jesus an den Sohn
Gottes glauben heifdt also, dass man aufgrund seines Wortes aus der Ge-
wissheit leben kann, an seinem Verhdltnis zum Vater Anteil zu haben (vgl.
etwa Joh 17,20-26), Alle einzelnen Glaubensaussagen miissen sich darauf
zuriickfithren lassen (reductio in unum mysterium).

Die Menschwerdung des Sohnes bedeutet, dass die menschliche Natur
Jesu aufgenommen ist in eine Relation der gottlichen Wirklichkeit auf sich
selbst, ndmlich in die Selbstpriasenz Gottes, die wir den ,Sohn“ nennen:
Zwei Naturen in einer Person. Dabei sind nach dem Konzil von Chalze-
don!? (451) das Menschsein und das Gottsein Jesu weder miteinander ver-
mischt noch voneinander getrennt, sondern voneinander verschieden, aber
gleichzeitig durch eine Selbstprasenz Gottes untrennbar miteinander ver-
bunden (hypostatische Union). Auch die Gottessohnschaft Jesu kann nur
im Glauben erkannt werden, weil sie nicht an seinem Menschsein ihr Maf}
hat und deshalb auch nicht daran abgelesen werden kann. Und sie wird erst
dann in ihrer wahren Bedeutung erfasst, wenn es dabei zugleich um unser
eigenes Verhdltnis zu Gott geht: Gott liebt uns so wie seinen eigenen ewi-
gen Sohn. Jesus ist also der, durch den wir im Heiligen Geist Zugang zum
Vater haben. In dieser durch Jesus Christus vermittelten ewigen Gemein-
schaft mit Gott besteht auch unser ,ewiges Leben®, das im Glauben schon
jetzt beginnt und sich im Tod vollenden wird.

Das Evangelium als ,Wort Gottes“ im eigentlichen Sinn lasst sich nur
im Glauben als wahr erkennen, man kann es aufferhalb des Glaubens mit
Vernunftargumenten weder ,plausibilisieren noch widerlegen (vgl. etwa
1 Kor 1,18-2,16). Daran hat das ,Wort Gottes“ sein Kriterium, dass man ihm
nur im Glauben gerecht wird. Evangelische Theologie sagt dazu: Gott al-
lein begegnet allein im Wort dem Glauben allein. Das impliziert aber kei-
nen Fideismus, beim dem man ungepriift alles Beliebige ,schlucken® miiss-

19 vgl. DH 301-303.



384 Robert Deinhammer §J

te. Gegenstand des Glaubens ist allein die durch das ,Wort Gottes“ offen-
bar werdende Selbstmitteilung Gottes an sein Geschopf, also dass wir mit
Gott Gemeinschaft haben, indem wir in die Liebe des Vaters zum Sohn
aufgenommen sind. Obwohl die Wahrheit des Glaubens alle Vernunft tiber-
steigt und nicht in ihren Rahmen eingeordnet werden kann, gibt es keiner-
lei Widerspruch zwischen Glaube und wahrer Vernunfteinsicht. Man kann
sich jedenfalls nicht auf stichhaltige Vernunftgriinde berufen, wenn man
sachgemafle Glaubensverkiindigung ablehnt. Die Frage ist allerdings, wie
oft man sachgemafer Glaubensverkiindigung begegnet.

Wie wirkt sich der Glaube an das Evangelium im Leben aus? Der Glau-
be befreit den Menschen zu wahrer Menschlichkeit, indem er ein Vertrau-
en schenkt, das stdrker ist als alle Angst um sich selbst.20 Denn diese in
unserer Todesverfallenheit wurzelnde dngstliche Selbstfixierung ist der
letzte Grund fiir alles Bose in unserer Welt (vgl. Hebr 2,15). Im Glauben
kann man aus einem Vertrauen leben, das starker ist als alle Angst um sich
selbst, ndmlich aus dem Vertrauen, unter allen Umstanden in Gottes Liebe
geborgen zu sein. Deshalb muss man sich im Glauben nicht mehr um je-
den Preis an geschaffene Giiter festklammern; man muss sich nicht mehr
um jeden Preis selber sichern und kann auch die eigene Endlichkeit akzep-
tieren. Der Glaube erméglicht somit die ,Freiheit der Kinder Gottes“ (vgl.
ROm 8,12-21). Er ist die erlosende Alternative zu jeder Form von Weltver-
gotterung, die ja notwendig in eine abgrundtiefe Verzweiflung an der Welt
umschlagen muss. In diesem Glauben kommt die ganze Welt unter ein
neues Vorzeichen. Wahrend auflerhalb des Glaubens betrachtet die Welt
ein Gleichnis der Abwesenheit Gottes bzw. letzter Verlorenheit ist (,,Hol-
le“), wird sie im Glauben betrachtet zu einem Gleichnis der Gemeinschaft
mit Gott (,Himmel“). Man kann iberhaupt nur in Gleichnissen, die aus
guter irdischer Erfahrung stammen, tiber die im Glauben gemeinte Wirk-
lichkeit sprechen. So wie Gott selbst fillt auch unsere Gemeinschaft mit
ihm nicht unter Begriffe oder Vorstellungskategorien. Wir konnen nur
y2hinweisend“ davon reden: Menschliche Liebe wird dann zu einem ganz
schwachen Bild fiir Gottes unendliche Liebe.

Es gibt librigens auch einen ,anonymen Glauben®, der noch nicht den
Namen Jesu kennt. Es handelt sich dabei um ein aus der Welt nicht er-
klarbares Grundvertrauen, das aber erst im Licht der christlichen Botschaft
ganz zu sich selbst kommt (vgl. Joh 3,21). Anonymer Glaube ist gegeben,
wenn Menschen aus einer Haltung leben, in der man grundsatzlich das
moralisch Richtige tun will und um keinen Preis bereit ist, unmenschlich
zu werden.

20 vgl. dazu und zum Folgenden etwa DEINHAMMER, Robert: Das Verhdltnis von Moral
und Religion, in: Ethica, 25 (2017), 195-208, hier 205f., sowie bereits KNAUER, Peter: Erbsiinde
als Todesverfallenheit. Eine Deutung von Rém 5,12 aus dem Vergleich mit Hebr 2,14f., in: ThGI
58 (1968), 153-158.



,Gesetz“ und ,Evangelium® als Grundkategorien christlicher Theologie 385

3. UNTERSCHEIDENDES IN-BEZIEHUNG-SETZEN VON ,GESETZ“ UND ,EVANGE-
LIUM*

,Gesetz“ und ,Evangelium“ sind Grundkategorien christlicher Theologie.
Als solche werden sie jedoch nur erfasst, wenn man sie streng voneinander
unterscheidet und gleichzeitig zueinander in Beziehung setzt, sie also in
ihrer Bedeutung fiireinander betrachtet. Bei diesem unterscheidenden In-
Beziehung-Setzen geht es um den Gegensatz zu Vermischen oder Trennen.
Alles ist verloren, wenn man das Evangelium als ein neues Gesetz, namlich
als eine moralische Forderung oder als politisches Programm auffasst. Das
Evangelium findet aber im Gesetz seinen Ankniipfungspunkt und seine Vor-
aussetzung, weil es ja den Menschen zu wirklicher Menschlichkeit, nam-
lich zur selbstlosen Erfiillung des Gesetzes befreien will. Ohne das Gesetz
konnte man den Sinn des Evangeliums nicht verstehen. Vom Evangelium
her kann es dann aber auch zu einer vertieften Erkenntnis des Gesetzes
kommen, das sonst oft wenigstens partiell verdrangt bleibt. Und erst vom
Evangelium her gesehen, also im Glauben, wird auch endgiiltig klar, dass
Werke des Gesetzes den Menschen vor Gott nicht rechtfertigen konnen.
Das Gesetz wird als Heilsweg ausgeschlossen und damit umso besser in
seiner weltlichen Bedeutung erkannt.

Die rechte Unterscheidung von Gesetz und Evangelium hilft bei allen
theologischen Unterscheidungen, etwa bei Natur und Gnade, Vernunft und
Glaube, Philosophie und Theologie. Sie ist natiirlich besonders relevant fiir
eine angemessene Verhdltnisbestimmung von Glaube und Moral bzw.
Glaube und Politik. Der Glaube als das Vertrauen auf ein letztes Geborgen-
sein in der Gemeinschaft mit Gott bringt keine neuen moralischen Ver-
pflichtungen mit sich. Aber er entmachtet die Angst des Menschen um
sich selbst und schenkt so die Freiheit, das bereits mit der Vernunft als
moralisch richtig Erkannte zu tun, eben weil es das Richtige ist. Es geht
dabei nicht um eine ,religiose Motivation®, etwa Furcht vor géttlicher Stra-
fe oder Aussicht auf eine himmlische Belohnung, sondern um die Befrei-
ung zu selbstlosem und wirklich verniinftigem Handeln. Erst so kann das
Gesetz erfillt werden. Dabei ist mit Luther zu beachten, dass nicht die
Friichte den Baum gut machen, sondern dass nur ein guter Baum auch
gute Friichte hervorbringen kann. Will man gute Friichte sehen, muss zu-
vor der Baum gut sein. Mit anderen Worten: Gute Werke sind eine notwen-
dige Folge des Glaubens. Die Liebe kommt aus dem Glauben, also aus ei-
ner letzten Geborgenheit, die der Mensch im Evangelium empfangt. Damit
ist jeder Form von Selbstgerechtigkeit von vornherein der Boden entzogen.

Luther bemerkt dazu in seiner Romerbriefvorrede:

,Glaube ist ein goéttliches Werk in uns, das uns wandelt und neu gebiert aus
Gott (Joh 1,13), und den alten Adam tétet; er macht aus uns ganz andere Men-
schen von Herzen, Mut, Sinn und allen Kraften und bringt den Heiligen Geist
mit sich. O, es ist ein lebendiges, geschaftiges, tatiges, machtiges Ding um



386 Robert Deinhammer Sj

den Glauben, so dass es unmaglich ist, dass er nicht ohne Unterlass sollte
Gutes wirken. Er fragt auch nicht, ob gute Werke zu tun sind, sondern ehe
man fragt, hat er sie getan und ist immer im Tun.“21

Der Glaube ist in dieser Sicht also die Quelle guter Werke. Nicht unser
Handeln rechtfertigt uns, sondern unsere Rechtfertigung durch Gott lasst
uns liebevoll handeln.22

Was ist nun der Auftrag der Kirche? Was ist die Aufgabe der Christen
und Christinnen in der Welt? Gegen alle Tendenzen zur Moralisierung
bzw. Politisierung muss immer wieder kompromisslos eingescharft wer-
den, dass die eigentliche Aufgabe der Kirche die Verkiindigung des Evan-
geliums ist, ndmlich die klare Bezeugung und verstdndliche Weitergabe
der christlichen Botschaft.23 Gerade so wird Kirche dann auch politisch
wirksam sein. Die Kirche ist aber keine Moralanstalt und auch kein politi-
scher Akteur im engeren Sinn. Freilich gilt ebenso, dass die Kirche das
Evangelium nur vor dem Hintergrund des Gesetzes verkiindigen kann. Die
Aufgabe moralischer Unterweisung kommt der Kirche jedoch nur subsi-
didr zu. Wer sich fiir das Evangelium einsetzen will, muss sich auch fiir das
Gesetz einsetzen, wo dieses verdunkelt wird. Dies kann nur durch tiberzeu-
gende ethische Argumentation geschehen. Hier reicht eine blof3e Berufung
auf die Tradition der Kirche nicht aus.

Die rechte Unterscheidung von Gesetz und Evangelium ist immer wie-
der neu einzutiben, sie versteht sich nicht von selbst, man hat sie sozusa-
gen nicht in der Tasche. Sie ist in einem eminenten Sinn praktisch und
macht das geistliche Leben im Alltag aus. Und im Grunde genommen ist
diese Unterscheidung bereits ein Ereignis der Gnade, namlich das Wirken
des Heiligen Geistes im Menschen. Oder wie Luther sagt:

,Darum, welcher diese Kunst, das Gesetz vom Evangelium zu scheiden, wohl
kann, den setze obenan, und heif3e ihn einen Doktor der heiligen Schrift. Denn
ohne den Heiligen Geist ist es unmoglich, diesen Unterschied zu treffen. Ich
erfahre es an mir selbst, sehe es auch tdglich an anderen, wie schwer es ist, die
Lehre des Gesetzes und das Evangelium voneinander zu sondern. Der Heilige
Geist muss hier Meister und Lehrer sein, oder es wird’s kein Mensch auf Erden
verstehen noch lehren kénnen.“24

21 WA DB, 7, 10, 6-12 (1522). Vgl. dazu etwa BAYER, Oswald: Martin Luthers Theologie.
Eine Vergegenwdrtigung, 4. Auflage. Tiibingen: Mohr Siebeck 2016, 261.

22 Spitestens seit der Gemeinsamen Erkldrung zur Rechtfertigungslehre (1999) besteht
zwischen Katholiken und Lutheranern ein Grundkonsens in dieser Frage. Leider ist dieser
Meilenstein 6kumenischer Verstindigung praktisch folgenlos geblieben.

23 Dass dies so wenig geschieht, macht vermutlich einen der Hauptgriinde fiir die sich
seit langer Zeit abgezeichnet habende gegenwirtige Krise des Christentums in Europa und
auch anderswo aus.

24 Zitiert nach https://www.evangelischer-glaube.de/stimmen-der-viter/luther-gesetz-
und-evangelium/ (24.2.2021) - Der voranstehende Artikel stellt die iiberarbeitete und erwei-
terte Fassung eines theologischen Vortrags dar, den ich im Rahmen der interdisziplinaren



,Gesetz" und ,Evangelium* als Grundkategorien christlicher Theologie 387

4. ZUSAMMENFASSENDE THESEN

1) Die in der lutherischen Tradition so zentrale Unterscheidung von Ge-
setz und Evangelium als zwei verschiedene Weisen des ,Wortes Gottes" ist
notwendig zum Verstdndnis der christlichen Botschaft und zu einer ange-
messenen Verhdltnisbestimmung von Glaube und Moral bzw. Glaube und
Politik. Sie ist auch fiir die katholische Theologie unumganglich.

11) Das Gesetz ist der schon mit der ,natiirlichen“ Vernunft erkennbare
unbedingte moralische Anspruch, sich menschlich und nicht unmensch-
lich zu verhalten. Normative Ethik konnte als die inhaltliche Auslegung
dieses Anspruchs verstanden werden. Der unbedingte moralische Anspruch
ist letztlich der Anspruch Gottes, weil die Welt als Schopfung, Gottes Welt
ist und auf ihn verweist. Aber das Gesetz lisst den Menschen mit seinen
eigenen Kraften allein und gewdhrt noch nicht Gemeinschaft mit Gott.

1) Das Grundprinzip einer verniinftigen Ethik konnte lauten: Handle so,
dass du nicht gerade den Wert, den du jeweils anstrebt, auf die Dauer und
im Ganzen, also in uneingeschrinkter Hinsicht, untergribst oder dabei
unnotig andere Werte beeintrachtigst! Werte sind dabei Korrelate des will-
lentlichen Strebens und haben eine Grundlage in der menschlichen Natur.

1v) Das Gesetz wird im politischen und im theologischen Sinn in Ge-
brauch genommen (duplex usus legis). Im politischen Sinn dient es zur
Ordnung des menschlichen Zusammenlebens und zur Verhinderung illegi -
timer Gewalt. Im theologischen Sinn dient es vor allem zur Erkenntnis der
Erlosungsbediirftigkeit des Menschen. Im Gesetz zeigt sich letztlich die Ver-
lorenheit des Menschen.

V) Evangelium ist als ,Wort Gottes“ im eigentlichen Sinn die Selbstmit-
teilung Gottes im mitmenschlichen Wort der Weitergabe des Glaubens. An
Jesus als den Sohn Gottes glauben bedeutet, aufgrund seines Wortes sich
(und die ganze Welt) von Gott um seinetwillen und nach seinem Maf$ ge-
liebt zu wissen. Der Anspruch der christlichen Botschaft, ,Wort Gottes“ zu
sein, wird durch den Inhalt dieser Botschaft (Dreifaltigkeit Gottes, Mensch-
werdung des Sohnes) iiberhaupt erst verstandlich. Darin besteht auch die
Vollmacht und Uberzeugungskraft der christlichen Botschaft.

Vi) Man darf Gesetz und Evangelium weder vermischen noch trennen,
sondern muss sie streng voneinander unterscheiden und zugleich in ihrer
Bedeutung fiireinander verstehen. Das Evangelium befreit zur selbstlosen
Erfillung des Gesetzes, indem es ein letztes Geborgensein mitteilt und die
in seiner Todesverfallenheit wurzelnde Macht der Angst des Menschen um

Gespriachswoche des Forums St. Stephan zum Thema ,Ethik in einer globalisierten Welt" im
August 2020 in St. Georgen am Lingsee (Kdrnten) gehalten habe. Ich danke allen Teilneh-
mern und Teilnehmerinnen fiir ihr Interesse und die lebhafte Diskussion.



388 Robert Deinhammer §J

sich relativiert, die sonst der letzte Grund fiir Unmenschlichkeit und Egois-
mus ist. Die primdre Aufgabe der Kirche besteht in einer klaren und ver-
standlichen Verkiindigung des Evangeliums, und zwar vor dem Hinter-
grund des Gesetzes.

Zusammenfassung

,Gesetz“ und ,Evangelium“ werden als theologische Grundkategorien erldu-
tert, die zum Verstdndnis der christlichen Botschaft und deren Beziehung zu
Moral bzw. Politik unerldsslich sind. Alles hdngt dabei an der rechten Ver-
hdltnisbestimmung von Gesetz und Evangelium. Statt beides zu vermischen
oder zu trennen, muss es um eine unterscheidende ,In-Beziehung-Setzung“
gehen. Der Artikel versteht sich auch als ein kleiner Beitrag zur 6kumeni-
schen Verstdndigung.

Abstract

I present “Law” and “Gospel” as basic theological categories that are ne-
cessary in order to understand the Christian message and its relation to
morality and politics. It is crucially important not to confuse or separate the
Law and the Gospel, but to distinguish both and to see their importance for
each other. The article also aims contribute to the ecumenical dialogue.



	"Gesetz" und "Evangelium" als Grundkategorien christlicher Theologie

