
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Federici-Vescovini, Grazieila : Astrologie et science au Moyen Âge. Une étude
doxographique. Paris : Vrin 2021, 192 pages ; ISBN 978-2-7116-3003-5.

L'avant-propos de Astrologie et science au Moyen Âge s'ouvre par ces mots :

« Ce travail se propose d'élucider autant que possible l'histoire d'une
doctrine qui a fait longtemps partie du savoir global, durant les siècles que l'on a

considérés comme le Moyen Âge » (7). Cette expression de « savoir global »

mérite quelques remarques.
L'unité des savoirs pluriels médiévaux, reconduite à une unité du « savoir

global », unifié, tient à un premier niveau à notre unification d'un ensemble
de thèses, de doctrines, de disciplines saisies comme « médiévales », c'est-à-
dire liées à une période dont les bornes temporelles elles-mêmes sont toujours
discutées. Mais ce « savoir global » renvoie d'autre part à la conception d'un
savoir conçu comme unifié par les médiévaux eux-mêmes. L'unité n'en serait
alors plus accidentelle, mais constitutive, incluse dans l'idée même de « savoir »,
de compréhension comme une pénétration par l'esprit des raisons d'être des
choses et comme un embrassement de toutes. « Global », en ce sens, renvoie
alors à la sphéricité englobante d'un univers où l'unité du discours répondrait

à l'ordre du réel. Si cette systématicité, dans son principe, ne pose pas
question pour le Moyen Âge occidental, c'est l'articulation entre les
différentes disciplines, chacune en réseau avec les autres comme une région sur
un globe et à l'interface avec toutes les régions adjacentes, qu'il devient crucial

de penser. G. Federici-Vescovini est fort consciente de cela, elle qui n'a
cessé de s'intéresser à la science au Moyen Âge en tâchant d'en délimiter les

contours, les zones d'élection et d'exclusion. C'est pour cette raison qu'il lui
importe de considérer l'astrologie au Moyen Âge au regard de l'évolution de
la place qui lui fut attribuée au sein de la classification des savoirs, au sein
donc de la conception du savoir, afin de considérer les « transformations des

systèmes des cosmologies » (7) depuis la fin de l'Antiquité jusqu'à l'orée de
la Modernité.

D'ailleurs, si l'auteure évoque bien « l'histoire des relations entre les
sciences » (7) comme cadre d'analyse de l'astrologie (science de la détermination

des influences astrales sur les phénomènes terrestres), il convient
toutefois de noter le titre même de l'ouvrage, qui semble instaurer un face à

face entre science d'une part et astrologie d'autre part, qu'il s'agit de traiter
sans surplomb mais avec et par les auteurs étudiés.

Astrologie et science au Moyen Âge étant sous-titré « Une étude doxographique

», on comprend que le but de l'ouvrage sera de présenter les
différentes doctrines qui se sont succédé et les auteurs ayant examiné la question
de l'inclusion de l'astrologie au nombre des sciences, les raisons alléguées,
les débats entre différents acteurs ou milieux, et leurs sources, qu'il s'agit de

mettre en évidence.



Ö22 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

En 2021, Graziella Federici-Vescovini avait également publié en italien
L'astrologia nel Medioevo (Milan, Rusconi editore). Les deux suivent globalement

le même plan, à l'exception du chapitre II, intitulé en français « La

circulation des savoirs autour de la Méditerranée et l'astrologie arabo-latine
dans l'Espagne d'Al-Andalus » (27-36) et en italien « L'enciclopedia delle
scienze del XII secolo » (23-33), tous deux centrés sur les auteurs tolédans
du XIIème siècle, dont les travaux constituèrent les premiers lieux de confrontation

entre les cosmologies aristotélicienne et ptoléméenne et les premières
occasions de discussions sur la nature des modélisation (illustratives de la
réalité ou simples représentations commodes pour effectuer des calculs
efficaces). Le tour de force du chapitre est de présenter la thèse d'ibn al-Haytham
qui reprend le système aristotélicien des sphères homocentriques tout en
postulant une neuvième ce qui, pour reprendre les mots de l'auteur, introduisit

une « confusion terminologique » (31) durable entre astrologia quadri-
vialis (ce que nous appellerions astronomie mathématique étudiant les
positions et les mouvements des corps célestes, inséré au sein du Quadrivium
boécien) et astronomia (ce que nous appellerions astrologie judiciaire). L'analyse,

synthétique, a le mérite de nous faire comprendre et presque éprouver
les raisons pour lesquelles aux sources de ces doctrines compliquées, tissées
de mathématiques et de philosophies grecque, arabe, juive, d'astrologies
égyptienne, chaldéenne et indienne, les latins ont préféré des manuels à

l'apparente simplicité pour l'enseignement universitaire, comme la Sphère de

Sacrobosco, ou des compilations plus ou moins anonymes (par exemple le De

scientia astrorum de Léopold d'Autriche), qui simplifiaient plus qu'elles ne
clarifiaient ou traitaient les problèmes.

Par ailleurs, la version française comporte une brève conclusion que ne

présente pas la version italienne (ou plutôt, ce qui dans la version italienne
représente un paragraphe dans l'introduction est ici développé dans la

conclusion). L'auteure y défend l'idée d'une association naturelle entre les termes
de « science », d'« astrologie », et de « Moyen Âge ». Elle effleure la thématique

humaniste bien connue d'un Moyen Âge, âge moyen, moment d'oubli
de la science entre deux moments de sa floraison, pour évidemment la
remettre en question et souligner au contraire la vivacité scientifique médiévale.

Cette conclusion est assez ramassée (163-164) mais permet de

comprendre de façon très pénétrante que, pour G. Federici-Vescovini, c'est en
raison même de la multiplicité des thèses et doctrines défendues par les

astronomes, de la complexité et de la technicité de leurs calculs et du maniement

de leurs outils instrumentaux et procéduraux, que le foisonnement a

pu passer aux yeux des non-spécialistes pour une profusion de thèses ad hoc

et d'écrits rhétoriques « anti-scientifiques ». Pour finir, G. Federici-Vescovini
schématise le Moyen Âge astrologique comme une bataille entre l'aristoté-
lisme et le ptolémaïsme, c'est-à-dire comme l'affrontement entre deux
conceptions de la connaissance : celle, fixe, de l'éternité et celle, approximée,
des événements accidentels. Il me semble qu'il serait plus juste d'insister
encore sur le fait que c'est de la confrontation initiale entre ces deux conceptions

(ou la constitution de ces deux conceptions), notamment dans la pé-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 623

ninsule ibérique aux XIIème-XIIIème siècles, que s'est inaugurée une pièce en
mille actes et des milliers de tableaux, jouée pendant le Moyen Âge sur ce
thème avec d'innombrables variations, dont la présentation constitue toutefois

le corps de l'ouvrage.
Le plan suit un ordre globalement chronologique mais se permet quelques

effets de perspective ou superposition, certainement afin d'éviter le
caractère fastidieux d'une énumération de doctrines. L'ouvrage est ainsi divisé
en neuf chapitres. Le plus long, central, concerne les diverses réceptions de

l'astrologie dans l'Europe du XIIIème siècle (77-107), et est suivi par un
chapitre dédié à « L'astrologie licite des savants chrétiens et son évolution aux
XVème et XVIème siècles » (109-127). Biaise de Parme, Galleoto Marzio de Narni
et jules César Vanini y sont évoqués sous l'appellation de "proto-libertains",
qui aurait mérité d'être davantage éclairée. Dans ce chapitre, l'auteure
reprend à nouveaux frais son étude de 1992, déjà intitulée "Astrologia e scienza"
mais avec le sous-titre "La crisis dell'aristotelismo sul cadere de Trecento
Biagio di Parma" (Florence, Vallechi). Le dernier chapitre, extrêmement court
(157-162), est intitulé « Nouvelles mises à jour du système de Ptolémée »,
constitue certainement la contribution la plus personnelle - si ce n'est intime -,
de l'auteure. Dans un premier temps, elle y présente succinctement une
succession d'auteurs ayant, à titre d'hypothèse ou de thèse, déplacé le soleil
dans l'ordre des planètes pour qu'il soit juste sous la lune (Pietro d'Abano,
Regiomontanus, Copernic). G. Federici-Vescovini propose cette histoire
abrégée de l'avancée vers l'héliocentrisme mais tout à coup, avance que «

contrairement à une idée reçue, l'astrologie n'a pas disparu à cause de
l'héliocentrisme » (160). Pourquoi alors prendre le risque d'un tel passage,
pourrait-on se demander. L'acte de décès de l'astrologie aurait été, dit-elle,
prématurément dressé par les positivistes du début du XIXème siècle car cependant

« l'approche de l'astrologie a été renouvelée grâce aux psychanalystes
les plus célèbres du XXe siècle, Sigmund Freud et Carl Gustav Jung » (161),

dont l'analyse de l'inconscient devrait beaucoup à la médecine astrologique.
Bergson est très rapidement mentionné, avant que l'on ne passe à l'évocation
de l'astropsychologie contemporaine, insistant sur l'analogie entre microcosme

et macrocosme, « prêtant à l'inconnu la structure du connu » (162).
Sans dénier à ces éléments leur intérêt, on peut cependant être dérouté par
ce chapitre final, alors que l'ensemble de l'ouvrage se présentait comme une
synthèse commode.

Cependant, cela n'entame en rien le mérite qu'a G. Federici-Vescovini de

présenter en si peu de pages cette histoire compliquée (et l'auteure insiste
bien sur cette complexité doctrinale et cette complication historique au

cours du texte) de l'astrologie/astronomie au Moyen Âge. Dans le champ des

« études astrales », il se situe quelque part entre les travaux de Jean-Patrice
Boudet qui font la part belle à l'analyse des pratiques et du champ social et
politique de l'astrologie1, et les travaux par exemple d'Emmanuel Poulie, qui

1 On peut citer notamment Astrologie et politique entre Moyen Âge et Renaissance

Micrologus Library 102). Florence : SISMEL/Ed. del Galluzzo 2020, ou encore Entre science et



624 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

se concentraient davantage sur le versant mathématique et technique de
l'astronomie2. Rappelons qu'avec une division des champs disciplinaires si
mouvante qu'elle supporta une complète inversion terminologique comme le

montre l'auteure, bien des textes médiévaux sur la science des astres et les

pratiques liées restent encore à être découverts, édités, lus, et interprétés, et
que Astrologie et science au Moyen Âge constituera certainement un ouvrage
propre à stimuler et confirmer des vocations.

Sophie Serra

SILBER, Stefan: Postkoloniale Theologien. Eine Einführung. Stuttgart: utb
GmbH 2021, 273 Seiten; ISBN 978-3-8252-5669-2 (Print), ISBN 978-3-8385-
5669-7 (ePDF), ISBN 978-3-8463-5669-2 (ePub).

Postkoloniale Studien und Theorien nehmen innerhalb vieler Sozial- und
Geisteswissenschaften im deutschsprachigen Raum zu. Kritisch wird über
die Kolonialzeit, deren Einflüsse und Wirkung geforscht. Diese Forschung
beinhaltet die Geschichte der Kolonialzeit, die Absetzung und das Ende der
Kolonialmächte, die Entstehung der Nationalstaaten in Afrika und Asien, dazu

die Untersuchung des kulturwissenschaftlichen Diskurses und die
Konstruktion von Identitäten und politischer Mächte.

Auch die Theologie ist von dieser kritischen Durchleuchtung betroffen.
In seiner Einführung stellt Silber3 dar, was Postkoloniale Studien und Theorien

sind, wie ihre Ergebnisse die theologische Arbeit befruchten, wie sie das

theologische Denken kritisch hinterfragen und dabei neue Anstösse für die
Theologie generieren. Er liefert einen Überblick über Postkoloniale Theologien,

damit sie „dem Ziel dienen, die Fragen und Herausforderungen post-
und dekolonialer Studien für die Theologie besser kennenzulernen" (10).

Nach Silber ist das Ziel dieser Einführung, „postkoloniale Theologien in
ihren Grundzügen darzustellen und zu ihrem vertieften Studium zu motivieren"

(43). Postkoloniale Theologien versuchen nicht, ein neues theologisches
Fach zu erschaffen oder eine spezifische Theologie zu sein, sondern zielen
auf eine Umkehr der theologischen Methodik. Silber verfolgt dieses Ziel
anhand drei stets wiederkehrenden Schritten: 1) Er führt uns anhand der Praxis
Postkolonialer Theologinnen in die Vielfalt der Begriffe, Methoden und
Grundkonzepte der Postkolonialen Theologien, ein; 2) er verwendet für diese
Einführung illustrierende, narrative und fragmentarische Beispiele aus den
postkolonialen Theologien; 3) diese Vorgehensweise wird durch wechselnde
Perspektiven und Komplementarität wiederholt.

« nigromance ». Astrologie, divination et magie dans l'Occident médiéval (XII'-XV' siècle). Publications

de la Sorbonne 2006.
2 Par exemple, Les sources astronomiques (textes, tables, instruments). Turnhout : Brepols

1981 ; Les tables alphonsines, avec les canons de Jean de Saxe. Genève/Paris : Droz/Champion 1984.
3 Prof. Dr. habil. Stefan Silber lehrt Systematische Theologie an der Katholischen Hochschule

Nordrhein-Westfalen, Abteilung Paderborn.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 625

Silber beschreibt zu Beginn die Inhalte der Postkolonialen Studien und
Theorien, ihre geschichtliche Entwicklung und ihre wichtigsten Begriffe und
Stichworte. Die Begriffe werden in den themenspezifischen Kapiteln erläutert

und abermals ausführlich, am Ende seiner Einführung, in einem Glossar
dargestellt. Aus dieser Untersuchung erfolgt für den Autor eine der wichtigsten

Aufgaben der Postkolonialen Theologien: die Frage „zum einen nach
der Verantwortung der Religion für die Ausprägung dieser selbstverständlichen

hierarchischen Vorstellungswelt des Kolonialismus und zum anderen
auch nach den Konsequenzen, die der Kolonialismus seinerseits für die
Konstruktion von Theologien nach sich gezogen hat" (3of.).

Nach dieser Fragestellung stellt Silber die vier Phasen der historischen
Entwicklung Postkolonialer Theologien vor und macht darauf aufmerksam,
wie vielfältig und kritisch Postkoloniale Theologien sind. Sie lassen sich durch
eine Vielzahl von dialogbereiten theologischen Perspektiven kennzeichnen
und greifen dabei zahlreiche Instrumente der postkolonialen Studien und Theorien

auf, „um Herausforderungen zu bearbeiten, die sich aus historischen
kolonialen Zusammenhängen ergeben, und dabei im lebendigen Austausch mit
anderen Theologien des Globalen Südens stehen" (33).

Für Silber sind die Postkolonialen Theologien als „vielseitig und
uneinheitlich" (34) zu bezeichnen. Sie fragen nach der Möglichkeit eines interkulturellen

Dialogs, präziser nach Verhandlungen4 zwischen Kulturen und nach
dem Einfluss kolonialer Machtstrukturen. Die postkolonialen Theologien lenken

die Aufmerksamkeit zunächst auf interkulturelle Fragen. Sie halten die
Analyse kultureller Machtverhältnisse für notwendig, um die vorhandenen
sozialen Hierarchien und Ausbeutungsstrukturen besser zu verstehen. Vor diesem

Hintergrund zeichnet sich nach Silber eine wichtige Eigenart der
Postkolonialen Theologien ab, insofern sie „von konkreten kulturellen und
machtpolitisch geprägten Strukturen und Problemen ausgehen. Dadurch gewinnen
sie nicht nur eine konkrete kontextuelle Charakteristik, sondern auch global
gesehen eine äussert differenzierte Pluralität" (35). Durch Postkoloniale
Theologien kann die komplexe Dreiecksbeziehung von Herrschaft, Kultur und
theologischer Produktion besser betrachtet, analysiert und kritisiert werden.

Silber stellt in seiner Einführung vier Elemente vor, die Postkoloniale
Theologien für die Theologie hervorbringen: 1) Die Frage, wie Diskurspraktiken

als solche entstehen (Kapitel 2); 2) wie sich postkoloniale Macht- und
Herrschaftsbeziehungen fortsetzen (Kapitel 3); 3) die Analyse, wie durch den
Widerstand die Wirkungen des Kolonialismus kritisch hinterfragt und
transformiert werden (Kapitel 4); 4) wie und welche neuen Alternativen die
Postkolonialen Theologien in ihrem Betreiben hervorbringen (Kapitel 5).

Eine zentrale Rolle spielen für die theologischen Alternativen, die von den
Postkolonialen Theologien ausgehen, die Denksysteme und Kosmovisionen
der jeweiligen Kulturen, die von den Kolonialmächten verdrängt, abgewertet

4 Verhandlungen beschreiben zum einen eine wechselseitige Machtbeziehungen im Dialog;

zum anderen die Abhängigkeit von Identitätsvorstellungen, von den sich verändern Zu-
schreibungen durch anderen kennzeichnen werden -» siehe Postkoloniale Theologien, 249.



6z6 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

und vernachlässigt wurden. Aus ihrer Perspektive entfalten sich theologische
Entwürfe, die nach Silber das Ziel haben, „die europäische Theologie der
letzten fünfhundert Jahre grundsätzlich zu kritisieren, neu zu denken und so

zu transformieren" (159).
Die Alternativen, die aus den indigenen Theologien hervortreten, gestalten

die postkolonialen Theologien zu hybriden Theologien, Theologien die
in einer Kontaktzone5 stehen und dabei neue (christliche) religiöse Formen,
Denkweisen und Inhalte hervorbringen. Sie schöpfen aus der indigenen
Spiritualität und religiösen Überzeugung, und gehen gleichzeitig mit dem
europäischen Christentum kritische und kreative Verhandlungsprozesse ein (169).
Silber ordnet die postkolonialen Alternativen unter vier Gesichtspunkte ein
(170): 1) Epistemologisch, 2) methodisch und formal, 3) inhaltlich und 4) in
Bezug auf ihren Anspruch.

Im Kapitel sechs stellt Silber sechs verschiedene Themen dar, die aus den
Impulsen der Postkolonialen Theologien hervortreten: erstens muss sich die
Theologie ihrer eigenen kolonialen Vergangenheit stellen; zweitens wird die
europäische Theologie zu einer kontextuellen Theologie; drittens werden
innerhalb der Theologie die verschiedensten Machtpositionen aufgedeckt; viertens

braucht es die Zulassung von Widerstand und Alternativen von
theologischem Wissen; fünftens fordern die Postkolonialen Theologien Theologie
und Theologinnen auf, ihre Interessen offenzulegen und ihre Parteilichkeit
aufzudecken; und zuletzt entsteht durch Postkoloniale Theologien eine
Verunsicherung, die nach Silber als Mittel zur Befreiung dient, „um Verhärtungen

zu lösen oder aufzubrechen, um Herrschaft zu hinterfragen und ihr
Widerstand entgegenzubringen, [...]" (229).

Silber beschreibt im Abschnitt 6.2 eine der wichtigsten Konsequenzen
der postkolonialen Theologien unter dem Stichwort der „Provinzialität". Die
„Provinzialität" der europäischen Theologien ist nach Silber „die Anerkennung

der Kontextualität europäischer Theologien, ihre interne Pluralität und
- positiv - die Leistungen der europäischen Theologien im Dialog mit den
jeweiligen konkreten kontextuellen Herausforderungen in der Auseinandersetzung

mit ihren Zeichen der Zeit" (213). „Provinzialität" trägt in sich den
Verzicht auf eine falsch verstandene „Universalität". Weiterhin erlaubt die
Kontextualität europäischer Theologien der Theologie, den wechselnden Charakteren

der Subjekte und Kontexte gerecht zu werden und ihre Vielseitigkeit
hochzuhalten. Dadurch eröffnen sich Alternativen, die sich durch einen
prinzipiellen und dynamischen Pluralismus der Wahrheiten kennzeichnen (215).

Die Einführung von Stefan Silber liefert einen sehr guten Einblick in die
Thematik der Postkolonialen Theologien. Die Grundlagen und wichtigsten
Begriffe der Postkolonialen Studien und Theorien werden ausführlich in einem
Glossar behandelt und erörtert. Weiterhin stellt Silber die Postkolonialen

5 Ein Raum oder ein Ort, die die Kontaktmöglichkeit zwischen benachbarten Kulturen
bezeichnet. Diese benachbarten Kulturen stehen (ggf.) in einem Dominanz- und Abhänpgig-
keitsverhältnis, dessen Austausch von einer Machtstruktur geprägt ist -> siehe Postkoloniale
Theologien, s. 248.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 627

Theologien durch zahlreiche konkrete Beispiele und Autorinnen dar, um ihre

verschiedensten Elemente greifbarer zu machen und adäquat widerzuspiegeln.
Die Gedankengänge Silbers sind verständlich, da er bereits zu Beginn

seiner Einführung seine Herangehensweise und Methodik offenlegt. Um die
Fülle der Informationen verdaubarer zu machen, fasst Silber die wichtigsten
Inhalte des jeweiligen Kapitels am Ende zusammen.

Meine kritischen Anfragen sind zweierlei Hinsicht: Die Lektüre dieser
Einführung ist aufgrund der unzähligen Fülle von neuen Begriffen zum einen
und der Anzahl von Beispielen und Wiederholungen zum anderen sehr
anspruchsvoll. Die Ursache dieser Herausforderungen liegt im Kern der
Postkolonialen Theologien selbst. Wir sind mit einer theologischen Bewegung
konfrontiert, die viele Terminologien und Denkweisen voraussetzt. Die
Einführung in die Begrifflichkeit der Postkolonialen Studien und Theorien ist
wichtig, dennoch bewirkt sie an einigen Stellen (34-35; 194) eine Art „Ermüdung".

Das Gleiche gilt für die Beispiele und Wiederholungen. Diese gewählte
Herangehensweise ist für das Verständnis eines einzelnen Themas sehr

hilfreich, jedoch führt die Wiederholung der Wiederholung beim Lesen zum
Eindruck einer gewissen Monotonie, die den Lektürefluss unterbricht.

Désiré Kwamy Moussa Ngwene

Andenmatten, Jean-Marc : Art et beauté chez Charles journet. Paris / Fribourg :

Cerf / Studia friburgensia 2022, 222 pages ; ISBN 978-2-204-15138-2.

Le cardinal Charles Journet (1891-1975) était un homme contemplatif,
admirateur de la beauté du monde et des œuvres d'art. Cet aspect de sa personnalité

était connu de longue date, mais il revient à Jean-Marc Andenmatten
de s'être appliqué à le synthétiser dans sa thèse de doctorat ès lettres en
études théologiques, présentée à l'Université de Fribourg. Une telle étude
nécessitait une recherche approfondie et variée, car Charles Journet n'a pas
écrit de livre sur ce thème qui pourtant lui tenait à cœur.

L'auteur montre que la vision de l'art chez le théologien est le fruit d'une
évolution. Durant sa pieuse jeunesse, il se méfiait de l'art qui l'enthousiasmait,

car il voyait en lui un obstacle sensible le détournant de Dieu. Diverses
rencontres vont le conduire à une vision plus sereine de son rapport avec la

foi, notamment un maître de collège, l'abbé Albert Charpine, et son grand
ami philosophe Jacques Maritain, auteur en 1920 d'Art et scolastique,
bréviaire de nombreux artistes. Entre ces deux rencontres, au début de son
temps de séminaire en 1913, Charles Journet fait la connaissance du Dialogue
de sainte Catherine de Sienne. Ce livre l'ouvre au mystère de l'Eglise, ce qui
n'est pas sans incidence non plus sur sa vision de l'art.

Que Charles Journet ait trouvé davantage en Catherine que le texte du
Dialogue, cela avait déjà été noté. L'originalité de Jean-Marc Andenmatten
est, nous semble-t-il, de montrer que le séminariste découvre la beauté du
mystère de l'Eglise par la beauté d'une âme : « Ce n'est donc pas un aspect de



628 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

l'Eglise qui a bouleversé notre jeune séminariste, mais une vie, celle de
Catherine, qui laisse transparaître, grâce à un amour communicatif et
incommensurable - la splendor Ecclesiae » (32). Cette découverte lui permet
parallèlement de réconcilier beauté et vérité, art et ecclésiologie.

L'idée centrale de la thèse de Jean-Marc Andenmatten est la suivante.
Après une vision ancienne de l'art qui en fait un chemin vers le divin (l'art
pour Dieu) et la vision moderne de l'art se renfermant sur lui-même (l'art
pour l'art), la pensée de Charles Journet en matière d'art posséderait une
forte composante anthropologique (l'art pour l'homme) : « Il semblerait en
effet que la compréhension qu'il se fait de l'art ne soit pas étrangère à cette
dimension existentielle de la relation à autrui, éclairée par l'espérance
temporelle de l'humanité, finalisée par la libération et dans l'accomplissement
de la personne humaine » (18).

L'humain est au centre de l'objet d'art, c'est son thème d'inspiration
majeure. L'objet d'art lui-même est le résultat du travail d'un humain occupé
entièrement par son œuvre, et le but de l'art est de faire grandir l'humanité.
Tout cela, Charles Journet le formule en théologien et en spirituel. Il considère

ainsi l'artiste sous le regard bienveillant de Dieu plutôt que sous le
regard acerbe du critique. Cette miséricorde l'amène à faire confiance à

l'artiste moderne qui crée bien souvent des œuvres laides, marquées par le
nihilisme ambiant : « Le regard de miséricorde permet à juste titre de rejoindre
les activités artistiques les plus obscures, de s'associer à la douloureuse vocation

de l'artiste, sans s'y complaire » (120-121).
L'œil du théologien conduit Charles Journet à élargir également la notion

de finalité. L'art pour l'homme doit être écrit avec une majuscule, l'Homme
désignant le Christ ressuscité, modèle et but de l'humanité. Le rôle de l'art
est de contribuer à faire advenir cet univers de la résurrection : « L'étude de
l'art pour l'Homme, pour être vraiment exhaustive, devrait manifester l'Homme
par excellence, autrement dit celui que Ponce Pilate désigna, à juste titre et
certainement au-delà de son intention, par l'Ecce homo » (58). Ce qui
entraîne un dépassement du moralisme en matière d'art, que l'on a reproché
aux gens d'Eglise. Jean-Marc Andenmatten le note avec justesse : « C'est donc
bien l'homme ressuscité, et non plus l'homme vertueux, qui permet un
profond renouvellement du monde de l'art » (94). La notion d'art pour l'Homme
n'est pas de Journet. Jean-Marc Andenmatten crée le concept pour rendre
avec bonheur la pensée artistique du théologien de Genève.

À côté de l'idée centrale de la thèse, nous aimerions relever quelques
autres caractéristiques de la vision de l'art chez Charles Journet, découvertes
à la lecture de la thèse de Jean-Marc Andenmatten.

Tout d'abord, et l'auteur le remarque, Charles Journet n'est pas un
moderniste en art pur crin. Alors qu'il passait volontiers auprès de ses confrères

pour un défenseur inconditionnel des artistes modernes, il ne franchit pas
certaines limites, notamment la suppression du visage dans une œuvre d'art,
qu'il considère comme une mutilation d'humanité, caractéristique des
totalitarismes ambiants. Il écrit ainsi en 1931 à son ami Gino Severini : « Oui la

suppression des visages est quelque chose de diabolique, c'est la machine qui



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 629

vient remplacer l'âme » (81). Citons aussi ce trait d'humeur de 1950, toujours
adressé à Severini à propos des artistes modernes : « Ils se contentent de 2

ou 3 barres, de 4 ou 5 taches de couleur » (87).
En outre, nous avons goûté la définition, citée par l'auteur, que Journet

donnait de la beauté, dont l'art est une expression. Lui qui n'a jamais écrit de

traité d'art ou d'esthétique relève au détour d'une phrase dans ses compléments

à L'Eglise du Verbe incarné que « c'est de proportion et de clarté que
se compose la beauté » (36). Plus bas, Jean-Marc Andenmatten développe
une éclairante présentation philosophique des différents aspects de la beauté,

en la reliant aux transcendentaux : « L'art manifeste le beau dans la
mesure où il est un, vrai et bien » (147). L'auteur prend soin de citer des
déclarations de Journet à leur propos. Comme le beau est convertible avec l'un, le
vrai et le bien, ainsi y a-t-il en la beauté une dimension d'intégrité,
d'harmonie et de clarté. Une œuvre a besoin d'unité ; l'harmonie qui s'en dégage
nous dit que c'est quelque chose de bon ; enfin, elle est vraie si tout est clair
en elle.

Tout en citant divers artistes et en comparant Charles Journet avec
plusieurs penseurs, avant tout Jacques Maritain et le pape Paul VI, la thèse de

Jean-Marc Andenmatten se veut avant tout synthétique, philosophique et
théologique. Il serait bon qu'une suite soit donnée à ce travail pour chercher
à connaître dans le détail les artistes dont parle Charles Journet, la fréquence
et la raison de leur apparition dans ses ouvrages, etc. Une intéressante piste
pourrait être l'analyse des recensions de Nova et Vetera, la revue de Charles
Journet, recensions souvent écrites par le théologien, dans lesquelles, au
détour d'une phrase, on pourrait trouver une appréciation sur un artiste ou le

commencement d'une théorie artistique. Cette recherche devrait s'appuyer
notamment sur la littérature qui peut-être, à part le cas emblématique de
Paul Claudel et sa très belle citation sur l'univers de la résurrection, a été
moins abordée par l'auteur. Enfin, il serait intéressant de comparer la position

artistique de Charles Journet avec d'autres théologiens. Nous pensons
notamment au théologien suisse Hans-Urs von Balthasar ou bien à un ami
des artistes, le Père Marie-Alain Couturier.

Charles Journet défend un humanisme de la résurrection et cela, nous
explique Jean-Marc Andenmatten, « n'est pas seulement un éclairage qui s'adresserait

uniquement aux théologiens, mais il constitue indéniablement une
lumière novatrice et originale pour l'ensemble du monde de l'art, pour la
philosophie et pour les recherches issues des sciences humaines » (194). Il est
heureux que l'auteur ait mis en avant cette idée centrale de l'art pour l'Homme,
sous-entendu le Christ ressuscité. Le monde reproche à l'Eglise d'avoir
discrédité la matière et le corps, et nous avons vu que Charles Journet partageait

en sa jeunesse une telle vision platonicienne. Affirmer l'importance de
la résurrection, notamment en art, est un chemin pour considérer d'une
manière renouvelée le monde qui nous entoure. L'enjeu est de taille dans notre
société marquée par la crise écologique, thématique que Charles Journet
avait abordée à la fin de sa carrière.

Jacques Rime



630 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Schimmel, Annemarie: Le soufisme ou les dimensions mystiques de l'islam.
Paris: Les Éditions du Cerf 2022, 632 pages ; ISBN 978-2-204-14864-1.

À l'occasion du iooème anniversaire de la grande islamologue allemande
Annemarie Schimmel, « Les Éditions du Cerf » proposent une nouvelle
édition de son classique sur le soufisme, souvent défini comme « mysticisme
islamique », paru pour la première fois en anglais en 1975, et en traduction
française en 1996.

Quant à l'édition présente, elle reste très proche de la première édition
française de 1996. La traduction d'Albert Van Hoa qui se base sur le texte
anglais ainsi que sur la deuxième édition allemande de 1985, reste la même

que dans la première édition. Les préfaces de l'auteure, une première qui
remonte à la première édition anglaise de 1975, ainsi qu'une autre de 1994,
écrite pour la première édition française, ont également été maintenues.

Un examen à la loupe montre même qu'il s'agit d'une reproduction
photographique. On notera cependant la nouvelle couverture et, devant le texte
reproduit, l'addition d'une préface par Carl W. Ernst tirée de l'édition
anglaise de 2011 et traduite par Aline Weil. Monsieur Ernst qui lui-même a été
élève de d'Annemarie Schimmel à Harvard, fait l'éloge de celle-ci en
évoquant sa grande culture, ses connaissances linguistiques et l'expérience
pratique dans les pays majoritairement musulmans.

Quant à l'auteure, dans son premier chapitre, elle ne cherche pas seulement

à définir « Qu'est-ce que le soufisme », comme le dit son titre, mais
elle va bien au-delà, en parcourant déjà rapidement l'histoire de celui-ci.
D'une part, elle définit le soufisme comme étant le « mysticisme islamique »,
et le mysticisme comme étant un phénomène qu'on trouve dans toutes les

religions et cultures, et d'autre part, elle insiste sur l'origine authentique-
ment islamique du soufisme, qui, à la base, ne serait rien d'autre que la
volonté de faire l'expérience profonde de l'unicité divine enseignée par le Coran
et par Mohammed.

Si l'auteure défend le soufisme contre l'accusation selon laquelle il serait
un élément étranger à l'islam, elle n'hésite pas non plus à dénoncer certaines
tendances soufies qui se sont développées au cours des siècles, dont l'anti-
intellectualisme, le culte de personnalité autour de certains maîtres soufis,
voire la présence de certains charlatans qui cherchaient à profiter des gens.
En même temps, elle exprime sans réserve sa fascination pour les créations
artistiques issues du soufisme, dont la poésie, la calligraphie et la musique.

Cette approche engagée marque l'ensemble de l'ouvrage, et Annemarie
Schimmel l'assume pleinement. Elle reconnaît par exemple que l'importance
donnée aux mystiques persane et indo-pakistanaise est due à la préférence
de l'auteure. Chose qui est bien dommage surtout en Francophonie : on
aurait bien aimé lire sur le Maghreb et l'Afrique noire aussi. On constatera également

l'absence de l'Indonésie, pourtant le pays où l'islam a le plus grand
nombre d'adhérent-e-s. En même temps, l'enthousiasme de Madame Schimmel
est contagieux et la lecture n'ennuie pas.

Ayant introduit le lectorat à la notion du soufisme, l'auteure continue par
un chapitre sur 1'« Évolution du soufisme classique », du Coran à Ghazzali



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 631

(1058-11x1) qu'elle considère comme « le théologien le plus important de l'Islam

du Moyen Âge ». Si Annemarie Schimmel réussit à rendre accessible les

personnages et leurs idées, et ce grâce à des anecdotes et des poèmes, on
regrettera pourtant que la partie diachronique ne couvre pas le soufisme après
Ghazzali.

Si Madame Schimmel évoque brièvement dans son épilogue la situation
dans la seconde moitié du XXème siècle, il aurait été intéressant de voir
comment les soufis ont confronté le colonialisme, l'alphabétisation des masses,
les nouveaux états-nations et l'arrivée de l'islam en occident. L'une des
personnes ayant réussi à préserver le soufisme sous de nouvelles circonstances,
et en même temps à le transformer face à la modernité, était pourtant une
amie personnelle d'Annemarie Schimmel : la maître soufie et écrivaine turque
Samiha Ayverdi (1905-1993). Les deux femmes ont entretenu une correspondance

pendant quarante ans.
Entre le deuxième chapitre et l'épilogue, notre ouvrage contient encore six

autres chapitres, généralement de nature phénoménologique et synchrone,
traitant de la voie soufie, la psychologie soufie, les ordres soufis (turuq), le
soufisme théosophique, la poésie mystique persane et turque, et finalement,
le soufisme indo-pakistanais, les deux derniers contenant de nouveau des
éléments diachroniques.

Si on peut se poser la question s'il n'aurait pas valu mieux choisir une
seule approche, qu'elle soit chronologique ou thématique, la richesse du
contenu et sa présentation accessible restent inégalées jusqu'au jour présent.
L'auteure s'exprime d'une façon facile à suivre, ses phrases sont bien structurées,

son style est souvent narratif et riche d'exemples.
Alors qu'Annemarie Schimmel n'hésite pas à aborder des faits compliqués,

elle n'exige pas de connaissances antérieures, et elle veille à donner la
définition de chaque nouveau terme technique qui est introduit dans le

texte. On s'aperçoit que le livre est issue d'un cours sur le même sujet que
l'auteure a donné à Harvard. Ainsi, on louera donc sans réserve le fait que
l'ouvrage a été réédité.

En même temps, le fait de reproduire tout simplement une édition précédente

est une occasion ratée. Par exemple, les éditions anglaises et
allemandes contiennent des illustrations : six tableaux ou miniatures en lien avec
les passages où ils apparaissent, mais aussi et surtout la basmala. Il s'agit
d'une formule arabe, souvent traduite par « Au nom de Dieu, le clément, le
miséricordieux » qui se trouve au début de presque toutes les sourates du
Coran. On la trouve au début de chaque chapitre des éditions anglaises et
allemandes du livre de Madame Schimmel, sous forme de calligraphies
diverses au début de chaque chapitre.

En islam, il est commun d'en faire usage au début d'une énonciation ou
d'un écrit, surtout si on aborde un sujet religieux. L'auteure qui n'a pourtant
jamais quitté l'église protestante a choisi d'exprimer sa propre proximité avec
l'islam et les musulmans en faisant usage de cette formule. Et le fait de la

représenter sous formes calligraphiques témoigne de l'amour profond d'Anne-



632 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

marie Schimmel pour l'art islamique. L'absence de la basmala dans les éditions
françaises est regrettable, et la nouvelle édition aurait pu rectifier ce fait.

S'il n'y a donc dans notre tome que du texte, celui-ci est pourtant tout à

fait convenable à lire. Non seulement sont ses caractères imprimés dans une
taille relativement grande et agréable aux yeux (à l'exception de certaines
citations longues rendues en lettres italiques plus petites), mais la traduction
réussit à maintenir le style accessible de la version originale. Ainsi, il est
regrettable que la réédition ait maintenu l'usage par le traducteur du passé
simple, qui déjà en 1996, année de la première parution, avait un caractère
soutenu, et qui - du moins en 2022 - paraît archaïque, rendant ainsi la
traduction française moins facile à lire.

Pourtant, notre livre reste le meilleur de son genre, celui de l'introduction

au soufisme. On n'hésitera pas à le conseiller, autant comme introduction

dans un contexte universitaire que pour la lecture personnelle de celles
et ceux qui cherchent à se familiariser avec le soufisme. Nous remercions
ainsi « Les Éditions du Cerf » pour cette nouvelle édition qui assure l'accessibilité

continue en français du chef-d'œuvre de Madame Schimmel, et ce au
prix tout à fait accessible de 29 euros.

Cependant, si dans la préface de 1994, l'auteure a déjà constaté que de
nombreuses nouvelles publications sur le soufisme avaient parues depuis la

première édition de notre livre, il y en a eu encore bien davantage dans les
28 ans qui se sont écoulées depuis. Il faudrait donc mettre à jour le contenu
du livre pour refléter l'état de la recherche, sans pourtant changer le fond du
livre. On pourrait ainsi revoir des détails, mais aussi mettre à jour la
terminologie pour remplacer des termes considérés de nos jours comme trop peu
précis, comme par exemple « islam orthodoxe ».

Sans doute, il faudra confier cette tâche à une commission internationale,
mais un texte anglais révisé pourrait servir de base pour une véritable
réédition française.

Alexander Boehmler


	Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

