Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)
Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - BESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

FEDERICI-VESCOVINI, Graziella : Astrologie et science au Moyen Age. Une étude
doxographique. Paris : Vrin 2021, 192 pages ; ISBN 978-2-7116-3003-5.

L’avant-propos de Astrologie et science au Moyen Age s’ouvre par ces mots :
« Ce travail se propose d’élucider autant que possible I'histoire d'une doc-
trine qui a fait longtemps partie du savoir global, durant les siécles que I'on a
considérés comme le Moyen Age » (7). Cette expression de « savoir global »
mérite quelques remarques.

L’'unité des savoirs pluriels médiévaux, reconduite a une unité du « savoir
global », unifié, tient a un premier niveau a notre unification d’'un ensemble
de theéses, de doctrines, de disciplines saisies comme « médiévales », c’est-a-
dire liées a une période dont les bornes temporelles elles-mémes sont toujours
discutées. Mais ce « savoir global » renvoie d’autre part a la conception d’'un
savoir congu comme unifié par les médiévaux eux-mémes. L'unité n’en serait
alors plus accidentelle, mais constitutive, incluse dans I'idée méme de « savoir »,
de compréhension comme une pénétration par l'esprit des raisons d’étre des
choses et comme un embrassement de toutes. « Global », en ce sens, renvoie
alors a la sphéricité englobante d'un univers ou 'unité du discours répon-
drait a 'ordre du réel. Si cette systématicité, dans son principe, ne pose pas
question pour le Moyen Age occidental, c’est I'articulation entre les diffé-
rentes disciplines, chacune en réseau avec les autres comme une région sur
un globe et a 'interface avec toutes les régions adjacentes, qu'il devient cru-
cial de penser. G. Federici-Vescovini est fort consciente de cela, elle qui n’a
cessé de s’intéresser a la science au Moyen Age en tichant d’en délimiter les
contours, les zones d’élection et d’exclusion. C'est pour cette raison qu'il lui
importe de considérer I'astrologie au Moyen Age au regard de I'évolution de
la place qui lui fut attribuée au sein de la classification des savoirs, au sein
donc de la conception du savoir, afin de considérer les « transformations des
systémes des cosmologies » (7) depuis la fin de I’Antiquité jusqu’a l'orée de
la Modernité.

D’ailleurs, si I'auteure évoque bien « 'histoire des relations entre les
sciences » (7) comme cadre d’analyse de I'astrologie (science de la détermi-
nation des influences astrales sur les phénomeénes terrestres), il convient
toutefois de noter le titre méme de 'ouvrage, qui semble instaurer un face a
face entre science d'une part et astrologie d’autre part, qu’il s’agit de traiter
sans surplomb mais avec et par les auteurs étudiés.

Astrologie et science au Moyen Age étant sous-titré « Une étude doxogra-
phique », on comprend que le but de 'ouvrage sera de présenter les diffé-
rentes doctrines qui se sont succédé et les auteurs ayant examiné la question
de l'inclusion de I'astrologie au nombre des sciences, les raisons alléguées,
les débats entre différents acteurs ou milieux, et leurs sources, qu’il s’agit de
mettre en évidence.



622 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

En 2021, Graziella Federici-Vescovini avait également publié en italien
L’astrologia nel Medioevo (Milan, Rusconi editore). Les deux suivent globale-
ment le méme plan, a 'exception du chapitre II, intitulé en francais « La
circulation des savoirs autour de la Méditerranée et 'astrologie arabo-latine
dans I'Espagne d’Al-Andalus » (27-36) et en italien « L'enciclopedia delle
scienze del XII secolo » (23-33), tous deux centrés sur les auteurs tolédans
du XII*me siécle, dont les travaux constituérent les premiers lieux de confron-
tation entre les cosmologies aristotélicienne et ptoléméenne et les premiéres
occasions de discussions sur la nature des modélisation (illustratives de la
réalité ou simples représentations commodes pour effectuer des calculs effi-
caces). Le tour de force du chapitre est de présenter la thése d'ibn al-Haytham
qui reprend le systéme aristotélicien des spheéres homocentriques tout en
postulant une neuviéme ce qui, pour reprendre les mots de l'auteur, intro-
duisit une « confusion terminologique » (31) durable entre astrologia quadri-
vialis (ce que nous appellerions astronomie mathématique étudiant les posi-
tions et les mouvements des corps célestes, inséré au sein du Quadrivium
boécien) et astronomia (ce que nous appellerions astrologie judiciaire). L'ana-
lyse, synthétique, a le mérite de nous faire comprendre et presque éprouver
les raisons pour lesquelles aux sources de ces doctrines compliquées, tissées
de mathématiques et de philosophies grecque, arabe, juive, d’astrologies
égyptienne, chaldéenne et indienne, les latins ont préféré des manuels a I'ap-
parente simplicité pour I'enseignement universitaire, comme la Sphére de
Sacrobosco, ou des compilations plus ou moins anonymes (par exemple le De
scientia astrorum de Léopold d’Autriche), qui simplifiaient plus qu’elles ne
clarifiaient ou traitaient les problémes.

Par ailleurs, la version francaise comporte une breve conclusion que ne
présente pas la version italienne (ou plutét, ce qui dans la version italienne
représente un paragraphe dans l'introduction est ici développé dans la con-
clusion). L'auteure y défend I'idée d’une association naturelle entre les termes
de « science », d’« astrologie », et de « Moyen Age ». Elle effleure la théma-
tique humaniste bien connue d'un Moyen Age, 4ge moyen, moment d’oubli
de la science entre deux moments de sa floraison, pour évidemment la re-
mettre en question et souligner au contraire la vivacité scientifique médié-
vale. Cette conclusion est assez ramassée (163-164) mais permet de com-
prendre de fagon trés pénétrante que, pour G. Federici-Vescovini, c’est en
raison méme de la multiplicité des théses et doctrines défendues par les
astronomes, de la complexité et de la technicité de leurs calculs et du manie-
ment de leurs outils instrumentaux et procéduraux, que le foisonnement a
pu passer aux yeux des non-spécialistes pour une profusion de théses ad hoc
et d’écrits rhétoriques « anti-scientifiques ». Pour finir, G. Federici-Vescovini
schématise le Moyen Age astrologique comme une bataille entre l'aristoté-
lisme et le ptolémaisme, c’est-a-dire comme l'affrontement entre deux con-
ceptions de la connaissance : celle, fixe, de I'éternité et celle, approximée,
des événements accidentels. Il me semble qu'il serait plus juste d’insister en-
core sur le fait que c’est de la confrontation initiale entre ces deux concep-
tions (ou la constitution de ces deux conceptions), notamment dans la pé-



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 623

ninsule ibérique aux XII¢me-XIII*m¢ siecles, que s’est inaugurée une piéce en
mille actes et des milliers de tableaux, jouée pendant le Moyen Age sur ce
theme avec d’'innombrables variations, dont la présentation constitue toute-
fois le corps de 'ouvrage.

Le plan suit un ordre globalement chronologique mais se permet quel-
ques effets de perspective ou superposition, certainement afin d’éviter le ca-
ractére fastidieux d’'une énumération de doctrines. L'ouvrage est ainsi divisé
en neuf chapitres. Le plus long, central, concerne les diverses réceptions de
'astrologie dans 'Europe du XIII®me siecle (77-107), et est suivi par un cha-
pitre dédié a « L’astrologie licite des savants chrétiens et son évolution aux
XVeme et XVIéme siecles » (109-127). Blaise de Parme, Galleoto Marzio de Narni
et Jules César Vanini y sont évoqués sous I'appellation de “proto-libertains”,
qui aurait mérité d’étre davantage éclairée. Dans ce chapitre, l'auteure re-
prend a nouveaux frais son étude de 1992, déja intitulée “Astrologia e scienza”
mais avec le sous-titre “La crisis dell’aristotelismo sul cadere de Trecento
Biagio di Parma” (Florence, Vallechi). Le dernier chapitre, extrémement court
(157-162), est intitulé « Nouvelles mises a jour du systéme de Ptolémée », con-
stitue certainement la contribution la plus personnelle - si ce n’est intime -,
de l'auteure. Dans un premier temps, elle y présente succinctement une
succession d’auteurs ayant, a titre d’hypotheése ou de these, déplacé le soleil
dans l'ordre des planétes pour qu’il soit juste sous la lune (Pietro d’Abano,
Regiomontanus, Copernic). G. Federici-Vescovini propose cette histoire ab-
régée de I'avancée vers I'héliocentrisme mais tout a coup, avance que « con-
trairement a une idée reque, l'astrologie n’a pas disparu a cause de I'hélio-
centrisme » (160). Pourquoi alors prendre le risque d’'un tel passage, pour-
rait-on se demander. L’acte de décés de I'astrologie aurait été, dit-elle, pré-
maturément dressé par les positivistes du début du XIX*™¢ siécle car cepen-
dant « 'approche de l'astrologie a été renouvelée grace aux psychanalystes
les plus célébres du XX¢ siécle, Sigmund Freud et Carl Gustav Jung » (161),
dont I'analyse de I'inconscient devrait beaucoup a la médecine astrologique.
Bergson est trés rapidement mentionné, avant que l'on ne passe a 'évocation
de l'astropsychologie contemporaine, insistant sur I'analogie entre micro-
cosme et macrocosme, « prétant a I'inconnu la structure du connu » (162).
Sans dénier a ces éléments leur intérét, on peut cependant étre dérouté par
ce chapitre final, alors que 'ensemble de 'ouvrage se présentait comme une
syntheése commode.

Cependant, cela n’entame en rien le mérite qu’a G. Federici-Vescovini de
présenter en si peu de pages cette histoire compliquée (et 'auteure insiste
bien sur cette complexité doctrinale et cette complication historique au
cours du texte) de l'astrologie/astronomie au Moyen Age. Dans le champ des
« études astrales », il se situe quelque part entre les travaux de Jean-Patrice
Boudet qui font la part belle a I'analyse des pratiques et du champ social et
politique de l'astrologiel, et les travaux par exemple d’Emmanuel Poulle, qui

1 On peut citer notamment Astrologie et politigue entre Moyen Age et Renaissance (=
Micrologus Library 102). Florence : SISMEL/Ed. del Galluzzo 2020, ou encore Entre science et



624 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

se concentraient davantage sur le versant mathématique et technique de
I'astronomie2. Rappelons qu’avec une division des champs disciplinaires si
mouvante qu’elle supporta une compléte inversion terminologique comme le
montre 'auteure, bien des textes médiévaux sur la science des astres et les
pratiques liées restent encore a étre découverts, édités, lus, et interprétés, et
que Astrologie et science au Moyen Age constituera certainement un ouvrage
propre a stimuler et confirmer des vocations.

SOPHIE SERRA

SILBER, Stefan: Postkoloniale Theologien. Eine Einfiihrung. Stuttgart: utb
GmbH 2021, 273 Seiten; ISBN 978-3-8252-5669-2 (Print), ISBN 978-3-8385-
5669-7 (ePDF), ISBN 978-3-8463-5669-2 (ePub).

Postkoloniale Studien und Theorien nehmen innerhalb vieler Sozial- und
Geisteswissenschaften im deutschsprachigen Raum zu. Kritisch wird iiber
die Kolonialzeit, deren Einfliisse und Wirkung geforscht. Diese Forschung
beinhaltet die Geschichte der Kolonialzeit, die Absetzung und das Ende der
Kolonialméchte, die Entstehung der Nationalstaaten in Afrika und Asien, da-
zu die Untersuchung des kulturwissenschaftlichen Diskurses und die Kon-
struktion von Identititen und politischer Mdchte.

Auch die Theologie ist von dieser kritischen Durchleuchtung betroffen.
In seiner Einfiihrung stellt Silber? dar, was Postkoloniale Studien und Theo-
rien sind, wie ihre Ergebnisse die theologische Arbeit befruchten, wie sie das
theologische Denken kritisch hinterfragen und dabei neue Anstdsse fiir die
Theologie generieren. Er liefert einen Uberblick iiber Postkoloniale Theolo-
gien, damit sie ,dem Ziel dienen, die Fragen und Herausforderungen post-
und dekolonialer Studien fiir die Theologie besser kennenzulernen® (10).

Nach Silber ist das Ziel dieser Einfithrung, ,postkoloniale Theologien in
ihren Grundziigen darzustellen und zu ihrem vertieften Studium zu motivie-
ren“ (43). Postkoloniale Theologien versuchen nicht, ein neues theologisches
Fach zu erschaffen oder eine spezifische Theologie zu sein, sondern zielen
auf eine Umkehr der theologischen Methodik. Silber verfolgt dieses Ziel an-
hand drei stets wiederkehrenden Schritten: 1) Er fithrt uns anhand der Praxis
Postkolonialer Theologlnnen in die Vielfalt der Begriffe, Methoden und Grund-
konzepte der Postkolonialen Theologien, ein; 2) er verwendet fiir diese Ein-
fihrung illustrierende, narrative und fragmentarische Beispiele aus den post-
kolonialen Theologien; 3) diese Vorgehensweise wird durch wechselnde Per-
spektiven und Komplementaritat wiederholt.

« nigromance ». Astrologie, divination et magie dans I'Occident médiéval (XII*-XV* siécle). Publica-
tions de la Sorbonne 2006.
2 Par exemple, Les sources astronomiques (textes, tables, instruments). Turnhout : Brepols
1981 ; Les tables alphonsines, avec les canons de Jean de Saxe. Genéve/Paris : Droz/Champion 1984.
3 Prof. Dr. habil. Stefan Silber lehrt Systematische Theologie an der Katholischen Hoch-
schule Nordrhein-Westfalen, Abteilung Paderborn.



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 625

Silber beschreibt zu Beginn die Inhalte der Postkolonialen Studien und
Theorien, ihre geschichtliche Entwicklung und ihre wichtigsten Begriffe und
Stichworte. Die Begriffe werden in den themenspezifischen Kapiteln erlau-
tert und abermals ausfiihrlich, am Ende seiner Einfithrung, in einem Glossar
dargestellt. Aus dieser Untersuchung erfolgt fiir den Autor eine der wichtig-
sten Aufgaben der Postkolonialen Theologien: die Frage ,zum einen nach
der Verantwortung der Religion fiir die Auspragung dieser selbstverstandli-
chen hierarchischen Vorstellungswelt des Kolonialismus und zum anderen
auch nach den Konsequenzen, die der Kolonialismus seinerseits fiir die Kon-
struktion von Theologien nach sich gezogen hat“ (30f.).

Nach dieser Fragestellung stellt Silber die vier Phasen der historischen
Entwicklung Postkolonialer Theologien vor und macht darauf aufmerksam,
wie vielfdltig und kritisch Postkoloniale Theologien sind. Sie lassen sich durch
eine Vielzahl von dialogbereiten theologischen Perspektiven kennzeichnen
und greifen dabei zahlreiche Instrumente der postkolonialen Studien und Theo-
rien auf, ,um Herausforderungen zu bearbeiten, die sich aus historischen ko-
lonialen Zusammenhdngen ergeben, und dabei im lebendigen Austausch mit
anderen Theologien des Globalen Siidens stehen” (33).

Fir Silber sind die Postkolonialen Theologien als ,vielseitig und unein-
heitlich“ (34) zu bezeichnen. Sie fragen nach der Moglichkeit eines interkul-
turellen Dialogs, praziser nach Verhandlungen#4 zwischen Kulturen und nach
dem Einfluss kolonialer Machtstrukturen. Die postkolonialen Theologien len-
ken die Aufmerksamkeit zundchst auf interkulturelle Fragen. Sie halten die
Analyse kultureller Machtverhdltnisse fiir notwendig, um die vorhandenen so-
zialen Hierarchien und Ausbeutungsstrukturen besser zu verstehen. Vor die-
sem Hintergrund zeichnet sich nach Silber eine wichtige Eigenart der Post-
kolonialen Theologien ab, insofern sie ,von konkreten kulturellen und macht-
politisch gepragten Strukturen und Problemen ausgehen. Dadurch gewinnen
sie nicht nur eine konkrete kontextuelle Charakteristik, sondern auch global
gesehen eine dussert differenzierte Pluralitdt (35). Durch Postkoloniale Theo-
logien kann die komplexe Dreiecksbeziehung von Herrschaft, Kultur und
theologischer Produktion besser betrachtet, analysiert und kritisiert werden.

Silber stellt in seiner Einfithrung vier Elemente vor, die Postkoloniale
Theologien fiir die Theologie hervorbringen: 1) Die Frage, wie Diskursprak-
tiken als solche entstehen (Kapitel 2); 2) wie sich postkoloniale Macht- und
Herrschaftsbeziehungen fortsetzen (Kapitel 3); 3) die Analyse, wie durch den
Widerstand die Wirkungen des Kolonialismus kritisch hinterfragt und trans-
formiert werden (Kapitel 4); 4) wie und welche neuen Alternativen die Post-
kolonialen Theologien in ihrem Betreiben hervorbringen (Kapitel 5).

Eine zentrale Rolle spielen fiir die theologischen Alternativen, die von den
Postkolonialen Theologien ausgehen, die Denksysteme und Kosmovisionen
der jeweiligen Kulturen, die von den Kolonialmdchten verdriangt, abgewertet

4 Verhandlungen beschreiben zum einen eine wechselseitige Machtbeziehungen im Dia-
log; zum anderen die Abhdngigkeit von Identititsvorstellungen, von den sich verandern Zu-
schreibungen durch anderen kennzeichnen werden - siehe Postkoloniale Theologien, 249.



626 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

und vernachldssigt wurden. Aus ihrer Perspektive entfalten sich theologische
Entwiirfe, die nach Silber das Ziel haben, ,die europaische Theologie der
letzten fiinfhundert Jahre grundsdtzlich zu kritisieren, neu zu denken und so
zu transformieren (159).

Die Alternativen, die aus den indigenen Theologien hervortreten, gestal-
ten die postkolonialen Theologien zu hybriden Theologien, Theologien die
in einer Kontaktzone5 stehen und dabei neue (christliche) religiése Formen,
Denkweisen und Inhalte hervorbringen. Sie schopfen aus der indigenen Spi-
ritualitit und religivsen Uberzeugung, und gehen gleichzeitig mit dem euro-
pdischen Christentum kritische und kreative Verhandlungsprozesse ein (169).
Silber ordnet die postkolonialen Alternativen unter vier Gesichtspunkte ein
(170): 1) Epistemologisch, 2) methodisch und formal, 3) inhaltlich und 4) in
Bezug auf ihren Anspruch.

Im Kapitel sechs stellt Silber sechs verschiedene Themen dar, die aus den
Impulsen der Postkolonialen Theologien hervortreten: erstens muss sich die
Theologie ihrer eigenen kolonialen Vergangenheit stellen; zweitens wird die
europdische Theologie zu einer kontextuellen Theologie; drittens werden in-
nerhalb der Theologie die verschiedensten Machtpositionen aufgedeckt; vier-
tens braucht es die Zulassung von Widerstand und Alternativen von theolo-
gischem Wissen; fiinftens fordern die Postkolonialen Theologien Theologie
und Theologlnnen auf, ihre Interessen offenzulegen und ihre Parteilichkeit
aufzudecken; und zuletzt entsteht durch Postkoloniale Theologien eine Ver-
unsicherung, die nach Silber als Mittel zur Befreiung dient, ,um Verhdrtun-
gen zu losen oder aufzubrechen, um Herrschaft zu hinterfragen und ihr Wi-
derstand entgegenzubringen, [...]“ (229).

Silber beschreibt im Abschnitt 6.2 eine der wichtigsten Konsequenzen
der postkolonialen Theologien unter dem Stichwort der ,Provinzialitat“. Die
,Provinzialitait“ der europdischen Theologien ist nach Silber ,die Anerken-
nung der Kontextualitdt europdischer Theologien, ihre interne Pluralitdt und
- positiv - die Leistungen der europdischen Theologien im Dialog mit den je-
weiligen konkreten kontextuellen Herausforderungen in der Auseinanderset-
zung mit ihren Zeichen der Zeit" (213). ,Provinzialitat” tragt in sich den Ver-
zicht auf eine falsch verstandene ,Universalitdat®. Weiterhin erlaubt die Kon-
textualitat europdischer Theologien der Theologie, den wechselnden Charak-
teren der Subjekte und Kontexte gerecht zu werden und ihre Vielseitigkeit
hochzuhalten. Dadurch eroffnen sich Alternativen, die sich durch einen prin-
zipiellen und dynamischen Pluralismus der Wahrheiten kennzeichnen (215).

Die Einfithrung von Stefan Silber liefert einen sehr guten Einblick in die
Thematik der Postkolonialen Theologien. Die Grundlagen und wichtigsten Be-
griffe der Postkolonialen Studien und Theorien werden ausfiithrlich in einem
Glossar behandelt und erortert. Weiterhin stellt Silber die Postkolonialen

> Ein Raum oder ein Ort, die die Kontaktmoglichkeit zwischen benachbarten Kulturen
bezeichnet. Diese benachbarten Kulturen stehen (ggf.) in einem Dominanz- und Abhédnpgig-
keitsverhaltnis, dessen Austausch von einer Machtstruktur gepragt ist - siehe Postkoloniale
Theologien, s. 248.



Rezensionen - Besprechungen — comptes rendus 627

Theologien durch zahlreiche konkrete Beispiele und Autorlnnen dar, um ih-
re verschiedensten Elemente greifbarer zu machen und addquat widerzuspie-
geln. Die Gedankenginge Silbers sind verstindlich, da er bereits zu Beginn
seiner Einfilhrung seine Herangehensweise und Methodik offenlegt. Um die
Fiille der Informationen verdaubarer zu machen, fasst Silber die wichtigsten
Inhalte des jeweiligen Kapitels am Ende zusammen.

Meine kritischen Anfragen sind zweierlei Hinsicht: Die Lektiire dieser
Einfiihrung ist aufgrund der unzahligen Fiille von neuen Begriffen zum einen
und der Anzahl von Beispielen und Wiederholungen zum anderen sehr an-
spruchsvoll. Die Ursache dieser Herausforderungen liegt im Kern der Post-
kolonialen Theologien selbst. Wir sind mit einer theologischen Bewegung
konfrontiert, die viele Terminologien und Denkweisen voraussetzt. Die Ein-
fihrung in die Begrifflichkeit der Postkolonialen Studien und Theorien ist
wichtig, dennoch bewirkt sie an einigen Stellen (34-35; 194) eine Art ,Ermii-
dung®. Das Gleiche gilt fiir die Beispiele und Wiederholungen. Diese gewahl-
te Herangehensweise ist fiir das Verstindnis eines einzelnen Themas sehr
hilfreich, jedoch fiihrt die Wiederholung der Wiederholung beim Lesen zum
Eindruck einer gewissen Monotonie, die den Lektiirefluss unterbricht.

DESIRE KWAMY MOUSSA NGWENE

ANDENMATTEN, Jean-Marc : Art et beauté chez Charles Journet. Paris / Fribourg :
Cerf / Studia friburgensia 2022, 222 pages ; ISBN 978-2-204-15138-2.

Le cardinal Charles Journet (1891-1975) était un homme contemplatif, admi-
rateur de la beauté du monde et des ceuvres d’art. Cet aspect de sa person-
nalité était connu de longue date, mais il revient a Jean-Marc Andenmatten
de s’étre appliqué a le synthétiser dans sa thése de doctorat és lettres en
études théologiques, présentée a I'Université de Fribourg. Une telle étude
nécessitait une recherche approfondie et variée, car Charles Journet n’a pas
écrit de livre sur ce théme qui pourtant lui tenait a ceeur.

L’auteur montre que la vision de I'art chez le théologien est le fruit d'une
évolution. Durant sa pieuse jeunesse, il se méfiait de I'art qui I'enthousias-
mait, car il voyait en lui un obstacle sensible le détournant de Dieu. Diverses
rencontres vont le conduire a une vision plus sereine de son rapport avec la
foi, notamment un maitre de college, I'abbé Albert Charpine, et son grand
ami philosophe Jacques Maritain, auteur en 1920 d’Art et scolastique, bré-
viaire de nombreux artistes. Entre ces deux rencontres, au début de son
temps de séminaire en 1913, Charles Journet fait la connaissance du Dialogue
de sainte Catherine de Sienne. Ce livre 'ouvre au mystére de I'Eglise, ce qui
n’est pas sans incidence non plus sur sa vision de l'art.

Que Charles Journet ait trouvé davantage en Catherine que le texte du
Dialogue, cela avait déja été noté. L'originalité de Jean-Marc Andenmatten
est, nous semble-t-il, de montrer que le séminariste découvre la beauté du
mysteére de 'Eglise par la beauté d’'une dme : « Ce n’est donc pas un aspect de



628 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

I'Eglise qui a bouleversé notre jeune séminariste, mais une vie, celle de
Catherine, qui laisse transparaitre, grace & un amour communicatif et incom-
mensurable - la splendor Ecclesiae » (32). Cette découverte lui permet paral-
lelement de réconcilier beauté et vérité, art et ecclésiologie.

L’idée centrale de la these de Jean-Marc Andenmatten est la suivante.
Aprés une vision ancienne de l'art qui en fait un chemin vers le divin ('art
pour Dieu) et la vision moderne de l'art se renfermant sur lui-méme (I'art
pour l'art), la pensée de Charles Journet en matiére d’art posséderait une
forte composante anthropologique (l'art pour '’homme) : « Il semblerait en
effet que la compréhension qu’il se fait de 'art ne soit pas étrangére a cette
dimension existentielle de la relation a autrui, éclairée par 'espérance tem-
porelle de I’humanité, finalisée par la libération et dans 'accomplissement
de la personne humaine » (18).

L’humain est au centre de I'objet d’art, c’est son théme d’'inspiration ma-
jeure. L'objet d’art lui-méme est le résultat du travail d’'un humain occupé
entiérement par son ceuvre, et le but de I'art est de faire grandir 'humanité.
Tout cela, Charles Journet le formule en théologien et en spirituel. Il consi-
dére ainsi l'artiste sous le regard bienveillant de Dieu plutdt que sous le re-
gard acerbe du critique. Cette miséricorde I'améne a faire confiance a l'ar-
tiste moderne qui crée bien souvent des ceuvres laides, marquées par le nihi-
lisme ambiant : « Le regard de miséricorde permet a juste titre de rejoindre
les activités artistiques les plus obscures, de s’associer a la douloureuse voca-
tion de l'artiste, sans s’y complaire » (120-121).

L’ceil du théologien conduit Charles Journet a élargir également la notion
de finalité. L'art pour 'homme doit étre écrit avec une majuscule, 'Homme
désignant le Christ ressuscité, modele et but de I'humanité. Le réle de I'art
est de contribuer a faire advenir cet univers de la résurrection : « L’étude de
I'art pour ’'Homme, pour étre vraiment exhaustive, devrait manifester 'Homme
par excellence, autrement dit celui que Ponce Pilate désigna, a juste titre et
certainement au-dela de son intention, par I'Ecce homo » (58). Ce qui en-
traine un dépassement du moralisme en matiere d’art, que 'on a reproché
aux gens d’Eglise. Jean-Marc Andenmatten le note avec justesse : « C'est donc
bien I'homme ressuscité, et non plus I’homme vertueux, qui permet un pro-
fond renouvellement du monde de l'art » (94). La notion d’art pour ’'Homme
n'est pas de Journet. Jean-Marc Andenmatten crée le concept pour rendre
avec bonheur la pensée artistique du théologien de Genéve.

A coté de l'idée centrale de la thése, nous aimerions relever quelques
autres caractéristiques de la vision de l'art chez Charles Journet, découvertes
a la lecture de la thése de Jean-Marc Andenmatten.

Tout d’abord, et 'auteur le remarque, Charles Journet n’est pas un mo-
derniste en art pur crin. Alors qu'’il passait volontiers aupres de ses confréres
pour un défenseur inconditionnel des artistes modernes, il ne franchit pas
certaines limites, notamment la suppression du visage dans une ceuvre d’art,
qu’il considére comme une mutilation d’humanité, caractéristique des totali-
tarismes ambiants. Il écrit ainsi en 1931 a son ami Gino Severini : « Oui la
suppression des visages est quelque chose de diabolique, c’est la machine qui



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 629

vient remplacer [’dme » (81). Citons aussi ce trait d’humeur de 1950, toujours
adressé a Severini a propos des artistes modernes : « Ils se contentent de 2
ou 3 barres, de 4 ou 5 taches de couleur » (87).

En outre, nous avons go(ité la définition, citée par 'auteur, que Journet
donnait de la beauté, dont 'art est une expression. Lui qui n’a jamais écrit de
traité d’art ou d’esthétique reléve au détour d’une phrase dans ses complé-
ments a L'’Eglise du Verbe incarné que « c’est de proportion et de clarté que
se compose la beauté » (36). Plus bas, Jean-Marc Andenmatten développe
une éclairante présentation philosophique des différents aspects de la beau-
té, en la reliant aux transcendentaux : « L’art manifeste le beau dans la me-
sure ou il est un, vrai et bien » (147). L’auteur prend soin de citer des décla-
rations de Journet a leur propos. Comme le beau est convertible avec l'un, le
vrai et le bien, ainsi y a-t-il en la beauté une dimension d'intégrité, d’har-
monie et de clarté. Une ceuvre a besoin d'unité ; '’harmonie qui s’en dégage
nous dit que c’est quelque chose de bon ; enfin, elle est vraie si tout est clair
en elle.

Tout en citant divers artistes et en comparant Charles Journet avec plu-
sieurs penseurs, avant tout Jacques Maritain et le pape Paul VI, la these de
Jean-Marc Andenmatten se veut avant tout synthétique, philosophique et
théologique. Il serait bon qu'une suite soit donnée a ce travail pour chercher
a connaitre dans le détail les artistes dont parle Charles Journet, la fréquence
et la raison de leur apparition dans ses ouvrages, etc. Une intéressante piste
pourrait étre 'analyse des recensions de Nova et Vetera, la revue de Charles
Journet, recensions souvent écrites par le théologien, dans lesquelles, au dé-
tour d’'une phrase, on pourrait trouver une appréciation sur un artiste ou le
commencement d'une théorie artistique. Cette recherche devrait s’appuyer
notamment sur la littérature qui peut-étre, a part le cas emblématique de
Paul Claudel et sa trés belle citation sur 'univers de la résurrection, a été
moins abordée par l'auteur. Enfin, il serait intéressant de comparer la posi-
tion artistique de Charles Journet avec d’autres théologiens. Nous pensons
notamment au théologien suisse Hans-Urs von Balthasar ou bien a un ami
des artistes, le Pére Marie-Alain Couturier.

Charles Journet défend un humanisme de la résurrection et cela, nous ex-
plique Jean-Marc Andenmatten, « n’est pas seulement un éclairage qui s'adres-
serait uniquement aux théologiens, mais il constitue indéniablement une lu-
miere novatrice et originale pour I'ensemble du monde de I'art, pour la phi-
losophie et pour les recherches issues des sciences humaines » (194). Il est
heureux que l'auteur ait mis en avant cette idée centrale de I'art pour 'Homme,
sous-entendu le Christ ressuscité. Le monde reproche a I'Eglise d’avoir dis-
crédité la matiére et le corps, et nous avons vu que Charles Journet parta-
geait en sa jeunesse une telle vision platonicienne. Affirmer I'importance de
la résurrection, notamment en art, est un chemin pour considérer d’'une ma-
niére renouvelée le monde qui nous entoure. L'enjeu est de taille dans notre
société marquée par la crise écologique, thématique que Charles Journet
avait abordée a la fin de sa carriére.

JACQUES RIME



630 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

SCHIMMEL, Annemarie: Le soufisme ou les dimensions mystiques de l'islam.
Paris: Les Editions du Cerf 2022, 632 pages ; ISBN 978-2-204-14864-1.

A l'occasion du 100%™ anniversaire de la grande islamologue allemande
Annemarie Schimmel, « Les Editions du Cerf » proposent une nouvelle édi-
tion de son classique sur le soufisme, souvent défini comme « mysticisme
islamique », paru pour la premiére fois en anglais en 1975, et en traduction
francaise en 1996.

Quant a I'édition présente, elle reste trés proche de la premiére édition
francaise de 1996. La traduction d’Albert Van Hoa qui se base sur le texte
anglais ainsi que sur la deuxiéme édition allemande de 1985, reste la méme
que dans la premiére édition. Les préfaces de 'auteure, une premiére qui re-
monte a la premiére édition anglaise de 1975, ainsi qu’'une autre de 1994,
écrite pour la premiere édition francaise, ont également été maintenues.

Un examen a la loupe montre méme qu'il s’agit d’'une reproduction pho-
tographique. On notera cependant la nouvelle couverture et, devant le texte
reproduit, 'addition d'une préface par Carl W. Ernst tirée de I'édition an-
glaise de 2011 et traduite par Aline Weil. Monsieur Ernst qui lui-méme a été
éléeve de d’Annemarie Schimmel a Harvard, fait I'éloge de celle-ci en évo-
quant sa grande culture, ses connaissances linguistiques et I'expérience pra-
tique dans les pays majoritairement musulmans.

Quant a l'auteure, dans son premier chapitre, elle ne cherche pas seule-
ment a définir « Qu’est-ce que le soufisme ? », comme le dit son titre, mais
elle va bien au-dela, en parcourant déja rapidement l'histoire de celui-ci.
D’une part, elle définit le soufisme comme étant le « mysticisme islamique »,
et le mysticisme comme étant un phénomeéne qu'on trouve dans toutes les
religions et cultures, et d’autre part, elle insiste sur l'origine authentique-
ment islamique du soufisme, qui, a la base, ne serait rien d’autre que la vo-
lonté de faire I'expérience profonde de 'unicité divine enseignée par le Coran
et par Mohammed.

Si l'auteure défend le soufisme contre I'accusation selon laquelle il serait
un élément étranger a 'islam, elle n’hésite pas non plus a dénoncer certaines
tendances soufies qui se sont développées au cours des siécles, dont l'anti-
intellectualisme, le culte de personnalité autour de certains maitres soufis,
voire la présence de certains charlatans qui cherchaient a profiter des gens.
En méme temps, elle exprime sans réserve sa fascination pour les créations
artistiques issues du soufisme, dont la poésie, la calligraphie et la musique.

Cette approche engagée marque l'ensemble de I'ouvrage, et Annemarie
Schimmel 'assume pleinement. Elle reconnait par exemple que I'importance
donnée aux mystiques persane et indo-pakistanaise est due a la préférence
de l'auteure. Chose qui est bien dommage surtout en Francophonie : on au-
rait bien aimé lire sur le Maghreb et I’Afrique noire aussi. On constatera égale-
ment I'absence de 'Indonésie, pourtant le pays ou l'islam a le plus grand
nombre d’adhérent-e-s. En méme temps, I'enthousiasme de Madame Schimmel
est contagieux et la lecture n’ennuie pas.

Ayant introduit le lectorat a la notion du soufisme, 'auteure continue par
un chapitre sur '« Evolution du soufisme classique », du Coran a Ghazzali



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 631

(1058-1111) qu’elle considére comme « le théologien le plus important de I'ls-
lam du Moyen Age ». Si Annemarie Schimmel réussit a rendre accessible les
personnages et leurs idées, et ce grace a des anecdotes et des poémes, on re-
grettera pourtant que la partie diachronique ne couvre pas le soufisme apres
Ghazzali.

Si Madame Schimmel évoque briévement dans son épilogue la situation
dans la seconde moitié du XX¢me gjécle, il aurait été intéressant de voir com-
ment les soufis ont confronté le colonialisme, I'alphabétisation des masses,
les nouveaux états-nations et I'arrivée de l'islam en occident. L’'une des per-
sonnes ayant réussi a préserver le soufisme sous de nouvelles circonstances,
et en méme temps a le transformer face a la modernité, était pourtant une
amie personnelle d’Annemarie Schimmel : la maitre soufie et écrivaine turque
Samiha Ayverdi (1905-1993). Les deux femmes ont entretenu une correspon-
dance pendant quarante ans.

Entre le deuxiéme chapitre et I'épilogue, notre ouvrage contient encore six
autres chapitres, généralement de nature phénoménologique et synchrone,
traitant de la voie soufie, la psychologie soufie, les ordres soufis (turug), le
soufisme théosophique, la poésie mystique persane et turque, et finalement,
le soufisme indo-pakistanais, les deux derniers contenant de nouveau des élé-
ments diachroniques.

Si on peut se poser la question s’il n’aurait pas valu mieux choisir une
seule approche, qu’elle soit chronologique ou thématique, la richesse du con-
tenu et sa présentation accessible restent inégalées jusqu’au jour présent.
L’auteure s’exprime d’une fagon facile a suivre, ses phrases sont bien structu-
rées, son style est souvent narratif et riche d’exemples.

Alors qu’Annemarie Schimmel n’hésite pas a aborder des faits compli-
qués, elle n’exige pas de connaissances antérieures, et elle veille a donner la
définition de chaque nouveau terme technique qui est introduit dans le
texte. On s’apergoit que le livre est issue d’'un cours sur le méme sujet que
l'auteure a donné a Harvard. Ainsi, on louera donc sans réserve le fait que
I'ouvrage a été réédité.

En méme temps, le fait de reproduire tout simplement une édition précé-
dente est une occasion ratée. Par exemple, les éditions anglaises et alle-
mandes contiennent des illustrations : six tableaux ou miniatures en lien avec
les passages ou ils apparaissent, mais aussi et surtout la basmala. Il s’agit
d’une formule arabe, souvent traduite par « Au nom de Dieu, le clément, le
miséricordieux » qui se trouve au début de presque toutes les sourates du
Coran. On la trouve au début de chaque chapitre des éditions anglaises et
allemandes du livre de Madame Schimmel, sous forme de calligraphies di-
verses au début de chaque chapitre.

En islam, il est commun d’en faire usage au début d’une énonciation ou
d’un écrit, surtout si on aborde un sujet religieux. L’auteure qui n’a pourtant
jamais quitté I'église protestante a choisi d'exprimer sa propre proximité avec
I'islam et les musulmans en faisant usage de cette formule. Et le fait de la re-
présenter sous formes calligraphiques témoigne de 'amour profond d’Anne-



632 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

marie Schimmel pour I'art islamique. L’absence de la basmala dans les éditions
frangaises est regrettable, et la nouvelle édition aurait pu rectifier ce fait.

S’il n’y a donc dans notre tome que du texte, celui-ci est pourtant tout a
fait convenable a lire. Non seulement sont ses caractéres imprimés dans une
taille relativement grande et agréable aux yeux (a I'exception de certaines ci-
tations longues rendues en lettres italiques plus petites), mais la traduction
réussit & maintenir le style accessible de la version originale. Ainsi, il est re-
grettable que la réédition ait maintenu l'usage par le traducteur du passé
simple, qui déja en 1996, année de la premiére parution, avait un caractére
soutenu, et qui - du moins en 2022 - parait archaique, rendant ainsi la tra-
duction francaise moins facile a lire.

Pourtant, notre livre reste le meilleur de son genre, celui de I'introduc-
tion au soufisme. On n’hésitera pas a le conseiller, autant comme introduc-
tion dans un contexte universitaire que pour la lecture personnelle de celles
et ceux qui cherchent a se familiariser avec le soufisme. Nous remercions
ainsi « Les Editions du Cerf » pour cette nouvelle édition qui assure l'accessi-
bilité continue en francais du chef-d’ceuvre de Madame Schimmel, et ce au
prix tout a fait accessible de 29 euros.

Cependant, si dans la préface de 1994, 'auteure a déja constaté que de
nombreuses nouvelles publications sur le soufisme avaient parues depuis la
premiere édition de notre livre, il y en a eu encore bien davantage dans les
28 ans qui se sont écoulées depuis. Il faudrait donc mettre a jour le contenu
du livre pour refléter I'état de la recherche, sans pourtant changer le fond du
livre. On pourrait ainsi revoir des détails, mais aussi mettre a jour la termi-
nologie pour remplacer des termes considérés de nos jours comme trop peu
précis, comme par exemple « islam orthodoxe ».

Sans doute, il faudra confier cette tiche 4 une commission internationale,
mais un texte anglais révisé pourrait servir de base pour une véritable ré-
édition francaise.

ALEXANDER BOEHMLER



	Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

