
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rezensionsartikel

Martin Bondeli

Friedrich Carl Forberg, ein kantischer Enragé aus der
Frühzeit des Deutschen Idealismus

Zur Edition seiner philosophischen Schriften und Dokumente.1

Lange Zeit wurde Friedrich Carl Forberg (1770-1848) in philosophiegeschichtlichen

Kompendien nur en passant und ausschließlich unter dem
Stichwort des sich um den Jenaer Philosophen Johann Gottlieb Fichte
drehenden „Atheismusstreites" erwähnt. Man rief in Erinnerung, dass der
an der Universität Jena und am Lyzeum in Saalfeld dozierende
Radikalaufklärer und Freigeist Forberg mit „verfänglichen Fragen" zur Existenz
Gottes und mit Kernsätzen wie „es ist nicht Pßicht, zu glauben, daß eine
moralische WeltRegierung oder ein Gott, als moralischer WeltRegent exis-
tirt, sondern es ist bloß allein dies Pßicht, zu handeln, als ob man es

glaubte" (1, 368)2 seinen Anteil daran hatte, dass um 1798 die örtliche
Zensurbehörde einschritt und die Philosophie Fichtes zur Irrlehre erklärte.

Seit Anfang des 20. Jahrhunderts wurde der in seinen philosophischen
Schriften häufiger mit dem von Kants transzendentaler Ideenlehre
inspirierten Partikelkomplex des Als-ob operierende Forberg sodann auch
sporadisch als Vertreter eines Kantianismus idealistisch-positivistischen Typs
klassifiziert. Dies in Anlehnung an Hans Vaihinger, der in Forberg den
ersten Interpreten wiedererkannte, der Kants Standpunkt einer „Religion
des Als-Ob" treffend charakterisiert habe.3

In den îgyoer-Jahren trat eine durch neue Forschungsdesiderate
angestoßene Änderung ein. Von diesem Zeitpunkt an manifestiert sich in
Monographien zur Genese der Philosophie Kants und des Deutschen Idealismus

das Interesse an einer sowohl umfassenderen als auch nicht mehr
nur reminiszierenden Kenntnisnahme von Forbergs intellektuellem Profil.

Dies nicht zu Unrecht. Wie besonders neuere Untersuchungen, die ihr
Augenmerk auf die Elementarphilosophie Karl Leonhard Reinholds und

1 FORBERG, Friedrich Carl: Philosophische Schriften, hg. von Guido Naschert, 2 Bände.
Leiden: Brill 2021. Band 1: Schriften, Dokumente, Briefe (778 Seiten); Band 2: Einleitung,
Kommentar, Register (XXXVI Seiten, 344 Seiten). ISBN 978-3-506-76676-2.

2 Band- und Seitenangaben beziehen sich auf die vorliegende Edition.
3 Siehe VAIHINGER, Hans: Die Philosophie des Als Ob. System der theoretischen, praktischen

und religiösen Fiktionen der Menschheit auf Grund eines idealistischen Positivismus.
Mit einem Anhang über Kant und Nietzsche, 3. Aullage. Leipzig: Felix Meiner 1918, 733-753.



300 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

auf die denkerischen Erträge der Frühromantiker und der skeptischen
Kantianer richten, belegen, gehörte Forberg zu den kompetenten, thematisch

vielseitigen und originellen philosophischen Mitstreitern seiner Zeit.4
Der aus einem protestantischen Pfarrhaus in Sachsen stammende, in
Leipzig und Jena zum Theologen und Philosophen ausgebildete Forberg
war in den frühen tyçoer-Jahren Schüler und Kollege des Jenaer Kantianers

Reinhold, verteidigte dessen Theorie des Vorstellungsvermögens und
konfrontierte diese in Detailbereichen mit scharfsinnigen Einwänden.
Seinem Geist und Naturell förderlich wurde dabei vor allem der Schülerkreis

Reinholds, zu dem kantisch-aufklärerische Gesinnungsgenossen wie
Johann Benjamin Erhard, Franz Paul von Herbert, Carl Immanuel Diez
und Friedrich Immanuel Niethammer sowie frühromantische Köpfe wie
Novalis und Jens Baggesen zählten. Nach Reinholds Abschied von Jena

folgte eine verlegerische und intellektuelle Zusammenarbeit mit dessen

Nachfolger Fichte, die allerdings, da Forberg auch die Grundansichten
des Wissenschaftslehrers nicht mit Kritik verschonte, nur vorübergehend
sein konnte. Seine 1792 beginnende berufliche Laufbahn als Dozent,
Verleger und Mitarbeiter am Philosophischen Journal Fichtes und Niethammers

war in den Anfängen prekär und wurde durch den Atheismusvorwurf

zusätzlich belastet („Meine Heterodoxie war landkundig" - I, 37).
Ein offizielles Bekenntnis zur christlichen Religion wurde mit der Zeit
unumgänglich. Forberg konnte so nach 1800 als Rektor am Saalfelder
Lyzeum Fuss fassen, danach seinen Lebensunterhalt als Geheimer Sekretär,
Kanzleirat und Hofbibliothekar in Coburgischen Diensten bestreiten.
Nebenbei folgte er seinen altphilologischen Neigungen und erlangte
Bekanntheit auch als Herausgeber von Werken der antiken Erotologie.

Gleichsam als Krönung des wiedererwachten Interesses am Schaffen
und Wirken Forbergs ist nun jüngst eine zweibändige Edition seiner
philosophischen Schriften erschienen. Die von Guido Naschert besorgte
Ausgabe versammelt im ersten Band die von Forberg namentlich gezeichneten

und anonym veröffentlichten philosophischen Texte, die
Schlüsseldokumente zu Forbergs Jenaer Universitätsjahren und zum Atheismusstreit

sowie den Briefwechsel von 1791 bis 1841. Der Herausgeber hat keine
Mühe gescheut, die Erschließung von Forbergs Gesamtoeuvre voranzutreiben.

Er hat viele unbekannte Texte Forbergs neu aufgefunden und
dokumentiert. Im zweiten Band finden sich eine Forbergs Leben und
Werk nachzeichnende Einleitung, welche die Autobiographie Lebenslauf
eines Verschollenen (I, 13-40) komplettiert, ein ausführlicher Stellenkommentar,

die Übersetzungen zu längeren lateinischen Texten (von Peter
Struck), so unter anderem zu Forbergs Jenaer Habilitationsdisputation

4 Man beachte hier insbesondere FRANK, Manfred: „Unendliche Annäherung". Die
Anfänge der philosophischen Frühromantik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag 1997, 623-647.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 301

De aesthetica transcendentali (I, 67-75; 96-101), und die üblichen
Register.

Die Ausgabe ist nicht nur in ihrer editorischen und dokumentarischen
Leistung herausragend. Sie darf auch als weiterer Meilenstein in der
heutigen Erforschung und Interpretation der frühen nachkantischen Philosophie

betrachtet werden. Auf ihrer Grundlage wird nun erst eigentlich
erkennbar, welches Themenspektrum Forberg in seinem philosophischen
Schaffen abdeckte und welche Auseinandersetzungen er mit Kant,
Reinhold, Fichte, Schelling und anderen philosophierenden Zeitgenossen
führte. Wie sich jetzt ersehen lässt, besticht Forbergs philosophisches
Werk nicht nur durch engagiert niedergeschriebene Aufsätze zu historischen,

philologischen, philosophischen, pädagogischen und ideologischen
Aspekten der Religion. In ihm spiegelt sich auch eindrucksvoll das
Bemühen, sich über Sinn und Zweck der nachkantischen Systemphilosophie
Reinholds und Fichtes zu verständigen. So wird in Essays und Briefen
konstruktiv-kritisch auf Fragen nach einem ersten Prinzip der Philosophie

und einer davon ausgehenden Ableitung und Deduktion von
Folgeprinzipien und Erkenntnissen eingegangen. Neben der erkenntnistheoretischen

wird die moral- und rechtsphilosophische Seite der Systeme
Reinholds und Fichtes diskutiert und werden insbesondere die Begriffe
der Willensfreiheit und des Strafens unter die Lupe genommen. Schließlich

verrät der Blick auf das Schriftenverzeichnis, dass die empirische
Psychologie und die Anthropologie zu den Domänen von Forbergs
philosophischer Programmatik zählten. Den Leitfaden bildete die Klärung von
Fragen zum Materialismus, zum Leib-Seele-Verhältnis, zum Ursprung der
Sprache und zur Perfektibilität des Menschen. Zudem strebte Forberg
danach, die empirische Psychologie nach dem Vorbild seines Leipziger
Lehrers Ernst Platner und des Jenaer Kantianers Carl Christian Erhard
Schmid in einer systemischen Gestalt vorzutragen. In diesem Zusammenhang

hatte Forberg interessanterweise ebenfalls eine damals zirkulierende
Nachschrift zu Kants Vorlesung über Anthropologie zur Hand. In den

Aufzeichnungen zur „Seelenlehre" aus dem Jahre 1796 finden sich aus
dieser (von der Kant-Forschung noch nicht ausgewerteten) Nachschrift
reichlich Zitate (siehe I, 201-234).

Wie diverse Publikationen aus seinen Jenaer und frühen Hallenser
Jahren belegen, rekurrierte Forberg bei der Aneignung der nachkantischen

Systemphilosophie Reinholds und Fichtes auch gezielt auf den
kritischen Kant. Die eigenwilligen Akzente in seinen Interpretationen zu
Reinhold und Fichte kamen so nicht selten auf einer neu durchdachten
kantischen Grundlage zustande. Zum Ausdruck kommt dies in der
Abhandlung lieber die Gründe und Gesetze freyer Handlungen von 1795 U>

76-105) und im 1798 erschienenen Journal-Aufsatz Versuch einer Deduktion

der Kategorieen (I, 308-321).



302 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

In der Abhandlung über die freien Handlungen wird kenntnisreich
und sachlich differenziert in die damals von Schmid, Reinhold, Heydenreich,

Creuzer, Fichte und Schelling umkämpfte Auslegung von Kants
moralrelevantem Begriff der Willensfreiheit eingegriffen. Unter affirmativer

Bezugnahme auf den Kant der Religionsschrift verteidigt Forberg in
einer modifizierten Weise die von Reinhold geltend gemachte Auffassung

von Willensfreiheit als Vermögen der Person, sich autonom (aus
sich selbst) für oder gegen eine dem Sittengesetz konforme Maxime zu
entscheiden. Akribisch wird der von Schmid und Creuzer vorgetragene
Einwand zerlegt, dass die Vorstellung eines Selbstgrundes der wollenden
Person zwar, um die Zurechenbarkeit ihres Tuns angemessen erfassen zu
können, unterstellt werden müsse, systematisch gesehen aber auf eine
grundlose, gesetzlose Freiheit, eine Freiheit der Indifferenz, hinauslaufe.
Im Gegenzug argumentiert Forberg dafür, dass ein Selbstgrund der Person
wenngleich nicht als ein „letzter Grund", so doch als ein „zureichender
Grund", und dabei als ein Grund, den man „zu suchen" habe (I, 87), in
konsistenter und sinnvoller Weise geltend gemacht werden könne.
Forberg hält sich hier offenkundig auf seine Weise an Kants Auffassung
zu einem subjektiven „Actus der Freiheit", dessen Bestimmungsgründe
ins Unendliche verlaufen.5 Seine Argumentationsrichtung, die auch für
heutige Diskussionen zur Willensfreiheit noch lehrreich und spannend
sein dürfte, überzeugt meines Erachtens mit dem Räsonnement, dass der

Selbstgrund der Person als ein zureichender Grund im Falle einer
angesichts von Gründen vor sich gehenden Entscheidung für oder gegen
eine sittliche Maxime begriffen werden kann. Im Anschluss an einen Pro-
zess der Reflexion über Gründe und unter der Einstellung eines
gewissenhaften Entscheidens sagt die Person „Ja" oder „Nein" zu einer
sittlichen Maxime. Dabei kann die Reflexion über Gründe im Resultat nur zu
einem veranlassenden Grund führen. Dieser wird sodann durch das Ja

oder Nein der Person akzeptiert oder nicht akzeptiert. Der Gedanke, dass

der zureichende Grund zu suchen sei und somit den Status einer kantischen

Idee habe, kann allerdings nicht einleuchten. Dieser Gedanke, mit
dem Forberg einen Mittelweg zwischen begründeter und indifferenter
Freiheit beschreiten möchte, kann zwar auf die Reflexion über Gründe,
nicht aber auf die gewissenhaft getroffene Entscheidung, das Ja oder Nein,
appliziert werden.

Im Aufsatz zur Kategoriendeduktion gibt Forberg eine Kostprobe seiner
problembewussten Diskussion eines Aspekts von Kants transzendentaler
Deduktion. Forberg geht eigens der subjektiven Seite dieser Deduktion
nach, nämlich der Frage, wie Kategorien oder Begriffe a priori objektive
Gültigkeit haben können. Dabei geht es ihm insbesondere um die damit

5 Siehe Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft. Akademieausgabe
VI, 21.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 303

verbundene Folgefrage, wie sich die Kategorien auf Gegenstände der
Anschauung und Erfahrung beziehen und mit diesen „übereinstimmen" können

(I, 309). Forberg spielt dazu mehrere Hypothesen durch, kommt nach
einigen Umwegen und Erprobungen zu dem Schluss, Kants transzendentaler

Nachweis der Ermöglichung des Gegenstandes durch Begriffe a

priori sei ein aussichtsreicher Weg zur Beantwortung der aufgeworfenen
Frage. Ein Erklärungsversuch, der beim Gegenstand ansetze, oder die
Annahme einer prästabilierten Harmonie von Gegenstand und Begriff seien
hingegen nicht zielführend. Doch sieht Forberg sich sogleich vor das
Problem gestellt, dass die apriorischen Begriffe trotz ihrer Anwendbarkeit
und Ermöglichungskapazität die geforderte Übereinstimmung mit der
sinnlichen Anschauung und den Daten der Erfahrung verfehlen und sich
als leere „Einbildung" oder „Erdichtung" (I, 309h) herausstellen könnten.
Weshalb dürfen wir annehmen, dass dem nicht so ist? Forberg schlägt
vor, das Problem durch die Einbeziehung eines genetischen Explikationsschrittes

zu lösen. Die Kategorien sollen von Haus aus als „Functionen"
oder als „VerstandesGebrauch" (I, 320E), somit als je schon in Anwendung

befindliche apriorische Verstandesbegriffe aufgefasst werden. Dieser
Ansicht entsprechend, soll von einem „produktiven" und „contemplati-
ven" Verstandesvermögen, einem Verstandesvermögen, dem „die trans-
cendentale Einbildungskraft" inhäriert (I, 320), ausgegangen werden.

Forberg gelangt damit zu einem ähnlichen Ergebnis wie der Kant-Interpret

Jakob Sigismund Beck, der in der sogenannten „Standpunktslehre"

von 1796 dafür Partei ergriff, die kantischen Kategorien als Organe
eines ursprünglichen Vorstellens zu verstehen, das von Anbeginn mit
dem Vermögen der Einbildungskraft einhergeht und dadurch zugleich
ein - wie dies manche Stoiker glaubten - ursprüngliches Anerkennen des

kategorial Erkannten zu bewerkstelligen vermag. Doch sieht Forberg sein
Problem mit dieser Berücksichtigung der Einbildungskraft allenfalls in
Bezug auf das Verhältnis von Verstand und sinnlicher Anschauung und
zu Recht noch nicht in Bezug auf das Verhältnis von Verstand und Erfahrung

und damit von formendem Verstand einerseits und gegebenem Stoff
der Erfahrung andererseits gelöst. Denn auch der unter den
Anschauungsformen von Raum und Zeit gegebene und durch diese Formen
vorstrukturierte mannigfaltige Stoff der Erfahrung sollte als in einer Entsprechung

mit dem Verstandesgebrauch stehend plausibel gemacht werden
können.

Kants objektive Seite der Deduktion bietet in dieser Hinsicht eine
gewisse Perspektive. Denn der hierzu gehörende transzendentale Beweis,
dass ohne die Kategorien Erfahrungssätze unmöglich sind und die
Kategorien ebendeshalb objektive Gültigkeit beanspruchen können, setzt die
Vorstellung eines mannigfaltigen Stoffes voraus, der zum Zwecke seiner
Artikulierbarkeit durch die Kategorien und entsprechenden Schemata
geformt oder vereinheitlicht wird und der sich dieser Formung zu fügen



304 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

vermag. Dieses Fügenkönnen deutet auf eine Übereinstimmung der Form
des Verstandes mit einem schon formbehafteten Stoff. Allerdings kann
hiermit nicht mehr in einem strengen Sinne von einem gegebenen Stoff
gesprochen werden. Denn der Stoff tritt unter dem formenden Verstand
zugleich in einer geformten und insofern veränderten Gestalt auf, dies
auch bei einem passiven, sich fügenden Zustand. So wie Forberg die Dinge

entwickelt, wird mit diesem Befund eines veränderten Stoffes der
Nachweis untergraben, dass eine Übereinstimmung des Verstandes mit
dem Gegenstand besteht. Vor allem aber ringt Forberg am Ende mit der
Schwierigkeit, dass ein vorausgesetzter „gegebener Stoff mit der dargelegten

Auffassung eines produzierenden Verstandes nicht vereinbar zu
sein scheint: „unsere Theorie widerspräche sich selbst" (I, 321).

Man könnte an diesem Punkt zu bedenken geben, dass die Resultate
des Kategoriengebrauchs mithilfe jener Erfahrungssätze, die den Kategorien

zwar subsumiert sind, von den Kategorien aber nicht vollständig
bestimmt werden, kurzum: der empirischen Sätze oder Sätze a posteriori,
innerhalb eines gewissen Rahmens überprüft und korrigiert werden können.

Der gegebene Stoff kann unter dieser Bedingung neben der
Möglichkeit des Sich-Fügens oder Sich-nicht-Fügens auch Widerstand leisten
und so eine neue Vergleichung von Begriff und Gegenstand aufnötigen.
In diesem Sinne wäre zumindest von einer Annäherung an den gegebenen

Gegenstand zu sprechen. Zu diesem Punkt, mit dem an die Anwendung

der Kategorien zusätzlich eine Überprüfung von Hypothesen
geknüpft würde, hat sich Forberg nicht geäußert. Der Plan, den Aufsatz
fortzusetzen, wurde aufgegeben. Forbergs Reflexionen zu Kants transzendentaler

Deduktion bleiben aber auch in ihrer fragmentarischen Gestalt
wertvoll und anregend für ein Weiterdenken. Sie sprechen außerdem
dafür, dass Forberg in den îygoer-Jahren nicht nur einem „skeptisch-empirischen

Kantianismus" (II, XXIV) zuneigte, sondern auch einem
skeptischtranszendentalen Kantianismus der Linie Becks und Salomon Maimons.

Beachtenswert und mit der vorliegenden Ausgabe nun in vollem
Ausmaß ersichtlich ist Forbergs sich steigernde Kritik am Prinzipiendenken
der von Reinhold zu Fichte, Schelling und Hegel fortschreitenden nach-
kantischen Systemphilosophie. Im Falle Reinholds ist Forberg noch
verhältnismäßig moderat. Der Ausgang des Philosophierens von einem die
Struktur intentionalen Vorstellens auf den Punkt bringenden Satz des

Bewusstseins wird nicht für abwegig gehalten, es wird aber die strenge
systemische Fortsetzbarkeit und der Absolutheitsanspruch dieser Struktur

angezweifelt. Diese soll deshalb besser als Idee im kantischen Sinne
und damit als ein systemischer Grund, der zum Suchen und Streben
anleitet, begriffen werden. Im Laufe der Lektüre von Fichtes Ich-Lehre und
der frühen Systementwürfe Schellings wird der polemische Ton schärfer
und verhärten sich die Fronten. Nach einigem Zögern wird die Option,
ein Theorem des sich selbst setzenden Ich an die Spitze der Philosophie



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 305

zu stellen und das Ich dabei als ein „absolutes Ich" zu behaupten, resolut
verworfen.

Repräsentativ für diese Absage sind die im Kritischen Journal erschienenen

„Briefe über die neueste Philosophie" von 1797 (I, 282-307). Forberg
gibt darin seiner Überzeugung Ausdruck, die Annahme eines absoluten
Ich entspringe dem spekulativen Bedürfnis, sich ein „Mittelding zwischen
dem Etwas und dem Nichts" vorzustellen (I, 287). Von daher
rekonstruiert er das absolute Ich - fast schon wie Hegel - als ein Werden, das
sich dem Hin und Her von Sein und Nichts zu entwinden und als ein
Drittes zu konstituieren hat. Dabei hält er mit seiner Meinung nicht
zurück, dieses Mittelding sei keineswegs ein genialer neuer Anfang des

Philosophierens, sondern nur ein weiteres leeres Denkprodukt der
spekulativen Metaphysik, mit anderen Worten: eine Fiktion, die nicht den
Als-ob-Status kantischer Ideen erreiche, sondern im Bereich bloßer Illusion

verbleibe. Die Rechtfertigung dieses Verdikts zeugt von der Vertrautheit

mit den damaligen pointierten Einwänden aus dem Kreis der kantischen

und frühromantischen Fichte-Kritik. Es wird, bei aller Sympathie
für die kühnen Abstraktionen und Höhenflüge des neuen Freiheitsdenkens,

Bescheidenheit und Sorgfalt im Umgang mit unserem empirischen
und individuellen Ich angemahnt. Unser „Ich", so Forbergs Resümee in
dieser Sache, kann „in keinem denkbaren Sinne des Wortes ein Absolutes"

sein (I, 298). In unserem Ich-Bewusstsein findet sich „nirgends eine
Spur von absoluter Dignität" (I, 300). Zwar können wir als Denkende,
wenn wir denken, unmöglich von uns abstrahieren und sind insofern
,absolut', jedoch: „wenn ich, das Abstrahirende, verschwinde, so
verschwindet auch hinfort das Abstrahiren mit mir, so wie das Leben mit
dem Lebendigen verschwindet" (I, 300). Manche, die damals in vergleichbarer

Weise die durch unser Bewusstsein gesetzte Grenze im Denken des
Ich vor Augen führten, waren, wie Friedrich Hölderlin Mitte der 1790er-
Jahre, zu dem Fazit gelangt, dass wir des Absoluten wohl einzig im
Medium einer ästhetischen intellektuellen Anschauung teilhaftig werden.
Doch auch einem solchen Ansinnen steht Forberg fern, repliziert er doch
auf den Vorschlag Fichtes und Schellings, das auf sich gerichtete Ich und
das Vermögen der intellektuellen Anschauung als ein und dasselbe zu
begreifen, mit den Worten: „Nicht nur die intellectuelle Anschauung ist
mir unerforschlich geblieben, sondern ich habe auch nicht einmal die
geringste Spur finden können, daß irgendwo etwas Unbekanntes dieser
Art liegen müsse" (I, 301).

Nach 1800, mit dem Auftreten von Schellings Identitätsphilosophie
und weiteren kongenialen natur- und geistphilosophischen Systemen, hat
Forberg seine Kontraposition offenbar nochmals verschärft. Dafür spricht
jedenfalls seine von 1800 bis 1806 erschienene Zeitschriftenrubrik zu den
philosophischen und wissenschaftlichen Neuerscheinungen (I, 465-605).
Hier werden die aktuellen Beiträge zu Logik, Metaphysik, Moral und



3o6 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Religion, zwischendurch mit bissig-ironischen Überschriften und
Bemerkungen, betont nüchtern und interesselos referiert. Es scheint, dass

Forberg in dieser Phase der nachkantischen Metaphysik jedes Vermögen
abgesprochen hat, für ein fortschrittsorientiertes, sinnstiftendes Denken
einzutreten.

Über Forberg und die Religion ist viel geschrieben worden und wird -
mit den nun ausreichend dokumentierten Schriften zum Atheismusstreit
- wohl auch weiterhin viel geschrieben und gestritten werden. Forbergs
religiöse Position darf man in Übereinstimmung mit dem Herausgeber
als „moralisch fundierte Religion ohne Gottesgewissheit" apostrophieren
(II, XXXIII). Mit Kant geht Forberg davon aus, dass die Moral zwar zu
ihrer Begründung der Religion nicht bedarf, dass ein religiöser Glaube
moralischer Art aber der aufrichtigen Befolgung des Sittengesetzes und
der Realisierung der Idee der moralischen Welt zuträglich und insofern
sinnvoll und erwünscht ist. In Anlehnung an den Kant der kritischen
Schriften schärft Forberg ein, dass die theoretisch-spekulative Vernunft
die Existenz Gottes weder beweisen noch widerlegen kann und dass sich
für die Existenz Gottes ohnehin nur ausgehend von einem Bedürfnis der
moralischen Vernunft in einsichtiger Weise argumentieren lässt. Mit dem
Kant der Religionsschrift ist er schließlich der Überzeugung, Religion sei
das Verständnis sittlicher Maximen im Sinne göttlicher Gebote. Und da
moralischen Geboten mit einem Gefühl der Achtung gefolgt werde, müsse
sich auch das Verhältnis zum göttlichen Gesetzgeber durch Respekt und
Achtung auszeichnen. Forberg widerspricht damit ausdrücklich Luthers
moralisch-religiösem Geist des „Gernethuns" (I, 329). Als minimal, und dabei

auch als schlanker als die Religionslehren Kants und Fichtes, erweist
sich Forbergs Religionskonzept insofern, als mit ihm nicht viel mehr als
die Idee von Gott als moralischem Gesetzgeber und Weltregenten gelehrt
wird. Die Ideen eines moralischen Richtergottes und einer göttlichen
Vorsehung sowie das Postulat der Seelenunsterblichkeit sind so gut wie
abwesend. Der Gedanke an ein kommendes „Reich Gottes" wird zwar
aufgenommen, jedoch bald präsentisch, als die hier und heute zu vollziehende
moralische Tat, bald symbolisch, als Zeichen der Ermutigung, gedeutet.
Kants Lehre der praktischen Postulate findet sich somit bei Forberg in
einer verkürzten und aktionistischen Version wieder.

Was das offensichtlich anstößige Diktum einer Als-ob-Existenz Gottes
betrifft, hat dieses bei Forberg nicht, wie böse Zungen behauptet haben,
ein A/s-ob-Handeln zur Grundlage, sondern ein Handeln-als-Ob. Demgemäß

ist die mit dem Als Ob angezeigte Gottesungewissheit bei ihm weder

spielerische Attitüde noch Ausdruck eines religiösen Zweifeins,
sondern ernsthaft gemeint und Indiz der Bekräftigung des moralischen
Handelns. Im Vergleich zu Kant wird bei Forberg allerdings der Ungewiss-
heitscharakter der Als-ob-Existenz Gottes radikaler zur Geltung gebracht.
Es fehlt das bei Kant feststellbare Bestreben, die Annahme des Gesetzge-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 307

bergottes in die Forderung sittlichen Handelns einzubinden, so dass gelten

kann: „Wer überhaupt sittlich handelt, handelt schon von selbst so, als
ob ein Gott ihm jene Handlungsweise vorgeschrieben habe".6 Aufgrund
des Vorrangs der Moral vor der Religion, den er in Konsens mit Kant
vertritt, versteht sich schließlich, dass Forberg in seiner 1799 veröffentlichten

Apologie seines angeblichen Atheismus nicht nur den gegen ihn
erhobenen Vorwurf des Atheismus von sich weist, sondern sich auch dazu
anschickt, die Unschädlichkeit eines theoretischen Atheismus nachzuweisen:

„Ich kann fürs erste darthun, daß ich kein Atheist bin, und fürs
zweite, daß, wenn ich auch ein Atheist wäre, ich dennoch kein einziges
meines Wissens bestehendes Gesetz übertreten hätte" (I, 375).

6 VAIHINGER: Die Philosophie des Als Ob, 735.



Andreas Burri

Aufklärung als christliche Kategoriensicherung. Zum Fehlschluss der

Projektion einer vermeintlichen Theodizee-Logik

Das Buch1 bildet eine Studie zur Theologiegeschichte Frankreichs 1640-
1778. Im ersten Schritt erarbeitet Flasch unter dem Begriff,„Augustinismus'"
(11, 33, 49) die weltanschauliche Grundlage, die das lateinische Christentum

hin zu dieser Zeit prägte: Die Theologie Augustins, der zuerst dem
antiken Flumanismus bzw. den entsprechenden Ethik- und Freiheitstheorien
zugeneigt war, diese aber ab 397 radikal änderte: Natur und Freiheit träfen
nicht das Wesen des Menschen, der in Anschluss an Adam gefallen sei; als
menschliche Hochmut sollten sie verneint werden; die ganze Natur des
Menschen sei als Fleischlich verworfen und jeder Mensch durch biologisches

Erbe verdammt in Gottes Zorn; der Mensch sei nicht frei, von sich
aus gottgefällig zu sein, sein Wille sei ganz verdorben; des Menschen Ethik
und Taten zählten nichts; damit seien Erbsünde und Gottes Gnade die
zentralen Achsen der christlichen Religion; Gott als allein Wirkender
prädestiniere nach seiner Gnade einen geringen Teil zur Errettung und nach
seiner Gerechtigkeit einen großen Teil zu ewiger Verdammnis; dieser Rat-
schluss sei uns unergründlich; Gott bewirke den Willen zum Heil in den
Erwählten und zum Unheil in den Verdammten, wobei letztere selbst
Schuld daran seien; ergo: Gottes Gerechtigkeit sei transzendent, sein bonum
nicht unser bonum; er liebe Jakob und hasse Esau (Rom 9,13); Christus sei

nur für die Prädestinierten gestorben; Gott wolle nicht, dass alle Menschen

gerettet werden; erst so könne die Theodizee aufgelöst werden (vgl. 11, 29-
38, 41, 49F, 56, 64, 68f., 73, 9of., 107F, 172-175,180,182, 202F).

Mit der Aufnahme dieser Theologie Augustins durch die Reformation
wurde die Frage nach Gnade und Freiheit der zentrale theologische Streitpunkt

im neuzeitlichen Frankreich, um den die Konfessionen und innerhalb

dieser die .Schulen' rangen. Das Konzil von Trient legte sich nicht fest,
und Paul VII. gebot 1607 Schweigen über das Problem. Mit Jansenius'
Augustinus (1640) intensivierte sich der Streit innerkatholisch zwischen
Molinismus und Jansenismus. Pascal wurde vom Augustinismus des Jansenius
maßgebend geprägt. Flasch betont, dass der spätantike Augustin nicht
einfach ins Frankreich des 17./18. Jh. projiziert und Pascal nicht einfach als
Jansenist kategorisiert werden könne, aber die oben formulierten Sätze des

Augustinismus vertraten - unter Nuancen - Jansenius wie Pascal: Sie meinten,

Augustins Gnadenlehre sei die wichtigste Theologie für die katholische

Kirche, sie werde von den Jesuiten vernachlässigt und von Luther und

1 FLASCH, Kurt: Christentum und Aufklärung. Voltaire gegen Pascal. Frankfurt a.M.:
Vittorio Klostermann GmbH 2202i (2020), 436 S., ISBN 978-3-465-04582-3.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 309

Calvin missdeutet; der humanistisch-philosophische Freiheitsbegriff aber
mindere die Bedeutung Christi Menschwerdung und der Gnade Gottes.
Anhänger und Vertreter des Augustinismus jansenistischer Prägung wurden
von der Staatskirche verfolgt. Wer augustinistisch argumentierte, geriet in
Verdacht des Calvinismus, wer nicht, in den des Pelagianismus. Diese
Debatte stand bei Voltaire am Anfang der französischen Aufklärung (vgl. 9,
41, 49, 79C, 81, 9of„ 103-105,109-115,129).

Augustin versuchte ab 397 zu zeigen, die lateinische Kirchengeschichte
und die Bibel würden dasselbe lehren wie er. Pascal übernimmt Augustins
Traditions- und Bibeldeutung unkritisch als die Kirche und die Bibel.
Augustins Deutungen wurden aber durch humanistische Quellenkritik in
Anschluss an Valla und Erasmus von Denis Pétau und Richard Simon an
entscheidenden Stellen widerlegt. Flasch führt uns an philosophische und
theologische Akteure heran, die die französische Theologiegeschichte im
17. Jh. prägten, neben den bereits Genannten auch Molina, Flabert, Bossuet,
Bayle und Locke. Humanistische Theologie und Sozinianismus bemühten
sich um ein Christentum, das nicht in Widerspruch zur Moral steht und
zeigten historique-critiquement, dass Augustins Prädestinationslehre weder
biblisch sei noch der Lehre der Alten Kirche entspreche; Augustin habe
keine Deutungshoheit, er sei kritisch zu lesen; keine patristische Lehre vor
Augustin hätte die Freiheit verneint, sowie keine seine Auslegung von Rom

5 und 9 geteilt hätte; er lege die Bibel zu abstrakt aus, und ignoriere ihren
konkreten ethischen Sinn. Voltaire setzte sich zeitlebens intensiv und
ernst mit Pascal auseinander und kommentierte Schriften von ihm; Flasch
legt hier viel Quellenmaterial vor. Ab 1740 vertiefte Voltaire seine
kirchenhistorischen und exegetischen Studien; jene humanistisch-sozinianische
Tradition aufgreifend bemühte er sich gegen Pascal bzw. den Augustinismus,

nicht ein individualistisches, sondern ein soziales, universales
Christentum in Einheit mit ethischen Grundsätzen zu finden (vgl. 24L, 29f., 53,
62, 87,117-121,149,157L, 207, 214-216, 222, 227f., 255f., 294-296, 299).

Augustins späte Theologie übernahmen Jansenius und Pascal. Es kam
zu Spekulationen wie, dass die Erwählten bei ihrer Betrachtung der Tortur
der Verdammten auch dadurch Gottes Gnade erfahren würden, wie sie
erkennen würden, vor welcher Hölle Gott sie errettet habe. Wir kennen
solches auch von Luther und Calvin, zu dem Flasch bezüglich den entsprechenden

Stellen in der Endfassung der Institutio (1559) meint:

„vielleicht der abgründigste und dunkelste Text in der Geschichte des christlichen

Denkens. [...] Calvins Entmoralisierung Gottes bedeutet für sein Konzept
von Erwählen und Verwerfen: Gott prädestiniert nicht nur die Auserwählten,
sondern auch die Verworfenen. Seine Prädestination ist moralisch zweischneidig,

moralfrei, jenseits von Gut und Böse, eher unmoralisch" (109t.).

In der Tat fragt sich, wie man tatsächlich so etwas glauben kann, ohne vor
Panik durchzudrehen; die Motive für solches Denken sind genauso unver-



3io Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

ständlich wie der Inhalt selbst, so dass sich die Frage nahelegt, ob es
Ausdruck kranker Menschen ist; Flasch eröffnet sein Buch mit dem Satz:

„Goethe fand Pascals denken streng und krank" (9). Wiederholt fragt Flasch,
wie eine solche Theologie mit der Liebe denkbar sei; im Titelbild zu Janse-
nius Augustinus drückt der Bischof von Hippo Pelagianer mit dem Fuß zu
Boden: „Der Künstler hat die kirchliche Prügelszene unter die oberste
Überschrift gestellt: Die Liebe Gottes. Charitas Dei. Er wird kaum fragen, was
diese Streithähne unter ,Liebe' verstanden" (77). Hier und da erwägt Flasch

psychologische und soziopolitische Erklärungen, insofern das 16. und 17. Jh.

mit den Religionskriegen äußerst grausam waren, oder dass Pascal und
Calvin nicht primär Systematiker seien, sondern Rhetoren bzw. Prediger,
ergo etwas anderes beabsichtigten, als sie konkret schrieben. Nebst der
moralischen Kritik verweist Flasch auf die Inkonsequenz des Augustinismus
(die dann entsprechend als Bigotterie anmutet): Augustin wie Jansenius
vertraten, Gottes doppelte Prädestination sei unergründlich, auch im moralischen

Sinne, und meinen dennoch zu wissen, dass diese Wahl nicht ungerecht

sei. Pascal sagte, ohne die Erbsündenlehre müsse man zum Atheisten
werden, weil sonst das Leid dieser Welt unbegreiflich sei: weshalb sollten
die Menschen derart leiden, wenn sie nicht schuldig wären? „Jetzt weiß
Pascal also doch, was bei Gott Gerechtigkeit bedeutet" (177). Wie der
Humanismus und Sozinianimus wehrte sich Voltaire gegen ein solches
widersprüchliches und moralisch abstoßendes Christentum. Voltaire meinte,
Pascal erkläre Mysterium durch Ungerechtigkeit; ein solch grausamer Gott
könne nicht als Liebe gedacht werden; ihn daraufhin in die Transzendenz
zu entziehen, führe zu Atheismus, denn, so fragte Voltaire: wer, der
gesund ist, könne an einen solchen Gott glauben wollen? Voltaire war dabei

entgegen der sich zunehmend atheistisch verstehenden französischen
Aufklärung stets Theist im Sinne Lockes und des Sozinianismus. Besonders

geprägt durch letzteren - „einer kontinuierlichen Strömung zwischen 1450
und 1750 [...]. Ohne sie läßt sich kein historisch gerechtes Bild gewinnen
vom Christentum in Zeiten der Aufklärung" (363) - kam er zu einem sich

von abstrakten Bibelspekulationen distanzierenden und sich auf die Ethik
Jesu wie Liebe und Goldene Regel - Flasch spricht vom „jesuanischen
Christentum" (246, vgl. 157, 354) - berufenden Christentum; zu einem milden
Gott ohne Zorn, einem Gott aller Menschen, denen er als sein Ebenbild
Freiheit schenkt. Wie der Sozinianismus wandte sich Voltaire ab von der als

kriegstreibend angesehenen augustinischen Gnaden- bzw. Erbsündenlehre,
aber teils auch von den Dogmen der Trinität und der Konsubstantialität
des Sohnes, der zwar als Wort Gottes aber nicht als gottgleich gedacht
wurde. Diese Dogmen wurden als unbiblische Spekulation des 4. und 5. Jh.

interpretiert, wobei Flasch auf deren systematischen Zusammenhang
verweist, was ihre Verneinung in der Aufklärung nicht auf Weltanschauung
oder gar Zufall zurückführen lasse, sondern auf ein historisch-kritisches
Christentum, das zeigt, wie die Bibel von Menschen geschrieben sei, folg-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 311

lieh die Verbalinspiration ablehnt und entsprechend in der Bibel dies
relativiert, was gegen Herz und Vernunft spricht. Flasch will mit seiner Studie
zeigen, dass Begriffe wie Christentum' und .Aufklärung' durch Quellenstudium

differenziert werden müssten, mitnichten Gegensätze seien, und
Voltaire am Ende einer langen Glaubenstradition stehe, die berechtigten
Anspruch habe, sich .christlich' zu nennen:

„Der christliche Theismus, die Schöpfungsidee und die christliche Ethik waren
von seiner Kritik ausgenommen. Insofern blieb das Christentum insgesamt
verschont. Voltaire hat es verändert. Aber auch Origenes und Augustin, Thomas
von Aquino und Luther haben es verändert" (42if.).

Tendenziös werde vom Gott der Philosophen gesagt, er sei deistisch und
nicht personal, während es hingegen der augustinistische Gott sei, der
immer dunkler und kälter würde (vgl. 9, 77, 83, 87, 99h, 107-113,117,120E, 135,

157,159-162,164L, i68f., 177, 230-232, 234, 240-243, 246h, 252, 255-257, 260,
263, 265, 272-276, 278, 285, 290, 294-296, 298L, 302-304, 313, 315, 325, 336,
34if-. 347E, 350-352, 354f., 363, 373L, 381, 384, 392, 396, 400-402, 411L, 417-
419, 421-423).

Flasch bietet immensen Quellenaufwand und nimmt den Augustinismus
beim Wort, damit keine relativierende Abmilderung aufkommen kann,

wobei er Pascals Augustinismus und Voltaires Humanismus nicht
gegeneinander ausspielt und selbst keine pauschalisierende Position bezieht. Es

geht ihm aber auch um das Ding an sich: Könnte der Augustinismus nicht
irgendwie recht haben? Flasch prüft dessen Argumente und steht m.E. mit
Voltaire klar gegen den Augustinismus und für ein humanistisches,
historisch-kritisches, ethisch-universales Christentum, wobei er sich nun aber -
entgegen seinem Fazit - vom Augustinismus zu sehr die Systematik
aufzwingen zu lassen scheint, auf dass dann nur noch das zwar sympathischheroische,

aber auch eingeschränkte Kettensprengen der französischen
Aufklärung mithilfe historisch-kritischer Relativierung hilft, dabei aber das
nicht gesehen wird, was alles heilt:

Ich sehe die doppelte Prädestination als Folgerung einer vermeintlichen
Theodizee-Logik, mit zweien an sich richtigen Prämissen: Erstens, dass wir
das summum bonum nicht erfüllen können bzw. uns keine menschliche
Ethik trösten kann, sondern nur die allmächtige, i.e. prädestinierte Vergebung

Gottes; zweitens, dass der Horror dieser Welt das Vertrauen in das
Gute massiv anfechten kann. Oft erklären Theodizeen das Böse durch des
Menschen Freiheit: Da Gott dessen Freiheit wolle, ließe er das Böse zu.
Diese Lösung - im Grundsatz, dass Gott nicht böse sein kann, auch richtig
- geht nicht für den Augustinismus. Denn Allmacht, Schöpfung und Freiheit

sind zusammen auch ohne Leid denkbar, sofern Freiheit nicht
rudimentär als Wahl zwischen A und Nicht-A, sondern als Positivität der Person

verstanden wird. Auch entbehrt ersterer, also der rudimentäre
Freiheitsbegriff jeglichen common sense, wenn er meint, Menschen wären in



312 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

der Hölle, weil sie es so wollen würden, und Gott ließe es zu, weil er deren
Freiheit respektiere. Was soll das für eine .Freiheit' sein? Unendliche Qual
ist das schlimmste, was der Mensch phantasieren kann, und während wir
bei einem Menschen, der sich selbst ein Bein absägt, an dessen mentaler
Gesundheit, damit Souveränität und Freiheit zweifeln, sollten wir tatsächlich

Menschen für gesunde, souveräne, freie Subjekte halten, die .freiwillig'
in die Hölle wollen würden? Souveränität wird aber von der Freiheitshöllentheorie

vorausgesetzt. Der Augustinismus fragt also weiter, warum Gott
keine Welt erschaffen habe, in der Leid nicht möglich ist, und meint, die
Dualität von Leid und Glück auf Gott zurückführen zu müssen, was nur im
Mysterium der doppelten Prädestination .gedacht' werden könne, hin zur
Resignation: Gottes bonum sei nicht unser bonum. Flasch kritisiert zu Recht,
wenn der Augustinismus dann argumentiert, Gott sei dennoch gerecht.
Vielleicht widerspricht sich diese Lehre, weil die sie vertretenden
Menschen unter einem solchen grausamen Weltbild nicht wirklich leben können;

sie sind in einen Gottesbegriff geraten, in welchen die Verzweiflung
am irdischen Leid projiziert ist. Ihre Logik ist daher eine vermeintliche,
weil sie einen Kategorienfehler macht, vor dem die Aufklärung warnt. Mag
diese dabei teils andere Motive haben, die „List der Vernunft" (Hegel)
könnte darin liegen, uns zu lehren, „Mein Reich ist nicht von dieser Welt"
(joh 18,36) ernst zu nehmen und trotz des Bösen dieser Welt an das Wunder

zu glauben, dass Gott den Horror dieser Welt, der mit dieser endlich
und damit machtlos ist, in der kommenden Welt zu unserem Guten heilen
kann, dass am Ende alles für alle gut kommt.

„Und abwischen wird er jede Träne von ihren Augen, und der Tod wird nicht
mehr sein, und kein Leid, kein Geschrei und keine Mühsal wird mehr sein; denn
was zuerst war, ist vergangen" (Offb 21,4).

In diesem Glauben, auch wenn er täglich neu erkämpft werden muss, ist
Jesus Christus wahrer Mensch und wahrer Gott, lässt uns mit seinem
Mitleid ungeteilt in keinem Leid allein, und überwindet unvermischt alles
Leid (Chalcedon 451). Hier hebt die Prädestination nicht die Freiheit auf,
sondern begründet sie: denn Wille ist Freiheit in Geborgenheit, wie wir
uns ja auch nicht unfrei dabei fühlen, wenn wir nicht anders können, als zu
lieben. So darf auch an das Wunder geglaubt werden, dass es Gott als
Prädestination schafft, alle in Freiheit zu heilen. In der Aufklärung scheint
dieses Licht auf die Erde. Im Glauben an das Wunder der Allerlösung
sehen wir in der Bibel, überliefert in der Kirche, das Evangelium der
Prädestination in Jesus Christus: „Und ich, wenn ich von der Erde weggenommen

und erhöht bin, werde alle (navra«;) zu mir ziehen" (Joh 12,32); so das
letzte Wort der Bibel: „Die Gnade des Herrn Jesus sei mit allen ('H x«PlS
roù Kupiou 'Ir|CT0Ü perà 7tàvra)v)" (Offb 22,21).



Rezensionen - Philosophie

SUSMAN, Margarete: Das Buch Hiob und das Schicksal des jüdischen Volkes.
Berlin: Suhrkamp Verlag/Jüdischer Verlag 2022, 192 Seiten, ISBN 978-3-633-
54317-5-

Margarete Susman wurde 1872 in Hamburg geboren und starb 1966 in Zürich.
Ihre Autobiographie erschien 1964 unter dem Titel Ich habe viele Leben
gelebt. Das vorliegende Buch wurde z.T. während des zweiten Weltkriegs
geschrieben und erschien in erster Auflage 1946, in zweiter, um eine Einleitung
erweiterter Ausgabe 1948. Der Klappentext des Verlags und ein Nachwort der
Rabbinerin Elisa Klapheck informieren über den Kontext der Entstehung, die
Bedeutung und die Grenzen dieses Werks und seine Wirkungsgeschichte.

Das Buch verfolgt ein religionsphilosophisches und ein politisches
Interesse, die sich nicht leicht auseinanderdividieren lassen. Meist wird in der
aktuellen Diskussion das politische Interesse in den Vordergrund gerückt, allenfalls

noch die freundliche, aber kritische Haltung zum Zionismus bzw. einer
den Nationalismus sprengenden und übersteigenden „messianischen Politik".
Als Beitrag zu einer Erklärung des Holocaust oder gar zu einer Theodizee
(„Rechtfertigung Gottes angesichts der Leiden und Ungerechtigkeiten in der
Welt") ist das Buch unbrauchbar und wohl auch gar nicht intendiert. Eher
schon geht es darum, das jüdische Volk als „Volk ohne Bild und Grenzen"
und seinen Beitrag für die übrige Welt zu erläutern.

Obwohl die Schreibweise des Buches rhapsodisch und evokativ ist, enthält
es doch interessante und teilweise prägnante Formulierungen, die für eine
Beschäftigung mit dem Buch Hiob hilfreich sind. Hiob wird zur zeitlosen
Gestalt für die Situation des Einzelnen vor Gott, während er alles verliert (sogar
sein Leben scheint auf dem Spiel zu stehen), während sich Hiobs Frau von
ihm und von Gott abwendet und ihn seine glücklicheren Standesgenossen und
„Freunde" missverstehen. In der äussersten Not wird Hiob zur Klage, zum
Schrei nach Gottes Antwort und zur mehrmals zitierten Bewährung der Treue
im Lob des lebendigen Gottes („Aber ich weiss, dass mein Rächer, mein
Löser, mein Erlöser lebt" Hiob 19, 25; Susman 130) und im poetischen und
betenden Lob der Schöpfung. Hiob wird am Ende doppelt belohnt: er vernimmt
(wie auch seine Freunde) Gottes eigene Stimme und überwältigende Gegenwart,

und sein früheres Patriarchen-Glück wird erneuert und vermehrt. Sagt
Hiob zu Beginn seiner Schicksalsschläge „Gott hats gegeben, Gotts hat genommen,

gepriesen sei der Name Gottes", so könnte er am Schluss hinzufügen:
Gott hat es genommen, Gott hat es doppelt und vielfach wiedergegeben".
Fluch und Segen, Dank und Klage sind nah beisammen. Susman schliesst
sich der Meinung an, dass die Rahmenerzählung von der Teufelswette und
der finalen Wiederherstellung Hiobs kein redaktioneller Zusatz ist, den man
weglassen könnte. Sie liest das Buch weniger historisch-philologisch als
vielmehr poetisch und philosophisch. Auch in Susmans Buch wird die Rede von
Satan wiederholt aufgegriffen, auch wenn eine nicht-mythologische Übersetzung

für das Böse in Erwägung gezogen wird.



314 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Susman hebt hervor, dass im Gottesverhältnis von Hiob das Vertrauen in
Gott auf dem Spiel steht. In den Disputen mit seinen Freunden und
Besuchern ergibt sich, dass diese beim Unglücklichen nach einer Schuld fahnden
und ihn nötigen möchten, eine Schuld zuzugeben (sie stellen ihn gleichsam
unter Beichtzwang), während Hiob auf seiner Unschuld insistiert. Er ist sich
keiner spezifischen Schuld bewusst, mit der er die Grösse seines Unglücks
als Ausdruck des Willens Gottes verstehen könnte. Hiob will vor seinen
Anklägern nichts vertuschen, er müsste sich nicht vor anderen Menschen
rechtfertigen. Er versucht Gottes Wille und Gerechtigkeit zu verstehen und vermag
Gottes verborgene Absicht nicht nach dem althergebrachten Schema von Strafe

für Ungehorsam einzuordnen. Er erinnert sich an keine spezifische und bisher

verheimlichte Untat, an keinen Frevel, der ihm sein furchtbares Schicksal
als ein „verdientes" erscheinen liesse. Gleichwohl findet sich bei Hiob das

Zugeständnis, dass er nicht „rein" sei. „Wer will einen Reinen finden bei denen,
da keiner rein ist?" (Hiob 14,4) Wie lassen sich die Leugnung von Schuld
gegenüber den anderen Menschen mit dem Zugeständnis der eigenen Unreinheit

vereinbaren? Irrt sich Hiob über sich selbst? Wird er erst nach der Rede
Gottes bussfertig?

Auf diese schwierige Frage, ob Hiob schuldig oder unschuldig sei, gibt
Susman eine prägnante Antwort, die weit über den Einzelfall von Hiob hinaus

bedeutsam ist. Sie schreibt im Anschluss an die zitierte Stelle 14,1: „Kein
Mensch ist rein vor Gott; keiner kann in den Lebensbedingungen, in die er
gestellt ist, rein bleiben. In der einmal gefallenen Schöpfung gibt es Unschuld
im strengen Sinne nicht. Darum weiss Hiob sich als Mensch schuldig. Aber
er findet seinen Anteil an der allgemeinen Schuld nicht heraus" (29, kursive
Hervorhebung im Original). Hiobs Reinheit kann nur „Reinigung", seine
frommen Opfer können wie alle menschlichen Opfer nur Sühne für die
gemeinsame Schuld sein» (39). Sein Gottesleben verläuft nicht linear und
monoton, sondern nach dem Paradigma von Jacobs Ringen mit Gott. „Auf dem
Boden dieses Ringens allein und im Zusammenhang mit ihm ist auch die
unbedingte Reinheit Hiobs zu gewahren, die beides, Reinheit und Schuld,
zugleich ist" (41). Die Opfer, die er auch vor der Prüfung für seine Söhne

bringt, ist „zugleich stellvertretende Reinigung" (ib.). Übertragen auf die
Geschichte Israels sind die Leiden des jüdischen Volks zugleich stellvertretend
für die ganze Menschheit. Es sind Leiden, die niemanden gleichgültig lassen
könnten, die uns alle angehen.

Nimmt man diesen Gedankengang ernst, wird man nicht der Versuchung
erliegen, das Buch ausschliesslich mit einem säkularpolitischen Interesse zu
lesen und allenfalls als Schuldzuweisung ans jüdische Volk oder als
Vermischung von Opfern und Tätern kategorisch abzulehnen, als ginge es darum,
Hiob und - in der kühnen Übertragung und Analogie - dem jüdischen Volk
eine Schuld oder Mitverantwortung für seine unermesslichen Leiden in
Geschichte und Gegenwart zu unterstellen. Die Unreinheit ist eine Unreinheit
aller Menschen, und niemand „verdient" dafür menschliche Grausamkeiten.
Vielmehr geht es darum, eine unaufhebbare Differenz im Verhältnis zu Gott
und im Verhältnis zu den Menschen festzuhalten. Im Verhältnis zu den Men-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 315

sehen gibt es Moral und Unmoral, doch die Gerechten brauchen nicht „rein"
zu sein. Jedenfalls können sie nicht für „Unreinheit" vom Recht im säkularen
Staat oder gar durch Verfolgung und Kriege bestraft werden. Vor Gott sind
wir alle unrein, aber wir kennen bis ans Ende der Zeit, bis zum letztinstanzlichen

Urteil des Ewigen über sein Volk, über jeden Einzelnen, nicht den
exakten Anteil an Schuld. Das erklärt Hiobs Unruhe und Ungewissheit. Über
den genauen Schuldanteil am Leiden der Menschheit sind wir auf Vermutungen

und Schätzungen angewiesen. Ein ähnliches Problem ergibt sich im
Strafrecht, nämlich bei der Festlegung des Strafmasses. Auch hier gibt es Unge-
wissheiten darüber, welches Strafmass der Einzelne verdient, meist wird das
Strafmass nur konventionell, „proportional" und „relativ" festgelegt, als ein
Kompromiss zwischen den Extremen, zur Vermeidung exzessiver oder laxer
Strafen. Die „Verhältnismässigkeit" im Recht ist eine Art arithmetische
Leerstelle; nur der Einzige, der die Menschen erschaffen hat und ihre Herzen kennt,
kann diese Leerstelle ausfüllen.

Gott sagt am Ende, Hiob habe recht geredet. Hiobs Überlegenheit über
seine Freunde besteht jedoch keineswegs in einer messbaren Tugend, und
auch nicht in einer besseren Theologie, deren Aussagen über Gott alle wahr
wären. Strikt genommen gibt es über Gott nichts, was man mit Gewissheit

aussagen könnte. Hiob ist nicht der bessere Theologe, der besser über Gott
redet als andere; er hat trotz der Anfechtung und Versuchung, Gott zu
lästern und zu leugnen, „nicht von Gott, sondern mit Gott geredet [...]" (125).
Ob Dank oder Anklage Gottes: Hiob hat den Dialog mit Gott nicht abbrechen
lassen.

Die fast unscheinbare Stelle, an der Susman vom Anteil bzw. der
Distribution von Schuld an der Gesamtschuld spricht, ist deshalb bedeutsam, weil
die Rede von diesem Anteil an Schuld auch in der Übertragung auf kriegerische

Nationen wiederkehrt. Hiob übersteigt das Szenario eines Krieges
aller gegen alle oder einer Welt von Selbstverteidigern und Angreifern
dadurch, dass er sich «dem ihm von Anbeginn gewordenen Auftrag des
Unbedingten unterstellt», und dieser Vorbehalt gegen eine Anpassung an die
übrige Welt wird nun auch dem jüdischen Volk attestiert. Der Wille zur
NichtAssimilation wird mit der „Treue gegen seinen Ursprung" verknüpft.

Wie Elisa Klapheck im Nachwort verdeutlicht, bleibt Susman einem
(utopisch-anarchistischen) Ideal von Gemeinschaft verpflichtet, zu dem sie Gustaf
Landauer inspirierte, und sie widersteht folgerichtig einer Reduktion der
politischen Agenda auf einen jüdischen Staat. Hier liegt auch ein Grund für
ihren Vorbehalt gegen eine nationalistische Tendenz des Zionismus.

Die Neuauflage des Buches rechtfertigt sich dadurch, dass hier ein
philosophischer Text von einer jüdischen Intellektuellen wieder zugänglich
gemacht wird, der zugleich literarische Qualitäten hat. Ihre Vielseitigkeit hat
Susman auch in ihrer Theorie der Lyrik und der schönen Monographie
„Frauen der Romantik" bewiesen; ihrer Darstellung von Rahel Varnhagen hat
sie das Zitat von Rahel vorangestellt: „Ja wohl, wen Gott umtreibt, kann der
sich halten und lieblich sein?", in dem die Schriftstellerin der Romantik die
doppelte Stigmatisierung einer nicht hübschen und einer jüdischen, von Gott



316 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

umgetriebenen Frau zusammenfasst. Der Hiob-Essay war damals nicht und
ist auch heute nicht Ausdruck eines vorherrschenden Zeitgeistes, sondern
eines denkenden Widerstands, der sich nicht für die Legitimation von Macht
und Krieg missbrauchen lässt. Krieg wird vor dem Hintergrund der prophetischen

Friedensutopien als „Todsünde" (130, vgl. 137, 147) verworfen. Entsprechend

muss auch der Anteil aller kriegsführenden Parteien aller Kriege in die
Waagschale der ewigen Gerechtigkeit gelegt werden. Die „Unreinheit" vor
Gott wird abgebildet im Anteil an Schuld aller, ob sie z.B. aufrüsten oder
nicht, ob sie handeln oder sich vornehm zurückziehen. Im Unterschied zu
gewissen versponnenen Autoren - man denke an Heidegger - ist Susmans Text,
wenn auch nicht immer direkt praktisch verwertbar, doch dem ideologischen

Missbrauch gegenüber geschützt. Der Ausgang vom jüdischen Volk
führt auch stets zu Überlegungen, die alle Menschen und eine universelle
Anthropologie von Exil und Heimat betreffen. Ist das Exil des jüdischen Volkes

deutbar als „Busse für die Menschheitsschuld" (70), dann nur in dem
strikten Sinne einer möglichen Busse aller unreinen Menschen, oder stellvertretend

für alle Menschen, eine Busse vor Gott, aber eben keine Legitimationsgrundlage

für die Verfolgung und Vernichtung von Menschen durch andere
Menschen oder gar eine konfuse Theodizee. Susman verkörpert eine
lebenslängliche Lernfähigkeit, mit der sie u.a. ihrer eigenen Darstellung von Hiobs
Schicksal und dem des jüdischen Volkes nachträglich kritisch gegenübersteht.

Sie macht aus dem eigenen Buch kein System und bleibt in dieser
Hinsicht Schülerin von Georg Simmel; ein philosophischer Essay enthält kein
unverrückbares dogmatisches System. Das trifft auch und vor allem auf die
Bemerkungen zu Jesus zu. Susmans Bekenntnis einer Affinität zu Jesus reisst
keine Unterschiede zwischen Judentum und Christentum ein und kann -
entgegen der Kritik von Gershom Scholem an Susmans Buch - als ein frühes
Modell einer selbstbewussten und reflektierten Teilnahme am interreligiösen

Dialog gelesen werden. Heute (unmittelbar nach der Barbarei des
Holocaust) würde sich Jesus für das Judentum entscheiden. Neutraler formuliert:
Jesus gehört allen, die trauern und gleichwohl hoffen. „Die Hoffnung ist die
Blüte des Gesetzes" (78). „Die einzige Frage, die von dem himmlischen Richter

an jede vor ihm erscheinende Seele gestellt wird, lautet nach einem Wort
des Talmud: Hast du gehofft auf das Heil?" (79). Hiob ist kein „pessimistisches"

Buch, sondern ein mahnendes Trostbuch. Die Hoffnung auf den Retter

und die christliche Hoffnung auf Auferstehung sind verschieden und doch

eng verwandt.
Die Neuedition im jüdischen Verlag enthält keine Stellenangaben zur

Bibel und verzichtet auf eine Auflösung der Stellen, wo von Autoren ohne
Namen gesprochen wird. Es wäre hilfreich gewesen, einen der schwer zugänglichen

Aufsätze von Susman, z.B. „Das Hiobproblem bei Kafka" von 1929,
abzudrucken. Leider wurde die Einführung von Hermann Levin Goldschmidt in
früheren Ausgaben weggelassen, obwohl sie zu einem informativen und
atmosphärischen Teil des Buches geworden ist. Goldschmidts Texte zu Susman,
zur Frage nach der Schuld im Judentum und zum jüdisch-christlichen Dialog
lassen sich in den Bänden 2, 3, 4 und 9 der von Willi Goetschel herausgege-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 317

benen Edition von Goldschmidts Werken im Passagen-Verlag nachlesen. Es

ist unbegreiflich, dass die Herausgeberin diese gedankenreichen Texte nicht
zitiert und für ihre sonst sehr lesenswerte Darstellung nutzt.

Jean-Claude Wolf

Hoffmann, Tobias : Free Will and the Rebel Angels in Medieval Philosophy.
Cambridge : Cambridge University Press 2021, 292 pages, ISBN 978-1-107-
15538-1.

Les travaux pionniers de Barbara Faes des années 1990 ont suscité un renouveau

des études sur les doctrines médiévales des créatures spirituelles - qu'il
nous soit permis de signaler les deux volumes publiés par la soussignée : Les

anges et la philosophie et Connaissance et langage des anges selon Thomas
d'Aquin et Gilles de Rome, Paris 2002, le recueil édité par I. Iribarren et M.
Lenz, Angels in Medieval Philosophical Inquiry, Aldeshot 2007 et le volume
édité par T. Hoffmann en 2012 : A Companion to Angels in Medieval
Philosophy. Aussi, au cours des dernières années, l'intérêt des historiens de la
philosophie pour l'angélologie n'a cessé de croître et plusieurs publications ont
vu le jour concernant les théories de la connaissance et du langage des anges,
leur mouvement et leur fonction cosmologique, ainsi que d'autres thématiques

proprement philosophiques.
En revanche, peu d'attention a été consacrée aux questions relatives à la

volonté et au libre arbitre, notamment en relation au cas des anges rebelles :

voici donc que l'ouvrage de Tobias Hoffmann vient combler cette lacune. Le

livre est structuré en trois parties, dont le but est de répondre à trois questions

: (1) comment les penseurs du Moyen Age ont-ils rendu compte du
contrôle que le sujet exerce sur ses actes ; (2) Ont-ils su ramener le libre choix
à ses causes et l'expliquer jusqu'au bout ; (3) Ont-ils admis la possibilité
d'un agir mauvais en parfaite connaissance de cause

La première partie (13-159) brosse un vaste portrait des doctrines médiévales

de la volonté à travers l'examen d'une vingtaine d'auteurs, situés dans
l'intervalle qui sépare Anselme de Canterbury de Guillaume d'Ockham. Leurs
théories sont regroupées en fonction de critères historico-culturels - il y a,

sur cette question également, un « avant » et un « après » la réception latine
d'Aristote - et doctrinaux - tels la tripartition entre approche intellectualiste,
volontariste et options intermédiaires. Concernant les trois auteurs
antérieurs à la réception de l'Ethique d'Aristote - Anselme de Canterbury, Bernard
de Claivaux et Pierre Lombard - l'A. met en avant le fait que la liberté de la
volonté est étudiée en étroite relation aux questions du péché et de la grâce,
alors qu'à partir de Philippe le Chancelier on assiste à un « tournant psychologique

» qui consiste - à la lumière de la doctrine aristotélicienne - à étudier

la psychologie de l'acte libre en accordant une attention particulière à sa
causalité et à la nature de l'effet qu'il produit. A cet égard, Thomas d'Aquin
et Siger de Brabant sont présentés comme les tenants d'une approche intellectualiste

- modérée chez le premier, radicale chez le second - qui constituera
un point de référence incontournable pour les débats successifs. Dans le



3i8 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

sillage des condamnations de 1270 et de 1277, l'explication intellectualiste de

l'agir libre est critiquée par divers auteurs « volontaristes », examinés au

chapitre 3 : Pierre de Jean Olivi, Henri de Gand et quelques auteurs franciscains

de la fin du XIIIe siècle. Le chapitre 4 considère la position « intermédiaire

et modérée » de Gilles de Rome et de Jean de Murrovalle, avant de

traiter d'un intellectualiste « radical » : Godefroid de Fontaines, qui considère

la volonté libre seulement en tant qu'elle est rationnelle. Cette partie
s'achève avec la présentation des conceptions de Duns Scot et de Guillaume
d'Ockham, d'une part, de Jean de Pouilly, Hervé de Nédellec, Durand de St.

Pourçain et Pierre Auriol, de l'autre - dont les théories illustrent la complexité

des élaborations médiévales, ainsi que les innovations auxquelles certains
penseurs sont parvenus : que l'on songe à la rupture du lien entre la volonté
et le bien accomplie par Ockham.

Servant de transition, la IIe partie (163-196) examine les théories relatives
à l'origine et à la cause du mal moral chez de nombreux auteurs et sur une
longue période, qui va d'Augustin à Jean de Pouilly. A partir de leurs
analyses, l'A. relève le consensus qui se dégage autour de trois idées : (1) le mal
moral en lui-même n'est que privation (d'un bien) et n'a donc pas de cause
efficiente « per se »; (2) la cause de l'agir mauvais est la volonté (soit en tant
que cause « déficiente », soit en tant que cause active et libre à l'égard des

opposés) ; (3) l'agir moralement mauvais ne peut pas être pleinement expliqué

par sa réduction à une cause « positive » autre que l'agent lui-même.
Ces considérations préparent l'analyse menée dans la IIIe partie (199-262),

qui constitue le point d'orgue et l'apport original de ce livre. Elle est consacrée

au premier péché de l'ange, dont la possibilité soulève un problème
majeur : celui de la cause du mal moral chez un sujet qui dispose de conditions
cognitives optimales. Aussi, la justification de cette possibilité met à l'épreuve
la cohérence des divers systèmes explicatifs concernant la liberté de la volonté.
L'A. analyse les théories d'une quinzaine d'auteurs - dont plusieurs n'avaient
jamais été étudiés à ce propos - à partir de la clé de lecture fournie par les

deux approches divergentes que sont l'intellectualisme et le volontarisme.
Le premier explique l'agir moralement mauvais par une déficience cognitive

; il est ainsi confronté à trois difficultés majeures car : (1) l'ange dispose
d'une connaissance parfaite - ce que l'A. qualifie de « dilemme de l'infaillibilité»

; (2) même si l'ange présentait une déficience cognitive, celle-ci ne
serait pas blâmable - ce qui donne le « dilemme de l'ignorance non coupable » ;

(3) enfin, l'ange ne peut exercer aucun contrôle sur sa connaissance puisqu'il
en dispose depuis sa création : à défaut de la contrôler, il ne peut donc pas
agir autrement - ce qui pose le « problème du contrôle ». Parmi les auteurs
étudiés, Thomas d'Aquin fait l'objet d'une analyse approfondie qui montre le

gain explicatif de sa théorie par rapport à celles de ses prédécesseurs ; en
effet, ne renonçant pas à l'infaillibilité de la connaissance angélique, Thomas
attribue le péché de l'ange à la non-considération de la règle divine sur
laquelle son vouloir devait se régler. Quant à Godefroid de Fontaines, son rejet
de la possibilité d'auto-motion lui empêche d'expliquer le péché de l'ange
par sa seule volonté. Dans la même perspective, selon Jean de Pouilly le pé-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 319

ché des démons ne permet pas de démontrer la capacité de la volonté à vouloir

à l'encontre du jugement de la raison.
L'A. montre que l'approche volontariste a, quant à elle, moins de difficultés
à accepter l'inexplicabilité des actes de la volonté, bien qu'elle soit

confrontée au défi posé par l'intentionnalité du vouloir mauvais chez un sujet
créé parfait. Parmi les auteurs étudiés, Pierre de Jean Olivi et Jean Duns Scot

occupent le devant de la scène : Olivi rejette le déterminisme de la raison
sans pour autant attribuer à l'ange un comportement irrationnel ; son péché
est dû à un amour désordonné de soi (car disjoint de l'amour de Dieu) et
résulte en dernière analyse de la perversion de sa volonté. Selon Duns Scot, le

péché de l'ange est dû à un amour de soi à tel point désordonné qu'il aboutit
à la haine de Dieu. En recourant à la théorie « ingénieuse » de la volonté
comme vis collativa - c'est-à-dire capable d'établir des relations de raison
qui ne dépendent pas de l'objet sur lequel elles portent -, Duns Scot explique
par ailleurs que la volonté de l'ange ait pu se tromper alors que son intellect
jugeait correctement : sa volonté a en effet pu avoir un désir imparfait sans
connaissance imparfaite préalable (en l'occurrence, le désir d'être égal à Dieu
sans que l'intellect lui ait présenté un tel objet).

Ce chapitre se conclut par l'analyse des positions de Gilles de Rome et de

Pierre Auriol, que l'A. qualifie d'intermédiaires entre les approches intellectualiste

et volontariste : ces penseurs considèrent en effet que le vouloir est
causé par la connaissance d'un objet, mais que la volonté exerce un contrôle
direct sur l'activité de l'intellect. Aussi, pour Gilles, Lucifer n'a pas péché par
défaut de connaissance, mais il a voulu agir ainsi en préférant que l'intellect
se focalise sur un objet plutôt que sur un autre. De même, Pierre Auriol
attribue à la volonté la capacité de contrôler l'activité de l'intellect, en
déterminant notamment le jugement pratique qui motive le choix.

Le dernier chapitre porte sur l'obstination des démons, par laquelle on
signifie leur permanence dans le mal. Examinant les théories d'un certain
nombre d'auteurs situés entre Thomas d'Aquin et Guillaume d'Ockham, l'A.
montre que l'enjeu philosophique consistait ici à expliquer la compatibilité
entre la liberté et la nécessité du vouloir. Thomas d'Aquin identifie deux
sortes de causes de l'obstination des démons : des causes internes - leur
intellect et leur volonté - et une cause externe, à savoir Dieu en tant qu'il a
refusé de concéder la grâce aux anges rebelles. Olivi soutient que les démons
demeurent toujours libres, mais que leur agir mauvais est nécessaire car leur
volonté perturbée est devenue incapable de choisir le bien. Duns Scot maintient

également la liberté et la capacité naturelle des démons à vouloir le

bien, mais il leur refuse la capacité à vouloir le bien méritoire car Dieu ne
leur concède pas la grâce nécessaire à un tel vouloir. Pierre Auriol attribue
l'obstination des démons à une disposition (habitus malitiae) qui nécessite
leur volonté et qui a été infusée par Dieu en guise de punition de leur péché.
Enfin, Guillaume d'Ochkam ramène la cause de l'obstination des démons à

Dieu lui-même, étant donné que Dieu seul peut nécessiter le vouloir d'un
sujet ; il maintient néanmoins la liberté de l'ange à l'égard des actes autres
que l'amour ou la haine de Dieu.



320 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

La conclusion reprend de manière synthétique les réponses au questionnement

qui a guidé cette étude et est suivie d'une Bibliographie et d'un Index
des noms et des choses permettant au lecteur de repérer facilement les
aspects qui l'intéressent.

Complétant les études de K. Trego (L'essence de la liberté. La refondation
de l'éthique dans l'œuvre de St. Anselme de Cantorbéry, Paris 2010, et La liberté

en actes. Ethique et métaphysique, d'Alexandre d'Aphrodise à Jean Duns Scot,
Paris 2015) et d'O. Boulnois - dont on signale le dernier volume en date :

Généalogie de la liberté, Paris 2021 -, ce travail apporte une contribution importante,

utile et significative à une meilleure connaissance des théories médiévales

de la volonté et de la liberté, aussi bien par l'examen d'auteurs jamais
pris en considération que par l'exploration de perspectives nouvelles quant à

la psychologie de l'agir moral. A travers des analyses précises et pointues,
notamment concernant le rapport entre le jugement de la raison et le choix
de la volonté, il permet au lecteur d'apprécier l'apport proprement médiéval
à une philosophie morale largement inspirée d'Aristote. L'A. montre à juste
titre à quel point le cas du péché des démons est exemplaire à cet égard : il
manifeste les difficultés auxquelles étaient confrontés les penseurs du Moyen
Age, leur habileté à trouver des solutions et à développer une pensée répondant

à des défis nouveaux, mais aussi leur admission que certains choix de la
volonté demeurent inexplicables.

Tiziana Suarez-Nani

MäHL, Nikolai (Hg.): Was Bilder zu denken geben. Kulturphilosophische Essays.
Zu Ehren von Ralf Konersmann Zeitschrift für Ästhetik und Allgemeine
Kunstwissenschaft, Sonderheft 22). Hamburg: Meiner 2021, 269 Seiten, ISBN
978-3-7873-4024-8.

Bei dem hier kurz vorzustellenden Band handelt es sich um einen Ralf Konersmann

gewidmeten Sammelband, in dem 31 Essays (zusammen mit einer
Einleitung des Herausgebers, 9-15) zu dem im Titel ausgedrückten Thema
versammelt sind. Der Geehrte ist seit 1996 Professor für Philosophie und ihre
Didaktik an der Universität Kiel. Er hat u.a. ein vielbeachtetes Buch über
René Magritte publiziert (Die verbotene Reproduktion. Über die Sichtbarkeit
des Denkens, Frankfurt a.M., Fischer, 1991) sowie Vladimir Jankélévitch's
Schrift Das Verzeihen in deutscher Sprache herausgegeben (Frankfurt, Suhr-
kamp, 2003). Besondere Erwähnung verdient allerdings das von ihm besorgte
Wörterbuch der philosophischen Metaphern (Darmstadt, WBG, 2007), zu dem
er eine in mehrfacher Hinsicht bedeutsame Einleitung verfasst hat („Figuratives

Wissen", 7-20). Ausgehend von einer zu Recht berühmten Aussage des
Bildhauers Rodin, die Kunst sei „die Ausübung des Denkens, das die Welt zu
verstehen und verständlich zu machen sucht" (10) skizziert Mähl die
Aufgabe der Kulturphilosophie, die darin besteht „zu Bewusstsein zu bringen,
was mit den Bildwelten der Kultur für das Selbst- und Weltverständnis des
Menschen geleistet ist" (13). In diesem Sinne ist es die Aufgabe des vorliegenden

Bandes darzustellen, inwiefern und auf welche mannigfache und mehr-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 321

deutige Weise Bilder dem philosophischen Denken zur Herausforderung werden

(vgl. 15). Einige der hier berücksichtigten Bilder sind Photographien.
Gleichsam in Erinnerung an Martin Heideggers Aussage im berühmten
Spiegel-Gespräch, er sei erschrocken, als er die Aufnahme vom Mond zur
Erde gesehen habe, meditiert Uwe Justus Wenzel ausgehend von der
Photographie vom Erdaufgang, die ein Crew-Mitglied der Apollo-8-Mission
gemacht hat (16-25), ur|d gelangt zum Ergebnis, das er mit den Worten von
Hans Bumenberg zusammenfasst: „Es hat sich etwas abgespielt, was wir noch
nicht voll verstehen" (24). Während Christian Begemann eine Strandphoto-
graphie von Rimini kommentiert (26-34), nimmt Albert Meier eine
Photographie von 1976 aus der Illustrierten Paris-Match zum Anlass (135-139), um
über den post-modernen Kommentar von Bruno Latour, zu dem in der
Photographie festgehaltenen Ereignis, nachzudenken: die Photographie zeigt die
Wissenschaftler, welche festgestellt haben, Ramses II. sei 1213 v. Chr. an
Tuberkulose gestorben. Latour stellte die Frage, wie jemand 1213 v. Chr. an
einer Krankheit habe sterben können, die man erst 1882 entdeckt hat. Nach
Meier will Latour „unser Wissen von der Vergangenheit als durchaus instabile
Rückbeziehung" dekonstruieren (139). Günter Figal behandelt die Porträt-
Photographie von Jean-Paul Sartre, die er in seiner Jugend auf einer dem
französischen Existenzialisten gewidmeten Bildmonographie entdeckt hat
(224-231). Erst später hat er festgestellt, dass für die Photographie auf dem
Titelbild das Original von Henri Cartier-Bresson beschnitten wurde. Er hat
die Originalphotographie gefunden, was ihn veranlasste, dem Verständnis
der Photographie des berühmten Photographen nachzuspüren: „the recognition

of a ryhthm in the world of real things" (229). Das eingehende Betrachten

der Photographie von Sartre führt Figal schliesslich zur Einsicht, dass die
reflektierende Betrachtung von Bildern dazu führt „den phänomenologischen
Blick photographisch zu schulen", was letztendlich bedeutet, dass der „Blick
durch den Sucher der Kamera philosophisch sein" kann (231). Mehrere
Beiträge beschäftigen sich mit bekannten Malereien, beispielsweise die Arnol-
fini-Hochzeit von Jan van Eyck (Johannes Kreuzer, 50-56) oder das Bild
Hauptweg und Nebenwege von Paul Klee (Christian Bermes, 58-64), Las Me-
ninas von Velazquez (Bärbel Frischmann, 44-49), Zurbäran's Heilige Marina
(Ulrich Johannes Schneider, 66-71) und das Bild Morgennebel im Gebirge von
Caspar David Friedrich (Hartmut Böhme, 94-102). Astrid von der Lühe erörtert

in einem Kommentar zu einer Illustration einer Parzival-Handschrift des

15. Jahrhunderts (118-123) die Kultur der Frage. Das Werk Wolframs von
Eschenbach kann gelesen werden wie ein „Weg des stufenweisen Einübens in
das wohlverstandene Fragen" (120). Die beiden abgebildeten Personen, die
einander zugewandt sind und sich anblicken zeigen gleichsam „die erlösende
Wirkung" des Aktes des Fragens (119). Ole Kliemann deutet Hoppers Bild
Morning Sun u.a. mit Hilfe von Nietzsches Zarathustra und Heideggers Sein
und Zeit (176-182). Er meint das Bild, welches eine auf einem Bett sitzende
ins Weite blickende Frau darstellt, wolle diesen Moment zeigen: „Es gibt im
Schaffen diesen einen Moment, ganz kurz bevor der Gedanke sich in Worte
kleidet, wenn die Seele übervoll ist: Man kann den Finger nicht darauflegen.



322 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Entweder er bleibt, oder er wird alles - und ist vorbei" (177). Besonders originell

ist Axel Beelmanns Versuch, Vincent van Goghs Bild Nuit étoilée sur le
Rhône von vier fiktiven Akteuren beobachten zu lassen (184-191), einem
Besucher des Pariser Museums, Immanuel Kant, dem Maler selbst und einem
zeitgenössischen Betrachter. Beelmann beschreibt, was diese vier Personen
beim Betrachten des Bildes wahrnehmen und beim Sehen des einzigartigen
Bildes denken. Dies führt schliesslich den Autor zu einer vorsichtig formulierten

Einsicht: „Im antikopernikanischen Reflex religiöser Überhöhung stellt
van Gogh den Himmel wieder als ,Zeichen' anstatt als .Zeichen für das Ende
der Zeichen' dar" (191). Eine 1774 angefertigte Bronzemedaille mit dem Brustbild

von John Locke ist Gegenstand des Beitrages von Andreas Urs Sommer
(252-260). Auf der Rückseite der Medaille findet sich der Satz mens habitat
molem, der Vergil zugeschrieben wird (Aeneis, VI, 727). Allerdings ist das
Zitat ungenau, denn im Text des römischen Dichters heisst es: mens agitat
molem. Sich daran erinnernd, dass Locke in seinem Hauptwerk die uneasiness
als Quelle aller Philosophie bezeichnet hat (253, 258), fragt sich Sommer, wie
die Bedeutung dieser Textabweichung zu verstehen und zu interpretieren
sei, und er legt verschiedene Übersetzungs- und Auslegungsvarianten vor.
Nach Sommer will die Medaille zeigen „wie sich der tote Stoff begeistern
lässt - einen Mann in uneasiness, mit wehendem Haar und trotzigen Blick -
einen Mann, der unbedingt entschlossen scheint, uneasiness mannhaft
anzugehen. In der Physis, im Stoff soll sich zeigen, was für ein Geist ihm
innewohnt. Roettiers' Medaille zeigt den Philosophen als Helden" (260). Christine
Blättler nimmt die Skulptur Wolke auf Brücke von Meret Oppenheim zum
Anlass, um kurz zu untersuchen, wie Wolken als wissenschaftlicher Gegenstand

oder als Metapher in der Philosophie (beispielsweise bei Descartes)
vorkamen und wie sie Maler wie Turner behandelt haben (168-175). Mit
ihrem Wolkenobjekt will Oppenheim „unbedingte Zweifel gegenüber jedem
Vorurteil" wecken (174); die Skulptur unterbricht also „Wolkenselbstverständlichkeiten"

(175). Die zweifellos allzu oberflächliche Erinnerung an
einige besonders beachtliche Beispiele der 31 Beiträge sind indes nach meiner
Einschätzung imstande, auf die Bedeutung dieses Bandes hinzuweisen, der für
einen offenen und weiten Begriff der Philosophie, wie ihn Konersmann
vertreten hat, plädiert: „Zum vollen Begriff der Philosophie gehört mehr als der
reine Begriff, mehr auch als das Argument, gehört eine ganze Palette an .For¬

men und Figuren des Wissens', die jene schwer zu fassende Dimension des

Denkens konstituieren, die Hans Blumenberg .Unbegrifflichkeif genannt
hat" (14-15). Es scheint mir nicht unangebracht, an dieser Stelle auf das
bedeutsame Buch von Reinhard Brandt Philosophie in Bildern (Köln, Dumont,
2000) hinzuweisen. Diese wichtige Studie behandelt das Thema, welches im
Titel des hier besprochenen Buches angedeutet wird, auf eine sehr eindrückliche

Weise; mehr als dreissig Gemälde interpretiert Brandt, aber seine
Absicht und Intention unterscheiden sich klar vom Vorhaben des hier besprochenen

Buches: „In der vorliegenden Studie wird [...] versucht, die philoso-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 323

phischen Überlegungen der Maler und ihrer Berater freizulegen" h Der Hinweis

auf die Studie von Brandt und deren Ausrichtung hilft zu verstehen,
dass die Thematik des hier besprochenen Buches unter zwei Perspektiven
gesehen werden kann: während Brandt in erster Linie das Verständnis und
die Intention des Künstlers berücksichtigt, betonen die in dem besprochenen
Band versammelten Ausätze vorrangig die philosophische Dimension der Bild-
betrachtung. In beiden Fällen ist indes das möglicherweise Philosophische
der Bilder selber nicht zu unterschätzen, denn nur so können sie, wie es
Konersmann formuliert, dem „philosophischen Denken zur Herausforderung"

werden.

Ruedi Imbach

NOVEANU, Alina: Vernehmen - Wahrnehemen - Sinngeschehen. Heidegger
Hermeneutik der Gelassenheit. Tübingen: Morphé-Verlag 2021, 81 Seiten, ISBN

978-3-96235-012-3.

Nel titolo del testo di Alina Noveanu, Vernehmen - Wahrnehemen - Sinngeschehen.

Heidegger Hermeneutik der Gelassenheit, sono presenti tutti gli elementi
attraverso cui Fautrice élabora il proprio corpo a corpo teorico con il pensiero
di Martin Heidegger.

L'opera di Heidegger, com'è noto, è stata oggetto di molteplici interpreta-
zioni; la letteratura secondaria è sterminata, straripante e, talvolta, pare che

gli studi heideggeriani stiano assumendo quasi una forma scolastica. Una sorta
di postura filosofica che finisce per ripetere il già detto, rimanendo intrappo-
lata nelle sabbie mobili di un'esegesi più o meno fedele.

Ecco, il libro Vernehmen - Wahrnehemen - Sinngeschehen. Heidegger
Hermeneutik der Gelassenheit rappresenta un'eccezione rispetto a questa forma er-
meneutica ormai dominante tra gli Studiosi del pensiero di Heidegger. E que-
sto awiene attraverso un procedere argomentativo che puö essere considerato
un punto di forza e, al contempo, di debolezza delle pagine di Alina Noveanu.

Proseguiamo per gradi. L'autrice fa una scelta ben précisa anche da un punto
di vista compositivo; le citazioni tratte dall'opera di Heidegger non sono

scorporate rispetto al testo principale ma lo integrano, rendendo labile il confine

tra il pensiero del filosofo di Meßkirch e l'interpretazione che di questo ci

propone Noveanu. Servendoci di un concetto chiave dell'ermeneutica gadame-
riana, che d'altra parte trova la propria scaturigine in Essere e tempo, e preci-

1 Philosophie in Bildern, S. 32. Er nimmt die von ihm zitierte (17) Aussage von Nicolas
Poussin ernst: « De la main d'un peintre ne doit sortir aucune ligne qui n'ait été formée
auparavant dans son esprit ». Brandt gibt die genaue Quelle dieser sehr wichtigen Aussage
nicht an, sondern verweist auf André Gide: Rencontres. Neuchâtel/Paris 1948, worin sich die
Abhandlung 'L'enseignement de Poussin' befindet. Auch die ebenda Michelangelo
zugeschriebene Aussage «Si pinge col cervello, non colla mano» wird nicht ausgewiesen. Vgl.
dazu SCHLOSSER, Julius: Die Kunstliteratur. Ein Handbuch zur Quellenkunde der Neueren
Kunstgeschichte. Wien: Schroll 1924, 394. Offensichtlich wurde die Aussage Michelangelo's
dem deutschen Publikum vor allem durch GEHLEN, Arnold: Zeit-Bilder. Bonn: Athenäum
i960, 34, vermittelt.



324 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

samente in quel paragrafo 32 centrale anche per il procedere filosofico del te-
sto qui analizzato, potremmo parlare di una 'fusione di orizzonti'. Tra il pen-
siero di Heidegger e l'interpretazione di Noveanu vi è una sorta di sincretica
fusione che rende omogeneo il testo tanto nella forma quanto nel contenuto.
Chi si appresta a leggere le pagine qui in esame viene catturato da un incedere
incalzante che lo catapulta nel cuore della cosa stessa del pensiero.

Dicevamo, tuttavia, che questo procedere analitico costituisce per noi
anche un punto di debolezza di Vernehmen - Wahrnehemen - Sinngeschehen.
Heidegger Hermeneutik der Gelassenheit. Detto altrimenti: il limite del testo in
questione è quello di non aver alcun limite. In esso lo spazio critico nei con-
fronti dell'opera heideggeriana appare molto ristretto e poco approfondito. È

corne se fautrice, totalmente immersa nelle pagine dell'opera di Heidegger,
non riuscisse a staccarsi da esse, finendo cosi per ripeterne le mosse e persino
il linguaggio. D'altra parte anche nell'economia totale del testo la cosa appare
manifesta nei limitati riferimenti alla letteratura secondaria inerente al
pensiero di Heidegger, laddove i testi heideggeriani sono, invece, analizzati e in-
terpretati in maniera certosina e innovativa.

Corne accennato nelle battute iniziali, i concetti heideggeriani Vernehmen,
Wahrnehemen e Sinngeschehen - che lasciamo in tedesco, per non perderne la
specificità semantica - possono essere considerati i vertici attraverso cui
fautrice imbastisce una triangolazione féconda per indagare il pensiero di
Heidegger. Indagine che non si limita a un periodo specifico o a una tematica
esclusiva della sterminata opera heideggeriana, ma che in maniera trasversale
la attraversa e la fende da parte a parte mostrandone tanto i tratti di discontinuité

quanto, e soprattutto, funitarietà di fondo che la caratterizza coagulan-
dosi intorno alla questione delle questioni: la Seinsfrage.

A partire dalle pagine intense e, se vogliamo, abbastanza disomogenee del
Kriegsnotsemester e del cosiddetto Natorp-Bericht Noveanu mostra corne il
concetto di Vernehmen rappresenti il termine di paragone per il corpo a corpo
ermeneutico di Heidegger con il pensiero di Aristotele - confronto che

accompagnera a lungo la riflessione heideggeriana e che costituirà il riferimento es-
senziale per il suo ripensamento critico dell'ontologia occidentale. Prendendo
le distanze dal contesto neokantiano della scuola del Baden, ma ponendosi in
maniera critica contre ogni posizione riconducibile all'antropologia filosofica
e, per alcuni versi, alfesistenzialismo, il ritorno al mondo greco rappresenta
per Heidegger un 'nuovo' modo di filosofare. Ogni nuovo inizio, è questa la le-
zione heideggeriana ben présente nelle pagine del volume di Noveanu, è un ri-
petere il primo inizio ma in una maniera essenziale, provando ad ascoltare
cosa in esso era rimasto, in maniera certo necessaria, inespresso.

Corne illustra bene Noveanu attraverso il Vernehmen, che rimanda alfaris-
totelico noein, Heidegger, anticipando e preparando i risultati di Essere e tempo,

mostra corne la fdosofia non abbia nulla a che fare con una mera postura
teoretica, ma rimandi a una prassi ermeneutica in cui non viene indagata la
struttura della coscienza o di una soggettività gnoseologicamente orientata
verso un oggetto di conoscenza, bensi una prassi ermeneutica di matrice
temporale.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 325

Bisogna tuttavia fare attenzione; e in questo contesto fautrice coglie per-
fettamente il rischio che una interpretazione di siffatto genere del pensiero
heideggeriano porta con sé. L'ermeneutica, nell'ottica di Heidegger, non rap-
presenta una tecnica che l'uomo puè avere, possedere o meno. Essa rimanda
originariamente e ontologicamente al rapporto dell'uomo con il mondo; se, corne

apparirà evidente in Essere e tempo, il mondo è l'insieme délia significa-
tività che si apre con e per l'uomo, ermeneutico è il rapporto stesso del Dasein
con il mondo. Vernehmen è, dunque, il nome che indica la coappartenenza di
uomo e mondo; scrive Noveanu:

„Diese Entscheidung verdeckt nachhaltig di Zugehörigkeit des Bewusstseins zur
Welt als immer schon erfahrene und deren Charakter des Widerfahrens, das im
.Vernehmen' noch anklingt. Im Gegenteil: das geworfene Da-sein Heideggers
vernimmt während des Aufenthaltes bei den Dingen zunächst seine eigenen
[...] Stimmungen" (16).

Se, dunque, il rapporto dell'uomo con il mondo ha a che fare con una signifi-
catività che si apre nell'essere interprétante del Dasein, appare evidente come
nel discorso heideggeriano assuma un ruolo decisivo il linguaggio; come ricor-
da poeticamente Stefan George: „Kein Ding sei, wo das Wort gebricht". Ma
anche nel discorso sul linguaggio Heidegger ribalta i rapporti di predicazione;
non è l'uomo a possedere il linguaggio, ma è quest'ultimo che rende possibile
Bessere parlante dell'uomo.

II confronto di Heidegger con il pensiero di Aristotele, e in generale con la

grecità, rappresenta per fautrice il punto di partenza nella comprensione di
tutto il Denkweg heideggeriano. Tuttavia Noveanu è ben consapevole che, al di
là dell'unitarietà di fondo della riflessione di Heidegger, vi sono alcuni punti di
rottura che perö sono interni alla cosa stessa del pensiero. È noto, infatti, che
il concetto di Kehre nel lessico heideggeriano non nomini un qualcosa di
estrinseco al pensiero; una mera svolta 'formale' che cambia le carte in tavola
mostrando un orizzonte speculativo différente. Utilizzando una formula forse

troppo abusata ma, tutto sommato, efficace, potremmo dire che in Heidegger
non si tratta di sottolineare una svolta del pensiero quanto piuttosto un
pensiero della svolta; un pensiero che contiene nelle sue Stesse pieghe punti di tan-
genza che ne caratterizzano l'essenziale unitarietà.

D'altra parte, superando quella concezione storiografica consolidata che
colloca la svolta heideggeriana tra gli anni successivi alla pubblicazione di
Essere e tempo e i primi anni Trenta, fautrice sembra concordare con l'inter-
pretazione di Gadamer che parla di una 'svolta prima della svolta'. Si trattereb-
be di collocare questo momento di frattura nello spazio temporale tra i primi
corsi friburghesi degli anni Venti e la stesura del capolavoro del 1927, Essere e

tempo. Se ancora nel Natorp-Bericht alcuni termini sono riconducibili a un
lessico vitalistico, in Essere e tempo questo viene totalmente abbandonato - non
si parla più di faktische Leben bensi di Dasein (esserci, ma anche esistenza) - a

favore di una radicale e definitiva ontologizzazione del discorso filosofico. E,

detto per inciso senza inoltrarsi in discorsi di matrice 'politica' che portereb-
bero il nostro lavoro troppo lontano, questa ontologizzazione ha corne scopo



326 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

più o meno sotteso il rifîuto di ogni appiattimento dell'essenza dell'uomo a

quella falda biologica da cui il Dasein, distaccandosene, emerge nel suo essere-
nel-mondo.

Dopo la disamina dei corsi degli anni Venti, prima, e di Essere e tempo, do-

po, Noveanu prova a mostrare la continuità del pensiero heideggeriano attra-
verso l'analisi dei termini Wahrnehemen e Sinngeschehen. Il discorso, ça va

sans dire, ruota intorno alla questione délia verità; se fino ad Essere e tempo la
domanda sull'essere era impostata a partire dalla ricerca del suo senso, nei
testi degli anni Trenta in avanti non si parlera più di senso dell'essere bensi di
verità. Com'è noto, l'interruzione del capolavoro del 1927 da parte di Heidegger
è dovuta fondamentalmente a due motivi: da un lato, egli, in un gesto autocri-
tico, rileva l'incapacità del linguaggio utilizzato in quelle pagine a corrispon-
dere alla necessità di una radicale interrogazione sull'essere e sull'ontologia in
generale; dall'altro, invece, il problema risiede nella modalità in cui la questione

dell'essere stesso 11 è stata posta. È corne se, ricercando il senso dell'essere,
il discorso di Heidegger ricadesse in quel dualismo gnoseologico che costi-
tuisce invece l'obiettivo polemico delle pagine di Essere e tempo. Cercare il
senso dell'essere signifïcherebbe porre lo stesso corne qualcosa che ci sta di
fronte [Gegen-Stand], verso cui noi orientiamo la nostra intenzionalità - qui si

consuma anche lo strappo con il pensiero del maestro Husserl.
Se, dunque, la domanda sul senso dell'essere rischia di rimanere intrappo-

lata nelle maglie délia metafisica da cui voleva invece prendere congedo,
adesso si tratta di indagare la verità dell'essere nel suo dinamico dispiegarsi
[Wesen], Non vi è più un soggetto estraneo alla verità, ma è l'uomo stesso in
quanto Dasein a costituire lo spazio aperto affinché qualcosa corne l'essere possa
e-venire. In altre parole l'espressione verità dell'essere deve essere compresa a

partire dal doppio genitivo che in essa risuona. Tanto un genitivo oggettivo,
l'essere corne riferimento délia verità, quanto soggettivo, owero l'essere che si

apre, si schiude, si dispiega in quanto verità.
Se questo costituisce lo sfondo a partire da cui pensare alcune coordinate

del cosiddetto secondo Heidegger, per Noveanu la questione del senso
dell'essere puô essere ripensata a partire da un altro angolo visuale, che la in-
serisca a pieno in quell'ottica ontostoricamente determinata caratterizzante i

testi degli anni Trenta e Quaranta; scrive Noveanu:

„Die Wahrheit des Seins als Sinngeschehen [...] lässt Seinsgeschichte entstehen,
auch anders ausgedrückt: Das sich verbergende Einzige in - und nicht jenseits
- dieses Geschehens (von ,Sinn'), entlässt in ,freier' Gründung alles, was als Ent-
borgenes zur .Seinsgeschichte' gehört" (59-60).

Quanto detto fin qui rappresenta, per forza di cose, soltanto una minima parte
delle approfondite analisi proposte dal testo Vernehmen - Wahrnehemen -
Sinngeschehen. Heidegger Hermeneutik der Gelassenheit di Alina Noveanu. Nume-
rosi sono gli approfondimenti e molto estese le argomentazioni a suffragio
delle tesi in esso contenute. Come detto, avrebbe forse giovato nell'economia
del testo un confronto più esteso con la letteratura heideggeriana. Tuttavia
questa 'mancanza' potrebbe costituire un punto di forza in quanto ci consegna



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 327

alla radicalità di un pensiero che, dopo tanti anni e dopo numerose letture,
rimane ancora tutto da indagare e comprendere.

Salvatore Spina

MÖLLERS, Christoph: Freiheitsgrade. Elemente einer liberalen politischen
Mechanik, 3. Auflage. Berlin: Suhrkamp 2021, 343 Seiten, ISBN 978-3-518-12755-1.

Freiheit bleibt aktuell. Gerade in Zeiten der Pandemie wurde dies einmal mehr
deutlich. „Kaum einem Attribut menschlicher Existenz wird so hohe Bedeutung

zugeschrieben wie ihr [der Freiheit]", bemerkten vor einigen Jahren
Min Li Marti und Jean Strub, beide damals noch Mitglieder der Sozialdemokratischen

Partei, in der Einleitung zu einem Sammelband über die Freiheit.1
Selbst Karl Marx schwärmte von der Freiheit, und sie ist bis heute der
Antrieb für alle jene, die gegen Diskriminierung und Benachteiligung kämpfen:
Minderheiten, Frauen, die postkoloniale Welt. Sie alle sehnen sich nach
(mehr) Freiheit.

Der traditionelle Anwalt der Freiheit sind jedoch nicht die neuen sozialen
Bewegungen, oder gar Sozialisten und Kommunisten. Es ist vielmehr der
Liberalismus. Er nimmt für sich in Anspruch, historisch jene Voraussetzungen

in Staat, Gesellschaft und Politik geschaffen zu haben, welche Freiheit
erst ermöglichen. Allein, der Liberalismus - der parteigebundene in der Politik

wie der akademische an den Universitäten - scheint in Bedrängnis. Zu
seiner Situation hat nun der Berliner Professor und Verfassungsrechtler
Christoph Möllers ein Buch geschrieben, das in den deutschsprachigen
Feuilletons Aufmerksamkeit erregt hat und unter anderem den Tractatus-Preis
des Philosophicum Lech zugesprochen erhielt. Es ist ein überaus anregendes,

sehr gebildetes, aber etwas beliebiges und letztlich nicht ganz befriedigendes

Buch.
Der dicht, aber nicht unelegant geschriebene Text umfasst 349 Kurzkapitel

auf 290 Seiten. Er hat etwas von einer Aphorismussammlung. Möllers
selbst nennt sein Buch einen „[...] politischen Reiseführer" (12). Ein Vorteil
dieses Formats ist, dass kein „Durchlesen" des Buchs von Anfang bis Ende

notwendig ist. Man kann stattdessen irgendwo aufschlagen, etwas lesen, dieses

Gelesene auf sich wirken lassen, dann die Seiten schliessen, später das
Ritual wiederholen. Damit passt das Buch hervorragend in eine Zeit, in
welcher Aufmerksamkeitsspannen immer kürzer werden und der Konsum von
Information und Bildung zunehmend häppchenweise via Wischbewegung
über die Smartphone-Oberfläche erfolgt. Der Preis des Formats ist, dass eine
Vertiefung oft ausbleibt. Es gab zwar eine Unmenge von ungemein klugen,
herrlichen, prägnant formulierten Metaphern, Sentenzen und Bonmots. Doch
der Text ist bruchstückhaft. Die grosse Darstellung fehlt, am Schluss bleibt
oft ein etwas ratloses „So what?"

1 Marti, Min Li/STRUB, Jean-Daniel (Hgg): Freiheit. Grundwert in Bedrängnis. Baden:
Hier und Jetzt 2019, ISBN 978-3-03919-487-2.



328 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Das beginnt mit der Titelgebung. Die Metapher der „Freiheitsgrade" in
Verbindung mit dem Begriff der „Mechanik" ist ungewöhnlich für ein politisches

Buch. Möllers benennt drei solcher Freiheitsgrade: Freiheit als Freiheit
des Individuums und als Freiheit der Gemeinschaft; Freiheit als rationale Leistung

und willkürliche Tat jenseits jeglicher Rationalität; sowie die Wahrnehmung

von Freiheit innerhalb und ausserhalb formalisierten Ordnungen. Solche

Freiheitsgrade haben drei Voraussetzungen: Veränderbarkeit des scheinbar

Gegebenen, Ungleichheit, und die Aneignung und Zuschreibung von
Handlungen und deren Folgen (58-63). Möllers möchte damit ein „[...]
anspruchsloses Modell der Freiheit" (58) bieten. Es lehnt sich in Begriffs- und
Bildwahl bewusst an Thomas Hobbes und John Locke an, für welche Physik
und Politik noch eng beieinander lagen, nämlich als das Management von
menschlichen Körpern. Allerdings: Wer nun spannungsgeladen und
hoffnungsvoll erwartet, dass Möllers sein Modell der Freiheitsgrade anhand von
Exempeln durchdekliniert, wird enttäuscht. Nur an einigen Stellen im Text
kommt die Metapher zur Anwendung. Man fragt sich schliesslich, wozu sie

ausgewählt wurde. Ihr Potenzial liegt weitgehend brach. Immerhin, eines
wird klar: Wie die Freiheitsgrade bei mechanischen Instrumenten durch
Umdrehungen von Hebeln und Schrauben erhöht oder reduziert werden können,

so ist auch die Freiheit in der gesellschaftlichen Realität eben nicht
einfach naturrechtlich gegeben und bloss „da", wie das einige sich als liberal
bezeichnende Zeitgenossen immer wieder behaupten. Es gibt immer nur mehr
oder weniger Freiheit, nie aber nur „die" Freiheit. Folglich verschliesst sich
Möllers einer essentialistischen Definition von Freiheit - und von Liberalismus.

Denn jede solche führt zu einer Verkürzung von Liberalismus und nimmt
ihm, was ihn auszeichnet: seine Liberalität beziehungsweise seine Offenheit
in der Bedeutung. Überhaupt: Möllers sieht, auch historisch, eine Vielzahl
von Liberalismen (21-38) am Werk, die auch eine „liberale" Nutzung des
Liberalismus erlauben. Sich selbst rechnet er den Linksliberalen zu.

Möllers bereist die Landschaft heutiger politischer Tagesaktualitäten und
Grundsatzfragen; anhand zahlreicher Themen untersucht er liberale
Opportunitäten und Potenziale: die Repräsentation als Grundprinzip
liberal-parlamentarischer Ordnungen angesichts einer immer stärkeren Fragmentierung
des Sozialen (73-76, i07f.), das bedingungslose Grundeinkommen (95), die

Integration von Immigranten (109), die Meinungsfreiheit (iÖ5f.), die Freiheit
als Faktor in internationaler Politik (235), die Entwicklung der EU (236-239)
- alles kommt an die Reihe. Gleichfalls die Identitätspolitik, für einige heute
der antagonistische Gegenpol zu jeder Art von Liberalismus. Für Möllers ist
Identitätspolitik im Sinne der Emanzipation von Frauen, Homo- und
Transsexuellen sowie anderer von willkürlichen Beschränkungen und Zuschrei-
bungen liberal und ein „[...] normales politisches Projekt" (98).

Man kann heute kaum ein Sachbuch zum Liberalismus schreiben, ohne
auf seine Verbindungen und Verstrickungen mit Demokratie und Kapitalismus

einzugehen. Für Möllers folgt der Kapitalismus nicht zwingend aus dem
Liberalismus (229). Dass diese Kausalität oft gemacht wird (insbesondere von
den Neoliberalen) ist für ihn eine Frage einer Verwechselung von Liberalis-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 329

mus mit Utilitarismus und von liberal mit effizient (230). Immerhin: „Die
liberale Leistung (des Kapitalismus, der Rezensent) ergibt sich [...] aus seiner
effizienten Bedürfnisbefriedigung" (230), das heisst aus der Fähigkeit, Wohlstand

für sehr viele zu schaffen und damit Freiheit von materieller Armut
und körperlicher Entbehrung zu produzieren. Allerdings geschieht diese
Wohlstandsmehrung zugegebenermassen nach wie vor zum Preis einer zunehmenden

Umweltverschmutzung inklusive Klimakrise. Das macht den Kapitalismus

zu einem ambivalenten Phänomen (232).
Was das Verhältnis zwischen Liberalismus und Demokratie anbelangt,

war dieses gemäss Möllers in den letzten 50 oder 100 Jahren relativ
unproblematisch; zumindest, nachdem die Liberalen des 19. Jahrhundert ihre
Vorbehalte gegen die Demokratie abgelegt hatten (28). Das hat sich nun mit
Populismus und „illiberaler Demokratie" à la Orban geändert. Möllers sieht
heute im Verhältnis von Demokratie und Liberalismus den ,,[...]alte[n] neue[n]
Grundkonflikt" (51). Vor allem die von den Populisten propagierte Verabsolutierung

der Demokratie beziehungsweise deren Reduktion auf einen
Wahlmechanismus nach dem Motto von 50% der Stimmen plus einer macht Möllers
Sorge. Hier schlägt bei ihm der bundesrepublikanische Verfassungsrechtler
mit den Vorbehalten gegen das Plebiszitäre in Sachfragen durch, eine Skepsis,
die sich in den problematischen Elementen der Weimarer Verfassung gründet.
Paradigmatisch für diese Problematik des Plebiszits ist gemäss Möllers der
Brexit (77).

Der Schweizer Rezensent mahnt hier zu mehr Gelassenheit. Niemand
bestreitet, dass der Demos nicht immer recht hat. Daraus aber eine strikte
Ablehnung von direktdemokratischen Instrumenten in der Sachpolitik abzuleiten

beziehungsweise diese - wie dies Möllers in einem Interview tut2 -
gleich in den politischen Nichtschwimmerbereich von Kommunen zu
verbannen, scheint angesichts der eidgenössischen Erfahrung etwas gar
ängstlich und auch nicht gerechtfertigt. Es gibt gute Gründe, weshalb auch
in einer liberalen Demokratie Grundsatzentscheide mit umfassenden
Wirkungen, wie das der Brexit etwa war, an der Urne gefallt werden sollen.
Das Argument Möllers, beim Brexit-Entscheid sei unklar gewesen, wogegen
die Briten gestimmt hätten - ob gegen die EU als übereifriger Regulierer
oder als neoliberaler Privatisierer - (77) ist unerheblich. Bei jeder
Parlamentswahl wählen Bürgerinnen und Bürger aus konträren Motiven die
gleiche Partei. Ebensowenig greift der Vorwurf, der Entscheid des Brexits sei

„überlegitimiert" gewesen (224). Abgesehen davon, dass man sich fragen
kann, was mit dieser Bezeichnung gemeint ist - in einer Demokratie, auch in
einer liberalen, vergibt nun mal letztlich die Mehrheit die höchste Form von
Legitimität, sofern damit nicht unantastbare Grundrechte ausgehebelt
werden. Beim Brexit war das gewiss nicht der Fall.

2 Möller, Christoph: „Freiheitsgrade. Elemente einer liberalen politischen Mechanik."
Stiftung Bundespräsident Theodor-Heuss-Haus. Christoph Möllers - Freiheitsgrade. Elemente

einer liberalen politischen Mechanik - YouTube (23.11.2021).



330 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Das Thema Brexit schwelte in der britischen Öffentlichkeit seit den
siebziger Jahren, mal mehr, mal weniger. Es wäre auf die Dauer unredlich gewesen,

ihm ständig auszuweichen. Dass es schliesslich nicht im Rahmen der für
Grossbritannien üblichen parlamentarischen Demokratie, sondern über den
ungewöhnlichen und ungewohnten Weg des Plebiszits angegangen wurde,
hat mit der Kollusion der beiden grossen systemtragenden Parteien zu tun,
die in der Frage gespalten waren und sich eine Zerreissprobe ersparen wollten.

Eigentlich spannender als diese Betrachtungen zu Brexit und Populismus
wären weitergehende Ausführungen zum von Möllers auch konstatierten
„neuen technisch-ökonomischen Antiliberalismus" (264) gewesen. Die
technischen Möglichkeiten, die sich uns zunehmend bieten - Stichwort Künstliche

Intelligenz -, erlauben, als sozial deviant eingeschätztes Verhalten nicht
bloss im Nachhinein zu sanktionieren, sondern schon im vornhinein zu
verhindern. Die Implikationen für die Freiheit sind gravierend, denn: „[...] freie
Ordnungen müssten [....] garantieren, dass sie übertreten werden können"
(92). Interessant wären in diesem Zusammenhang Überlegungen gewesen,
wie „illiberale" Autoritarismen und die anti-liberalen Potenzialitäten von
Technologie sich gegenseitig bedingen und stützen. Dass sie das tun, ist am
chinesischen Sozialkreditsystem bereits erkennbar. Doch die Ausführungen
bleiben hier knapp und wenig erhellend. Ein paar Kurzkapitel mehr dazu
hätten das Buch nochmals an Wert gewinnen lassen.

Rolf Tanner



Rezensionen - Theologie

WOLF, Jean-Claude: Poesie und Denken in den Psalmen. Ein philosophischer
Essay. Freiburg/München: Verlag Karl Alber 2021, 263 Seiten, ISBN 978-3-
495-49230-7.

Der Verfasser nennt seine Auseinandersetzung mit den Psalmen ein
philosophisches Essay, eine frei assoziierende Form eines Gesprächsbeginns. Wie
das Denken das Gebet braucht, um aus dem Gefängnis der Endlichkeit hin-
auszugelangen, so braucht das Gebet das Denken als wachsame Selbstkritik.
(15O. Jean-Claude Wolfs Hauptanliegen ist es, die Psalmen als Gebet und Poesie

der jüdischen Überlieferung gelten zu lassen (28). Die Kommentare wollen
weder Vollständigkeit noch wissenschaftlichen Anspruch erheben, sondern
denkende und selbstkritische Form erbaulicher Lektüre sein. Sie wollen als
Suche nach dem „Gesicht des Ewigen" verstanden werden (29).

In den Kapitel 1 (Zwischen Theologie und Philosophie), 2 (Zur Übersicht)
und 3 (Juden und Jüdinnen beten) betont der Verfasser die ökumenische
Dimension des Psalters: die Psalmen haben eine Bedeutung für alle Menschen
(32-40). Sie sind eine Hilfe und Anleitung für die Betenden und eine
Zusammenfassung der gesamten Bibliothek der Bibel. Kapitel 4 reflektiert das
Verhältnis von Kunst und Religion anhand von Psalm 130 und mittels dichterischer

Fassungen (Trakl, Levant, Celan, Marti). Im 5. Kapitel (Im Gespräch
mit Gott - ohne Christus?) wehrt sich der Verfasser gegen eine christologi-
sche Vereinnahmung der Psalmen: „Die Psalmen sind das Gebetsbuch der
Juden, Christen und Muslime und aller Menschen guten Willens" (60).

Die folgenden Kapitel sind unterschiedlich lang und reflektieren mit Ps

119 die Frage nach der prophetischen Ausrichtung der Bibelhermeneutik auf
Christus hin (Kapitel 7-10). Kritisch vermerkt der Verfasser die traditionellen
Kommentare, welche - um Jesus als Erfüllung der messianischen Hoffnung
zu verstehen - das Alte Testament herabsetzen, in der Liturgie störende
Aussagen eliminieren und somit „eine lange Tradition der Marginalisierung des

Jüdischen' zugunsten des Christlichen fortsetzen" (68). Vielmehr weist Jesus
einen Weg zu einer gemeinsam erwarteten Zukunft, die von Juden und
Christen erbeten wird. Er gilt, die Spuren in der Weisheitsliteratur zu erkennen

und die Gegenwart der Schekinah (70-79) zu entdecken. So sind sowohl
Juden wie Christen auf einem Pilgerweg und warten gemeinsam auf „die
Wiederkehr des Gesalbten und das Gericht der Endzeit" (84).

In den folgenden Kapiteln werden Psalm 44, Psalm 77 und Psalm 58
diskutiert und insbesondere die Frage nach der Lektüre der „Fluchpsalmen"
gestellt (bes. Psalm 58,11 als „stilles Gebet" zum Problem der Rache). Das
umfangreiche Kapitel 17 setzt sich kritisch mit modernen „säkularen" Lesarten
(Sloterdijk) der Gewalt in Psalm 77 und 78 auseinander: Psalmen als Poesie
haben auch widerspenstige, raue Stellen (146), das Böse erscheint auch im
Text (Psalm 41,11).Anhand von Psalm 71 wird in Kapitel 20 und 21 (mit
literarischen Beispielen) die Frage nach dem „lyrischen Ich" erläutert. Im
Kapitel 22 wird mit der Psalmenübersetzung Luthers die christliche „Appro-



332 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

priation" als Programm mit seiner Zuspitzung in der antijüdischen Deutung
des „Zornes" Gottes besprochen. Die folgenden Kapitel thematisieren das

Gottesbild in den Psalmen 88, 24, 17 und 38 und enden mit einer
Auseinandersetzung mit Franz Rosenzweigs Der Stern der Erlösung.

In der ausführlichen Analyse von Psalm 88 (Kapitel 23) wird die Grenze
eines Zugangs zu den Psalmtexten durch Übersetzungen und Sekundärliteratur

sichtbar. Dieser wohl dunkelste Psalm mit dem Ende „Finsternis" als

Hilferuf eines Schwerkranken setzt die alte Vorstellung des Totenreichs
(Scheol) als „Land des Vergessens" ohne Wiederkehr voraus. Die bedrängten
Fragen „wirst du an den Toten Wunder tun? Können Schatten aufstehen,
dich zu preisen?" enden als rhetorische Fragen mit der dringenden Bitte um
Hilfe bevor es zu spät ist. Hier geht es nicht um ein schamloses Anti-Gebet
(198), noch um eine Schmähung eines machtlosen Gottes (204) oder Gott als
Feind (Titel), sondern, wie der Verfasser zu Recht bemerkt, um einen Schrei,
der die Verbundenheit Gottes mit seiner Schöpfung voraussetzt (207). In der
katholischen Tradition des Stundengebets wird Psalm 88 weder umgedichtet
(203) noch weggelassen, sondern am Freitag in der Komplet gebetet.

Das Anliegen des Verfassers, die Psalmen in ihrer ursprünglichen Form
der jüdischen Überlieferung zu würdigen und „die Vielfalt der möglichen
Lektüren der Psalmen sichtbar zu machen" (140), könnte noch an Prägnanz
gewinnen, wenn die Auswahl der Psalmen eigens begründet und konsequent
gleich zitiert würde.

Nach seiner Philosophie des Gebets. Gebetsscham und Langweile in der
Moderne Studia Oecumenica Friburgensia 95), Münster 2020 ist dieses
Buch der Ausdruck der persönlichen Begegnung des Verfassers mit den
Psalmen. Es soll sichtbar machen, dass verschiedene Lesarten der Psalmen möglich

(und gar nötig) sind, um den Reichtum und die Vielfalt der menschlichen

Lebenswelt, die in den Psalmen vor Gott zur Sprache kommt, wirklich
erfassen und schätzen zu lernen. Daher hat sich der Verfasser erlaubt, seinen
Text fluktuierend zu gestalten, auszuschweifen und assoziativ vorzugehen.
Es ist ihm gelungen, die Neugier auf das Lesen und Beten der Psalmen zu
wecken, um dabei allenfalls einen Ausdruck für die eigene, zögernde, frohe
und manchmal zornige Suche nach einer möglichen Gottesrede zu finden. Es

bleibt dann aber dabei: „Massstab des Redens über Gott ist das Gebet vor
Gott" (246).

Guido Vergauwen

Hrynkiw, Gregory (Hieromonk): Cajetan on Sacred Doctrine. Foreword by
Andrew Hofer, OP. Washington, DC: The Catholic University of America
Press 2020, XX + 330 Seiten, ISBN 978-0-8132-3347-5.

In den Erinnerungen an die Zeit seines Studiums der Theologie in Salamanca
schreibt Marie-Joseph Lagrange, der Gründer der École Biblique et Archéologique

Française in Jerusalem: „Cajetan fut pour moi le roi de la distinction,
et si je le lus très attentivement, mon érudition thomistique ne s'étendit pas
beaucoup au-delà de lui, c'est-à-dire au-delà de saint Thomas lui-même, étu-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 333

dié avec cet interprète si intelligent." Gregroy Hrynkiw, ein griechisch-katholischer

Priestermönch, hat dieses Zitat an den Anfang seines Buches über
Cajetans Theologieverständnis gestellt. Auch wenn Cajetan (1469-1534) eine
Schlüsselrolle im thomistischen Denken der Renaissance spielte, wurde sein
Verständnis der Theologie durch namhafte Theologen wie Marie-Dominique
Chenu, Étienne Gilson und Henri de Lubac diffamiert und als „corruptorium"
des wahren Denkens des Thomas von Aquin taxiert. Daher ist der Verfasser
bestrebt, Cajetans Verständnis der Theologie, seine Denk- und Argumentationsform,

wie diese in seinem Kommentar zu den ersten zehn Artikeln der
Prima pars der Summa theologiae, aber auch im Kommentar zur ersten Quaes-
tio der Tertia pars der Summa theologiae zum Ausdruck kommt, zu analysieren

und es vom Denken seiner Gegner (Duns Scotus, Durandus de S. Por-
ciano, Petrus Aureolus, Gregor von Rimini) abzugrenzen. Im Anhang hat der
Verfasser eine detaillierte Chronologie des Lebens und der Werke Cajetans
angefügt, außerdem den lateinischen Text des Kommentars der ersten drei
Artikel der Summa theologiae sowie eine synoptische Darstellung, die zeigt,
dass die Darlegung der theologischen Inhalte in der Summa theologiae des
Thomas der architektonischen Struktur nach dem apostolischen
Glaubensbekenntnis entspricht.

Das Buch, ursprünglich eine Dissertation an der Päpstlichen Universität
Angelicum unter der Leitung von Charles Morerod o.p., umfasst zwei Hauptteile,

die je in drei Kapitel unterteilt sind. Teil 1 situiert Cajetans theologisches

Denken im Kontext der Debatten seiner Zeit. Teil II analysiert Cajetans
Verständnis der sacra doctrina, d.h. der Theologie als Wissenschaft und Weisheit,

als spekulatives Denken und als Ansatz einer biblisch-ökumenischen
Theologie.

Im ersten Kapitel des 1. Teils (19-36) zeigt Gregory Hrynkiw, dass die sacra

doctrina als eine Art Erkenntnis verstanden werden muss, welche von
Gott offenbart und für das Heil der Menschen notwendig ist. Für Cajetan ist
sacra doctrina "a supranaturally infused participation in the mind of God, in
the Trinity's own intelligibility and understanding of creation and salvation
history" (nf.). Glaube und Theologie sind zwar real unterschiedene Arten
von Erkenntnis, doch im Rahmen derselben sacra doctrina. Dies unterscheidet

Cajetans Position von Duns Scotus, "who argued that since God's theology

is formally one, no human theology could be subalternate to it. According

to Scotus, each theology possesses its own unique primary object. Thus
God's theology and the human theologies, both in patria (theology of the
blessed) and in via (theology of the wayfarer) remain completely separate
theologies" (10). Scotus ist somit gewissermassen der Vorläufer der modernen

rationalistischen Theologie, weil er die primäre Rolle der göttlichen
Offenbarung als einzige universale Wirkursache der Theologie bestreitet.
Für Cajetan hingegen ist die sacra doctrina "a revealed knowledge that is
received and investigated by distinct habits that constitute its various formal
causes, among which are the virtues of faith (the habit of the principles) and
theology (the habit of the conclusions)" (25). Dabei ist der sich offenbarende
Gott als erste Wahrheit nicht nur das Materialobjekt, sondern auch das For-



334 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

malobjekt der sacra doctrina. Diese hat wesentlich eine kirchliche Bedeutung,

wie der Verfasser im zweiten Kapitel ausführt (37-72). Der Glaubende
stimmt der geoffenbarten ersten Wahrheit zu, sie wird ihm auch von der
unfehlbaren Lehrautorität der Kirche als Glaubensinhalt, d.h. als "mysteries
of the Godhead (theologia) and Christ's Incarnation (oikonomia)" (45), zur
Zustimmung vorgelegt. Die Dreifaltigkeit und die Inkarnation sind die "two
founding principles of the Church" (45). Mittels der Schrift und der Tradition

erhält der Glaube im Leben der Kirche eine personale Gestalt, die durch
das prophetisch-unfehlbare Charisma des Papstes bzw. durch das Papstamt
geleitet wird. Der Verfasser geht ausführlich auf antikonziliaristische Schriften

Cajetans ein, u.a. auf De comparatione auctoritatis papae et concilii (1511)

und auf De divina institutione pontificatus Romani pontificis super totam
Ecclesiam a Christo in Petrum (1521). Für Cajetan ist die hierarchische Struktur

der Kirche wesentlich mit der hierarchischen Struktur des Glaubens bzw.
der verbindlichen Glaubensinterpretation durch das Lehramt verbunden.
Dabei sollen allerdings Cajetans Worte nicht vergessen werden: "Theology
[...] is included in the faith as begetting it. From this, it can be inferred that
any adult believer, explicitly believing, is a theologian; not simply, but in a

certain sense, as participating in theology, that is to say in its principles"
(71), d.h. durch die Annahme der Selbstmitteilung Gottes im Glauben. Allerdings

schwächt Gregory Hrynkiw diese wegweisende Position Cajetans ab,
indem er interpretierend meint, dass jeder Glaubende potentially ein Theologe
ist (vgl. 190), als ginge es darum, dass jeder glaubende Christ Theologie bei
hinreichender Intelligenz studieren kann, oder dass der Kirche die moralische

Notwendigkeit hat, dass "certain members (principally bishops) acquire
the habit of theology in order to explicate the faith within their particular
historical and cultural context" (72). Im dritten Kapitel (73-83) zeigt der
Verfasser, wie das Glaubensbekenntnis das strukturierende Prinzip der Summa
theologiae ist. "The ST's entire ordo disciplinae emerges from the transmission

of the inherent content and order of the articles of the faith (supposi-
tiones), and from the explication and ordering of the theological conclusions
—in the light of the highest cause (theologia)—by means of the habit of
theology" (76). Den Schlüssel zur Interpretation der gesamten Summa
theologiae Findet Gregory Hrynkiw in der Christozentrik, wie Cajetan sie in der
ersten quaestio der Tertia pars darstellt. Cajetan unterscheidet drei Ordnungen

des Universums: "the order of nature, the order of grace, and the order
of God and creature together" (80). Die dritte Ordnung ist die hypostatische
Union. In ihr gipfelt Gottes Selbstmitteilung. Sie stellt die Verbindung
zwischen theologia und oikonomia dar. Durch die Menschwerdung Gottes ist die

ganze Schöpfung aus Gnade und im Glauben berufen zu einem neuen Leben,
zu einer neuen Erkenntnis der Wirklichkeit, zur "assimilation of the human
mind to God's intimate knowledge of himself (theologia) and his knowledge
of creation/salvation history as conceived and consummated in the Incarnation

(oikonomia)" (81).
Der zweite, längere Teil des Buches (87-240) geht näher auf die ersten 10

Artikel der Summa theologiae mit Cajetans Kommentar ein. Kapitel 4 (87-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 335

120) ist zunächst der syllogistischen Struktur des ersten Artikels der Summa
theologiae gewidmet. Cajetan betont in seinem Kommentar, dass alle
Menschen notwendigerweise eine geoffenbarte Lehre brauchen, um ihre
übernatürliche Bestimmung zu kennen und sich danach auszurichten. Sie müssen
auch fähig sein, diese geoffenbarte Lehre zu empfangen und zu erkennen.
Dies ist auch die Basis für Cajetans theologische Anthropologie, wie Barbara
Hallensleben in ihrem Buch Communicatio: Anthropologie und Gnadenlehre
bei Thomas de Vio Cajetan (Münster 1985) gezeigt hat. In seinem Kommentar
erbringt Cajetan den strikt logischen Beweis, dass die Position des Thomas
sich von Scotus fundamental unterscheidet. "Cajetan highlights the perfection

of human nature in the order of grace by a new participation in the
divine nature through the elevation of man's obediential potency. At this point,
he purposely introduces into his commentary Scotus's controversial position
on humankind's natural ability to know its supernatural end" (103). Nach
Cajetan haben Menschen "a natural desire for the beatific vision within the
order of grace" (106), während sie nach Scotus dafür lediglich ein "natural
passive potency" haben. "In brief, for Scotus all possible objects or ends of
the human intellect and will, including the beatific vision, are natural" (110).

Kapitel 5 (121-208) bietet eine ausführliche Analyse von Cajetans Kommentar
der Artikel 2 bis 7 der prima quaestio der Summa theologiae. Dabei tritt der
strikt theologische Charakter der sacra doctrina zu Tage. Anders als bei
Scotus, der die Theologie in via nach dem Modell einer rationalen
Metaphysik versteht, findet die Theologie bei Thomas als scientia subalternata
ihren Ursprung und ihren Grund in Gottes Offenbarung, insofern sie im
Glauben angenommen wird. "Deus revelatus, abstracting from both clarity
and obscurity, is the essence (ratio) of our theology in an absolute sense"
(152). Theologie ist "participation in the divine light of revelation, which
begins with faith and culminates in the beatific vision" (140). Der theologische

Diskurs hat, gemäss Thomas, einen analogen Charakter. Er hat nicht
die Absicht, Gottes Wesen zu konzeptualisieren. Hier liegt der eigentliche
Unterschied zum theologischen Projekt von Scotus. "The possible
conceptualization of God, which is what Scotus's univocal concept of being implies,
is an untraversable chasm lying between the via Thomae and the via Scoti"
(147). Kapitel 6 (209-240) befasst sich mit der theologischen Methode des
Thomas gemäss Cajetans Kommentar der Artikel 8-10 der prima quaestio der
Summa theologiae. Der Verfasser erinnert daran, dass Cajetan in seinem
Kommentar die Bedeutung der Heiligen Schrift in ihrem sensus litteralis
hervorhebt und selbst immer mehr versucht hat, "to improve his own biblical
language skills" (219); so zählt er zurecht zu den italienischen biblischen
Humanisten. Cajetan hat bekanntlich in seinem Werk De divina institutione
pontificatus Romani pontificis super totam Ecclesiam a Christo in Petro und
später in seinem Kommentar zum Matthäusevangelium gerade unter Betonung

des sensus litteralis von Mt 16,18-19 die von Gott gegebene und in der
Heiligen Schrift offenbarte Autorität des Papstes, des Nachfolgers Petri, auch

gegen Martin Luther verteidigt. "The Keys are Promised not only to the Person

of the Church, but also to the Person of Peter in se" (232).



336 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

In einem kurzen abschliessenden Kapitel (241-255) erinnert Gregory
Hrynkiw an die "affinity and symphony" (245) zwischen Thomas von Aquin,
Cajetan und den Kirchenvätern, wenn es darum geht, gegen Scotus, Ockham
und Luther, die Theologie als Teilhabe am göttlichen Licht zu verstehen.
Cajetan war ein entschiedener Verteidiger der via antiqua und der Kontinuität

der Tradition als Manifestation der theologischen Kontinuität mit dem
göttlichen Licht - so wie diese durch Gregor von Nazianz betont wird. So

hebt der Verfasser am Schluss die Beziehung zwischen Gregor von Nazianz'
Verständnis der Theologie in ihrer Beziehung zur Heilsökonomie und Caje-
tans Kommentar zu Thomas von Aquin hervor. Überraschend wird erinnert
an Gregors Lehre vom Logos als Romanitas, an die theosis als "noetic
foundation and final cause in Cajetan's theologizing" (251) und an die holistische
Sicht der Theologie, die uns durch das göttliche Licht des Glaubens zu einer
Vertrautheit mit der göttlichen Schönheit führen soll.

In Anbetracht der vielseitigen Rolle Cajetans in den theologischen,
philosophischen und kirchenpolitischen Auseinandersetzungen seiner Zeit ist
Gregory Hrynkiws Buch eine wichtige Ergänzung zur Klärung des
systematisch-theologischen und exegetischen Profils des bekannten (und vielfach
geschmähten) Kommentators der Summa theologiae. Das Buch beruht auf
einem eingehenden Studium der Quellen. Der Verfasser verfügt ausserdem
über eine profunde Kenntnis der einschlägigen Sekundärliteratur, was sich
im reichhaltigen Fussnotenapparat zeigt. Der Verfasser hat vor allem die auch
für das heutige Theologieverständnis relevante Abgrenzung von Duns Scotus
hervorgehoben. Vielleicht hätte der Verfasser noch mehr herausarbeiten können,

wie Cajetan, über Thomas hinaus, als Denker auf der Schwelle der An-
thropozentrik der Renaissance zu würdigen ist.

Guido Vergauwen

OMATA Rappo, Hitomi: Des Indes lointaines aux scènes des collèges. Les reßets
des martyrs de la mission japonaise en Europe (XVIe-XVIIIe siècle) Studia
Oecumenica Friburgensia 101). Münster: Aschendorff 2020, 598 Seiten, ISBN

978-3-402-12211-2.

Franz Xaver, einer der ersten Jesuiten, hat 1549 seinen Fuss auf japanischen
Boden gesetzt, nachdem erst sieben Jahre vorher das erste portugiesische
Handelsschiff einen dortigen Hafen angelaufen hatte. Er hat darauf über
mehr als eineinhalb Jahre dieses Reich durchreist und sich so als erster
Europäer tiefere Kenntnisse über Land und Leute angeeignet. Japan wurde bald
zur Etikette des Jesuitenordens, womit seine Mitglieder in Europa hervorhoben,

dass ihr Orden wirklich an den Grenzen der Erde in neu entdeckten
Hochkulturen wirkte. So war es nicht nur im 16. und 17. Jahrhundert,
sondern auch heute verweisen Jesuiten mit der japanischen (und chinesischen)
Vergangenheit ihres Ordens auf dessen globale und überkulturelle Identität,
weshalb dem Orden in einem postmodernen akademischen Milieu von
kulturwissenschaftlicher und historiographischer Seite mit neuem Interesse
begegnet wird.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 337

Für die Japanmission waren bereits zu Beginn zwei Faktoren zentral:
Erstens gelang es den Jesuiten, gefolgt von anderen Orden, in kurzer Zeit eine
respektable Zahl von Einheimischen für das Christentum zu gewinnen. Diese
Dynamik war aber von kurzer Dauer. Nachdem es bereits im ausgehenden
16. Jahrhundert zu ersten Verfolgungen und Hinrichtungen gekommen war,
wurden alle christlichen Glaubensboten 1630 des Landes verwiesen. Eine neue
christliche Präsenz unter europäischer Vermittlung setzte erst wieder in der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts ein. Die Japanmission blieb wohl Gegenstand

katholischer Identität, wobei Kontaktmöglichkeiten zwischen dem
Archipel und Europa nicht mehr gegeben waren. Zweitens nahmen die Europäer

Japan immer als Hochkultur wahr, die der ihrigen zumindest ebenbürtig

war. Die Missionsarbeit wurde deswegen ganz anderen Kategorien
zugeordnet als diejenige in Indien und Lateinamerika.

Aus dem ersten Faktor folgt, dass die Geschichte der japanischen Christen

nur aus europäischer Perspektive wahrgenommen wurde. Die frühen
Berichte stammten wohl noch von Augenzeugen, deren Verarbeitung erfolgte
aber unter rein europäischem Horizont. Zeugnisse japanischer Christen gab
es nicht. Ebenso wenig kam es zu einer Auseinandersetzung mit den effektiven

politischen Verhältnissen Japans. Der zweite Faktor trug Rückschlüsse
auf das Bild des Verfolgers, der als Teil einer zivilisierten Kultur mehr in die
Verantwortung genommen wurde, als ein brasilianischer Tieflandindianer, der
einen Missionaren getötet hatte. Weil der japanische Henker über Bildung
und den Gebrauch der Vernunft verfügte, wurde er zum Tyrannen, der in be-
wusstem Hass gegen das Christentum vorging, was eine wichtige Voraussetzung

dafür war, dass die Opfer zu wirklichen Märtyrern wurden. Mit anderen
Worten: Mehr als alle anderen Kulturen wurde Japan im frühneuzeitlichen
Europa mit Repression und Brutalität assoziiert - mit Auswirkungen bis in
die Gegenwart. Denn in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, als es wieder
zu offiziellen Beziehungen mit der westlichen Welt kam, wollte sich Japan in
einer europa-kompatiblen Identität präsentieren, machte folglich die christlichen

Märtyrer zu eigenen Helden und zeichnete von der Herrschaft des 17.

Jahrhunderts ein düsteres Bild.
Es ist darum von höchster Bedeutung, dass mit dem vorliegenden Buch

die japanische Christenverfolgung und deren Berichte in Europa von der
Japanerin Hitomi Omata Rappo untersucht werden, die ihre Ausbildung
sowohl in ihrer Heimat, als auch in Frankreich und in der Schweiz durchlaufen
hat. Auf dem Hintergrund der oben beschriebenen Voraussetzungen erklärt
die Autorin im ersten Kapitel, wie sich das Konzept des Märtyrers in der
frühen Neuzeit in Bezug auf Japan entwickelt hat. Im zweiten Kapitel zeichnet

sie nach, wie die Opfer zu Märtyrern erklärt wurden. Im dritten Kapitel
arbeitet sie die Bedingungen heraus, die die Henker aus dem Blickwinkel der
Hagiographie erfüllen mussten. Im vierten Kapitel untersucht sie das
Märtyrerbild anhand ikonographischer Zeugnisse, vor allem von Buchillustrationen;

im fünften setzt sie sich mit Japan auf der Bühne des Jesuitentheaters
auseinander.



338 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Die Japanmission gilt als Zeugnis des Prozesses einer Globalisierung, in
den Europa ausgehend von den beiden iberischen Kronen im 16. Jahrhundert
trat. Die Autorin kritisiert dabei, dass die rezipierten Quellen einer europäischen

Selektion unterliegen und lokale unberücksichtigt bleiben. So

veröffentlichte Charles Boxer 1951 ein Werk mit dem Titel The Christian Century
in Japan 1549-1650, das das Bild Japans in der europäischen und amerikanischen

Geschichtsschreibung nachhaltig prägte. Die Autorin hält dem entgegen,

dass das Christentum damals nur in einer kleinen Region präsent war,
also keineswegs ein bestimmender Gegenstand der Reichspolitik war.
Vielmehr befand sich das Land nach einer Zersplitterung auf dem Weg zu einer
neuen Einheit. Die Grundproblematik besteht zudem darin, dass es um die
japanische Quellenlage für diese Zeit schlecht steht, besonders um die der
Religionspolitik. Daraus darf aber nicht resultieren, dass für die Geschichtsschreibung

nur europäische Dokumente, ja sogar vor allem Erbauungsschriftgut
bestimmend werden. Dass der Einfluss auswärtiger Missionare unterbunden

wurde, ist vor allem darauf zurückzuführen, dass es dem Christentum,
ganz im Gegensatz zum Buddhismus, wegen seines Absolutheitsanspruchs
nicht gelang, sich in Japan zu inkulturieren. Die Handelsbeziehungen mit
Spanien und Portugal wurden abgebrochen, weil die beiden Kronen auf der
Verbindung mit der Missionierung beharrten. Holland hingegen war aus dem
Grund von dieser Massnahme nicht betroffen. Zudem gab es spanische Stimmen,

die Japan wie die mesoamerikanischen Reiche annektieren wollten. Das

Unterfangen wäre erfolglos gewesen, dennoch haben die Japaner aus diesem
Ansinnen Konsequenzen gezogen.

Begriffe einer restriktiven Religions- oder Abschottungspolitik finden sich
bezeichnenderweise in japanischen Dokumenten nicht, sondern nur in
europäischen. Deshalb konstatiert die Autorin, dass Japan sich auf seinem Weg
zur Einheit mit den sich aufbauenden europäischen Territorialstaaten zu Zeiten

der Konfessionalisierung vergleichen lässt. So sind die japanischen Christen

1865 im Zuge einer neuen europäischen Präsenz nicht aus den Katakomben

gestiegen, vielmehr war ihre Existenz der lokalen Beamtenschaft während

des ganzen Jahrhunderts bekannt und von ihr geduldet.
Reflexionen über das japanische Christentum entwickelten nach 1630 in

Europa eine Eigendynamik, während die Begriffe wie Verfolgung und Martyrium

auf dem Archipel weder in Inhalten noch Begriffen Entsprechungen
fanden. Die wenigen stereotyp gefassten polemischen Schriften über den Tod von
Christen sprechen von einem Umgang mit Kriminellen.

Die Seligsprechung der 26 Märtyrer von Nagasaki von 1627 hatte aber
dennoch tiefgreifende Konsequenzen, denn die Opfer bestanden nur aus vier
Europäern, sonst aber aus Japanern, Mexikanern, Indern und Philippinos. Christen

der Neuen Welt wurden so in Europa als Vorbilder wahrgenommen, womit

sich der Horizont der Kirche weitete.
Die Autorin arbeitet auf interessante Weise heraus, dass die Jesuiten schon

früh religiöses Schrifttum auf Japanisch zirkulieren Hessen, das die Passion
Christi und andere erbauliche Berichte im Stil japanischer Ritterepen
beinhaltete. Damit knüpften sie an das Ideal des freiwilligen Todes an, wozu sie



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 339

ein neues Vokabular schufen, das in die übrige japanische Kultur nicht
einging. Zeitgleich fand in Europa durch die Konfessionalisierung das Märtyrer-
tum eine neue Blüte. Waren es zuerst die Protestanten, die die Geschichten
ihrer Opfer sammelten und publizierten, rückten die Katholiken bald nach.
Der neu einsetzende Kult war also im Kontext rivalisierender
Religionsgemeinschaften begründet und hatte die Legitimation des eigenen Bekenntnisses

zum Ziel. Im katholischen Lager fand die Verehrung durch die
Katakombenheiligen eine verstärkte Dynamik, die sowohl mit der Urkirche, also auch
mit Rom verband. Das zugrundeliegende Schema von staatlich beauftragten
Verfolgern und einer opferbereiten Minderheit konnte in der Neuen Welt nur
auf Japan angewendet, wohl aber mit grossem Eindruck verbreitet werden.
Die japanischen Märtyrer wurden damit zu heroischen Archetypen mit einem
rein europäischen Tugendkatalog in konfessionalisierender, erzieherischer
und erbaulicher Relevanz, wobei es nie um die Eingliederung Japans in die
römisch-katholische Universalkirche und auch nie um einen Kulturtransfer
oder -austausch ging.

Die Autorin legt einen beeindruckenden Überblick über die Frömmig-
keits- und Spiritualitätsgeschichte der frühen Neuzeit an den Tag, teilweise
auch mit kompetentem Rückgriff auf das Spätmittelalter. Dies zeigt sich unter

anderem im vierten Kapitel an einer detaillierten Auswertung der
Ikonographie und ihrer begleitenden Texte, welche ihren Ausgang in einer authentischen

Beschreibung der japanischen Kreuzigung nahm, die erst in einem
zweiten Schritt in Parallele zur Passion Christi gestellt wurde. Das Werk
beeindruckt auch durch seinen Bezug zum Jesuitentheater im letzten Kapitel,
wobei dieser verständlicherweise exemplarisch erfolgt. Eine Erfassung aller
entsprechenden Dramen würde den Rahmen des Projekts sprengen. Allerdings

stellt sich bei beiden Kapiteln die Frage, ob die Autorin im Aufweis so
zahlreicher Phänomene Schlüsse und Querverbindungen nicht zu leichtfertig

zieht. Gekreuzigte Frauen mit entblösster Brust müssen nicht unbedingt
ein Anschluss an spätantike Märtyrerinnen bedeuten. Gehören verletzte Brüste

ausser bei Agatha übrigens wirklich zum ikonographischen Merkmal? Ist es

bei den kleinen, monochromen Illustrationen nicht vielmehr die einzige
Möglichkeit, deutlich darauf zu weisen, dass es sich um Frauen handelt? Dass die
Thematik zuerst in Spanien literarisch verwendet wurde, wenige Jahre später
aber auch auf Jesuitenbühnen in Graz und Genua zur Aufführung kam, liegt
kaum an politischen Verbindungen. Spanien und das Habsburgerreich bildeten

zu Beginn des 17. Jahrhunderts schon lange keine Einheit mehr, und
Genua stand unter keiner der beiden Kronen. Die schnelle Verbreitung der
Thematik liegt eher an deren Attraktivität und am Korrespondenz- und
Kommunikationswesen der Gesellschaft Jesu, die die ganze katholische Welt
verbanden und durch welche erbauliche Inhalte schnell verbreitet wurden, ganz
unabhängig von der politischen Zugehörigkeit der einzelnen Regionen.

Paul Oberholzer



340 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

BÜSSING, Arndt/DlENBERG, Thomas (Hgg.): Gottes Unverfügbarkeit und die
Dunkle Nacht. Vom Umgang mit der geistlichen Trockenheit. Regensburg:
Pustet 2021, 232 Seiten, ISBN 978-3-7917-3323-4.

Religion und Spiritualität sind in modernen westlichen Gesellschaften
Konsumgüter. Sie werden wie alle Waren in kapitalistischen Systemen genau
taxiert und in ein Preis-Leistungsverhältnis gebracht. Der vorherrschende
Zugang zum Phänomen des Religiösen ist in der heutigen Zeit betont pragmatisch.

Was kostet es mich? Und was bringt es mir? Auch das Christentum ist
durch das Nützlichkeitsdiktat in unseren Breitengraden unter Druck geraten.

Es hat den Nachweis zu erbringen, dass es für etwas gut ist. Um seine
Existenzberechtigung unter Beweis zu stellen, betont der christliche Glaube
seit längerem verstärkt, dass er Halt und Orientierung gibt, Trost spendet,
kurzum, dass er den Menschen guttut. In der zeitgenössischen Spaß-Gesellschaft

hofft man nicht zuletzt mit dem Erlebniswert des Glaubens zu
punkten. In charismatischen Kreisen wird zudem gern darauf hingewiesen, dass

man mit Gott über Mauern springen und das Leben wunderbar meistern kann.
Was aber, wenn religiöse Erfahrungen ausbleiben, wenn Glaubenszweifel
wachsen? Wie damit umgehen, wenn die christliche Grundüberzeugung, „dass
Gott immer bei uns ist und uns nicht verlässt", sich nicht mit der eigenen
Erfahrung deckt, „wenn alles düster, trocken und leer bleibt?" (7).

Genau hier setzt der zu besprechende Sammelband an. Mit der geistlichen
Trockenheit rückt er ein wichtiges, im Christentum leider oft tabuisiertes
Phänomen in den Mittelpunkt. Der Band enthält die Beiträge eines multidiszi-
plinären Symposiums, das eigentlich 2020 hätte stattfinden sollen, pandemie-
bedingt aber nicht durchgeführt werden konnte. Für die konzeptionelle
Gestaltung des Bandes zeichnet IUNCTUS, das Kompetenzzentrum für Christliche

Spiritualität der PTH Münster und der Professur für Lebensqualität,
Spiritualität und Coping an der Universität Witten/Herdecke, verantwortlich, dem
beide Herausgeber angehören.

Der Band gliedert sich in drei Teile: der erste Teil ist dem „Erleben
geistlicher Trockenheit" (9-92) gewidmet, der zweite thematisiert „Auslöser und
Umgang" (93-189), der Schlussteil präsentiert „Synthese-Schritte" (191-227).
Das Herzstück des Bandes bilden empirische Studien und qualitative
Erhebungen, die unter Ordenschrist*innen, Pastor*innen, Suchterkrankten und
Depressiven durchgeführt wurden (vgl. 71-92; 95-113; 135-155; 157-171).
Erweitert wird das Datenmaterial durch eine interkontinentale Umfrage, die
der renommierte Pastoraltheologe Paul M. Zulehner „in der Mitte des Coro-
na-Jahres 2020" (55) gestartet hatte, von der er einige Aspekte zum Themenfeld

„Spiritualität in der Corona-Zeit" vorstellt (vgl. 55-69). Die empirischen
und qualitativen Befunde werden im Band ins Gespräch gebracht mit Gedanken

zu einer gesunden Spiritualität (vgl. Thomas Dienberg, u-34), Tiefenbohrungen

zu spirituellen Krisen der Mystikerin Ellen Gould White (vgl. Klaus

van Treeck, 35-53), Anregungen für die geistliche Begleitung (vgl. Veronica
Krienen, 115-133), Resilienztraining bei Stress- und Burnout-Belastungen (vgl.
Lorethy Starck/Klaus van Treeck, 157-171), autobiografischen Schilderungen



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 341

vom Umgang mit geistlicher Dürre und Dunkelheit (vgl. Wunnibald Müller,
203-208; François Marie Fontanié, 209-210) u.v.m.

Als Theologe interessiert mich der Band vor allem in Hinblick auf
grundlegende systematische Fragen; Wie wirken sich Erfahrungen der Abwesenheit

oder des Verlustes der Nähe Gottes auf die Glaubwürdigkeit des christlichen

Glaubens aus? Wie geht man mit geistlicher Trockenheit um? Wie können

Glaubenskrisen überwunden werden? Dazu bietet der Band eine Fülle an
Anregungen und Antworten. Einige möchte ich im Rahmen einer kleinen
Theologie des Zweifels knapp skizzieren.

Ein erster wichtiger Hinweis findet sich bei Thomas Dienberg OFMCap.
In einer gesunden christlichen Spiritualität gehe es „nicht primär um die
Erfahrung von Gefühl oder eines Moments, in dem all die Sorgen, die Routine
und das Leid des Lebens und Alltags vergessen werden können. Es geht
darum, Gott zu suchen" (24). Wenn der Glaube nicht mit dem Vorhandensein
starker religiöser Gefühle steht und fallt, kann leichter geglaubt werden, dass

Gott auch dann mit uns ist, „wenn er nicht zu spüren ist, [...] wenn er
schweigt, [...] wenn er ganz fern oder gar abwesend zu sein scheint" (13). In
Phasen der geistlichen Trockenheit kann zudem die alte Charismen-Lehre
dafür sensibilisieren, Gottes gutem Geist in der Banalität des Alltags auf die
Spur zu kommen. Selbstbeherrschung, Treue und Güte etwa sind für Paulus
bekanntermaßen Frucht des Geistes (vgl. Gal 5,22-23). Entlastend kann sich
zudem auswirken, dass Glaubenszweifel nicht automatisch Glaubensschwäche

bedeuten. Eine gesunde Spiritualität ist nicht fraglos, wie Dienberg zu
Recht betont (vgl. 32). Ein fester Glaube dürfe nicht mit der Abwesenheit
von Fragen, Ängsten und Hilflosigkeiten verwechselt werden (vgl. 31).
Phänomene geistlicher Trockenheit „gehören zum Natürlichen im geistlichen
Leben, sie sind nicht unnatürlich, sondern natürlich" (133), so auch die
Einschätzung von Veronica Krienen OSB. Bei Krienen findet sich des Weiteren
die wichtige Unterscheidung der drei Ebenen von geistlicher Trockenheit
(vgl. 121-133). Je nachdem, ob geistliche Trockenheit vorrangig mit dem
Verstand, dem Gefühl oder dem motivationalen/volitionalen System verbunden
ist, muss unterschiedlich angesetzt werden: beim Zweifel, bei der fehlenden
Erfahrung bzw. Misserfahrung oder bei der Unlust und dem fehlenden
Antrieb (vgl. 121).

Fundamentaltheologisch und dogmatisch interessant sind vor allem die
Formen geistlicher Trockenheit, die dem Verstand zuzuordnen sind.
Bedenkenswert sind in diesem Zusammenhang die Gründe, die in der
Spiritualitätsgeschichte angeführt werden, um Gottes Zulassung geistlicher Trockenheit

plausibel zu machen. Mit Krienen lassen sich grob vier Antworten
unterscheiden: geistliche Trockenheit a) als Wachstumsimpuls, b) als
Reinigungsimpuls, c) als Einladung zur Solidarität sowie d) als Einladung zu einer
neuen Stufe im geistlichen Leben (vgl. 119-121). Gemeinsamer Nenner der
Lösungen ist eine Bonisierungsstrategie, wie man sie auch aus dem klassischen
Theodizee-Diskurs kennt. Geistliche Krisen sind demnach nicht nur etwas
Negatives. Jedes „Überwinden von Schwierigkeiten kann zu einer Art innerem

Wachstum oder spiritueller Transformation führen" (87), wie Arndt



342 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Büssing festhält. Dürrezeiten im Glaubensleben können - wenn sie erfolgreich

überwunden werden - zu größerer geistiger Klarheit und Tiefe verhelfen

und einen „Ansporn [darstellen], anderen umso mehr zu helfen" (89).
Auch die Mystikerin Ellen Gould White war davon überzeugt, dass „emotionale

und spirituelle Krisen wachstumsfördernd" (38) sein können, wie Klaus

van Treeck in seinem kleinen theologischen Portrait der Mitbegründerin der
Siebenten-Tags-Adventisten herausarbeitet. Den Gedanken, dass geistliche
Trockenheit Ausdruck göttlicher Heilspädagogik sein könne, macht auch Br.
François Marie Fontanié CFR stark (vgl. 209).

Auf eine zentrale Differenzierung machen Guido A. Maas, Charlotte Rühs,
Udo Bonnet und Arndt Büssing aufmerksam. Sie verstehen die geistliche
Trockenheit als ein ambivalentes und prozesshaft-dynamisches Geschehen.
Glaubenskrisen eröffnen einen Scheideweg: „entweder in Richtung Finsternis
(und Glaubensverlust) oder in Richtung Konsolidierung und spiritueller
Transformation" (91). Es gelte daher die dunkle Nacht der Seele als göttliche
Prüfung zu unterscheiden von der Finsternis, in der der Mensch sich von
Gott abkehre (vgl. 136, 142). Nicht jede geistliche Krise ist somit als gottgewollt

zu akzeptieren und auszustehen. Dass mitunter Widerstand und nicht
Ergebung die angemessene Reaktion auf die Erfahrung der dunklen Leere
darstellt, unterstreicht Corinna Dahlgrün (vgl. 193-202). Die Möglichkeit, dass die
Dunkelheit nicht aus Gott stammt, sondern sich dem „Wirken lebensverneinender

Mächte" (200) verdankt, muss laut Dahlgrün stets mitbedacht werden.
Nicht geduldiges Ertragen, sondern eine gute Unterscheidung der Geister sei
daher notwendig: „Wer eine zur Läuterung gesandte Dunkelheit abwehrt,
vergibt eine Chance. Wer andererseits eine Anfechtung geduldig erträgt, macht
sie größer und liefert sich ihr aus" (195).

Einen weiteren Akzent setzt Matthias Sellmann, indem er das Phänomen
des Gottvermissens in einen größeren geschichtstheologischen Zusammenhang

stellt (vgl. 211-218). Mystiker*innen sind für Sellmann „Seismografen,
die heute schon mit Gott so leben, wie er es morgen mit den Vielen plant"
(212). Nimmt man die Erfahrungen der Mystiker*innen unserer Zeit wie
Dietrich Bonhoeffer, Madeleine Delbrêl und Chiara Lubich ernst, steht Sellmann
zufolge „ein ernster Befund im Raum: Gott macht sich fremder; er verändert
von sich her die Beziehung; er mutet zu, die geistlichen und kirchlichen
Üblichkeiten zu verändern" (216). Ob das Christentum wirklich in eine neue
Phase der Gottesbeziehung eingetreten ist, und ob die Ursache dafür tatsächlich

mit einem aktiven Rückzug Gottes oder eher mit der Säkularisierung des
abendländischen Wirklichkeitsverständnisses zu tun hat, wäre zu diskutieren.

Abschließend lässt sich festhalten: Der Sammelband wird seinem
Anspruch, das Phänomen der geistlichen Trockenheit von verschiedenen
Blickwinkeln zu betrachten, vollauf gerecht. Der Band stellt ein gelungenes
Beispiel für einen multiperspektivischen sowie ökumenischen Zugang dar.
Indem Theolog*innen, Psychoterapeut*innen, Mediziner*innen, Psycholog*innen,
Ordenschristen und Pastor*innen religiösen Zweifeln und Verunsicherungen
nachgehen, stellen sie eindrücklich unter Beweis, dass der Glaube als
ganzheitliches Phänomen nicht eindimensional analysiert werden darf. Die vor-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 343

liegende Veröffentlichung stellt eine wertvolle Fundgrube dar, nicht nur für
jene, die sich für die spirituellen und geistlichen Hintergründe der acedia
interessieren, sondern auch für alle, die auf der Suche nach praktischen
Hilfestellungen im Umgang mit spiritueller Trockenheit sind.

Christoph J. Amor

COLLET, Jan Niklas/Lis, Julia/TAXACHER, Gregor (Hgg.): Rechte Normalisierung
und politische Theologie. Eine Standortbestimmung. Regensburg: Friedrich
Pustet 2021, 277 Seiten, ISBN 978-3-7917-3287-9.

Buchpublikationen zu tagesaktuellen Themen könnten Gefahr laufen, in einer
sich rasant entwickelnden Medienlandschaft sehr schnell ihre Relevanz zu
verlieren. Dass dies nicht so sein muss, zeigt in beeindruckender Weise das

hier zu besprechende Buch, das über seinen unmittelbaren Anlass hinaus eine
Debatte von grundsätzlicherer Bedeutung anzustoßen vermag. Es geht um
keine geringere Frage als die Möglichkeit theologisch qualifizierter Stellungnahmen

zu strittigen politischen Themen und somit um das Verhältnis
zwischen sozialwissenschaftlichen und theologischen Reflexionen.

Die Entstehungsgeschichte des Buches geht auf eine Kontroverse zurück,
die durch die Einladung des damaligen religionspolitischen Sprechers der
AfD-Bundestagsfraktion, Volker Münz, zur Teilnahme am 2018 in Münster
veranstalteten Katholikentag ausgelöst wurde. Der Arbeitskreis Politische
Theologie wandte sich mit der Münsteraner Erklärung für eine mutige Kirche
an die Öffentlichkeit und forderte die Ausladung des AfD-Politikers vom
Katholikentag. Die verantwortlichen Veranstalter beriefen sich formal auf die
demokratische Üblichkeit, Vertreterinnen von in den Deutschen Bundestag
gewählten Parteien nicht prinzipiell von Diskussionsforen auszuschließen.
Die Einladung als solche bedeute keine Identifikation mit inhaltlich vertretenen

Positionen, sondern die Chance zu deren kritischer Prüfung und
eventueller Zurückweisung. Mit genau dieser Erklärung wollten sich die Mitglieder

des Arbeitskreises Politische Theologie nicht abfinden. Sie sahen in der
durch die Einladung signalisierten Gesprächsbereitschaft eine „Normalisierung"

rechtspopulistischer Politik und beharrten auf einer entschiedeneren
Positionierung von Kirche und Theologie, die sich gerade in dieser Frage
nicht auf ein vermeintliches Neutralitätsgebot zurückziehen könnten. Die
übliche Floskel, in einer Demokratie sei Ausgrenzung kein glaubwürdiges Mittel
im offen auszutragenden Streit um die besten Argumente, wiesen sie als
unterkomplexes Problembewusstsein zurück.

Im Januar 2020 mündeten die Überlegungen des Arbeitskreises in eine im
Haus am Dom in Frankfurt organisierte Tagung. Die dort gehaltenen Vorträge

bildeten die Grundlage für schriftliche Ausarbeitungen, die in das 2021
veröffentlichte Buch eingeflossen sind. Die Rekapitulation der Hintergründe
ist deshalb von Interesse, weil damit ein mehrjähriger Reflexionsprozess
erkennbar wird, der nun in Buchform dokumentiert ist. Durch den Prozesscharakter

des wissenschaftlichen Diskurses und die Einbettung in einen konkreten

Kontext unterscheidet sich die Publikation von den vielen Tagungsbän-



344 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

den, die in erster Linie eine Sammlung von Referaten archivieren. Der in
jedem Beitrag zu spürende Ernst der Auseinandersetzung ergibt sich einerseits
aus der Problematik der „rechten Normalisierung", andererseits aus der
Forderung nach einer niveauvollen theologischen Debatte. Aus der konsequenten

Verknüpfung dieser beiden Perspektiven gewinnt der Band seine
Originalität und seine Kohärenz. Hier werden fachliche Zugänge zusammengeführt,

ohne das je eigene Profil der Disziplinen zu verwischen.
Einleitend skizzieren die Mitglieder des Herausgeber*innenteams die

Fragestellung rund um die Kernhypothese der „rechten Normalisierung", die
mit einem semantischen Kampf um die Bestimmung des Christlichen einhergeht

(9-15). Gesellschaftlich wird um die Definition von „Normalität" gerungen,

wobei diese entweder zum Ausschluss dessen, was nicht einer Norm
entspricht, geltend gemacht wird oder aber als Anspruch auf Inklusion in den
Kreis der als diskussionswürdig zu betrachtenden Standpunkte. Dieser Gedanke

wird auch in dem Grundsatztext von Jan-Hendrik Herbst ausgeführt (17-
48), der daraufhinweist, dass Normalität paradoxerweise sowohl zur Exklusion

von Minderheiten als auch zur Legitimierung der exkludierenden Position

beansprucht wird. Letzteres wird dann mit den Regeln demokratischer
Praxis in Verbindung gebracht. In einer politischen Kultur verschieben sich
jedoch Diskursgrenzen, wenn bislang tabuisierte rechte Denkmuster einen
festen Platz im öffentlichen Diskurs finden. Herbst beschreibt diesen
Vorgang als „die neurechte Strategie der Hegemoniegewinnung" (23), die sich

von einer harmlosen Beteiligung am offenen Gespräch deutlich unterscheidet.

Denn wenn rechte Gruppierungen tatsächlich die Definitionsmacht über
die „Normalität" gewinnen, dann hat das gravierende Folgen für diejenigen,
die beispielsweise wegen ihrer Hautfarbe, ihrer Religionszugehörigkeit oder
ihrer Gender-Identität von einer dekretierten Norm abweichen. Die spezifisch

theologische Sichtweise auf die Problematisierung solcher
Diskursverschiebungen verankert Herbst in der Neuen Politischen Theologie in der von
Johann B. Metz entwickelten Programmatik. Anders als mit Carl Schmitts
Politischer Theologie lassen sich mit Metz klare Haltungen gegen rechten
Geschichtsrevisionismus, gegen autoritäre Strukturen und gegen menschenfeindliche

Praktiken formulieren. Eine solche Theologie ist nicht neutral. Sie

eignet sich in besonderer Weise für ein „theologisches, akteursbezogenes,
selbstreflexives und positioniertes Vorhaben" (31). Es sind diese vier Merkmale,

die Herbst zur Beschreibung des Profils des Sammelbandes verwendet, um
das rechte Hegemonieprojekt mit kirchlich-theologischen Grundkategorien
konfrontieren zu können.

Der religiöse Aspekt hat zwar auch bisher schon in der interdisziplinären
Forschung zum Rechtspopulismus Berücksichtigung gefunden. Neu ist der
Versuch, mit einer politisch-theologischen Position zu arbeiten, die mit
ihren expliziten Vorstellungen von einer jesuanischen Praxis der rechten
Normalisierung Widerstand zu leisten vermag. Da entsprechende theologische
Diskurse den Realitätstest der gesellschaftlichen Verhältnisse bestehen müssen,

enthält der Band folgerichtig in seinem ersten Teil sozialwissenschaftliche

Analysen (51-119), die hinter der bürgerlichen Fassade rechter Normali-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 345

sierungsbemühungen die rechtsextremen und autoritären Strukturen sichtbar

machen. Obwohl man dem Band insgesamt vorwerfen könnte, zu sehr
auf deutsche Verhältnisse und auf den Spezialfall der AfD fixiert zu sein, kommen

in diesen Analysen auch immer wieder internationale Zusammenhänge
in den Blick, etwa in dem instruktiven und theoretisch anspruchsvollen
Beitrag von Daniel Keil zur Krise der Demokratie (75-96). Leider können in dieser

kurzen Besprechung nicht alle Autorinnen und deren Themen genannt
werden. Eine besondere Hervorhebung verdient die Dokumentation eines
Interviews mit dem Soziologen Thomas Wagner (61-73), der in seiner
Auseinandersetzung mit neurechten Positionen stets für den mit Argumenten
auszutragenden Streit plädiert hat. Es ehrt die Initiatorinnen des Buchprojekts,

dieser für ihr Anliegen irritierenden Stimme Gehör zu verschaffen und
sich von ihr verunsichern zu lassen. Wagner hat sich nicht nur gegen jegliche

liberal daherkommende Stigmatisierung von Andersdenkenden
ausgesprochen; er hat auch in seinen Schriften dem Thema Religion nur wenig
Bedeutung beigemessen. Durch diese nicht zu vernachlässigenden Reibungspunkte

ergibt sich ein anregendes Gespräch mit Jan-Hendrik Herbst, in dem
ausgelotet wird, ob nicht gerade in einer Demokratie unvereinbare Gegensätze

öffentlich zu debattieren sind, und zwar von den Personen, die sich mit
diesen Standpunkten identifizieren (72).

In einem als „Schwellenbetrachtung" bezeichneten Text (123-138) leiten
Jan Niklas Collet und Fana Schiefen in den zweiten, genuin theologisch
konzipierten Teil des Buches ein und schärfen noch einmal das Methodenbe-
wusstsein für das Verhältnis von kritischer Gesellschaftstheorie und dem
Erkenntnisinteresse von Theologie. Deren Ansatz wird exemplarisch an
politisch-theologischen Grundfragen durchbuchstabiert. Ulrich Engel tut dies mit
dem Leitmotiv der Reich Gottes-Praxis (139-157), also jener im Kommen
begriffenen „Herrschaft Gottes", in der die heute Ausgegrenzten zu den
Subjekten eines befreiten und befreienden Handelns werden. Die weiteren
Beiträge sind den ekklesiologischen Aspekten einer empathischen und
hoffnungsvollen Praxis gewidmet. Jan Niklas Collet setzt sich damit auseinander
(159-182), wie rechte Christ*innen im Kreis der Christen in der AfD für sich
ein hohes Maß an Kirchlichkeit reklamieren und damit problematische
Ansprüche auf freundliche Toleranz und Akzeptanz erheben. Diese Thematik
wird von Jonas Erulo vertieft (183-209), der überzeugend darlegen kann, dass
eine kirchliche Selbstverpflichtung auf den Einsatz für universales Heil und
gleiche Würde durchaus auf Ausschlusspraktiken rekurrieren sollte, wenn
Unterdrückung und Diskriminierung mit inakzeptablen religiösen Positionen
legitimiert werden. Weitere Konturen einer politischen Ekklesiologie entfaltet

Julia Lis in ihren Überlegungen zum Konfliktcharakter einer parteilichen
und prophetischen Kirche (211-229), in der aus Differenzen keine
Dominanzbestrebungen abzuleiten sind. Gregor Taxacher spitzt die ekklesiologischen
Beiträge in der These zu, dass es in der Auseinandersetzung mit rechten
Exklusionspraktiken nicht um beiläufige Details geht (231-250). Auf dem Spiel
steht vielmehr die Grundlage eines christlichen Selbstverständnisses, das mit



346 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

dem status confessionis konfrontiert ist: also mit der eigenen Glaubwürdigkeit,
die mit Zugeständnissen an eine neurechte Weltsicht verloren ginge.

Der kurze abschließende Teil des Bandes eröffnet praktische
Handlungsperspektiven für eine politisch-theologische Unterbrechung von
Normalisierungsbestrebungen im Umgang mit menschenfeindlichen politischen Anliegen,

denen in den jeweiligen Kontexten mit Entschiedenheit und mit
motivierenden Alternativen einer inklusiven Praxis zu begegnen ist. Eine solche
Unterbrechung war das starke Signal des Arbeitskreises Politische Theologie
2018 gegen eine zu problematisierende Einladungspolitik zum Katholikentag.
Das aus diesem Konflikt entwickelte Buch ist weitaus mehr als ein wortreicher

Versuch der Selbstrechtfertigung. In der besten Tradition der Neuen
Politischen Theologie, meinungsstark, wissenschaftlich präzise informiert und
leidenschaftlich argumentierend, leistet es einen wertvollen Beitrag zur
Erweiterung des Forschungsspektrums zu Fragen von Rechtspopulismus und
Rechtsextremismus und zum Nachweis der gesellschaftlichen Relevanz von
Theologie. Es hält damit einer träge und ängstlich gewordenen Universitätstheologie

einen Spiegel vor und lädt zu einer neuen Dynamik der kompetenten

Beteiligung an öffentlichen Debatten ein.

Walter Lesch

Frezzato, Alexandre O.P.: La résurrection de la chair selon saint Thomas
d'Aquin. Identité et continuité de la personne humaine Cerf Patrimoines /
Studia Friburgensia, 3ème série 5). Paris: Éditions du Cerf 2021, 256 pages.
ISBN 978-2-204-14783-5.

L'Église catholique tient l'identité et la continuité de la personne humaine
avant et après sa résurrection. Au début du XIIIe siècle, dans un texte que
Thomas d'Aquin a commenté (Expositio super primam Decretalem), le
quatrième concile du Latran l'avait rappelé en termes très vifs : « Tous ressusciteront

avec leurs propres corps qu'ils ont maintenant » (omnes cum suis pro-
priis resurgent corporibus que nunc gestant). Cette affirmation se retrouve
aujourd'hui encore dans le Catéchisme de l'Église Catholique (n° 999). Encore
faut-il en rendre compte : c'est dans ce propos qu'Alexandre Frezzato
présente l'élaboration philosophique et théologique de la résurrection de la chair
dans la pensée de Thomas d'Aquin, en plaçant son accent sur l'anthropologie
de la résurrection et en se concentrant sur l'identité et la continuité de la
personne humaine entre la vie présente et la vie ressuscitée. L'exposé se limite à

la résurrection glorieuse (la résurrection des justes) et laisse pour une
prochaine étude l'examen d'autres aspects, en particulier la dimension ecclésiale
et cosmique de la résurrection.

L'ouvrage se compose de trois parties. La première (29-79) considère la

personne humaine ressuscitée sous l'aspect de son identité et de sa continuité

formelles, c'est-à-dire sous l'aspect de l'âme rationnelle comme unique
forme substantielle du composé humain ; l'auteur y thématise aussi ce qu'exige
l'intégrité personnelle de l'être humain dans la résurrection. La deuxième
partie (81-166) constitue le cœur de cette étude. A. Frezzato y présente d'abord



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 347

les sources aristotéliciennes et averroïstes de l'hylémorphisme anthropologique

de Thomas d'Aquin, en particulier pour ce qui concerne la matière, le

corps et l'individuation. Il examine ensuite la manière suivant laquelle Thomas
d'Aquin rend compte de l'identité corporelle et de la continuité matérielle de
la personne humaine durant la vie présente et à la résurrection. Enfin, la
troisième partie (167-214) développe les résultats des deux précédentes en
explicitant la conception thomasienne du corps humain ressuscité glorieux ;

nous y trouvons une étude du rôle de l'âme glorieuse à l'égard de son corps
ressuscité, puis un examen de la pensée de Thomas d'Aquin concernant
l'ultime perfection (ultima perfectio) de la béatitude qui implique la totalité de
l'être humain ressuscité, âme et corps ; cette troisième partie s'achève par la
considération des qualités et des opérations des corps ressuscités glorieux.

Trois points nous semblent mériter une attention spéciale. Premièrement,
l'auteur (théologien) discute les fondements philosophiques qui sont requis
pour rendre compte de la foi en la résurrection de la chair. Dans ce contexte,
l'examen de la réception d'Aristote et d'Averroès, notamment autour des «

dimensions non terminées » (dimensiones interminatae), fournit l'occasion d'une
réflexion très intéressante sur l'individuation par la matière (84-131).
Deuxièmement, l'auteur montre bien l'importance des notions thomasiennes de
« corporeitas » et de « Veritas humanae naturae » (133-160). Et troisièmement,
ce livre ne se limite pas à une réflexion sur l'identité et la continuité de la

personne humaine sous l'aspect de l'être mais il la prolonge en considérant
l'opération. Puisque, pour Thomas d'Aquin, c'est par ou dans son opération
qu'un être trouve son accomplissement (thèse thomasienne : la béatitude
consiste en une opération), le corps humain est appelé à participer à la béatitude

non seulement quant à son être mais aussi et spécialement sous l'aspect
opératif.

L'étude concerne essentiellement Thomas d'Aquin. L'auteur indique certes
les positions de théologiens antérieurs et contemporains, mais sans les
développer et sans entrer dans les controverses postérieures suscitées par les
thèses thomasiennes. Cette limite étant reconnue, A. Frezzato a le mérite de

rappeler tant aux théologiens qu'aux philosophes le rôle déterminant que,
chez Thomas d'Aquin, l'eschatologie a exercé dans l'élaboration de l'anthropologie.

En résumé, ce livre montre, d'une part, la progressive maturation de la
pensée de Thomas d'Aquin dans la conception de son anthropologie de la
résurrection ; et d'autre part, en examinant les textes de Thomas d'Aquin
concernant l'intégrité de la personne humaine ressuscitée sous le double aspect
de la continuité formelle et de la continuité matérielle, il invite à revisiter le

rapport de l'âme et du corps dans l'unité essentielle de la personne humaine
considérée en son être et en son opération.

Gilles Emery


	Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

