
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 69 (2022)

Heft: 1

Artikel: Die Philosophie des Augenblicks : einige Bemerkungen zu Jeanne
Herschs Vortrag "L'instant"

Autor: Rother, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1047477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1047477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Rother

Die Philosophie des Augenblicks
Einige Bemerkungen zu Jeanne Herschs Vortrag

„L'Instant"

i.

Im April 1964 veranstaltete die UNESCO unter der Ägide ihres
Generaldirektors, des Philosophen René Maheu (1905-1975), zum 150. Geburtstag
Soren Kierkegaards ein Kolloquium mit dem Titel „Kierkegaard vivant",1
an dem es ausdrücklich nicht um historische oder systematische Studien
zu Kierkegaard und die Interpretation seines Werkes ging, sondern um die
Präsenz seines Denkens in der zeitgenössischen Existenzphilosophie,
deren Hauptvertreter eingeladen waren, ein in dieser Hinsicht „persönliches
Zeugnis" zu geben.2 Den Anfang machte Jean-Paul Sartre (1905-1980) mit
einem Vortrag, in dem er seine Theorie des Menschen als „einzelnes
Allgemeines" (universel singulier) entwickelte und für eine Synthese
Kierkegaardscher Immanenz und Marxscher historischer Dialektik argumentierte.3
Der Einladung, ein „persönliches Zeugnis" zu präsentieren, kam Gabriel
Marcel (1889-1973) in geradezu mustergültiger Weise nach: „Kierkegaard en
ma pensée" lautete der Titel seiner Ausführungen, in denen er sich zwar
zunächst zierte, einen Einfluss Kierkegaards auf das eigene Denken
einzuräumen, um sich dann aber schliesslich doch zur „gleichen Familie" wie
der Autor der Philosophischen Brosamen zu zählen.4 Ob Karl Jaspers
(1883-1969), der Kierkegaard zweifellos viel verdankte,5 seinen kurzen Text6

1 Kierkegaard vivant. Colloque organisé par l'Unesc0 à Paris du 21 au 23 avril 1964.
Allocution de René Maheu, directeur général de l'Unesco. Textes de Jean-Paul Sartre, Jean
Beaufret, Gabriel Marcel, Lucien Goldmann, Martin Heidegger, Enzo Paci, Karl Jaspers, Jean
Wahl, Jeanne Hersch, Niels Thulstrup. Paris: Gallimard 1966. Das Kolloquium bildete den
Abschluss des am 5. Mai 1963 eröffneten Kierkegaard-Jahres - vgl. MAHEU, René: Allocution,
in: Kierkegaard vivant, 9.

2 Maheu: Allocution, 7.
3 Sartre, Jean-Paul: L'Universel singulier, in: Kierkegaard vivant, 19-63, vgl. 63.
4 MARCEL, Gabriel: Kierkegaard en ma pensée, in: Kierkegaard vivant, 64-80, zit. 64 u. 80.
5 Vgl. dazu MUNOZ CRIOLLO, Ivan Alexander: Die Rezeption der Philosophie Ivan Alexander

Munoz Criollo: Die Rezeption der Philosophie Soren Kierkegaards bei Karl Jaspers und
Martin Heidegger. Mit einem Anhang zu Theodor W. Adornos „Kierkegaard. Konstruktion des
Ästhetischen". Diss. phil. Universität Zürich 2013, 10-107; GRANITO, Alessandra: A Great
Awakener: The Relevance of Soren Kierkegaard in Karl Jaspers' Aneignung und Polemik, in:
Kierkegaard Studies Yearbook 20 (2015) 1, 259-278.

6 Jaspers, Karl: [ohne Titel], in: Kierkegaard vivant, 81-93. Die deutsche Fassung erschien
erstmals unter dem Titel „Kierkegaard heute", in: Jaspers, Karl: Aneignung und Polemik.



270 Wolfgang Rother

selbst vortrug oder ihn von der Übersetzerin Jeanne Hersch (1910-2000)
vorlesen liess, wie dies Jean Beaufret (1907-1982) für Martin Heidegger
(1889-1976) tat,7 habe ich nicht eruieren können; jedenfalls figuriert Jaspers
ebenso wenig wie Heidegger unter den Teilnehmern der „Table ronde".
Was Heidegger vorlesen liess, ist der später unter dem Titel „Das Ende der
Philosophie und die Aufgabe des Denkens" erschienene Aufsatz, in dem
Kierkegaard allerdings nirgends erwähnt wird.8

Aus der Generation von Jaspers, Heidegger und Marcel war Jean Wahl
(1888-1974) eingeladen, der mit seinen monumentalen Études kierkegaar-
diennes (Paris 1938, 4i974) zu den bedeutendsten Kierkegaard-Forschern
seiner Zeit zählte und am Kolloquium mit einer kurzen historischen
Einordnung und Würdigung des dänischen Philosophen aufwartete.9 Zur
jüngeren Generation der Eingeladenen gehörten - neben Sartre - der italienische

Existentialphilosoph Enzo Paci (1911-1976), der über die Bedeutung der
Geschichte sprach,10 und Lucien Goldmann (1913-1970), der nicht das

eigene, sondern Georg Lukäcs' Verhältnis zu Kierkegaard thematisierte.11
Ebenfalls zu dieser Generation gehörte schliesslich Jeanne Hersch, die

damals das 54. Lebensjahr noch nicht vollendet hatte. Sie war Schülerin
von Jaspers, der zweifellos einen nachhaltigen Einfluss auf ihr Denken
ausgeübt hatte. Sie war gewissermassen dessen Sprachrohr in der frankophonen

Welt. Jaspers bildete für sie den Kontrapunkt zu Sartre, dessen Werke
sie bereits 1946 in einem Interview als „sehr fragwürdig" (forts sujets à

caution) bezeichnet hatte.12 Neben Jaspers fanden sich zwei weitere Lehrer
von Jeanne Hersch unter den Stimmen am Pariser Kierkegaard-Kolloquium:
Heidegger, bei dem sie 1933 in Freiburg, und Gabriel Marcel, bei dem sie
1936 in Paris studiert hatte.

Gesammelte Reden und Aufsätze zur Geschichte der Philosophie, hg. von Hans Saner.

München: Piper 1968, 322-329.
7 Vgl. dazu Beaufret, Jean: Présentation du texte de Heidegger, in: Kierkegaard vivant,

165-166. Die Übersetzung haben Beaufret und sein Schüler François Fédier (geb. 1935)
gemeinsam erstellt.

8 HEIDEGGER, Martin: La fin de la Philosophie et la tâche de la pensée, in: Kierkegaard
vivant, 167-204. Die erwähnte deutsche Fassung erschien erstmals in: HEIDEGGER, Martin: Zur
Sache des Denkens. Tübingen: Niemeyer 1969, 61-80; GA 14, 67-90. Zu Heidegger und
Kierkegaard vgl. MUNOZ CRIOLLO: Die Rezeption der Philosophie Saren Kierkegaards (Anm.
4), 108-243, wiederholt auf den Pariser Vortrag Heideggers eingeht (119-120, 131-135 u.
213-243), oder THONHAUSER, Gerhard: Ein rätselhaftes Zeichen. Zum Verhältnis von Martin
Heidegger und Saren Kierkegaard. Berlin: De Gruyter 2016, der den Pariser Vortrag als

symptomatisch für Heideggers „Desinteresse" an Kierkegaard hält (156-157).
9 Wahl, Jean: [ohne Titel], in: Kierkegaard vivant, 205-212.
10 Paci, Enzo: Kierkegaard vivant et la véritable signification de l'histoire, in: Kierkegaard

vivant, 111-124.
11 GOLDMANN, Lucien: [ohne Titel], in: Kierkegaard vivant, 125-164.
12 ALEXANDRE, Paul: La querelle de l'existentialisme, in: Servir (Lausanne), no. 7, (14 février

1946), 8.



Die Philosophie des Augenblicks 271

In der UNESCO, die das Kierkegaard-Kolloquium durchführte, war
Jeanne Hersch keine Unbekannte: Sie hatte 1962 und 1964 der Schweizer
Delegation an der 12. und 13. Sitzung der Generalkonferenz angehört. René
Maheu, der sich von der Philosophie Unterstützung für die zentralen
Anliegen der UNESCO, Frieden und Menschenrechte, versprach, eröffnete eine

Abteilung „Philosophie" und setzte am 1. April 1966 Jeanne Hersch als
Direktorin ein.13 Bei ihrem Ausscheiden aus diesem Amt zwei Jahre später
veröffentlichte sie zum 20. Jahrestag der Allgemeinen Erklärung der
Menschenrechte die Textsammlung Le droit d'être un homme,14 die in sieben
Sprachen übersetzt wurde.15 Anschliessend gehörte sie zwischen 1970 und
1976 der Schweizer UNESCO-Kommission an, von 1970 bis 1972 sass sie im
Exekutivrat der Organisation.16

Nun zum Vortrag von Jeanne Hersch, der den Titel „L'Instant" trägt und
in den publizierten Tagungsakten auf den kurzen Text von Jaspers folgt.17
Ausgangpunkt ihrer Ausführungen ist Kierkegaards Begriff der „dialektischen

Unerschrockenheit" (intrépidité dialectique),18 mit dem er diejenige
philosophische Tugend bezeichne, die darin bestehe, „am Problem
festzuhalten" (tenir ferme le problème) und „jenen Stachel in die Seele zu treiben,

auf dessen Spitze miteinander existiere, was einander ausschliesst."19
Dieser „Stachel" ist für Hersch eine Signatur der Philosophie Kierkegaards,
die, wenn man überhaupt von einer „Philosophie" Kierkegaards sprechen
könne, kein „System" darstelle, sondern „eine Philosophie des Punktes" sei,
und „dieser Punkt - so Hersch - ist der Augenblick."20 Was Hersch dann

13 VERMEREN, Patrice: Die Philosophie und die UNESCO. Mit einem Nachwort von Jacques
Poulain. Im Auftrag der Deutschen UNESCO-Kommission aus dem Französischen übersetzt
von Hans Jörg Sandkühler. Deutsche UNESCO-Kommission 2011, 45.

14 Le droit d'être un homme, recueil de textes sous la direction de Jeanne Hersch. Préface
de René Maheu. Paris: UNESCO 1968.

15 VERMEREN: Die Philosophie und die UNESCO (Anm. 13), 50.
16 Ebd., 51.
17 Hersch, Jeanne: L'Instant, in: Kierkegaard vivant (Anm. 1), 94-110. Deutsche Übersetzung:

Der Augenblick, in: Hersch, Jeanne: Ausgewählte philosophische Schriften, hg. von Silvan
Imhof, Jean Terrier und Urs Marti-Brander. Bd. 1: Schriften zur theoretischen Philosophie und
Philosophiegeschichte. Basel: Schwabe 2020, 313-322.

18 HERSCH: L'Instant, 94. Mit gespielter Nachlässigkeit schreibt Hersch, dass sie die Stelle
bei Kierkegaard nicht wiedergefunden habe und sie sich daher nicht sicher sei, ob es er war,
der von „dialektischer Unerschrockenheit" spreche. Der Begriff findet sich bei Kierkegaard
in der Einleitung zur Abschliessenden unwissenschaftlichen Nachschrift zu den
Philosophischen Brosamen. Mimetisch-pathetisch-dialektische Sammelschrift. Existentieller Beitrag
von Johannes Climacus. Herausgegeben von S. Kierkegaard (1846), in: Philosophische
Brosamen und Unwisenschaftliche Nachschrifl, unter Mitwirkung von Niels Thulstrup und der
Kopenhagener Kierkegaard-Gesellschaft hg. von Hermann Diem und Walter Rest. Köln:
Hegner 1959, 140 u. 141, also just in der Fortsetzung der Philosophischen Brosamen, auf die
sich Hersch in ihren Reflexionen bezieht.

19 Hersch: L'Instant (Anm. 17), 94.
20 Hersch: L'Instant, 95.



272 Wolfgang Rother

bietet, ist eine Zusammenfassung vor allem des ersten Kapitels der
Philosophischen Brosamen, die sie ausgiebig zitiert, allerdings ohne das Werk
zu erwähnen und die Stellen anzugeben.

Herschs Fokussierung auf den Augenblick und ihr Versuch, alle Formen
des „Existentialismus" auf „Philosophien des Augenblicks" zu reduzieren,21
blendet die geschichtstheologischen und soteriologischen Fragen Kierkegaards

aus, ob es „einen geschichtlichen Ausgangspunkt für ein ewiges Be-

wusstsein", das heisst für den christlichen Glauben22 gebe und ob sich „eine
ewige Seligkeit" auf „ein historisches Wissen" gründen könne.23 Thematisiert

wird hingegen das explizit christliche Argumentationsziel Kierkegaards
und die darin begründete „Engelhaftigkeit" (angélisme) oder Weltfremdheit

und Intoleranz seiner Philosophie des Augenblicks, die für Hersch den
Ausgangspunkt der Skizzierung ihres Toleranzbegriffs bilden.24

Ich werde im Folgenden zwei Aspekte des Vortrags von Jeanne Hersch
in den Blick nehmen. Zum einen findet sich in ihren Überlegungen zum
Augenblick, den sie als radikale Diskontinuität und Negation von Totalität
denkt, das - so meine These - posthegelianische Konzept des Nichtidentischen,

wie es Adorno wenig später in der Negativen Dialektik entwickelte,
in gewisser Weise präformiert. Zum anderen entwirft sie - in kritischer
Auseinandersetzung mit dem christlichen Horizont der Existenzphilosophie
Kierkegaards - den Begriff einer gegenüber dem liberalen Indifferentismus
kritischen und kämpferischen Toleranz, die sich explizit der Suche nach
der Wahrheit verpflichtet weiss und die ebenfalls Bezugspunkte zu Adornos
Konzept des Nichtidentischen aufweist.

II.

„Tenir ferme le problème", am Problem festhalten, ist, wie bereits erwähnt,
für Hersch der Inbegriff jener „dialektischen Unerschrockenheit",25 die
den Widerspruch oder - um einen Ausdruck von Albert Camus zu
verwenden - das Absurde auszuhalten vermag, ohne den Widerspruch
idealistisch-hegelianisch aufheben, das Absurde überwinden zu wollen.
Die dialektische Unerschrockenheit des „tenir ferme le problème" wird
von Hersch hier als ein Habitus verstanden, der mit dem vergleichbar ist,
was Adorno zwei Jahre später in der Negativen Dialektik als das „kon-

21 Vgl. HERSCH: L'Instant, 101.

22 Vgl. den Kommentar von Niels Thulstrup in: KIERKEGAARD: Philosophische Brosamen
(Anm. 18), 856.

23 Kierkegaard: Philosophische Brosamen (Anm. 18), n.
24 HERSCH: L'Instant (Anm. 17), 107.
25 Hersch: L'Instant, 94.



Die Philosophie des Augenblicks 273

sequente Bewusstsein von Nichtidentität"26 bezeichnen sollte. Dialektische
Unerschrockenheit erscheint so als Einspruch oder genauer: als

Voraussetzung für den Einspruch gegen jene „Versöhnung", die das

Nichtidentische dieser Versöhnung opfert.27
Herschs „tenir ferme le problème" ist jene hartnäckige Negativität, die

sich der Identifizierung in der Figur der Negation der Negation widersetzt -
„contre l'éloquence": also gegen die scheinbare Lösung des Problems durch
Schönreden oder rhetorisches Aufheben des Widerspruchs; „contre la
séduction": also jenes der Eloquenz vergleichbare verführerische Ästhe-
tisieren, das letztlich vom Problem ablenkt; aber auch und vor allem „contre
la pression, l'érudition [...], l'autorité, le système".28 Was Hersch hier aus
Kierkegaard deduziert, ist jener theoretische und praktische Widerstand
gegen den von politischer, sozialer und ökonomischer Macht erzeugten
„Druck", gegen eine „érudition", die im Sinne instrumenteller Vernunft auf
zweckrationales Problemmanagement reduziert wird oder auch als das, was
Adorno als „Gelehrtenkleinlichkeit" bezeichnen sollte, die der Philosophie
jeden Stachel nimmt, wenn sie sich damit begnügt, „ihr gleichsam administratives

Verfügungsrecht über das Seiende" auszuüben,29 gegen bevormundende

„Autorität" und generell im Zuge jenes hegelkritischen Denkens, zu
dessen frühen Hauptvertretern zweifellos Kierkegaard zu zählen ist, gegen
das „System".

Herschs Stachel, auf dessen Spitze das sich Widersprechende, das sich
einander Ausschliessende, das Nichtidentische koexistiert, „l'aiguillon à la

pointe duquel coexiste ce qui s'exclut", kann als Metapher für die Kern-
topoi dessen, was Adorno unter negativer Dialektik versteht, gedeutet werden:

potentielle Unaufhebbarkeit des Widerspruchs, Einspruch gegen das
identifizierende Denken und Anerkennung statt Aufhebung oder Integration

des Nichtidentischen. Man meint Adorno zu lesen, wenn Hersch die
Strategien des ordnungsphilosophischen Umgangs mit dem Inkompatiblen
auf der Spitze des Stachels desavouiert. Strategien, die sie als untaugliche
„Tricks und Spielchen" (toutes sortes de jongleries ou de jeux) kritisiert, als

„erfinderischste Rationalisierungen" (rationalisations les plus ingénieuses)
und analytische Verfahren, mit deren Hilfe raumzeitliche Kategorisierun-
gen, „Juxtaposition oder Sukzession", konstruiert werden, um das
Unvereinbare zu depotenzieren, zu entschärfen - Hersch schreibt „désarmer"30 -,
ihm also gewissermassen jenen Stachel zu nehmen, der für das Denken
Kierkegaards, Herschs und Adornos gleichermassen entscheidend ist.

26 ADORNO, Theodor W.: Negative Dialektik, in: Gesammelte Schriften, hg. von Rolf
Tiedemann, Bd. 6. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1998, 17.

27 Vgl. Adorno: Negative Dialektik, 18.

28 Hersch: L'Instant (Anm. 17), 94.
29 ADORNO: Negative Dialektik (Anm. 26), 31.
30 Hersch: L'Instant (Anm. 17), 94.



274 Wolfgang Rother

Die Stachelspitze ist für Hersch jener „Punkt der Unmöglichkeit" (point
de l'impossible), den Adorno als „Utopie" bezeichnen wird, die für ihn „über
der Identität und über dem Widerspruch" ist, und zwar nicht in dem Sinne,
dass Widerspruch in Identität überführt wird, sondern Utopie als „ein
Miteinander des Verschiedenen."31 Für Hersch ist Kierkegaards Punkt der
Unmöglichkeit - und das Gleiche gilt für Adornos Utopie - keine „Signatur
des Nichts" (signe du néant), sondern im Gegenteil „der Existenz, des
Auftauchens und der Geburt der Wahrheit" (d'existence, de surgissement, de

naissance de vérité).32 Herschs Konzept der Unmöglichkeit impliziert wie
Adornos Konzept der Utopie eine radikale Kritik am System, die jede
„Kohärenz" dementiert; das Konzept der „auftauchenden Existenz" (l'existence
surgissante) ist gegen „das abstrakte Allgemeine" (l'universel abstrait)
gerichtet",33 es ist Einspruch und Widerstand gegen alle philosophischen, epi-
stemologischen und politischen Totalitätsansprüche. Der Augenblick, der
eben jener Punkt der Koexistenz des Inkompatiblen ist, „pulverisiert - so
Hersch - jede Allgemeinheit, jede soziale Organisation, jede institutionelle
Realität".34 In ihr, könnte man sagen, vereinen sich posthegelianische Anti-
systematik und postmarxistische Kritische Theorie, für die Herschs Stachelspitze

eine schöne Metapher ist.
Aus der „radikalen Diskontinuität", die Hersch in Kierkegaards

Philosophie des Augenblicks angelegt sieht und die eine Kritik der
aufklärungsoptimistischen Geschichtsphilosophie von Hegel und Marx impliziert, aus
der „existentiellen Diskontinuität", die Existenz als ein genuin Inkommensurables

fasst - „l'instant vécu, par sa discontinuité existentielle, défie la
mesure", „durch seine existentielle Diskontinuität widersetzt sich der
gelebte Augenblick der Messbarkeit" -, entwickelt Hersch eine Philosophie
der Freiheit: In der „essentiellen Fragilität" der Existenz sieht sie die
Möglichkeit der Freiheit, der „freien Handlung" (acte libre).35 Kierkegaards
Philosophie des Augenblicks ist für Hersch keine theoretische, sondern, wie
die Marxsche, eine praktische Dialektik, eine „dialectique agie", durch die,
wie Hersch in Anspielung auf der Prolog des Johannesevangeliums schreibt,
„das Wort Tat wird".36

Herschs Theorie der Diskontinuität spiegelt die gleichen Erfahrungen,
die Horkheimer und Adorno zu ihrer These von der „Dialektik der Aufklärung"

führten: die Erfahrungen faschistischen und stalinistischen Terrors,
angesichts deren der geschichtsphilosophische Optimismus von Hegel und
Marx als überholt und widerlegt erscheint. Was für Hersch in gleicher

31 ADORNO: Negative Dialektik (Anm. 26), 153.
32 HERSCH: L'Instant (Anm. 17), 95.
33 HERSCH: L'Instant, 95.
34 Hersch: L'Instant, 100.
35 HERSCH: L'Instant, 99 u. 101.

36 HERSCH: L'Instant, 102.



Die Philosophie des Augenblicks 275

Weise wie für Horkheimer und Adorno durch diese Erfahrungen nicht in
Frage gestellt ist, ist die Freiheit, die für Horkheimer und Adorno der
„Selbstzerstörung der Aufklärung" zum Trotz „vom aufklärenden Denken"
und mithin von der Hegeischen und Marxschen Philosophie „unabtrennbar"

ist37 und deren Möglichkeit sich für Hersch in Kierkegaards Philosophie

des Augenblicks zeigt. Die Instabilität des Augenblicks, seine
Ruhelosigkeit,38 führt Hersch zu einer Geschichtsphilosophie, deren Kernbegriffe

das „Wünschen und Hoffen" sind, die geschichtstheologische „Ver-
heissungen" und „angebliches" (prétendu) geschichtsphilosophisches
„Wissen" konterkarieren - „L'histoire vit de désir et d'espérance, non de

promesse totale et de savoir" - und die Hersch mit Marx und zugleich
gegen ihn gewandt als „idealistisch" und „Opium für das Volk" bezeichnet.39

So verläuft für Hersch die Trennlinie zwischen jenen Philosophien
der Totalität, die auf Kohärenz und Dauer ausgerichtet sind, und den
Philosophien des Augenblicks, die immer wieder nur eine einzige Forderung
stellen: die Forderung nach Freiheit, die nicht geschichtsphilosophisch
begründet ist, sondern eine Utopie, die Hersch als „Engelhaftigkeit" (angé-
lisme) bezeichnet und die sie andernorts als „Flucht vor dem Menschsein"
charakterisiert hat,40 in der sie zwar ein „Risiko" der Philosophie des Augenblicks

sieht41 - man könnte in dieser Engelhaftigkeit oder Weltfremdheit
aber auch ihre Stärke sehen, weil ihre engelhafte Weltfremdheit die
Philosophie davor bewahrt, sich durch die herrschenden Verhältnisse instrumentalisieren

zu lassen und somit vielleicht die einzige Möglichkeit ist, ihren
Stachel der Kritik zu behalten.

III.

Wie sehr Hersch „Utopie" in jenem kritischen Sinn Adornos versteht und
nicht im Sinne der letztlich totalitären Utopien Piatons oder Thomas
Morus', zeigt sich in ihrer kritischen Einschätzung von Kierkegaards engelhafter

Weltfremdheit, die für sie eine Intoleranz impliziert, die in der christlichen

Prägung des Kierkegaardschen Denkens begründet sei, das sich
denen verschliesse, die den christlichen Glauben nicht teilen.42 Zwar hat in
der Sicht von Hersch die Säkularisierung durch ihre Zurückweisung „theo-

37 Horkheimer, Max/ADORNO, Theodor W.: Dialektik der Aufklärung, in: Adorno:
Gesammelte Schriften, hg. von Rolf Tiedemann, Bd. 3. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 1998, 13.

38 Vgl. Hersch: L'Instant (Anm. 17), 102 u. 104.
39 Hersch: L'Instant, 104-105.
40 Hersch, Jeanne: Engelhaftigkeit als Flucht vor dem Menschsein, in: Mock, Alois/

SCHAMBECK, Herbert (Hgg.): Verantwortung in unserer Zeit. Festschrift für Rudolf
Kirchschläger. Wien: Österreichische Staatsdruckerei 1990, 93-96.

41 HERSCH: L'Instant (Anm. 17), 105.
42 Hersch: L'Instant, 107.



276 Wolfgang Rother

kratischer" Absolutheitsansprüche den „Liberalismus" gefördert, aber
zugleich zu einem existentiellen „Substanzverlust" geführt.43 Was Hersch hier
anspricht, findet eine Parallele in der von Horkheimer und Adorno
diagnostizierten „Entzauberung der Welt" durch die Aufklärung.44 Im Zuge
der Entzauberung degenerieren „existentielle Wahrheiten" zu einer Objektivität,

in der ihr „Sinn für die Freiheit" verlorengeht. „Das war - so
resümiert Hersch - der Preis für die indifferente Toleranz des ,leben und leben
lassen'".45

Vor diesem Hintergrund der Säkularisierung und des Liberalismus, die
für Hersch die „Disktinktionsmerkmale" auslöschen - eine ähnliche
Diagnose stellen Horkheimer und Adorno in ihrer Analyse der industriellen
Massenkultur, in der Authentizität durch „Pseudoindividualität" ersetzt
wird46 -, skizziert Hersch eine alternative Konzeption zu jener indifferenten

„Toleranz des Nebeneinanders".47 Ein wichtiger Aspekt dieser Konzeption

ist in Herschs Metapher vom Stachel, auf dessen Spitze das Inkompatible

koexistiert,48 formuliert, die radikaler erscheint als Adornos
„Miteinander des Verschiedenen".49 Hersch hält ein kulturpluralistisches
Toleranzmodell, wie man es aus Adornos „Miteinander des Verschiedenen"
ableiten könnte, für nicht hinreichend, um das Zusammenleben in Staat und
Gesellschaft zu begründen. Um dem Stachel nicht die Spitze zu nehmen,
plädiert Hersch für die Einübung und Praktizierung einer konfrontativen
Form der Auseinandersetzung. Sie rekurriert dabei auf jene Form der
„existentiellen Kommunikation", die Jaspers als „liebenden Kampf'
bezeichnet hat.50 Toleranz erschöpft sich demzufolge nicht in der Duldung
der Anderen, sondern fordert zur Auseinandersetzung, zum Kampf auf. In
diesem Kampf geht es - so Hersch - um die Suche nach Wahrheit, um die
Erforschung der Wahrheit, „la recherche de la vérité". Der Andere ist dabei
Partner und Gegner, ich kämpfe mit ihm und gegen ihn, ebenso wie ich für
ihn kämpfe, kämpfe ich auch für mich selbst. Hersch betont den Ernst dieses

Kampfes, bei dem es sich nicht um „periphere Diskussionen" handle,
sondern in dem es um den „Augenblick" als „Zentrum des Sinns" gehe.
Auch wenn der Einsatz jedes Kombattanten er selbst sei, gehe es bei

diesem Kampf nicht um das Siegen, sondern um die Wahrheit: „il s'agit de

faire être la vérité".51

43 HERSCH: L'Instant, 108.
44 HORKHEIMER/ADORNO: Dialektik der Aufklärung (Anm. 37), 19.
45 HERSCH: L'Instant (Anm. 17), 108.
46 HORKHEIMER/ADORNO: Dialektik der Aufklärung (Anm. 37), 177-178.
47 HERSCH: L'Instant (Anm. 17), 109.
48 Hersch: L'Instant, 94.
49 ADORNO: Negative Dialektik (Anm. 26), 153.
50 JASPERS, Karl: Philosophie, Bd. 2: Existenzerhellung. Berlin: Julius Springer 1932, 50-117

(Kommunikation), hier 65-67 zum „liebenden Kampf.
51 HERSCH: L'Instant (Anm. 17), 109.



Die Philosophie des Augenblicks 277

Dieses Konzept Herschs ist insofern bemerkenswert, als es den Antagonismus

von Toleranz und Wahrheitsanspruch unterläuft. Im Insistieren auf
dem Wahrheitsanspruch findet sich bereits der Keim zur Intoleranz gegen
die, die nicht an der Wahrheit partizipieren, wie die absolute Toleranz zu
jenem Indifferentismus führt, der die Wahrheit der Toleranz opfert. Herschs
Ansatz macht die als „liebenden Kampf verstandene Toleranz als Koexistenz

des sich einander Ausschliessenden und des Nichtidentischen zur
Bedingung dafür, der Wahrheit auf die Spur zu kommen. Dass sie ihren Vortrag

mit einem Abschnitt über die UNESCO abschliesst, kann man als

Reverenz gegenüber der Veranstalterin des Kierkegaard-Kolloquiums deuten,
aber es dürfte für Hersch mehr als das im Blick stehen: Nach den
Erfahrungen des 20. Jahrhunderts sind die von ihr vor dem Hintergrund der
Kierkegaardschen Philosophie des Augenblicks angesprochenen Themen
der Freiheit und der Toleranz und die Formen der Auseinandersetzung
grundlegend für die Koexistenz der Kulturen und Staaten und der
Menschen unterschiedlicher Kulturen in den Staaten.

Zusammenfassung
Im vorliegenden Beitrag werden zwei zentrale Aspekte der Philosophie
Herschs untersucht. Zum einen ist, so meine These, in Herschs Überlegungen
zum Augenblick, den sie als radikale Diskontinuität und Negation von Totalität

denkt, das posthegelianische Konzept des Nichtidentischen präformiert,
wie es Adorno wenig später in der Negativen Dialektik entwickelte. Zum
anderen skizziert Hersch auf der Grundlage von Kierkegaards Philosophie des

Augenblicks und unter RückgriffaufJaspers' Begriffdes „liebenden Kampfes"
ein Toleranzkonzept, das den Antagonismus von Wahrheitsanspruch und
Toleranz kritisch unterläuft.

Abstract
In this article, two central aspects of Hersch's philosophy are examined. On
the one hand, according to my thesis, in Hersch's reflections on the instant,
which she thinks as radical discontinuity and negation of totality, the post-
Hegelian concept of the non-identical, as developed by Adorno a little later
in his Negative Dialectic, is preformed. On the other hand, on the basis of
Kierkegaard's philosophy of the instant and with recourse to Jaspers' concept

of the "loving struggle", Hersch outlines a concept of tolerance that
critically undermines the antagonism between the claim to truth and tolerance.


	Die Philosophie des Augenblicks : einige Bemerkungen zu Jeanne Herschs Vortrag "L'instant"

